

یمهدیان ایرانی تاریخ معاصر



# یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر

جلددوم

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی از هیأت مدیرهٔ مجتمع فرهنگی ارتص، یافا و الکس حکاکیان، ناهید و عزت الله دلیجانی، مهلقا و سلیمان رستگار، سپهر سرشار، هومن سرشار، لئون فرحنیک، ژاکلین و ایزک مرادی، پوران و پرویز نظریان، ثریا و یونس نظریان، پروانه یوسفزاده که با پشتیبانی مالی و معنوی شان چاپ این کتاب میسرگردید صمیمانه سپاسگزار است.

ویراستاران یهو دیان ایرانی در تاریخ معاصر \_ جلد دوم زحمات دبی ادهمی، سهراب رستمیان، مینو ذهابیان کوتال، ربای داوید شوفط، ایرج صفایی، فریار نیکبخت و پروانه یوسفزاده را برای روخوانی نسخهٔ پایانی کتاب ارج می نهند.

مقالات و نوشته های کتاب معرف دیدگاه نویسندگان و مصاحبه شوندگان است و پایگاه ها وگفته های آنان الزاماً مورد تأیید مرکز نیست. در پژوهشهای تاریخی و برای یافتن واقعیت، منابع گوناگون باید مطالعه و با یکدیگر مقایسه شوند.

# یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر جلد دوم

ویراستار: هما سرشار ویراستار بخش انگلیسی: هومن سرشار



از انتشارات مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی

پائیـز۱۹۹۷

ناشر: مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

چاپ نخست \_ پائیز ۱۹۹۷

كليهٔ حقوق اين كتاب براي مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني محفوظ است.

لوگوی ثبت شده



يهوديان ايراني در تاريخ معاصر\_ جلد دوم طبق قوانين كتابخانهٔ كنگره ايالات متحدهٔ امريكا و پيمان بین المللی ناشرین به ثبت رسیده است.

شمارة استاندارد بين المللي كتاب: 5-0-1291-966-129N# قىمارة استاندارد بين المللي كتاب: 5-0-1291

چاپ امریکا

طرح روی جلد و لوگوی مرکز: رکسانا جاوید

حروفچيني و طراحي صفحات: اما دُلخانيان

کارهای فنی و چاپ: هنریک گالستیان

نقل بخشهایی از مطالب یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر - جلد دوم برای نقد و ارجاع با ذکر مأخذ مجاز است. برای تجدید چاپ تمام یابخشی از هر یک از مقالات موافقت کتبی نویسنده مقاله و مرکز تاریخ شفاهي يهوديان ايراني لازم است.

این کتاب با کاغذ بدون اسید چاپ شده است.

نشانی مرکز:

Center for Iranian Jewish Oral History

P.O.BOX 2543 Beverly Hills, California 90213-2543

Tel: (310)472-3012 Fax: (310)472-3043



### مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

#### هيأتمديره

دبی ادهمی

ركسانا جاويد

ساندرا دلرحيم

ركسانارستگار

هما سرشار

هومن سرشار

ياس سعادتمند

فرح نورمند

سحريونايي

آوایت را به گوش من بخوان از آن رو که آوایت شیرین است غزل غزلهای سلیمان باب ۲:۱۴

Let me hear voice; for sweet is the voice.

Song of Songs 2:14

הַרְאִׁינִי אֶת־מַרְאַיִּךְ הַשְּׁמִיאֵנִי אֶת־קוּלֵדְ בִּי־קוֹלֵךְ עָרֵב וּמַרְאַיִּךְ נָאוָה

به «یلدِی تهران» و مددرسانان ایرانی آنها

#### سیاس

در شب پایانی کنفرانس از سوی مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی به پاس خدمات گرانبهای مددرسانان ایرانی «یکدی تهران»، به هر یک از این عزیزان یا بازماندگانشان لوحهٔ سپاسی پیشکش شد: حاج عزیز القانیان، جهانگیر بنایان، شمسی حکمت، ابراهیم راد، روح الله سپیر، ملیحه سپیرکشفی، مرتضی سنهی، مراد (مردخای) شالم، شموئل شمیل زاده، میرزا موسی طوب (پاستور)، رحیم کهن، مهدی کهنیم، حبیب مرادپور، نیسان ملمد، شلمو مهدیزاده. برای آنهایی که در قید حیات هستند طول عمر آرزو می کنیم و برای آنان که در قید حیات نیستند شادی روان.

به سوزان کهن، ماریتا بناریو و آرماند بناریو سه تن از «بچههای تهران»، که هم اکنون در لُس آنجلس زندگی می کنند، از سوی مرکز دستههای گل هدیه شد.

هیأت مدیرهٔ مرکز از این علاقهمندان و همراهان که با پشتیبانی خود به برگزاری موفقیت آمیز دومین کنفرانس سالیانهٔ مرکز "یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر" یاری رساندند قدردانی می کند:

شورای مشاوران: کامران بروخیم، منیژه پورنظریان، بیژن خلیلی، آوی داویدی، شیرین دقیقیان، مینو ذهابیان کوتال، سلیمان رستگار، ربای داوید شوفط، ایرج صفایی، نورالله گبای، نجات گبای، داوید منشری، فریار نیکبخت و پروانه یوسفزاده.

داریوش ســتاره، فریدون رسولی، نجات سرشار، کیا کامران، شهریارکشفی، محبوبه گبای، مسعود معدل، سلیمان نعیم.

سازمانهای پشتیبان: انجمن کلیمیان تهران، بنیاد مگبیت، جامعهٔ یهودیان مشهدی امریکا، سازمان ایرانیان یهودی نیویورک، سازمان بانوان مجتمع فرهنگی ارتص، سازمان یهودیان کرد، بنی بریت گروه فریبرز مطلوب، فدراسیون یهودیان ایرانی، مجتمع فرهنگی ارتص، مرکز آموزشی و فرهنگی نصح

هدیه کنندگان عکس، سند، کتوباوکتابهای قدیمی: سیمابرآوریان، عزیزه برال، اختربرلوا، دانیل و یوسف بلور، جهانگیر بنایان، آرمان بناریو، یونس بوستانی، جامعهٔ یهودیان مشهدی نیویورک، رکسانا جاوید، نادر حق نظرزاده، شمسی حکمت، رامین جواهریان، لطف الله حی، روبن دخانیان، مینو ذهابیان کوتال، رحمت رحیمیان، نیمتاج رفائیل زاده، دالیا سعادتمند مقوم، روحالله سلوکی، مهین سیمانطوب (مرادف)، امیر شوشانی، فرخفائضی اکباتانی، شموئیل کامران، ملیحه کشفی، رحیم کهن، اسحق لالهزاری، سلیم مراد، ژاکلین مرادی، ربیع مشفق همدانی، منصور مشیان، ثریا ملامد، شکرالله مهدیزاده، نعمت الله مهدیزاده، محبوبه نی داود (خالپری)، فریار نیکبخت، مسعود هارونیان، امیرهیرمند، آلبرت یوسف زاده، پروانه یوسف زاده و سحریونایی.

خدمات حسابداری: Ramineh & Fani \_ حمید فانی

خدمات بيمه: Meimand Insurance \_ بهروز ميمند

خدمات كامپيوتري و اينترنت: m2web concepts \_ مسعود ماه گرفته

كارگردان فني: بهمن مجلل

عكاس و فيلمبردار: عباس حجتيناه

# **فهرست** بخشفارسی

| پانزده |                    | _ معرفي مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني         |
|--------|--------------------|-------------------------------------------------|
| شانزده |                    | _ معرفی برندهٔ جایزهٔ پژوهش دانشگاهی مرکز       |
| هفده   |                    | _ سخن آغازين                                    |
| نوزده  |                    | _ برنامهٔ دومین کنفرانس                         |
|        |                    |                                                 |
|        |                    | پارهٔ یکم: مقالات                               |
| ٣      | نادر نادرپور       | _ دوست مُشفق من و آقاي داستايِوسكي              |
| 14     | ربيع مشفق همدانى   | _ سخنان پذيرش                                   |
| 70     | پروانه صراف        | <ul> <li>زن ایرانی و یهودیت</li> </ul>          |
|        |                    | _ انقلاب مشروطه: نخستین گام برای مبارزه         |
| 3      | ژانت آفاری         | با یهودی ستیزی در ایران قرن بیستم               |
| ۵۵     | هما ناطق           | ـ تاریخچهٔ آلیانس اسرائیلی در ایران             |
| 1371   | صدرالدين الهي      | ـ بچه مسلمون ناف محله                           |
| 149    | داويديروشلمي       | _ يهوديت ايران و اسلام در آثار شعراي يهود ايران |
| ١٧٣    | آلن (خسرو) شائولي  | _ يهوديان ايراني و موسيقي                       |
| 1.11   | ، يافا ساقيان      | _ تاریخچهٔ عقدنامهها وکتوباهای یهودیان ایرانی   |
| 711    | آوی داویدی         | _ بچه های تهران                                 |
| 771    | مترجم: سليمان نعيم | _ متن فیلم «حکایت یهودیان پارسی»                |

#### پارهٔ دوم: شیراها \_ ترانهها، شیراها و متلهای یهو دیان شهرستانهای ایران 747 پارهٔ سوم: خاطرات \_ نورالله گيا 19. \_ عزيزه برال 794 \_ طاووس جواهريان 791 \_ عبدالله زرگریان 771 \_ طوبا سومخ 777 \_ باروخ محبر 111 \_ منصور مشیان 719 \_ روبن دخانیان 794 يارهٔ چهارم: واژهنامه \_ واژگان، اصطلاحات و فرهنگ عامیانهٔ یهودیان ایرانی 4.9 پارهٔ پنجم: پيامها و نامهها \_ انجمن كليميان تهران 240 \_ مؤسسات خبریه کانون خبرخواه 227

347

444

#### بخشانگلیسی

\_ سوفر فروزان

\_ فريار نيكبخت

#### مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

هرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی (مرکز) روز ۹ اوت ۱۹۹۵ در لُس آنجلس، با تأیید و پشتیبانی شانزده سازمان یهودی ایرانی این شهر، به وجود آمد. این مرکز به عنوان یک سازمان غیرانتفاعی در ایالت کالیفرنیا به ثبت رسیده است و دارای شمارهٔ ثبت ایالتی و فدرال است. هدف از ایجاد مرکزگرد آوری اسناد و انجام مصاحبه با افرادی است که در دهههای معاصر ایران به گونهای در تاریخ و زندگی علمی، فرهنگی، ادبی، اجتماعی، سیاسی، هنری، صنعتی و اقتصادی یهودیان ایرانی اثرگذار بوده اند، سینه شان گنجینهٔ گرانبهایی از این آگاهیهاست و بخشی از تاریخ معاصر را تشکیل می دهند. این نوارهای مصاحبه همراه با اسناد، عکسها، نوش تارها و گفتارها در دومحل، یکی در دفتر مرکزی لُس آنجلس و دیگری در انستیتوی پژوهشی دیا سپورا \_ دانشگاه تل آویو، گرد آوری شده در دسترس پژوهشگران و علاقه مندان قرار خواهندگرفت.

از ویژگیهای طرح مصاحبههای تاریخ شفاهی برقراری یک پل ارتباطی بین نسل گذشته (سالمندان) و نسل آینده (جوانان و نوجوانان) از طریق نسل امروزی (میانسالان) است. مرکز ازکلیهٔ علاقه مندان دعوت می کند در اجرای این طرح به سایر یاری رسانان بپیوندند تا تجربه ها و خاطرات با ارزش سالمندان ایرانی، این دانشنامه های زنده، قبل از آنکه در شود به ثبت برسند.

نمونه ای از دستاوردهای مرکز، برگزاری یک کنفرانس سالیانه است که طی آن پژوهشگران رشتهٔ «تاریخ یهودیان ایرانی» و علاقه مندان از نتایج کوششهای سال قبل دست اندر کاران مرکز آگاه خواهندگردید. پس از پایان هرکنفرانس، مجموعهٔ سخنرانیهای ارائه شده در یک جلدکتاب تحت عنوان «یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر» منتشر خواهدگردید.

این طرح توسط هما سرشار ارائه و بنیانگذاری شده است. اعضای هیأت اجرایی دبی ادهمی، رکسانا جاوید، ساندرا دلرحیم، رکسانا رستگار، هما سرشار، هومن سرشار، یاس سعادتمند، فرحنورمند و سحریونایی هستند.

## مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

ىە

#### آوی داویدی

برندهٔ نخستين

#### «جایزهٔ مطالعات یهودی ایرانی برای یژوهش دانشگاهی»

#### شادباش مي گويد

از این پس، مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی همه ساله جایزهٔ ویژه ای به بهترین پژوهش ارائه شده توسط یک دانشجوی ایرانی در رشتهٔ تاریخ معاصر یهودیان ایرانی اختصاص می دهد. برای آگاهی از چگونگی توزیع این جایزه لطفاً با دفتر مرکز تماس بگیرید.

از سوسین یوسیفزاده که پرداخت جایزهٔ دانشیجویی امسال مرکز را به نام زندهیاد «ایوبیوسفزاده» عهده دار شده است سپاسگزاری می کنیم. آوی داویدی به خاطر نوشتن مقالهٔ پژوهشی «بچههای تهران» از سوی هیأت مدیرهٔ مرکز برگزیده شده است.

## سخنآغازين

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی، در سالی که گذشت، با افتخار فراوان شاهد یاری معنوی و مالی بسیاری از علاقه مندان به اجرای طرح مصاحبه ها، گردآوری عکسها و اسنادو سایر فعالیتهای مرکز بود. در سال گذشته دامنهٔ این فعالیتها تا چندین دانشگاه از جمله دانشگاه تل آویو و یوسی ال ای و مراکز پژوهشی معتبری چون موزهٔ دیاسپورا و انستیتوی تحقیقاتی دیاسپوراکشیده شد.

در جهت همگامی با فعالیتهای بنیاد شوآ (وابسته به فیلمساز نامی امریکا استیفن اسپیلبرگ) امکان مصاحبه با گروهی از ایرانیان که در عملیات نجات «بچههای تهران»مددرسانان آنان بودند نیز فراهم شد.

در آرشیو مرکز، عکسها و اسنادگردآوری شده از رقم هفتصد و پنجاه و مصاحبههای انجام شده از مرز سی گذشت. همزمان، کارگردآوری شیراها، آوازهای سنتی و متلها \_ کهبخش قابل توجهی از فرهنگ عامیانهٔ یهودیان شهرستانهای ایران هستند\_ نیز ادامه یافت وهر روز از سوی علاقهمندان نواهای شنیدنی و ترانههای گوناگون به این مجموعه اضافه گردید. طرح گردآوری واژهنامهٔ اصطلاحات یهودیان ایرانی نیز، در کنار سایر فعالیتها، جای شایستهٔ خود را دارد.

در بخش مستندسازی تا امروز دو فیلم مستند «مرتضی خان نی داود» و «مشفق همدانی»ساخته شده است و دو فیلم مستند دیگر «میرزا سلیمان حئیم» و «فرزندان استریهودیان در ایران امروز» برای سومین کنفرانس سالیانه در دست تهیه است.

تهیهٔ مقدمات برگزاری نمایشگاه «عروسی سستی یهودیان ایرانی» و ایجاد غرفهٔ ایرانی درموزه و مرکز فرهنگی اسکربال لُس آنجلس با یاری گرفتن از علاقه مندان و اهدای وسایل لازم به انجام رسید. این نمایشگاه همزمان باگشایش سومین کنفرانس سالیانه برای بازدید عموم باز خواهدگردید.

سال گذشته همچنین جلد نخست کتاب سالیانهٔ مرکز به نام تروعا به شرکت کنندگان ارائه گردید. برگزیدن نام تروعا (یکی از نواهای سه گانهٔ شوفارکه به نشانهٔ آگاهی و خبر پیروزی نواخته می شود) برای نخستین کتاب از سری انتشارات مرکز اتفاقی نبود. خواستیم در ابتداهر چه بلندتر و رساتر ندا سر دهیم که مایلیم همهٔ ایرانیان بدانندکه با هدف روشن کردن بخشهایی از تاریخ معاصر ایران گام به میدان گذارده ایم. در شرایطی که همهٔ گذشتهٔ ایراناز نو به داوری گذاشته شده و تاریخ از نو مورد بررسی قرارگرفته است، بخش قابل توجهی از آن \_ یعنی آنجا که به اقلیتهای قومی و مذهبی مربوط می شود \_ نباید از چنین قاعده ای جدا باشد و ناگفته و ناشنیده بماند. آنهایی که در گذشته تاریخ نویس بودند نظاره کردند و ننوشتند، آنها که خود تاریخ را تجربه کردند نگفته رفتند. کم عنایتی غریبی بود به این بخش تاریخ که باید روزی جبران می شد.

هر چند این حرکت از سوی گروهی به جداییافکنی تعبیرگردید، ولی پژوهشهای تاریخی، علمی، دانشگاهی و مردم شناسانه از این عوالم سخت بدور است. آگاهی از آنچه در دوران پرفراز و نشیب تاریخ در ممالک محروسهٔ ایران بر سر بسیاری از اقلیتها (اعم اززنان، کودکان، اقلیتهای قومی و مذهبی) رفت، بر خلاف آنچه مکتوب شد، چندان زیبا و دلپذیر و آسان نبود.

هدف ما از اجرای طرح تاریخ شفاهی، برگزاری کنفرانسهای سالیانه و چاپ کتاب این است که پژوهشگران و افراد علاقه مند\_با استفاده از این آرشیو، با شرکت در کنفرانسها وبا خواندن نشریات\_به بازنگری گذشته بنشیند و همراه ما در پی یافتن حقیقت باشند. دراین صورت می توان بدون تعصب و پیشداوری تاریخ را از زبان شاهدان شنید، گوش جانبه این گفته ها سپرد و برگوشههای نگفته و ننوشتهٔ زندگی یک قوم تأمل کرد: قومی که به حرمت ۲۷۰۰ سال ریشه دواندن در آن خاک، اجازه دارد خود نیز از خویشتن بگوید. وقت چندانی باقی نیست: بسیاری از سالمندان که شاهد تبعیضها و ستمها بوده اند و در عین حال دوران شکوفایی یهودیان در ایران معاصر را نیز تجربه کرده اند، در دهههای هفتم وهشتم و نهم زندگی خود بسر می برند و ما با حریفی به نام «زمان» زور آزمایی نابرابر داریم.

اكتبر ١٩٩٧

# یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر

دومين كنفرانس بين المللي ساليانه مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

در موزه و مرکز فرهنگی اسکربال ـ لُس آنجلس ۱۹۹۶ تا ۱۱ نوامبر ۱۹۹۶

شنبه ۹ نوامبر: بزرگداشت مشفق همدانی

نام نویسی \_ گشایش نمایشگاه عکس و اسناد قدیمی

مشفق همداني، فيلم مستند

ساختهٔ مشترک هما سرشار و عباس حجت پناه

دوست مشفق من و آقاى داستايوسكى

نادر نادرپور، لُس آنجلس

سخنانپذيرش

مشفق همداني، لُس آنجلس

اجراى ترانهها، شيراها و متلهاى يهوديان شهرستانهاى ايران

یکشنبه ۱۰ نوامبر

زن ایرانی و یهودیت

پروانه صراف، نیویورک

مهاجرت یهودیان ایرانی به ارض موعود (به زبان انگلیسی)

داوید منشری، تلآویو

انقلاب مشروطه: نخستین گام برای مبارزه با یهودی ستیزی در ایران قرن بیستم

ژانت آفاری، ایندیانا

تاریخچهٔ آلیانس اسرائیلی در ایران

هما ناطق، پاریس

بچەمسلموننافمحله

صدرالدين الهي، بركلي

یهودیت، ایران و اسلام در آثار شعرای یهود ایران

داوید یروشلمی، تل آویو

یکشنبه شب: نمایش هنری جوانان

دوشنبه۱۱ نوامبر

یهودیان ایرانی و موسیقی (به زبان فرانسه)

آلن شائولى، پاريس

قالیهای یهودی ایرانی (به زبان انگلیسی)

آنتون فلتون، لندن

تاريخچه عقدنامهها وكتوباهاى يهوديان ايراني

يافا ساقيان، لُس آنجلس

حكايت يهوديان پارسى، فيلم مستند

موزه دیاسیورا، تل آویو

ميزگردخاطرهگويي

نورالله گبای، عزیزهٔ برال، طاووس جواهریان، طوبا سومخ،

عبدالله زرگریان، باروخ محبر، منصور مشیان، روبن دخانیان

اهدای لوحههای سیاس به «بچههای تهران» و مددرسانان ایرانی آنها

بچههای تهران: سوزان کهن، ماریتا بناریو و آرماند بناریو

مددرسانان ایرانی: حاج عزیز القانیان، جهانگیر بنایان، شمسی حکمت، ابراهیم راد، روحالله سپیر، ملیحه سپیرکشفی، مرتضی سنهی، مراد (مردخای) شالم، شموئل شمیل زاده، میرزا موسی طوب (پاستور)، رحیم کهن، مهدی کهنیم، حبیب مرادپور، نیسان ملَمد، شلمو مهدیزاده

بچەھاىتهران

آوي داويدي، لُسآنجلس

كنسرت ترانههاي بومي ومحلي

پري زنگنه، تهران

پارهٔ یکم: مقالات

#### نادر نادرپور\*

**نادر نادرپور،** به روز شانزدهم خردادماه ۱۳۰۸ هجری خورشیدی (برابر با ۶ جون ۱۹۲۹ میلادی) از یدر ومادری فرهنگدوست و هنرشناس در تهران زاده شد.

دورههای دبستان و دبیرستان را در همان شهرگذرانید و برای تحصیل رشتهٔ ادبیّات فرانسه به دانشگاه سوربن(پاریس) رفت. پس ازگرفتن لیسانس به تهران بازگشت و در طول سالیان متمادی، نخست: در بخش خصوصی به کارهای دفتری مشغول شد و سپس، به عنوان کارشناس پیمانی در وزارت فرهنگ و هنر، به سازمان ماهنامههای «هنر و مردم» و «نقش و نگار» پیوست و مدّتی سمت سردبیری آنها را برعهده داشت. سپس در سال ۱۳۴۳، برای تکمیل مطالعات خود در زبان و ادبیّات ایتالیا به آن سرزمین رفت و در شهرهای «پروجا» و «رم» به تحصیل پرداخت.

پس از بازگشت به ایران، از سال ۱۳۵۱ تا ۱۳۵۷، سمت سرپرستی گروه ادب امروز را در رادیو تلویزیون ملّی ایران عهده دار بود و برنامه هائی دربارهٔ زندگی و آثار نامآوران ادب معاصر ساخت که پارهای از آنها سندیّت تاریخی یافت و به شناساندن ادبیّات امروزی ایران و جهان، یاری کرد. در مرداد ماه ۱۳۵۹ از تهران به پاریس رفت و تا اردی بهشت ماه ۱۳۶۵ در آن شهر اقامت داشت. در همانجا، به عضویّت افتخاری اتّحادیهٔ نویسندگان فرانسه برگزیده شد و در مجامع وگردهمائی های گوناگون شرکت جست و سخن راند. در بهار سال ۱۳۶۵ به دعوت بنیاد فرهنگ ایران در بوستن، عازم آمریکا شد و از آن پس، بسخن راند. در دانشگاههای هاروارد، جرجتاون، یو.سی.ال.ای، برکلی، ارواین پرداخت و پارهای از برنامه های ادبی و فرهنگی خود را، چه از طریق تدریس در کلاسها و چه از راه سخن گفتن در رادیو و تلویزیون، آغاز کرد.

نادر نادرپور، تاکنون ده مجموعه از اشعار خویش را به ترتیب زیرین انتشار داده است: چشمها و دستها (۱۳۳۳ شمسی)، دختر جام (۱۳۳۴)، شعر انگور (۱۳۳۷)، سرمهٔ خورشید (۱۳۳۹)، گیاه وسنگ نه، آتش (۱۳۵۷)، از آسمان تا ریسمان (۱۳۵۷)، شام بازپسین (۱۳۵۷)، صبح دروغین

(۱۳۶۱)، خون وخاکستر (۱۳۶۸) و زمین و زمان (۱۳۷۵).

هفت جلد از این مجموعه ابا چاپهای متعدد در تهران و هشتمین آنها: نخست در «پاریس» و سپس همراه نُهمین مجموعه، توسط شرکت کتاب در «لوُس آنجلس» منتشر شده و دهمین مجموعه نیز به اهتمام همین شرکت درهمین شهر انتشار یافته است. علاوه بر این مجموعه ها، دو جلد از اشعار برگزیدهٔ نادر نادرپور نیز در تهران، بارها به طبع رسیده است. از این اشعار، به زبانهای فرانسه و انگلیسی و روسی و آلمانی و ایتالیائی، ترجمه هائی منتشر شده که مهمترینشان عبارتند از:

۱- ترجمهٔ «صبح دروغین» به نام False Dawn به زبان انگلیسی، توسّط دکتر «مایکل هیلمن» (استاد دانشگاه تگزاس).

۲- ترجمه ای به زبان فرانسه، زیر عنوان Iran, Poèsie et Autres Rubriques توسّط «آلن لانس»

<sup>\*</sup> مقالهٔ اخیر توسط خود نویسنده ویراستاری شده است و به این دلیل با رسمالخط رایج کتاب هماهنگی ندارد.

و «شهرآشوب اميرشاهي».

۳- ترجمه هائي توسّط پروفسور «ژيلبر لازار» به زبان فرانسه.

٣- ترجمه هائي توسط «جينا لابريولا» به زبان ايتاليائي.

نادر نادرپور، اشعار بسیاری از شاعران بزرگ فرانسوی و ایتالیائی را به فارسی ترجمه کرده و مجموعهای ازآثارگروه اخیر را، زیر عنوان «هفت چهره از شاعران معاصر ایتالیا» به همراهی «بیژن اوشیدری»، و نیز: بخشی ازاشعار «هووانس تومانیان» (سخنسرای نامدار ارمنی) را با همکاری «گالوست خاننس» و «روبن آوانسیان» در سالیانییش به فارسی گردانده و به چاپ رسانده است.

جمهوری اسلامی، از آغاز سال ۱۳۷۱ تجدید طبع مجموعههای پیشین، و همچنین: نشر آثار تازهٔ نادرپور رادر ایران ممنوع کرده و به همین سبب، سازمان نظارت بر حقوق بشر، در پایان همان سال، جایزه «هیلمن \_ هامت» راکه ویژهٔ نویسندگان تبعیدی و یا ممنوع القلم است، به نادرپور داده است.

#### دوست مُشفق من و آقای داستایوسکی

بانوان و آقایان گرامی

پیش از آنکه سخن خود را دربارهٔ آقای «مُشفق همدانی» آغازکنم، لازم می بینم که به نکاتی از مقالهٔ سرکار خانم «هما سرشار» (در شمارهٔ ۲۶ هفته نامهٔ «ایرانشهر»، چاپ «لوس آنجلس») مختصراً پاسخ گویم تا اگر چنانچه آن مقاله، براساس گفتگوی من و ایشان (در آستان گشایش نخستین کنفرانس تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی) تلویحاً خطاب به من نوشته شده باشد، ابهامی در سخنان هیچ یک از ما دو نفر باقی نماند. به گمان من، آنچه امروز برای تمام ایرانیان (اعم از اکثریّت و یا اقلیتهای قومی ومذهبی) اهمیّت اساسی دارد: «ملّیت» است و نه «دین»، و چون «کلیمیان»، هرگز از لحاظ «ملّیت» (یعنی: ایرانی بودن) مورد توهین و تحقیر سایر مردم ایران قرار نگرفتهاند، نمی باید که با پیش کشیدن سخنان و یا خاطراتی دربارهٔ اختلافات مذهبی خود با زرتُشتیان و یا مُسلمانان (چه در گذشته و چه در حال حاضر)، اصل «ملّیت ایرانی» را \_ که به ویژه دراین بُرهه از زمان، آسیب پذیر است \_ خدشه دارکنند.

این توصیهٔ من، تنها متوجه کلیمیان نیست بلکه به زرتشتیان و عیسویان و بهائیان ومسلمانان هم مربوط می شود، چنانکه زرتشتیان نیز اگر به اختلافات دینی خود با مسلمانان بپردازند و آنها را در این دوران مطرح کنند، سزاوار همین سرزنش خواهند

بود زیرا: گرچه «زرتشت» ایرانی بوده است و بر ایرانیان است که نام و یادش را گرامی دارند: ولی «ایران» فقط «زرتشت» نیست و ایرانیان نیز، همه زرتشتی نیستند.

و امّا مسلمانانی که مذاهب اقلّیتهای ایرانی را نادیده می گیرند و یا از آن مذاهب، بالحن شایسته یاد نمی کنند: بیشتر از دیگران درخور سرزنشند و این سرزنش، به ویژه، متوجّه کسانی نظیر آقای دکتر «سیّد حسین نصر» است که اغلب در «انجمنهای مذهبی پزشکان و دندانپزشکان» سخن می رانند و «هویّت ایرانی» را همان «هویّت اسلامی» مى دانند! معهذا، اگر حساب اين گونه «فقيهان مُدرن»، و نيز: شريعتمداران قديم و جدید، و برخی از امیران و حاکمان پیشین و امروزین را از حساب اکثریّت مردم ایران جدا کنیم: عقائد آقایان «داریوش قرچهداغی» و دکتر «محمّد موسوی نسل» را (که هرکدام، به زبان و شیوهٔ خاص خویش در شمارههای مختلف مجلّهٔ «ایرانشهر» بیان كردهاند) مىتوانىم پذيرفت كه عارفان و ملّيون و قانونگذاران ايران، هميشه، «كليميان» را (مانند اقلّیتهای مذهبی دیگر) محترم شمردهاند و حتّی طرّاحان قانون اساسی مشر وطبّت در آغازکار نخواستهاندکه آنان را به عنوان «یک اقلّت مذهبی»، از حقّ انتخاب نمایندگانی مشترک با مسلمانان (برای حضور در مجلس شورای ملّی) محروم كنند ولى چون ديدهاندكه به سبب كمي تعداد، آراء اقلَّتها (و از جمله: كليميان) در آراء اکثریّت مسلمانان، مستحیل و حضور آنان در مجلس، منتفیمی گردد: ناچار، حقّ انتخاب نمایندگانی غیر از نمایندگان اکثریّت را برای آنان قائل شدهاند، و البتّه در این میان، تنها بهائیانندکه چون مذهبشان به عنوان یکی از مذاهب رسمی اقلیت در قانون اساسی مشروطیّت ایران ذکر نگردیده است، از حق انتخاب نمایندگان ویژهٔ خود در مجلس شـورای ملّی محروم ماندهاند، و بایدگفت که شوربختانه، این گونه ستمها (با شدّتی کمتر و یا بیشتر) در همه جای جهان و از سوی همهٔ اکثریّتهای مذهبی، نسبت به اقلِّيتها اعمال شده است. معهذا، كليميان و مسيحيان و زرتشتيان و بهائيان (يا هر اقلِّيت مذهبی دیگر) فقط هنگامی حق خواهند داشت که اختلافات و مشکلات خود را ما اکثریّت مسلمان ایران در میان نهندکه برخلاف امروز، خطر زوال در کمین «ملّت ایرانی» نباشد، وگرنه: بهتر آن است که این اقلیتها ارتباطشان را یکسره از نام «ایران» بگسلند و خود را «ایرانی» ندانند، و در این صورت است که عناوینی نظیر «یهودی

#### نادر نادريور

ایرانی» و یا «ایرانی یهودی»، «عیسوی ایرانی» یا «ایرانی عیسوی» و «زرتشتی ایرانی» یا «ایرانی زرتشتی»، دیگر معنا و اعتباری نمی تواند داشت.

\* \* \*

اکنون، وقت آن است که به مطلب اصلی خود بپردازم و دربارهٔ آقای «مُشفق همدانی» سخن بگویم امّا این سخن، نه شامل شرح حال ایشان است و نه حاوی نقد مختصر سی و هشت جلد کتابی که این نویسنده و مُترجم کوشا در مباحث و موضوعات گوناگون، تألیف و یا ترجمه کردهاند بلکه فقط شامل دو اشاره به کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامهنگاری» و نیز: حاوی خاطرهٔ نخستین دیدار ما دو نفر در چهل و دو سال پیش است که من اکنون، برای نخستین بار و به نشان سپاسگزاری از محبّت ایشان، بر زبان می آورم.

امًا قبل از نقل آن خاطره، این نکته راگفتنی میدانم که در همهٔ ترجمه هائی که از قلم آقای «مُشفق همدانی» به فارسی تراویده اند، صفتی مشترک می توان یافت که عبارت است از: روان بودن و رنگ و طعم ترجمه نداشتن.

من این صفت را در ترجمهٔ فارسی کتاب «استالین» (اثر «امیل لودویگ»، زیستنامهنگار معروف آلمانی) و داستانهای «آزردگان» و «ابله» و «برادران کارامازوف» (سه اثر مشهور «فیودور داستایوسکی»: نویسندهٔ نامدار روسی) دیدهام.

آقای «مشفق همدانی» این ترجمه ها را در فاصلهٔ سالهای ۱۳۲۷ و ۱۳۳۵ \_ یعنی: قبل و بعد از دیدار ما \_ انتشار داده اند و لقب «دوست مشفق آقای داستایوسکی» را از من گرفته اند. امّا پیش از اینکه شما را به راز دوستی مشفقانهٔ ایشان با خودم نیز آشنا سازم، ناگزیرم که به کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری» اشاره ای دوگانه کنم و سپس، خاطرهٔ خویش را بیان دارم.

نخست بگویم که گرچه با تمام عقائد سیاسی آقای «مُشفق همدانی» در کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری» موافق نیستم امّا اشارات انتقادی من به این کتاب، مربوط به دگرگون شدن پارهای از واقعیّات تاریخی است و نه وجود عقائد متفاوت در میان من و ایشان، و نخستین اشارهٔ من نیز منحصراً به کتاب خاطرات ایشان معطوف

نمی شود بلکه اصولاً ناظر به این گونه خاطره نویسی است که چون به جای تکیه داشتن بر یادداشتهای منظم روزانه، به یاری «حافظه» و بعد ازگذشت سالها تحقّق می پذیرد: از اشتباهات بزرگ وکوچک خالی نمی تواند بود، چنانکه درکتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری»، نیز چنین خطاهائی راه یافته و مراتب تقدّم و تأخّر رویدادها را آشفته کرده است و یکی ازنمونه های این آشفتگی، در صفحات ۳۰۸ و ۳۰۸ کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری»: خاطرهٔ واپسین دیدار آقای «مُشفق همدانی» با سپهبد «تیمور بختیار» و تعطیل اجباری مجلّهٔ «کاویان» است که چون تاریخ دقیق هیچ یک از آن دو رویداد ذکر نشده است، خوانندهٔ کتاب، وقوع آنها را بلافاصله پس از سقوط دولت دکتر «مُصدّق» می پندارد و حال آنکه چنین نبوده و انتشار مجلّهٔ «کاویان» دست کم تا دو سال بعد از واقعهٔ بیست و هشتم مرداد ماه ۱۳۳۲ دوام داشته است وگواه این مُدّعا: چاپ نخستین مجموعهٔ اشعار من به اهتمام «بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه» و دیدارم با و طبعاً همکاری من نیز با مجلّهٔ «کاویان» در پی آن دیدار آغاز شده و مدّتی چند ادامه و طبعاً همکاری من نیز با مجلّهٔ «کاویان» در پی آن دیدار آغاز شده و مدّتی چند ادامه باشت .

واتفاقاً دوّمین اشارهٔ من به این گونه آشفتگیها در کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری» مربوط به همین همکاری با مجلّهٔ «کاویان» است که آقای «مُشفق همدانی» در صفحهٔ ۲۶۰ کتاب خود، شرح آن را بازگفته و نکته ای اشتباه آمیز را، به گونهٔ زیر، بر قلم رانده اند: «... برای تهیّهٔ مطالب آن (مجلّهٔ «کاویان») با پرداخت حقوق مکفی، همکاری بهترین و نامبُردارترین نویسندگان و مُترجمان آنروز، از قبیل آقایان...(چند نام) و معروف ترین شاعران، از قبیل شهریار و رهی معیری و نادر نادرپور و سایه و مشیری و مشایخی (؟) و سیمین بهبهانی را به دست آوردم...».

گذشته از اینکه من، در طول عمر ادبی و مطبوعاتی خود، کسی به نام «مشایخی» را میان شاعران مشهور نشناخته م، نکتهٔ اشتباه آمیز در نوشتهٔ آقای «مُشفق همدانی» این است که همکاری مرا با مجلهٔ «کاویان» از برکت دریافت «حقوق مکفی» پنداشته اند و حال آنکه من از هیچ مجله یا روزنامه ای در ایران آنروز (جزیکی دو نشریهٔ دولتی مانند «تلاش» و «ایران آباد» که معمولاً به نویسندگان و مُترجمان، حق القلم می پرداختند) من دریافت نمی کردم و لذا، همکاری من با «کاویان»، جز قدردانی از محبتی

که آقای «مُشفق همدانی» (مدیر و سردبیر آن مجلّه) نسبت به من ابرازکرده بودند، انگیزهای دیگر نداشت و من اکنون می کوشم تا شرح آن محبّت را در ضمن خاطرهای که از نخستین دیدار خود با ایشان نقل می کنم، برای شما \_ حاضران گرامی \_ بیان دارم:

دراواخرپائیز سال۱۳۳۲، یکی از آشنایان من که به سبب گذراندن پایان نامهٔ دکتری ادبیّات فارسی از دانشگاه تهران، و نیز: به دلیل کسب اشتهار نسبی در شاعری (پس از چاپ اوّلین مجموعهٔ اشعارش) در مؤسّسهٔ انتشارات «امیرکبیر» سمت ویراستاری یافته بود: به من پیشنها دکرد که دستنوشته های تعدادی از اشعارم را در اختیار او بگذارم تا او، اجازهٔ طبع و نشر آنها را از مدیر مؤسّسه بگیرد، و من این پیشنها درا پذیرفتم و مجموعهٔ سی قطعه شعر خود را به او سپردم و او، چند روز بعد، با تلفن به من اطّلاع دادکه اجازهٔ چاپ یازده قطعه از آن اشعار را به انضمام داستان «رقص ماران» (که در همان سال نوشته بودم) ازکارفرمای خودگرفته و اکنون منتظر موافقت من است تا آنها را به چاپخانه بفرستد.

امّا من، بی درنگ، با این تصمیم خودسرانه مخالفت کردم، زیرا اوّلاً: می دانستم که انگیزهٔ اخذ چنین تصمیمی جز ترس «ناشر» از فروش نرفتن مجموعهٔ شعر من نبوده است و من، باوجود اینکه هنوز به شهرت شاعرانهٔ بزرگی دست نیافته بودم، استقبالی راکه دوستداران ادب از نخستین مجموعهٔ شعرم می کردند: پیشاپیش می دیدم و افزودن قصّهای بر آن مجموعه را، برای جلب خریدار بیشتر، لازم نمی شمردم. و ثانیاً: داستان «رقص ماران» راکه با نامی مستعار در یکی از هفته نامه ها انتشار داده بودم، برای افزوده شدن به مجموعهٔ شعرم، مناسب نمی پنداشتم و بنابراین، دستنوشته های اشعارم را از آن آشنای دیرین خود پس گرفتم و در انتظار پیشنهادی بهتر نشستم، و این انتظار دیری نپائید و چند روز پس از بازستاندن آن دستنوشته ها، آقای «فریدون کار» (که در «شعر» شده بود) با تلفن از من خواست که نخستین مجموعهٔ اشعارم را به سرمایهٔ «بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه» (واقع در نبش خیابان شاه آباد و میدان بهارستان) چاپ کنم، و در پاسخ سئوال حیرت آلود من که: آیا او چگونه به قبول این پیشنهاد از سوی مدیران در پاسخ سئوال حیرت آلود من که: آیا او چگونه به قبول این پیشنهاد از سوی مدیران در پاسخ سئوال حیرت آلود من که: آیا او چگونه به قبول این پیشنهاد از سوی مدیران در پاسخ سئوان دارد؟ گفت که در این باره، با آنان سخن گفته و مُوافقتشان در پاسخ شعری اطرمینان دارد؟ گفت که در این باره، با آنان سخن گفته و مُوافقتشان در پاسخ

را جلب کرده است وکافی است که من، هرچه زودتر، با آقای «منصور مُشفق» (مدیر آن بنگاه) دیدارکنم و قرار لازم را با او بگذارم.

و چنین شدکه من، روزی به محل «بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه» رفتم و قرارداد طبع و نشر هزار نسخه از نخستین مجموعهٔ شعرم به نام «چشمها و دستها» را با «منصورخان» (برادر کوچکتر آقای «مُشفق همدانی») بستم و دستنوشتههای اشعارم را به او سپردم و سپس: درطول زمستان آن سال، اغلب روزها، به محض خروج از محل کارم (که شرکت سهامی «ثابت پاسال» واقع در خیابان «سعدی» بود) به چاپخانهٔ «کاویان» (در قسمت جنوبی میدان بهارستان) می رفتم و نمونههای حروفچینی را با دستنوشتههای اشعارم مقابله و تصحیح می کردم و روز بعد، صفحات چاپ شده را به دقّت از نظر می گذراندم تا در آنها غلطی راه نیافته باشد.

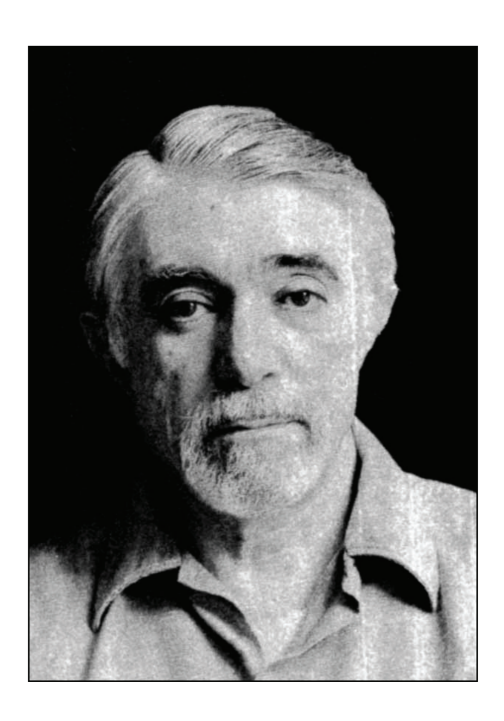
در یکی از آن روزها که به بررسی و بازبینی دو «فُرم شانزده صفحهای» (یعنی: سی و دو صفحهٔ چاپ شدهٔ کتاب) مشخول بودم: دیدم که «غلطگیر چاپخانه» در دو مورد مختلف، اغلاطی را که من با قلم سرخ تصحیح کرده بودم، نگرفته و به صورت نادرست باقی گذاشته و مسؤول ماشین چاپ هم آنها را با همان صورت بر صفحات کتاب به ثبت رسانده است. من، شتابان و برافروخته، نزد آقای «منصور مُشفق» رفتم و ماجرا را بازگفتم و از «غلطگیر چاپخانه» به سبب آن سهل انگاری گله کردم، امّا از مدیر «بنگاه صفیعلیشاه» پاسخ شنیدم که: جای نگرانی نیست، زیرا ما «غلطنامه»ای بر انتهای کتاب شما خواهیم افزود و در آن صفحه، واژههای دُرست را مقابل کلمات نادرست خواهیم نشاند و بدین طریق، «اغلاط چاپی» را بر خوانندگان اشعار شما بر نخستین مجموعهٔ شعرم نمی پسندم و پیشنهاد شما را نمی پذیرم، و سپس، در جواب بر نخستین مجموعهٔ شعرم نمی پسندم و پیشنهاد شما را نمی پذیرم، و سپس، در جواب اعــتراض تعجّب آمیز مُخاطبم که گفت: مگر انتظار داریدکه همهٔ این صفحات چاپ شده را دور بریزیم و دو «فرم» ازکتاب را دوباره حروفچینی کنیم؟ خودخواهانه گفتم: بله! و از چاپخانه بیرون آمدم.

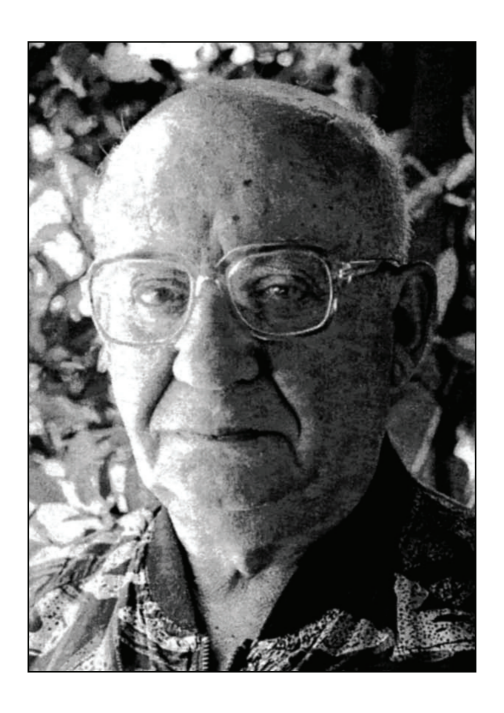
در پایان سوّمین روزی که چاپ کتابم را نیمه کاره رها کرده بودم، تلفن منزلم زنگ زد و من، صدای شاداب «منصورخان» را شناختم که از آن سوی سیم می گفت: آقای نادرپور، من ماجرای کتاب شما را به آقای «مُشفق همدانی» گفتم و ایشان دستور دادند

که صفحات چاپ شده را دور بریزیم و آن دو «فرم» را از نو حروفچینی کنیم. لطفاً به چاپخانه بروید! امّا فردای آنروز، من از فرط شوق و حیرت، به چاپخانه نرفتم و راه «بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه» را در پیش گرفتم و به محض ورود، از «منصورخان» خواستم که مرا برای سپاسگزاری، به دفتر آقای «مُشفق همدانی» هدایت کند و او چنین کرد، یعنی: از پلکان کوتاهی که مُحوّطهٔ کتابفروشی را به نیم طبقهٔ نردهدار فوقانی میپیوست، با من بالا آمد و دستم را در دست برادر بزرگش: آقای «مُشفق همدانی» گذاشت و خود، خاموش، برجای ایستاد.

من، پیش از آنروز، بارها آقای «مُشفق همدانی» را، یا در حین عبور از خیابان «شاهآباد» و یا در حال صعود از پلککان «بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه»، دیده بودم که با قامتی بلند و افراخته و موهائی نه چندان پُرپُشت، سطورکتابی را که در دست داشتند از پشت شیشه های عینک ذرّهبینی خویش می گذراندند و معمولاً به عابران خیابان و یا مُشتریان کتابفروشی نمی نگریستند و من، ایشان را فقط به عنوان «دوست مُشفق آقای مُشتریان کتابفروشی نمی نگریستند و من، ایشان را فقط به عنوان «دوست مُشفق آقای داستایوسکی» می شناختم زیرا از برکت ترجمه های روشن و روان ایشان بود که با آثار و افکار این نویسندهٔ بزرگ روسی آشنا شده بودم و در همان روز دیدار هم به یاد داشتم که من این آشنائی کمنظیر را به آقای «مُشفق همدانی» مدیونم، امّا آنچه در لحظهٔ مُعارفه با ایشان بر زبانم گذشت، این بود که: آقای عزیز! من از محبّتی که در حقّ من و نخستین مجموعهٔ شعرم کرده اید، بسیار خُرسند و سپاسگزارم و اجازه می خواهم که از این پس شما را دوست مُشفق خود بخوانم! و دو هفته پیش هم که بعد از چهل و دو سال ایشان را برابرای دوّمین بار در «لوُس آنجلس» دیدم: همان عبارت از خاطرم خطور کرد. امّا امشب، در حضور همهٔ شما با بانوان و آقایان گرامی به دوست دارم که نام ایشان را با فریاد شوق بر زبان آورم و ستایشگرانه بگویم که: ای عزیز مهربان، ای دوست مُشفق من فریاد شوق بر زبان آورم و ستایشگرانه بگویم که: ای عزیز مهربان، ای دوست مُشفق من و آقای داستایوسکی، عمرتان بیش از آنچه بود و هست: دراز و پُر ثمر باد!

لۇس آنجلس \_ ١٨ آبان ماه ١٣٧٥ = ٨ نوامبر ١٩٩٤





#### ربيع مشفق همداني

ربیع مشفق همدانی نویسنده، مترجم و روزنامهنگار در سال ۱۲۹۱ شمسی پا به عرصهٔ وجود نهاد. درمدرسه آلیانس همدان به تحصیل پرداخت و دورهٔ سه سالهٔ سیکل دوم را در یک سال به اتمام رسانید. کمتر از ۲۰سال داشت که دو کتاب فلسفی را به فارسی برگرداند و در دبیرستان دارالفنون دبیر زبان فرانسه شد. دورهٔ دانشسرایعالی را در رشتهٔ فلسفه و علوم تربیتی به جای سه سال در دو سال طی کرد و همزمان به خدمت وزارت امورخارجه درآمد و پس از مدتی کوتاه، به ریاست خبرگزاری پارس منصوب شد. روزنامهنگاری را با روزنامههای ایران، مهر و مهرگان آغاز کرد. در آستانهٔ حمله متفقین به ایران با دکتر مصطفی مصباحزاده و عبدالرحمن فرامرزی در تأسیس روزنامهٔ کیهان شرکت جست و به سردبیری آن برگزیده شد. چند سال بعد از آن خود مجلهٔ کاویان راانتشار داد و از پشتیبانان جدی دکتر محمد مصدق در ملی کردن صنعت نفت گردید که پس از ماجرای ۲۸ مرداد این هواداری برایش گران تمام شد: دفتر کاویان را آتش زدند و خود او را به زندان انداختند و بعد از ایران تبعیدش کردند. در رم به زبان ایتالیایی ترجمه کرد.

مجموع تألیفات و ترجمههای او فزون از پنجاه عنوان است و این جدا از صدها مقاله، داستان، بحثهای اجتماعی و تفسیرهای سیاسی است که در نیم قرن زندگی روزنامهنگاری اش در مطبوعات ایران انتشار داده. ازتألیفات او می توان عشق و عشق، دلهرههای جوانی و تحصیلکرده ها را نام برد و از ترجمه هایش آزردگان، ابله برادران کارامازوف، مدرسه و شاگرد، مدرسه و اجتماع، اخلاق و شخصیت، شاهکارهای شیللر، افکار شوپنهاور، آناکارنینا، استالین، ناپلئون، روانشناسی برای همه، جامعه شناسی، روانشناسی کودک و دههاکتاب دیگر.

#### سخنان پذیرش مشفق همدانی پس از دریافت لوحهٔ سپاس در شب ۹ نوامبر ۱۹۹۶

خانمها وآقايان محترم

وظیفهٔ خویش میدانم از اولیای امور مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی که برای تقدیر از خدمات ناچیز من به فرهنگ ایران با صمیمیت فراوان به تشکیل چنین مجلسی

#### مشفق همداني

مبادرت ورزیدهاند از صمیم قلب سپاسگزاری کنم. اصولاً به نظر من تأسیس مرکز تاریخ شفاهی یهودیان و جلب همکاری چندین دانشگاه و مرکز فرهنگی بزرگ ابتکاری از هر جهت درخور ســتایش است. زیرا با آنکه به دلایل تاریخی، اقلیت یهودی در طول دو هزار و هفتصد سال اقامت در ایران میهن پرستترین و بی آزارترین اقلیتها بوده و در کلیهٔ رشتههای علوم اعم از ادبی و ریاضی و تربیتی و به ویژه پزشکی خدمات شایانی به فرهنگ و مدنیت ایران انجام داده، کمتر مورخی به این خدمات اشاره کرده است و همواره در افواه این شایعه انتشار داشته است که یهودیان بیشتر به سوی اقتصاد و بازرگانی متمایل بودهاند و چندان عشقی به علوم و ادبیات نداشتهاند. جای بسی مسرت است که اخیراً محققان و تاریخنویسان گرانمایه با مدارک متّقن تاریخی به تدریج از روی خدمات گرانبهای یهودیان درکلیه رشتههای علوم پرده برداشته و اثبات کردهاندکه گرایش یهودیان تنها به کار و اقتصاد شایعهای بیاساس و ناشی از ناآگاهی و تعصب كوركورانه است. پس از ذكر اين مقدمه وظيفهٔ خويش مي دانم از شاعر نامداری که بدون شبهه یکی از درخشانترین ستارگان آسمان نظم نوین ایران است و شاید تنها شاعر ایرانی باشدکه اشعار نغز و لطیفش به اکثر زبانهای دنیا ترجمه شده است سپاسگزاری کنم که به خود زحمت دادند و امشب از من و آثارم سخن گفتند و از قلم من و خدمات ناچیزم به ادبیات ایران ستایش کردند. ولی در پاسخ گلهٔ ایشان در باب این که من در خاطراتم نوشتهام به هنگام تأسیس مجلهٔ کاویان بالاترین حق نویسندگی را به بزرگترین نویسندگان آن زمان میپرداختم و به همین جهت با نگارش پاورقیهای شورانگیز و مقالات تکاندهنده در ترویج کاویان می کوشیدند در حالیکه ایشان به یاد ندارند پولی از کاویان دریافت داشته باشند. لازم است برای آنکه حضار محترم تصور نكنندكه من در خاطراتم گزاف گفتهام و قصد فخرفروشي داشتهام توضيح مختصری بدهم. درست است که من نوشتهام به نویسندگان و خبرنگاران کاویان مانند مطيع الدوله حجازي، سعيد نفيسي، جواد فاضل، حسن صدر، محمد محجوب، دكتر میمندی نژاد و خبرنگاران مبرزی مانند فرهنگ فرهی و دکتر شاه حسینی حقوق جالب توجه میپرداختم ولی شاعران نوپرداز مانند آقای نادرنادرپور، سیمین بهبهانی، هوشنگ ابتهاج (ه. الف. سایه) و دیگران نه تنها پولی دریافت نمی داشتند بلکه هرگاه اشعارشان را به رایگان چاپ می کردم اظهار سپاس هم می کردند. در حقیقت در پاسخ آقای نادرپور

#### مشفق همداني

باید عرض کنم که ایشان نه تنها از من طلبکار نیستند بلکه بدهکار هم هستند. در آن زمان آقای نادرپور فقط ۲۲ سال داشتند و کمتر روزنامه یا مجلهای جرأت داشت که به چاپ شعر نو اقدام کند.

اگر آقای نادریور به یاد داشته باشند انتشارکاویان مصادف شد با آغاز جنبش نویردازی در نظم ایران. بدیهی است ایرانیانی که قرنهای متمادی با اشعار فردوسی و حافظ و سعدی و جلال الدین رومی و شمس تبریزی و غیره خوی گرفته بودند، نوپردازی را اهانتی به نظم ایران تلقی می کردند. به یاد دارم عدهای از نویسندگان کاویان ـ ـ به ویژه مطيع الدوله حجازي \_ كه سيخت با شعر نو مخالف بودند به من اصرار مي ورزيدند از چاپ شعر نو درکاویان خودداری کنم و این اقدام را خیانت به نظم ایران تلقی می کردند، به ویژه آنکه عدهای فرصت طلب از بازار آشفته استفاده می کردند و افرادی مانند دکتر تندرکیا اباطیلی بههم میبافتند و به نام شعر نو در برخی از روزنامهها به چاپ میرسانیدند. من همچون گوهرشناسی که گوهر را از خرمُهره تشخیص دهد، در آغاز انتشارکاویان به ارزش اشعار نوپردازانی مانند نیما یوشیج، نادر نادرپور، فریدون مشیری، هوشنگ ابتهاج (سایه) و سیمین بهبهانی پی بردم و بدون توجه به مخالفتهای شدید حجازی، علی دشتی و دوستان دیگرم دو صفحه ازکاویان را به شعر نو اختصاص دادم و ادارهٔ آن را به برادر عزیزم منصور مشفق که تحصیلات عالیهٔ خود را در رشتهٔ ادبیات به پایان رسانیده بود و تا آن زمان چندین اثرگرانبها از جمله دیوان شمس تبریزی با مقدمهٔ جلال همایی و علی دشتی و دیوان فروغی بسطامی وگلهای رنگارنگ و غیره را منتشر كرده بود سپردم. نخستين مؤسسه انتشاراتي كه جرأت كرد ديوان نادر نادرپور را به نام چشمها و دستها منتشرکند بنگاه مطبوعاتی صفیعلیشاه متعلق به من و برادرانم بود. به همین جهت امشب برای من نهایت افتخار است که به خاطر آورم در ترویج شعر نو و فروزش ستارگان تابناکی مانند نادرپور، مشیری، سایه، سیمین بهبهانی و غیره در آسمان ادبیات ایران تا اندازهای سهیم بودهام و خوشبختانه اکثر آنان به این حقیقت اعتراف کردهاند.

# **برداشت من از زندگی**

اما پس از سپاسگزاری از شاعر نامدار آقای نادر نادرپور بی مورد نمی دانم امشب از چند دقیقه ای که در اختیار من است استفاده کنم و به سؤالی که غالباً خوانندگان آثارم می کنند پاسخ دهم که چگونه تاکنون توانسته ام متجاوز از ۵۰ اثر ادبی و فلسفی و علمی و تربیتی را به زبان فارسی منتشرکنم و ضمن تصدی مقامهای اداری پرمسئولیت و نیم قرن روزنامه نگاری سلامتی خود را حفظ کنم. بنابراین می کوشم عواملی که در موفقیت، حفظ سلامتی و شادابی ام مؤثر بوده اند را بطور مختصر از نظر بگذرانم، باشد که شنوندگان عزیزاز آن بهره ای برگیرند.

## اول عشق به مطالعه:

یکی از مهمترین عوامل موفقیت من در زندگی و تسلط بر مشکلات و موانع، عشق به مطالعهٔ کتاب است. در حدود ۷۰ سال پیش، در محیط کوچک همدان کههیچ تفریح جالبی برای نوجوانان نبود، مطالعه بهترین سرگرمی بشمار می رفت. برای من هیچ لذتی مطبوعتر از مطالعهٔ کتابهای جالب و سرگرم کنندهای که مسیوکهن در کتابخانهٔ مدرسهٔ آلیانس گردآورده بود وجود نداشت، مخصوصاً در ماههای طولانی زمستان که مدام برف میبارید، خزیدن زیرکرسی گرم و مطالعهٔ کتابهای تازه وگاهی نظارهٔ تکههای بزرگ برف که مرتب از آسمان به زمین میریخت عالمی داشت. پس از آغاز تحصیلات عاليه در تهران و راه يافتن به كتابخانهٔ عظيم دانشسرايعالي و آشنايي باگنجينهٔ ادبيات جهانی، عشق من به مطالعه صد چندان شد. باور بفرمایید آن روزهایی که برای نخستین بار شاهکارهای بزرگی مانند جنگ و صلح تولستوی، آزردگان داستایوسکی یا مادام بواری فلوبر را مطالعه می کردم زیباترین روزهای عمر من بود. نشئه و لذتی که این کتابها به من میبخشید موجب میشد تلاش کنم هرچه زودتر هممیهنان خود را در این لذت و سرور شریک سازم. گاهی برای ترجمهٔ این آثار آنقدر بیتاب بودم که هنوز بیشتر از چند صفحه ازکتاب را مطالعه نکرده بودم که ـ ـ به محض پی بردن به ارزش آن ـ ـ از ادامهٔ مطالعه خودداری می کردم و بیدرنگ برای ترجمهٔ آن دامن همت به کمر می بستم. به نظر من در دنیای امروزکه در کلیهٔ رشتههای علوم و ادبیات پیشرفت خارقالعادهای

حاصل شده است، آگاهی از برکات علوم و دانش امری ضروری و حیاتی است. بنابراین توصیه می کنم ازهمین فردا باکتاب بیشتر آشنایی حاصل کنید. برای خودتان و فرزندانتان کتابخانهٔ کوچکی ترتیب دهید و شاهکارهای ادبیات ایران مانند دیوان حافظ، گلستان و بوستان سعدی، دیوان جلال الدین رومی، اشعار نیما یوشیج، نادر نادرپور و همچنین شاهکارهای ادبیات جهان مانند جنگ و صلح، آناکارنینا، آزردگان، مادام بواری و غیره را در آن گرد آورید. به کتابخانه ها هم سر بزنید و تألیفات جدید در رشتهٔ روانشناسی و روانکاوی و کتابهای مربوط به خودیاری را خریداری کنید و از نظر بگذرانید.

# دوم گرایش به ورزش و رعایت میانه روی و اصول بهداشت:

دومین عاملی که موجب شد من در طول ۸۳ سال زندگی مانند یک ماشین در فعالیت باشم برخورداری از سلامتی کامل است. من به یاد ندارم در طول عمر بجز ده سال اخیرکه مبتلا به دیابت و فشار خون بودهام هرگزکارم را تعطیل کرده باشم. کسانی که با مسئولیت بزرگ روزنامهنگاری آشنایی دارند میدانندکه این کار تعطیل بردار نیست و هرگاه روزی سردبیر روزنامهای از فعالیت باز ماند لطمهٔ شدیدی به نشریهاش خواهد خورد. من این سلامتی و پرکاری را مدیون مطالعهٔ کتاب کوچکی هستم که حدود هفتاد سال پیش به دستم افتاد. همانگونه که چند لحظه پیش یادآور شدم مسیوکهن رئیس مدرسهٔ آلیانس کتابخانهٔ کوچک ولی متنوعی تأسیس کرده بودکه من مرتب از آن کتاب وام می گرفتم و با ولع فراوان مطالعه می کردم. روزی چشمم به کتاب کوچکی به نام Pour vivre cent ans یعنی برای صد سال زندگی کردن افتاد. چون در آن بحبوحهٔ جوانی قلبم سرشار از شور و نشاط زندگی بود و مانند هر انسانی آرزو داشتم عمری دراز داشته باشم، کتاب را به دقت خواندم و دستورهای اصلی آن را یادداشت کردم و از آن زمان تا امروز همواره این دستورها راکاملاً اجراکردهام. اگرچه ظرف هفتاد سال اخیر، هزاران کتاب دربارهٔ فنون حفظ سلامتی و رموز زندگی طولانی و خودیاری یا بهقول امریکاییها Self helpانتشار یافته است، با اینهمه من برحسب عادت هرگز از بکار بردن اصول کتاب برای صد سال زندگی کردن و رعایت مفهوم آن خودداری نکردم. اینک میل دارم اصول این کتاب راکه تقریباً با همه کتابهای بهداشتی امروز هماهنگی دارد با حضار محترم در میان نهم:

\_ دستور اول مربوط به ورزش است. در کتاب نوشته بود هر روز بامداد در حدود نیمساعت ورزش کنید. اگر ممکن است بدوید و هرگاه ممکن نباشد ورزش سوئدی کنید. دربارهٔ انواع ورزشهای مفید هم چندین تصویر ساده کشیده بود که همه را استنساخ کرده تا به امروز به کار بردهام.

\_ دستور دوم مربوط به مراعات در غذا خوردن بود. گفتهٔ معروف مولیر نمایشنامهنویس معروف فرانسوی را بدین مضمون ذکرکرده بودکه:

"... faut manger pour vivre et non pas vivre pour manger." «باید برای زندگی کردن غذا خورد نه اینکه برای غذا خوردن زندگی کرد.» و توصیه اکیدکرده بود که در صرف غذا باید همیشه اعتدال را پیشه کرد و از پرخوری احتراز جست و همواره به یادداشت که منبع بسیاری از امراض و ناراحتیهای زندگی پرخوری است.

\_ دســـتور سوم مربوط به خواب بود. به نظر نویسنده خواب قبل از نیمه شب دو برابر خواب بعد از نیمه شب ارزش دارد.

\_ دستور چهارم این بود که شبها باید از پرخوری جداً خودداری کرد و در این خصوص چنین تأکیدکرده بود کـه: "Qui dort dine et qui dine trop dort mal" یعنی «کسی که شب میخوابد نیازی به غذا خوردن ندارد ولی کسی که شب پرخوری کند بد می خوابد.»

- دستور پنجم عشق به طبیعت بود. نویسنده تذکر داده بود که هیچ تفریح یا تفننی مانند عشق ورزیدن به طبیعت نیست. گلکاری، آبیاری، درختکاری، نظاره زیباییهای طبیعت، مسافرت و دیدن جاهای تازه از جمله عواملی است که روح را نشاط می بخشد و عمر را طولانی می کند. من این دستور را همواره اجرا کرده ام و در تمام مدت عمر به غیر ازنویسندگی به باغبانی وگلکاری و مسافرت عشق ورزیده ام.

## سوم آگاهی از علم روانشناسی و روانکاوی:

اما نکتهٔ بسیار مهم دیگری که در زندگی وموفقیت و سلامتی من اثر داشته است و میل دارم امشب با حضار محترم در میان نهم اثر روانشناسی و روانکاوی است. در حدود چهل سال پیش که با وجود پیشرفت حیرتانگیز روانشناسی و روانکاوی در جهان کمتر

اثری در این رشته در ایران وجود داشت من کتاب روانشناسی برای همه تألیف سه تن از روانشناسان بزرگ آمریکا راکه به اتفاق هم نوشته بودند به زبان فارسی ترجمه کردم که برندهٔ جایزهٔ بهترین ترجمهٔ سال از طرف دربار شاهنشاهی شد و با موفقیت بی نظیری مواجه گردید چنانچه هم اکنون نیز مرتب پس از چهل سال در ایران تجدید چاپ می شود و چاپ شانزدهم آن سال گذشته در تهران انتشار یافت.

موفقیت در ترجمهٔ این کتاب موجب شدکه من به علم روانشناسی و روانکاوی گرایش زیادی پیداکنم و چندین کتاب این رشته را از زبانهای انگلیسی و فرانسوی و ایتالیایی به زبان فارسی برگرداندم. در چهل سال اخیر دامنهٔ این علم به پهنای فلک رسیده است و مطالعات دانشمندان این علم به جایی رسیده است که یقین دارند در آیندهٔ نزدیک باعث نابودی بسیاری از امراض و ناراحتیها خواهد شد و ابواب دنیایی سعادتمندتر و زیباتر را به روی انسانیت خواهدگشود.

دانشمندان روانشناسی طی نیم قرن اخیر دربارهٔ تسلط ذهن بربدن به چنان درجهٔ اطمینان و یقینی رسیدهاندکه تأیید می کنند همهٔ ما ساخته و پرداختهٔ ذهن خودمان هستیم و هر یک از ما همان است که خودش می اندیشد. متأسفانه بشر بیش از چند درصد از قوای ذهنی خود را به کار نمی اندازد و بقیه این نیرو را یا به هدر می دهد و یا علیه خود به کار می گیرد. برای جلوگیری از به هدر رفتن این نیروی ذهنی و نیل به سعادت و زندگی آرام و نشاطبخش، هر انسان باید قطعاً از چگونگی فعالیت ذهنی خود آگاه باشد و مخصوصاً از اطلاعات تازه ای که روانشناسی دربارهٔ قدرت حیرت انگیز ضمیر ناآگاه یا ذهن ناآگاه یعنی به قول امریکاییها Sub Conscience به دست آورده است آگاهی کامل داشته باشند.

می کنید و آنچه به طور آگاه فکر می کنید در طبقهٔ زیرین ذهن یعنی ضمیر ناآگاه رسوخ می کنید و در آنجا انباشته می شود. ذهن یا ضمیر ناآگاه شما مرکز عواطف و نیروی خلاقه ذهن شماست. هرگاه نیک بیندیشید نتیجهٔ نیکو بدست می آورید و هرگاه بد فکر کنید حاصل فکر شما بد خواهد شد.

این نکتهٔ مهم روانشناسی را باید همواره به خاطر داشته باشیدکه ضمیر ناآگاه شما به محض اینکه فرمان یا اندیشهای را از ضمیر آگاه دریافت داشت آن را مو به مو اجرا می کند و هیچ گونه فعل و انفعالی در چگونگی فرمان یا عقیدهای که از ضمیر آگاه دریافت می دارد انجام نمی دهد، بلکه عیناً آن را مانند غلام حلقه بگوشی اجرا می کند. ذهن ناآگاه شماکاملاً شبیه به باغچهای است که شما تخم هرگونه گیاه یا گلی را می توانید در آن بکارید. هرگاه گل بکارید حاصل آن گل است و هرگاه علف هرزه بکارید ذهن شما مملو از علف هرزه خواهد شد. افکار منفی و غیرمنطقی که قسمت ناآگاه از قسمت آگاه دریافت می دارد بیش از بیش مانند غدهٔ سرطان توسعه یافته و تولید انواع عقدههای روحی، بدبینی، افسردگی و دلهره می کند و انسان را به خاک نیستی می نشاند. اما هنگامی که بر اثر تفکر غیرمنطقی و غیرعقلانی، عقدهها و ندیشههای نامناسب در ضمیر ناآگاه ذهن آشیانه کرد برای ریشه کن کردن آنها از صفحهٔ ذهن چه باید کرد؟

بهترین راه برای ریشه کن کردن این علفهای هرزه از صفحه ذهن، مبادرت به تلقین است. روز به روز دربارهٔ اعجاز تلقین اطلاعات گرانبهاتری در دسترس روانشناسان و روانکاوان قرار می گیرد. تلقین دو نوع است: یکی تلقین از سوی دیگران و نوع دوم تلقین به خود که به مراتب از نوع اول مؤثرتر و آسان تر است. اصولاً تلقین نقش بزرگی در زندگی هر انسان دارد. ما حتی یک قالب صابون را بدون آنکه قبلاً وصفش را از دوستی شنیده و یا تبلیغش را در جراید و تلویزیون شنیده باشیم خریداری نمی کنیم. امروز با استفاده از تلقین به خود بسیاری از عادات زشت را می تروان از میان برد و به جای آنها عادات نیکو برقرار ساخت و نیز بر بسیاری از ناراحتیهای روحی فایق آمد. تلقین به خود علم تازهای نیست و سابقهٔ تاریخی

دارد. شما همه از داستان «ملا چرا زردی؟ » که در ایران شیوع دارد آگاهید و تا اندازهای اطلاع داریدکه اظهار نظر دیگران همواره چه تأثیری در روحیه و افکار انسان می گذارد. تلقین به خود در حدود پنجاه سال پیش از جانب یک روانشناس فرانسوی به نام امیل کوئه Emile Couè بصورت یک روش برای مداوای افسردگی و ناراحتیهای روانی وضع گردید و چون آثار مطلوبش بزودی نمایان شد روز به روز توسعه یافت تا اینکه امروز به صورت یک روش اعجازانگیز برای مداوای امراض روحی و سوق دادن آنان بهطرف نیکبختی و موفقیت درآمده است. کوئه به افسردگان و بدبینان توصیه می کند: «بامدادکه از خواب بیدار می شویدکافی است تنها یک جمله اداکنید. بدین معنی که از پنجرهٔ اطاق خود نگاهی به بیرون افکنید و بخود بگویید: «امروز چه روز زیبا و چه هوای لطیفی است احساس می کنم حالم اندكي بهتر از ديروز است» و تنها همين جملهٔ ساده در شما اثر اعجازانگيز خواهد داشت و ملاحظه خواهید کرد که درواقع آن روز زندگی آسانتر برای شما خواهد گذشت. قسمت ناآگاه ذهن همچون صفحهٔ کاغذ سفیدی است که اثرات تمام افكار و عقايد شما را ثبت مى كند. ولى تصور نكنيدكه بى بردن به اين علم چندان آسان و سهل است بلکه مانند بسیاری از علوم مستلزم فراگیری و آموختن است. به نظر من بهترین راه فراگرفتن این علم مطالعهٔ کتابهای روانشناسی است. من در حدود بیست سال است که مبتلا به بیماری قند (دیابت) شدید هستم و هر صبح ۸۰ واحد و هر عصر۲۰ واحد انسولین به خود تزریق می کنم. فشار خون و ناراحتی معده نیز دارم ولی با تلقین و استفاده از پیشرفتهای حیرتانگیز روانشناسی و روانکاوی بر این مشكلات فايق آمدهام و نيروى فعاليت و استفاده از مواهب زندگي را همچنان حفظ کردهام و بنابراین باز هم تأکید می کنم برای رهایی از عقدههای زندگی و تسلط بر افسردگی و انواع ناراحتیهای روحی قبل از هرچیز اعتراف کنید آنگونه که باید خود را نمی شناسید و بدانید خودشناسی کار سهل و سادهای نیست. شما برای حصول موفقیت باید از چگونگی فعالیت ذهن و ارتباط بین ذهن و بدن آگاهی کامل داشته باشید و برای نیل به این مقصود بهترین راه مطالعه کتابهای روانشناسی و روانکاوی و خودیاری Self-help است که خوشبختانه هر روز تعداد آن زیادتر می شود.

# نظرمن دربارهٔ تعلیم و تربیت فرزندان و تعیین شغل آیندهٔ آنان

نکتهٔ مهم دیگری را که میل دارم با حضار محترم در میان نهم موضوع تعلیم و تربیت فرزندان و انتخاب شخل آیندهٔ آنان است. تحصیلات عالیهٔ من در رشتهٔ فلسفه و علوم تربیتی است و تاکنون کتابهای بیشماری دربارهٔ تعلیم و تربیت ترجمه کردهام که برخی از آنان مانند مدرسه و شاگرد و مدرسه و اجتماع جزو کتب کلاسیک مدارس در آمده است. در اینجا به طور مختصر به چند اصل تعلیم و تربیت جدید که بی اندازه در سرنوشت فرزندان تأثیر دارد می پردازم.

اصل اول این که در تعلیم و تربیت فرزندان خویش از همان دوران کودکی، از تنبیه و تهدید اکیداً احتراز جویید و برعکس به تشویق آنان بپردازید. تا حدود پنجاه سال پیش تنبیه پایهٔ علم تعلیم و تربیت بود. عقیدهٔ عمومی مربیان بر این بود که تا کودکی کتک نخورد و برای لغزشها و خطاهای خود تنبیه نشود آدم شدنی نیست. به همین جهت حتی اگرکودک علاقه به تحصیل داشت و خوب درس می خواند باز هم مربیان بر آن بودند که کودک باید طعم چوب را بچشد و معنی تنبیه را دریابد و این عقیده را چنان در همه جا تلقین کرده بودند که یاد دارم کودکان معصوم حتی در مدرسهٔ آلیانس هم — که از روی الگوی مدارس پیشرفتهٔ فرانسه تأسیس شده بود — برای دلداری خود با معصومیت تمام شعری ساخته بودند بدین مضمون که: «چوب معلم گُله/ هرکی نخوره خُله»

برای تنبیه کودکان معصوم طرحهای شیطانی وحشتانگیزی به کار می رفت. مثلاً هرگاه کودکی درسش راکاملاً فرا نمی گرفت او را وادار می کردندکه در حضور همه شاگردان کفشهایش را از پا در آورد آنگاه لنگه کفشها را به گوشهای او می بستند که به شکل الاغ درآید و مجبورش می کردند که به صدای بلند این جمله را تکرارکند: «من الاغم، من درس بخوان نیستم!» آن کودک معصوم صد بار در حضور شاگردان می مرد و زنده می شد. چه بساکودکان بااستعدادی که در مقابل این تنبیه های مخوف میل به تحصیل را از دست می دادند، از مدرسه می گریختند و ترک تحصیل می کردند و به کارهای پست از قبیل شاگردی در مغازه ها وکارگری می پرداختند. اما هنگامی که در تهران به تحصیل در رشتهٔ علوم تربیتی پرداختم وکتابهای مربوط به تعلیم و تربیت نوین را مطالعه تحصیل در رشتهٔ علوم تربیتی پرداختم وکتابهای مربوط به تعلیم و تربیت نوین را مطالعه

کردم، دریافتم مربیان قدیم چه ظلمی در حق میلیونها کودک معصوم مرتکب شدهاند و بر اثر اصول تربیتی غلط آنان، چه استعدادها که از میان رفته و چه افراد بیشماری از سعادت و پیشرفت محروم شدهاند. تعلیم و تربیت جدید به طور مسلم ثابت کرده بود که آموزش صحیح باید مبنی بر اصول تشویق باشد نه تنبیه چون به کار بردن اصل تنبیه وخیم ترین عواقب را در تعلیم و تربیت به بار می آورد. ادا کردن جملاتی از طرف معلم یا پدر و مادر مانند: «تو اصولاً درسخوان نیستی یا تو برای حمالی ساخته شدهای» یا «در زندگی چیزی نخواهی شد» کودک را از تحصیل باز می دارد و او را به فعالیتهای مخرب و خطرناک سوق می دهد. بنابراین هرگاه پابند به نیکبختی و موفقیت فرزندان خود هستید بکلی از توهین و تنبیه و پرخاش در حق آنان چشم بپوشید و لغزشها و خطاهای ناچیز آنان را بزرگ نکنید و برعکس در تشویق صفات و حرکات پسندیدهٔ خواهید گرد که همیشه نتیجهٔ مطلوب تری از تربیت آنان خواهید گرد که همیشه نتیجهٔ مطلوب تری از تربیت آنان خواهید گرد فت.

اما در مورد تعیین شغل آیندهٔ فرزندان که یکی از مسائل مهم پدران و مادران در جهان امروز است، جهانی که در آن دامنهٔ علم روز به روزگسترده تر و تحصیل متنوع تر می شود. دستور و اندرز علمای تربیت آن است که بجای تلاش برای انتخاب شغلی پولساز برای فرزندانتان، باید بکوشید عشق و استعدادشان را از همان اوان کودکی تشخیص دهید و آنان را به طرف کاری که دوست دارند و برای آن آفریده شدهاند سوق دهید. مثلاً کودکی که در ایام طفولیت و دوران تحصیل در دبیرستان نسبت به ادبیات عشق می ورزد و انشای خوب می نویسد و نسبت به مطالعهٔ کتاب و شعر ابراز رغبت می کند باید برای تحصیل در رشتهٔ ادبیات تشویق و ترغیب گردد. کودکی که در ریاضیات قوی و معادلات جبر و هندسه را به سهولت حل می کند باید شغل آیندهٔ خود را از میان ده ها مشاغل امروزی مانندگامپیوتر و مهندسی هواپیما وکارهای مربوط به سفینهٔ هوایی بیابد. در انتخاب شغل برای فرزندان خود همواره این حقیقت را در نظر داشته باشیدکه حتی اگر فرزندانتان در شغلی که برای آن عشق و رغبت ندارند موفق به اخذ مدارک عالیه هم گردند، چون قلباً برای آن کار در دل احساس خرسندی نمی کنند دیر یا زود در صدد تغییر شغل خویش بَرخواهند آمد.

من شخصاً در مورد انتخاب شغل برای دو فرزندم کوشیدم از اوان کودکی عشق آنان

را به کاری که دوست دارند تشخیص دهم و نمرات آنان را در دروس مختلف در نظر بگیرم و به همین جهت آنان را به ادامهٔ تحصیل در رشتهٔ مورد علاقه شان تشویق کردم و اینک خرسندم هر دو در رشتهٔ کارشان موفقیت کامل حاصل کردهاند.

در اینجا سخنان من خاتمه می یابد و از اینکه امشب با نهایت لطف و بزرگواری به تشویق من در نویسندگی و ترجمه پرداخته اید سپاسگزاری می کنم.

پروانه صراف (دوستان) در شیراز در یک خانواده مذهبی متولد شده است. تحصیلات ابتدایی را در تهران در مدرسه آلیانس ایزرائلیت انجام می دهد سپس برای ادامه تحصیل به اسرائیل می رود. پس از بازگشت به تهران آموزگار عبری آموزشگاه اوتصرهتو را می شود. پروانه صراف (دوستان) به عنوان مربی برجسته برای سفر به ایالات متحده و ادامهٔ تحصیل در دانشگاه یشیوا کالج استرن (Yeshiva University - Stern College) نیویورک با درجهٔ لیسانس فار غالتحصیل می گردد.

او نه تنها در پیشبرد آموزش عبری خویش بسیار فعال است بلکه در مورد اطرافیانش نیز چنین عمل می کند. صراف مقالات متعددی دربارهٔ یهودیت، آموزش و جامعه نوشته است. وی نویسنده کتابی دربارهٔ اهمیت انجام مراسم برمیتصوا یا بتمیتصوا است. صراف به دلیل سخنرانیهای متعددی که بدون چشمداشت مالی انجام می دهد بنیاد پنینا را به وجود آورده است تا برای دختران دانشجوی نیازمند هدیه جمع آوری کند.

پروانه صراف برنده جایزهٔ گروس (Gross) به عنوان آموزگار برجسته و زن سال است. او جزونخستین بنیان گذاران اولین سازمان یهودی ایران "پارس"، عضو فعال کنیسای بت شالم، معاون آموزشی شاخهٔ استر سازمان هداسا است و مدیریت برنامهٔ برمیتصوا/برمیتصوای جامعهٔ یهودیان مشهدی نیویورک را به عهده دارد. پراونه صراف در حال حاضر با سمت دستیار ربای و رئیس یشیوای گرتنک (Great Neck) فعالیت می کند.

# زن ایرانی و یهودیت

ب در نظرگرفتن وضع فرهنگی اجدادی خود در ایران چگونه می توان انتظار داشت که زنان یهود ایران صاحب تاریخ خاص خود باشند. خواسته های شما و من برای دسترسی به منبع موثقی که گویای گذشتهٔ فرهنگی مادران بوده و افتخار آفرین نیز باشد کاملاً طبیعی وبجاست. ولی هزاران افسوس که در تاریخ معاصر ایران یعنی عصری که مورد نظر مرکزتاریخ شفاهی یهودیان ایرانی است و یا حتی ماقبل آن زنان یهود موجوداتی مطرود ولی متحرکی بودند که نطفهٔ آنان به بردگی مُهر خورده بود و خاصیت وضعیت آنان در فراهم ساختن رفاه دیگران و ماشین آدم سازی خلاصه می شد.

همه می دانیم که تاریخ یهودیان ایران طی قرون، ازگالوت بابل گرفته و عنایت کورُش کبیر تا بنای خانهٔ دوم، مهاجرت عزرا و نخمیا، سپس دربدریهای همیشگی قوم یهود و به دنبال آن عقده های عده ای از شاهان ایران از شاه عباس و نادرشاه تا دیگر جانشینانشان تاپیش از حکومت پهلوی همه یکجا حاکی از مصیبت و سختی و محنت است به لغت گویا خود «گالوت» دیگری است.

یهودیان درگالوت پراکندگی همواره تحت آزار، ستم و بدتر از آن مورد تحقیر واستثمار بودهاند و گذشته از شبیخونها و قتل و تهدید و اجبار به تغییر مذهب از فلاکتهای دیگر نیزبی نصیب نماندهاند.

با در نظرگرفتن چنین اوضاع و احوالی، بقای یهودیان درگالوت خودیک «معجزه» است که بدون شک از مفهوم سه واژهٔ «به فرزندت بیاموز» قدرت گرفته است و این خودرمز بقای یهودیان جهان است. ما در همه حال بندهٔ کتابیم و در راه آموختن و این

صفت بالاترين مايه هستي ما است.

هنوزتشنهٔ آموختنم.

دلیل خواندن نیایش به سبک «کُتُو» (به لفظ شیرازی) به معنی مکتب و سبک یا ازبرخوانی تنها راه بقای متون مذهبی و نیایشها بوده است. هرچند سبک آموزشی ازبرخوانی از نظر تعلیم و تربیت امروزه مردود به شمار میرود زیرا فاقد بحث و مشورت روشنفکرانه و منطقی است، ولی بنا به نیاز زمان و موقعیت، پدران متون مذهبی و تفیلاها (نیایشها) را همراه با نوای خاص درگوش فرزندان ذکور (پسر) خود از طفولیت زمزمه می کردند و طبعاً در اثر تکرار در اذهان فرزندان ذکور ضبط می شده است. در خانوادهٔ ما برخلاف معمول، شادروان پدرم تمامی متون توراه و تفیلاها را روان، ازحفظ و بدون غلط می خواند و با محبتی عمیق مصرانه سعی داشت که همگی ما فرزندان،اعم از دختر و پسر، این مطالب را بیاموزیم و توشهٔ روحانی برگیریم. لذا امروز به حرمت بزرگواری و روشنفکری خدایان خاکیم پدر و مادرم از روحانیت سرشارم ولی

امروزه نیز بین پیران خردمند جامعه و سالمندان ایرانی بسیاری را می شناسم که در کمال قدرت تمامی تفیلاها را سلیس و روان و از حفظ قرائت می کنند. تأسف عمیق من ازاین است که دختران را از این نعمت فیضی نبوده است. حال به هر دلیل اعم از قصور پدرانیا شیوهٔ رایج زمان و یا رواج بردگی زنان، ندانستن فقر است.

علیرغم آنچه راکه در سراسر ادبیات غنی ایران میخوانیم و بیش از نیمی از اشعار سروده شده در وصف سیما و ظاهر زنان بوده از چشم و نگاه و زلف گرفته تا اندام و ساق پا است و کلاً واژهٔ زن و دلدار و معشوقه تسخیرگر ادبیات و اشعار شعرای ایران است ولی در حقیقت همهٔ کلامهابی مایه و توخالی هستند و هرگز ارزش واقعی و راستین زن را نشان نمی دهند. از واقعیت هستی او و حرمت و ارزش زن نیز ابرازی نشده است مگر به صورت ماشین آدم سازی و برآورندهٔ نیاز دیگران و فراهم آورندهٔ رفاه آدمیان و موجودات اطراف از جمله شوهر و فرزندان و اجتماع. کافی است اشاره کنم که تا چند سال پیش نام زنان و همسران نیز به وضوح برده نمی شد بلکه با لقب فرزند ذکور یا والدهٔ آقامصطفی خوانده می شدند. سی و پنج سال پیش در وقت بازدید از تخت جمشید در شیراز از راهنمایم سئوال کردم که ملکه وقت چه کسانی بودند که همه تالارها به نام

حرمسرا است؟ جواب دادکه موضوع «ملکه» مطرح نیست بلکه به خاطر حرمسراها این سرستونها بالا رفته و شکل گرفته است. در تاریخ ایران موضوع «زن» به معنی موجودیت یک انسان اصلاً مطرح نبوده چه رسد به اظهار وجود و یا ادعای حضور و حق حیات داشتن و ساختن فرهنگ و ثبت فرهنگ.

بطور خلاصه و بسیار فشرده باید بگویم با چنین اوضاع و احوالی در حالیکه مرداناز امکانات و آزادگی بیشتری برخوردار بودند، خود محروم از دسترسی و آموختنفرهنگ یه و ماندهاند چه انتظاری از بانوان می توان داشت که اهم فکر و ذکر و تلاش آنان سرپرستی و نگهداری افراد خانواده بوده است. امروز افسوس من این است که برادران وخواهران بسیار مستعد و شایستهام فیضی ازگنجینهٔ فرهنگی قومی خود نبردهاند. در این باره نمی توان قصور پدران و مادران را نادیده گرفت زیرا نهایتاً اولیاء روحاً و جسماً مسئول آیندهٔ فرزندان خویش اند. فرزندان ما تمامی اعمال اولیاء را در آینده تکرار خواهند کرد. اجازه بدهید داستانی را برایتان بازگویم:

بانوی جوان و بسیار شادابی درحالیکه نان خالای شبات (نان ویژهٔ شبهای شنبه) را درفر آشپزخانه جای می داد قبل از بستن تنور با چنگ قسمتی از خمیرمایه را از بالای خالاکنده و بدور انداخت. همهٔ زنان در آن منطقه بلااستثنا این عمل را به طور عادی انجام می دادند. وقتی دلیل این عمل را جویا شدم هیچکس به من جواب قانع کننده نداد تا اینکه بانوی سالخور ده ای در جوابم گفت: «در زمان تنورهای گازی، فرهای منازل بسیار کوچک و کوتاه بودند، لذا مجبور می شدیم تکهای از مایه را بکنیم تا کوتاه شده و در داخل فرجای بگیرد.» منظور آنکه آنچه را مادران انجام می دهند فرزندان تکرار خواهند کرد. نیازی به تحقیق و فلسفه و آمار نیست، این امری مسلم است.

سالیان سال زنان یهودی ایران به مسئولیتهای سنگین و محدودیتهای بی حد خانوادگی و اجتماعی خود خوگرفته و عادت کرده بودند و هرگونه اظهار نظریا سئوال کنجکاوانهای از سوی آنان با جواب «خاص و شالم» (استغفرالله) مسکوت می ماند. امروزه نیزگاهی باچنین مناظری مواجه هستم. با همهٔ این اوضاع شیوهٔ خاص زندگی در گالوت آنان را متحدو با هم نگاه داشت و با وجود فقر فرهنگی همچنان تابع گرایشهای درونی مذهبی خود باقی ماندند. گفته می شود و تا آنجا که من اطلاع دارم واقعیت این است که هیچ

منبعی در بارهٔتاریخ زنان یهود ایران در دست نیست، ولی چه منبعی باارزش تر و موثق تر از خود انسانها. همان افراد ارزشمندی که در قید حیات هستند و ما از نعمت وجود و تجارب و خاطرات آنان برخورداریم. همین اقدام ارزندهای که از طریق مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی صورت می گیرد یعنی ضبط خاطرات و حقایق.

درواقع تبلور دانش وکسب علم از اوایل قرن بیستم در میان یهودیان همگانی و هویداگردید. در صدر اقدامات ارزندهای که یهودیان ایران جاودانه مدیون آن خواهند بودفعالیتهای آلیانس در ایران است.

ناگفته نماندکه میسیونرهای مسیحی همیشه فعالیتهای فرهنگی گستردهای برای جلب دختران و پسران جوان داشته اند ولی از آنجایی که هدف و نیت آنان بیشتر تبلیغ مذهبی بودعده ای از یهودیان به مسیحیت گرویدند. در این زمینه آقای ابراهام کهن توضیحات جالب و جامعی در کتاب «پادیاوند» نوشته اند.

قبل از این فعالیتهای حساب شده و فشردهٔ میسیونرهای مسیحی، هیچگونه اشاره ویادی از دختران برای کسب تحصیل و آموزش نیست. میسیونرهای خارجی برای اولین باربا اقدامات و توجه و ایدهٔ غیریهودی اقدام به آموزش دادن به دختران جوان کردند. حفظ وبقا و دوام یک فرهنگ وابسته به مادران است. فرهنگ در دامان مادران رشد می کند و درصورت غفلت همین دامن «گور» فرهنگ خواهد شد. این حقیقتی است تغییر ناپذیر ومسلم که هنوز آمادگی هضم و جذب این امر حیاتی را در خود سراغ نداریم. تأسیس آلیانس در سال ۱۸۹۸ همچون ظهور یک ناجی بود. گرچه ما یهودیان ایرانی به هر علتی که خود بخشی جداگانه از صفت بیگانه پرستی و دنبالهروی ماست به سوی آلیانس کشیده شدیم ولی در مورد آلیانس این خصیصه به نفع ما شد. هدف اصلی موی آلیانس اشیوای نیویورک می بینم به غایت محدود بود.

برای اولین بار در تاریخ یهودیان ایران، آلیانس مردم را بطور کلی اعم از دختر و پسربرای کسب دانش بسیج نمود و این خود سرآغاز هوشیاری اجتماعی زنان گردید. باوجوداین زنان حتی در اوایل قرن بیستم و فعالیتهای گستردهٔ آلیانس هم قادر به تحلیل

شرایطاجتماعی و فرهنگی خود و یا مشخص کردن مسئله و ارائهٔ راه حل مناسب برای مشکل و یاپیشرفت خود نبودند چه رسد به اینکه «جای پایی» از خود در تاریخ بگذارند.

حالِ زنان یهود ایرانی را چنین احساس می کنم: «نمی دانم به داغ آن کدامین یار می سوزم بدان پروانه می مانم که افتد در چراغانی»

مسلماً دوران پهلوی را می توان برای یهودیان «عصر طلایی» نامید چه از نظر اقتصادی و چه کسب آزادی و مساوات که این خود نعمتی بزرگ است.

توسعهٔ فعالیتهای اوتصرهتورا در ایران در اواخر جنگ بینالمللی دوم، عصر جدیدی در تاریخ مذهبی یهودیان ایران به شمار می رود. ورود شادروان راو لوی به منزل خودمان را در شیراز کاملاً به یاد دارم. همچنین همکاری بنیادی حاخام نیتالی را که افتخار داشتم در سایهٔ روحانی او رشدکنم. زیرا سالهای زیادی در مدت اقامتشان در شیراز در منزل پدرم سکنی داشتند. من از جمله زنانی بودم که در نتیجهٔ این برخورد با فلسفه و سبکاو تصرهتورا آشنایی پیدا کردم. طرز فکر و دیدهای عقیدتی او تصرهتورا گهگاه با خلقیات و روحیهٔ یهودیان ایران مأنوس و سازگار نبود. در حالیکه سعی آنان برگسترش و شناساندن و تحمیل مذهب بود، شیوه و نوع ارائه این فرهنگ غنی مذهبی از سوی آنان باعث شد تعدادی از مردم ما علاقه ای نشان ندهند و از فعالیتهای او تصرهتورا حمایت کافی نکنند.

اخلاقاً باید اضافه نمایم که نهایتاً فعالیتهای اوتصرهتورا باعث گردیدکه این فرهنگ تاحدی در بین بعضی جوامع مثل شیراز و شهرستانهای دیگر حفظ و نگهداری شود. شروع آلیانس، آغاز نهضت صیهونیستی و به روی کار آمدن سلسلهٔ پهلوی خودفرصتهای بسیار مغتنمی بود برای تولد روحی یهودیان ایران که با استقرار مراکز آموزشی و همکاری صمیمانهٔ عدهای خیراندیش (که قادر به درک ارزش فرهنگ بودند) پربارگردید. اقدامات صمیمانهٔ دیگری از سوی یهودیان غرب و در رأس آن شادروان «اسحق شالم» اقدامات صمیمانهٔ دیگری از سوی یهودیان غرب و بعداً با اوکارکردم) باهدف (که خود افتخار زیارت او را در وقت دریافت جایزه داشتم و بعداً با اوکارکردم) باهدف

احیای یهودیت به سبک و سنن خود با یهودیان ایران شروع شد ولی این رویه نیز باحمایت و همکاری جامعه مواجه نگردید. متأسفانه هر روز سدهای محکمتری جلوی راه فعالیتهای او و اوتصرهتورا ساخته شد و یهودیان ایران برای همیشه فرصتهای متعددی رابرای رشد فرهنگی مذهبی و ملی از دست دادند.

واقعیت امر چنین است که زنان یهودی ایرانی، پرهیزکار، و مؤمن و مطیع، تا سرحدامکانات خود برای حفظ سنتهای خانوادگی و پرورش فرزندان به حد توانایی و تشخیص فردی در طول تاریخ سعی کردهاند.

با آغاز دوران پهلوی بخصوص در زمان محمدرضاشاه پهلوی اولین فعالیتهای چشمگیر و ثمربخش سازمان بانوان یهود ایران که خود افتخاریست بر تارک زنان یهودایران آغاز شد و این شروع یک جنبش اجتماعی بود که خوشبختانه هنوز ادامه دارد. اینسازمان تحت رهبری شمسی حکمت، ملیحه کشفی و بانوان دیگر آغاز به کارکرد. ازفعالیتهای ارزنده و چشمگیر این بانوان خیراندیش همگی اطلاع داریم و بدون تردید هریک از ما به نوعی از نتایج آن بهره بردهایم. سازمان بانوان یهودی ایران باگشایش پرورشگاههای متعدد در تهران و سایر شهرستانها، کلاسهای تربیت معلم، پرستاری، تشویق دانش آموزان، تقبل مخارج شهریه و ارائه تسهیلات برای ادامهٔ تحصیل دانشجویان گامهای بزرگی داشت.

اقدام ارزندهٔ دیگر این سازمان ترمیم قوانین ارث در رابطه با حق زنان و دختران درخانواده بود که از طریق طی مراجع قانونی و مذهبی با حمایت نمایندهٔ مجلس وقت شادروان یوسف کهن همراه با فتوای مذهبی راو عُوَدیا یوسف و حمایت و پشتیبانی دستاندرکاران کارهای اجتماعی به نتیجهٔ دلخواه منجرگردید. فعالیتهای بانوان «اُرت» درایران که سیمای زیبا و ارزندهٔ پروین معتمد در رأس آن می درخشد نیز قابل ذکر است. این گروه هنوز در نیویورک و لُس آنجلس فعال هستند. از دیگر فعالیتهای سازمان بانوان هاتف به سرپرستی عزیزه برال است که آن نیزکوششی قابل تحسین است. در مقطع زمانی انقلاب (مشروطیت تا انقلاب اسلامی) بانوان یهود ایران با اتکاء به درایت، استعداد و شایستگی خویش به مدارج عالی تحصیلی و فرهنگی دست یافتند

و به درجات بالایی اعم از پزشکی، استادی دانشگاه، مدیریت، نویسندگی، شاعری، معلمی، پرستاری و غیره رسیدند. ولی زنان در کسب امور فرهنگ مذهبی به علت دیدگاههای متفاوت مذهبی و تعابیر نادرست هیچگونه پیشرفتی نداشته اند.

سالیان سال زنان یهود ایران با وجود محدودیتهای بسیار و فرعی بودن آنان در سیستمحقوقی \_ اجتماعی و حتی مذهبی موجود در محیطی که توسط مردان می چرخیده است، زندگی کرده و تا سرحد امکان رسالت قومی خویش را به نحو شایسته انجام دادهاند. یهودیت همیشه مشوق این نکته بوده و اصرار دارد که زنان باید از استعدادهای نهانی وخصوصیات مشخصی، خود را پرورش داده و تقویت نمایند و برای بهبود پیشرفت جامعهاستفاده و بکار برند. و این دقیقاً همان کار مهمی است که مادران گرامی ما در سالهای گالوت در ایران بدان عمل کردهاند. تربیت، عبارتست از انتقال مواریث اجتماعی صحیح و مفید به نسلهای جوان تر اجتماع. مادران و پیشینیان ما همه فشارهای موجود درون و بروناجتماعی \_ سیاسی را با پشتوانهٔ ایمان و تقوا و رفتار مقدس مادرانه خود تحمل کردند وکانون خانوادگی را تا سرحد امکان حفظ نمودند و درکمال حرمت و تمکین که نام واقعیش ایثار است «خانه» را گرم و پرنور نگه داشتند تا با درایت و مهر خاص خود ازگردباد تاریخو تأثیر محیط مصون بماند و نسل بعد را سرافراز به ما سپردند. آمار شمارش تعداد مدارس عبری \_ تلاش برای حفظ اعتقادات و سنن مذهبی \_ تغذیه کاشر \_ برگزاری اعیاد در حدامکان حفظ همه اینان قابل تحسین است. یکی از نمونههای فوقالعاده، بانوی دانشمند بیوه ربای یعقوب میزراحی اهل کردستان قرن ۱۶ که مسئولیت پیشوا و آموزش را به عهده گرفت زیرا همسرش مسئول امور مالی و اجتماعی بود. بسیار بجا خواهد بودکه از زنانفداکار در اعصار به نیکی و حرمت یادکنیم و خواهران فعال سازمان بانوان یهود را همراهبا خواهران مشهدی که با سرسپردگی، علم بقا را به عنوان یک یهودی شکوه بخشیدند، بهخاطر بسپاریم. ایمان زنان، صداقت گفتار و زیبایی رسالهٔ تلمودی را ثابت می کند.

زنان یهود ایران بیست و هفت قرن حامل و حافظ فرهنگ «مادر یهودی» باقی ماندند وفرهنگی که آمیزهای از دو فرهنگ ایرانی و یهودی است را در نهاد خود نهفته نگاه

داشتند.این گنجینهٔ پربار با پراکندگی و آوارگی سالهای اخیر شدیداً در معرض خطر فراموشی ونابودی قرارگرفته است که اگر این بار نیز غفلت کنیم در مقابل فرزندان خویش و تاریخ محکوم خواهیم بود. امیدوارم امروزکه در این سرزمین و در شهرهای پر زیور غرب که مهد پرورش همه نوع فرهنگی است، فرهنگ خدایی و اجدادی خود را شناخته در کسبآن تلاش کنیم.

ژانت آفاری (پیرنظر) استاد تاریخ و پژوهشهای زنان در دانشگاه پردو (Purdue) تدریس می کند. او فوق لیسانس خود را در رشتهٔ تاریخ خاورمیانه از دانشگاه تهران و دکترای خود را در رشتهٔ تاریخ خاورمیانه از دانشگاه میشیگان (انآربر) دریافت کرده است. تحقیقات دکتر آفاری در نشریات آکادمیک امریکایی و نیز نشریات آکادمیک امریکایی و نیز نشریات فرهنگی ایرانی همچون ایران نامه، نیمهٔ دیگر و نگاه نو منتشر شده است. وی اخیراً کتاب جدیدی تحت عنوان انقلاب مشروطه ایران ۱۹۱۱-۱۹۰۶، دموکراسی مردمی، سوسیال دموکراسی و ریشه های نهضت آزادی زنان نوشته که توسط بنگاه انتشاراتی دانشگاه کلمبیا در نیویورک منتشر شده است. دکتر آفاری از سال ۱۹۹۳ تا سال ۱۹۹۶ عضو هیأت مدیرهٔ جامعهٔ ایرانشناسان امریکا بود و هم اکنون این سمت را در سازمان ملی پژوهشهای زنان امریکا به عهده دارد.

# انقلاب مشروطه: نخستین گام برای مبارزه با یهودی ستیزی در ایران قرن بیستم ا

هرسال یکبار درسی مقدماتی در دانشگاه پردو ارائه می کنم که عنوان آن تاریخ وفرهنگ خاورمیانه است. یکی از کتابهایی که در این کلاس مورد بررسی قرار می گیرد، کتاب یهودیان اسلام ( Jews of Islam, Princeton University Press, 1987) نوشتهٔ پژوهشگر امریکایی برنارد لوئیس (Bernard Lewis) است که آثار متعدد و ارزندهای دررابطه با تاریخ خاورمیانه به رشتهٔ تحریر در آورده است.

در این اثر، برنارد لوئیس از یکسو نشان میدهد که جهان اسلام در مقایسه با ۱- از محمد ارسی وکامران آقاری که با راهنمایی های ارزنده شان مرا در این مقاله یاری داده اند سپاسگزارم.

دنیای مسیحیت قرون وسطی، با یهودیان برخورد به مراتب متعادل تری داشته است و به طور کلی

با گرفتن جزیّه و تحمیل برخی محدودیتها به اهل ذمّه اجازه داده است آنها آداب و رسوم مذاهب خود را دنبال کنند. از سوی دیگر برنارد لوئیس تبعیضات متعددی راکه درحق یهودیان خاورمیانه و بویژه یهودیان ایران اجرا می شده مطرح می سازد.

معمولاً هر سال چند تن از دانشجویانی که در این کلاس شرکت می کنند از طرفداران لوئیس فراخان پیشوای سیاهان مسلمان امریکا هستند. در آغاز کلاس تصور این دانشجویان غالباً چنین است که تبعیضات نژادی و قومی خاص کشورهای غربی است. امادر پایان کلاس برخی از همین دانشجویان غالباً با شگفتی به این نتیجه می رسند که وضعیت یهودیان ایران تا اوایل قرن بیستم بی شباهت به وضع سیاهان جنوب امریکا (تا قبل از جنبش نهضت حقوق مدنی در سالهای ۱۹۶۰ به رهبری مارتین لوتر کینگ) نبوده است واز این تشابه سخت متعجب و حتی متأثر می شوند.

تبعیض بر علیه یهودیان خاورمیانه البته سابقهٔ طولانی دارد. میدانیم که عمر دوم خلیفهٔ بنی امیه (۷۱۷ تا۷۲۰ میلادی) در این زمینه قوانین خاصی وضع کرد از جمله اینکه: غیرمسلمانان حق سوار شدن بر اسب و شتر نداشتند و فقط باید سوار قاطر و الاغ می شدند؛ غیرمسلمانان باید لباس مخصوص می پوشیدند تا معلوم شود یهودی یا مسیحی هستند؛ غیرمسلمانان بدون اجازه حق ساختن کلیسا یا کنیسا نداشتند و امثالهم.

این قبیل محدودیتها از زمان صفویه به مراتب شدیدتر شد. در کتاب تاریخ یهود ایران اثر حبیب لوی میخوانیم محمدتقی مجلسی، یکی از روحانیون معاصر شاه عباس دوم و ازهواداران شیخ بهاءالدین محمد عاملی، تدوین کنندهٔ محدودیتهای متعددی بود که درزمان عمر خلیفهٔ بنی امیه و سیس در عصر شاه عباس اول و شاه عباس دوم در شهرهایی مانند اصفهان، شیراز، همدان و تهران بر علیه یهودیان متداول گردید. بعدها نیز دیگران (بهویژه پسرش محمدباقر مجلسی در قرن هیجدهم)، تا عهد مظفرالدین شاه نیز دیگران (بهویژه پسرش محدودیتها تبعیضات دیگری نیز اضافه کردند و رقم آنها را به پنجاه

۱-اهل ذمّه در ابتدا ادیان یکتاپرست یهودی و مسیحی بودند. بعدها زرتشتیان و هندویان و برخی مذاهب دیگر هم اضافه شدند.

فقره رسانیدند. (لوی، جلد سوم کتاب پنجم صفحات ۴۰۹-۴۰۴)

برخی از این محدودیتها جنبهٔ اقتصادی یا قضایی داشتند و هدف از استقرار آنها این بود که به مسلمانان در کسب وکار، مرافعات قضایی و سایر جنبههای اجتماعی ارجحیت کامل داده شود. این محدودیتها عبارت بودند از:

١- از يهوديان ماليات جداكانه (جزيّه) مطالبه مي شد.

۲- یهودی حق بازکردن دکان در بازار و خیابان نداشت.

۳- قضات شهادت یهودی را قبول نداشتند.

۴- قاتل یهودی با پرداخت جریمه از مجازات معاف می گشت.

۵- یهودی طلبکار باید با احتیاط و خضوع طلب خود را مطالبه می کرد.

۶- يهودي حق نداشت اسلحه حمل كند.

برخی از محدودیتها بدین منظور برقرار شده بودندکه یهودیان از مذهب خود دست کشیده به مذهب اسلام در آیند به ویژه که یهودیان جدیدالاسلام از نظر مالی بر سایر اقوام خود ارجحیت مییافتند. در این دوران تعداد زیادی از یهودیان ایران از سر ناچاری وترس از کشته شدن مذهب خود را تغییر دادند بطوری که با مراجعه به سابقهٔ بسیاری از خانوادههای مسلمان ایرانی در میان آنها حتماً یهودی مسلمان شده یافته خواهد شد.

امتيازات يهودي جديدالاسلام عبارت بودند از:

١- يک نفر يهودي با اسلام آوردن وارث كليه دارايي فاميل خود ميشد.

۲- اگر مسلمانی اظهار می داشت یک یهودی کفرگفته است، آن یهودی کشته می شدمگر آنکه اسلام می آورد.

برخی از محدودیتها منعکس کنندهٔ تفکر خاص مذهب شیعه در مورد قوانین نجاست وطهارت بودند. به همین سبب یهودیان ایرانی بیشتر از آنهایی که در کشورهای سنی مذهبزندگی می کردند مورد آزار هموطنان مسلمانشان قرار می گرفتند. به عنوان مثال:

۱- یهودی روز بارانی حق آمدن به کوچه و خیابان نداشت.

۲- یهودی نباید از وسط کوچه یا خیابان عبور می کرد.

٣- يهودي نجس تلقى ميشد، حق نداشت داخل خانه يا دكان يک مسلمان بشود و

یادست به چیزی بزند.

بالاخره بخشی از این محدودیتها نیز صرفاً به منظور «دیگرسازی» یهودیان صورت می گرفت. از آنجایی که از نظر رنگ پوست و سایر مشخصات بدنی هیچ تفاوتی بین یهودیان مسلمان و غیرمسلمان وجود ندارد، قوانین ذیل یک سری تفاوتهای صوری به وجود می آورد تا تبعیضهایی که در حق یهودیان ایران بکار می رفت را محق و موجه جلوه دهد. مانند:

١- قوانيني كه لباس و ظاهر يهوديان را معين مي كرد:

زن یه ودی باید با روی باز درکوچه عبورکند؛ چادر زن یهودی باید دو رنگ باشد و چادر سیاه مرسوم روز را نپوشد؛ مرد یهودی نباید جوراب بلند و عبا بپوشد؛ ریش خود رانباید منظم کند؛ حق پوشیدن کفش جور ندارد؛ موی سرش را باید بتراشد؛ بجای شال بایدطناب به دورکمر ببندد؛ عمامه بر سر نگذارد و به جای آن ازکلاه مخصوص استفاده کند؛ چتر به دست نگیرد و بالاخره روی لباس یک وصله قرمز بدوزد.

۲- قوانینی که محل سکونت یهودیان را مشخص می کرد:

یهودیان باید در محلهٔ مخصوص زندگی کنند؛ خانهٔ یهودی بایدکوتاهتر از خانهٔ مسلمان باشد و سردر نداشته باشد؛ اطاقهای خانه نباید سفید رنگ باشند؛ در خانه بایدکوتاه و یک لنگه باشد؛ یهودی حق ندارد عمارت زیبا یاکنیسای جدید بسازد.

۳- قوانینی که حرکت و جابجایی یهودیان راکنترل می کرد:

هیچ یهودی نباید درکوچه از مسلمانی جلو بزند، حتی اگریهودی سوار بر الاغ ومسلمان پیاده باشد؛ یهودی حق سوار شدن بر اسب (یا الاغ سفید در زمان ناصرالدینشاه) ندارد؛ هنگام سوار شدن بر الاغ پاهای یهودی باید جمع و از یک طرف آویزان باشند؛ یهودی نباید از وسط کوچه یا خیابان عبورکند؛ یهودی نباید بعد از غروب آفتاب واردشهر شود و نباید به بیلاق برود.

۴- قوانینی که صدای یهودی را محکوم به خاموشی می کرد:

هیچ مرد یهودی حق بلند صحبت کردن با مسلمان را ندارد؛ اگر مسلمانی به یهودی فحش بدهد یهودی باید مخفیانه انجام بدهد یهودی باید مخفیانه انجام گیرد؛ صدای یهودی به هنگام نماز نباید بلند شود یا آواز بخواند.

٥- بالاخره قوانيني كه خورد و خوراك يهوديان راكنترل مي كرد:

یهودی بایدگوشت کاشری راکه میخرد از انظار مسلمانان مخفی نگهدارد؛ حقخوردن میوهٔ سالم ندارد؛ اگر مشروب نوشیده باشد نباید درکوچه ظاهر شود وگرنه فوری کشته خواهد شد.

با این مقدمه خواهیم دید افکار آزادیخواهانهٔ انقلاب مشروطه که یکی از اهداف آنبرابری و مساوات اهالی (مذکر) ایران بود، چه تحول فکری مهمی در تاریخ ایران بشمارمی رود و به چه دلیل در دوران مشروطه روحانیون سنت گرا آنقدر با آن مخالفت ورزیدند.

## مقدماتمشروطه

انقلاب مشروطه تحت تأشیر عوامل متعددی از جمله ارتباط اقتصادی گسترده با جهانغرب، سفر بازرگانان و سیاستمداران و دانشجویان به غرب و آشنایی با اصول روشنگرایی(Enlightenment) و دموکراسی، پاگرفتن جنبشهای رفرم مذهبی در ایران (نظیر جنبشبابی) و بالاخره آشنایی با اصول سوسیال دموکراسی از طریق روسیه وکشورهای اروپای غربی به وجود آمد.

انقلاب ۱۹۰۵ روسیه بخصوص تأثیر بسزایی در ایران داشت و از این طریق بود کهافکار سوسیال دموکراسی رادر سوسیال دموکراسی در ایران رسوخ پیدا کردا. تأثیر افکار سوسیال دموکراسی رادر نظریات جدید دوران مشروطه می توان به وضوح مشاهده کرد، از آن جمله:

\_ مبارزه برای برقراری دموکراسی از طریق تشکیل انجمنهای مردمی و نه فقط تشکیل مجلس و دموکراسی پارلمانی

\_ مبارزه برای حق تحصیل زنان، شرکت آنان در اجتماعات و صحبت از مسائل آنان در روزنامه های سوسیال دموکرات آن عصر مثل صور اسرافیل به سردبیری علی اکبر دهخداو ایران نو به سردبیری نویسندهٔ قفقازی محمد امین رسولزاده

١- شرح اين تأثير را بطور مفصل دركتابي كه اخيراً منتشركردهام توضيح دادهام:

\_ مبارزه برای شرایط بهترکار زارعان وکارگران و صنعتگران

- پیشنهاد تقسیم اراضی سلطنتی بین روستاییان و محدودکردن ساعات کار خردسالان از جملهٔ این افکار جدید تلاش برای کمترکردن تبعیض نسبت به یهودیان، ارامنه وزرتشتیان بود و برای گروهی چون رسولزاده و حسن تقیزاده (نمایندهٔ مجلس) وهمکارانشان نیز به وجود آوردن مضمون جدیدی از ملیت و ایرانیت که در آن افراد (ذکور) مملکت، بدون توجه به مذهبشان، در مقابل قانون یکسان تلقی شوند.

در بررسی مجامع و ارگانهایی که در این زمان به وجود آمدند می بینیم هر جا که افکارلیبرالیسم و سوسیال دموکراسی در میان مبارزان مشروطه خواه رسوخ کرد گرایش برای رفع تبعیضات نسبت به ایرانیان غیرمسلمان (یهودی، ارمنی، زرتشتی، اما مشخصا نه بهایی و بابی) بالاگرفت. یکی از اولین انجمنهایی که تحت تأثیر انقلاب ۱۹۰۵ روسیه در تهران به وجود آمد، معروف به انجمن مخفی بود که یکی از دو مجتهد بزرگ مشروطه خواه سیدمحمد طباطبایی (که از رهبران فراماسونری در ایران هم بود) در آن شرکت داشت. ناظمالاسلام کرمانی که از شاگردان میرزا آقاخان کرمانی متفکر روشنگرا بود نیز از شرکت کنندگان در این انجمن بود. این انجمن کثرت گرا بوده از شرکت غیرمسلمانان در جلسات انجمن استقبال می کرد. در تاریخ بیداری ایرانیان، ناظمالاسلام کرمانی بعضی فصول نظامنامهٔ انجمن مخفی را منتشر می سازد که از جمله مواد ذیل را شامل می شود:

مادهٔ اول \_ انعقاد این انجمن فقط برای بیداری برادران وطنی و ابنای وطن و آگاهی آنها به حقوق خود و رفع ظلم و چاره جویی برای اصلاح مفاسد مملکتی است.

مادهٔ دویم \_ در این انجمن از پیروان چهار مذهب پذیرفته می شود. اول اشخاصی که در تحت کلمهٔ جامعهٔ لااله الاالله محمد رسول الله می باشند. دویم طایفهٔ زردشتیان، سومیهود، چهارم نصاری، به شرط آن که ایرانی الاصل و ایرانی نژاد باشند.

مادهٔ سـوم \_ هرکس وارد این انجمن میشـود اول باید شـهادت به ذات باریتعالی ورسالت پیغمبر خود بدهد و به کتب آسمانی، به هرکدام که معتقد است، قسم یادکند که تادم مرگ از این انجمن غرضی جز نوعپرستی نداشته باشد و هم خود را مصروف به خدمتنوع و وطن نماید.

مادهٔ چهارم \_ چون اشخاصی که در این انجمن پذیرفته می شوند از این چهار مذهب همه به ظهور حضرت مهدی عجل الله فرجه در آخرالزمان قائلند، از این جهت این انجمن در تحت اسم مبارک آن حضرت است و لذا اسم ریاست در این انجمن بر کسی گذارده نمی شود و تمام افراد در حکم شخص واحد است.

و بالاخره مادهٔ هشتم م مذاكرات انجمن بايد راجع به تربيت و بيدارى نوع و خيرخلايق و اظهار ظلم ظالمين و چاره جويى و استخلاص براى مظلومين باشد. (صفحات٢٨٧-٢٨٧)

کرمانی اشاره نمی کند آیا در این مرحلهٔ مقدماتی از مبارزه و در این انجمن زرتشتیان یهودیان یا ارامنه شرکت داشتند، امری که لااقل در دو مورد آخر به نظر بعید می آید. امامی دانیم که در رهبری جنبش مشروطه طیفی از مبارزین باگرایشهای ازلی بابی و بهایی وجود داشته اند، از جمله یحیی دولت آبادی، ملکالمتکلمین و سید جمال واعظ که ادوار دبراون محقق انگلیسی و دیگران آنها را منسوب به گرایش ازلی خوانده اند یا شیخ الرئیس قاجار، نوهٔ فتحعلی شاه قاجار و نویسندهٔ کتاب و حدت اسلام، که خانه اش از مراکز تجمع مشروطه خواهان بود و به داشتن گرایش بهایی معروف بود. بنابراین به نظر می آیدکه هدف از نظامنامهٔ انجمن مخفی بطور کلی کثرت گرایی و در نهایت آزادی مذهب برای همهٔ ایرانیان بود که در این صورت امید می رفت گرایشهای دیگر هم در در زمادت از این موهبت برخوردار شوند. ۱

در پی بالاگرفتن جنبش مشروطهخواهی در تابستان ۱۹۰۶ و بست نشستن مبارزین درقم و سپس در باغ کنسولگری انگلیس در تهران، مذاکرات متعددی بین رهبران مشروطه وبرخی وزرای مشروطهخواه انجام میشود. گاهی هم مسئولین کنسولگری انگلیس که چندتایشان در آن زمان طرفدار نهضت مشروطه بودند، در آن شرکت می کردند. مشروطهخواهان دو بار دستخط شاه را که به موجب آن فرمان مشروطه صادر شده بود رد کردند. بار اول به خاطر آنکه واژهٔ «ملت» ایران آورده نشده بود و بار دوم به خاطر آنکه مجلس شورای اسلامی» نامیده بود.

۱- مادهٔ دوم انجمن مخفی می گوید «افرادی کهدر تحت کلمهٔ جامعهٔ لاالهالاالله محمد رسولالله میباشند) در این جامعه پذیرفته می شوند. نمی گوید باید مسلمان باشند. چون هم ازلی ها و هم بهایی ها پیامبری حضرت محمد را همیشه پذیرفته اند و جزو مذاهب یکتاپرستند، ممکن است علت مبهم بودن این عبارت هم آن باشد.

در دستخط سوم و به دنبال این رشته مبارزات بود که در نهایت پارلمان ایران «مجلسشورای ملی» نامیده شد. نکتهٔ مهم اینجاست که اگر به متن خاطرات کرمانی نگاه کنیم می بینیم علت موفقیت مشروطه خواهان در این امر همان استنادشان به کثرت گرایی بود. آنها به عبارتی معتقد بودند مجلس شورای ملی باید متعلق به همهٔ ملت ایران باشد و نه فقط مسلمانان ایرانی و براساس این استدلال قادر به پیش بردن نظریات خود شدند. ناظم الاسلام کرمانی نتیجهٔ این مذاکرات را خلاصه می کند و چنین می نویسد:

... تجار چند نفراز رؤسا را فرستادند قله ککه مزرعه و ده ییلاقی سفارتخانه است، و از آنجا با شارژدافر آکاردار سفارت انگلیس [ رفتند منزل صدراعظم و مذاکره کردند و قرار شد دو دستخط سابق را تغییر دهند و مضامین هر دو را دریک دستخط بنویسند و نیز در دستخط که مجلس شورای اسلامی نوشته اند باید به این عبارت مجلس شورای ملی تبدیل شود. چه شاید بعضی به اغراض شخصیه یکی از مبعوثین را تکفیرکنند و آن وقت بگویندکافر در مجلس اسلامی چهمی کند و شاید یک زمانی مانند شیخ فضل الله (نوری)، ملایی پیدا شود که به غرض شخصی خود همهٔ اهل مجلس را تکفیر و لااقل تفسیق کند، آن وقت محرک مردم شود که کافر و فاسق را به مجلس اسلامی چه کار است. دیگر بفرستند و لفظ اسلامی باورود آنها نمیسازد، مناسب لفظ ملی است. باری پس از مذاکرات بسیارصدراعظم متقبل گردیدکه همهٔ مقاصد آقایان و تجار و پس از مذاکرات بسیارصدراعظم متقبل گردیدکه همهٔ مقاصد آقایان و تجار و کسبه را برآورده نماید. (تاریخ بیداری ایرانیان، صفحهٔ ۵۶۲)

بنابراین پایهٔ دموکراسی در ایران براساس اصل تعدد مذهب ملت ایران نهاده شد، اماخواهیم دیدکه در ماههای بعد روحانیون سنتگرا و دیگر مخالفان مشروطه (مانندمحمدعلی شاه) تلاش خود را دقیقاً بر این امر معطوف کردندکه این اصل مهم ودموکراتیک قانون اساسی و مجلس را حذف کنند.

# مشروطة اول

در هفته های بعد انتخابات مجلس شورای ملی برقرار شد و مجلس در ۷ اکتبر ۱۹۰۶ آغاز

به کارکرد. زرتشتیان، ارامنه و یهودیان تقاضا کردند هر یک از ملیتهای غیرمسلمان، یک نماینده به مجلس بفرستند و برای نخستین بار در سطح مملکتی هر یک دارای یکنمایندهٔ قانونی باشند. نمایندهٔ یهودیان ایران عزیزالله سیمانی بود. حبیب لوی می نویسد: سیمانی به مجلس رفت ولی «بعد از چند روز احساس کردکه این آزادی برای او نمی باشدزیرا بغیر از یک عدهٔ محدودکه به یهودیان حسن نظر داشتند اکثریت با تنفر و انزجار به یهودیان می نگریستند، لذا به فوریت استعفا داد و ملت به مرحوم جنت مکان آقای سید عبدالله بهبهانی برای دفاع از حقوق یهودیان وکالت دادند.» (لوی، جلد ۳ کتاب صفحهٔ ۸۴۸)

ولی ناظم الاسلام کرمانی که در همان زمان مشروطه خاطراتش را مینوشت و عضوانجمن مخفی بود، گزارش دیگری می دهد. او مینویسد انجمن مخفی (ثانوی) که پس ازمشروطه دوباره تشکیل شده بود از محافل ارمنی، زرتشتی و یهودی خواست تا از حق خود صرفنظر کرده به عوض سید عبدالله بهبهانی و سید محمد طباطبایی را به مجلس بفرستند. کرمانی به روشنی می نویسد که علت مخالفت انجمن مخفی آن بود که این امر «باعث ایراد علمای نجف و اصفهان خواهد شد و یک دفعه اختلافی بزرگ پدید خواهد آمد که شاید مُخل و مانع مقصود گردد».

با مخالفت انجمن مخفی و تغییر سیاست آن، یهودیان و ارامنه از حق خود صرفنظر کردند، اما جماعت زرتشتی که از پشتیبانی تجار ثروتمند پارسی در هند برخوردار بودمقاومت کرد و ارباب جمشید نمایندهٔ زرتشتیان حتی تلاش کرد تا نمایندگان یهودیان وارامنه را وادار به مقاومت کند. در نهایت به علت حمایت سید عبدالله بهبهانی (که گویارشوهای از طرف جامعهٔ زرتشتی پذیرفته بود) زرتشتیان موفق به ارسال نمایندهٔ خود بهمجلس شدند، اما دو طایفهٔ دیگر تا تشکیل مجلس دوم (۱۹۰۹) نمایندهای از خودنداشتند. (کرمانی جلد۱، صفحهٔ ۵۸۴)

یکی از افتخارات انقلاب مشروطه تشکیل انجمنهای ایالتی و نیز انجمنهای مردمی درسراسرکشور بود. اما این انجمنها از نظر ایده ئولوژیک تفاوتهای بسیار داشتند. هر جا کهملاهای مرتجع رهبری انجمنها را به دست گرفتند یهودی ستیزی شدت یافت. برای مثال در اصفهان تاجران بازارکه در انجمن اصفهان شرکت داشتند به نام حفظ عصمت

و ناموس زنان مسلمان ۲۰۰ پیله وریه ودی را که در شهر اصفهان جنس می فروختند از خرید و فروش بازداشتند. (امنون نتصر، تاریخ یهود، صفحهٔ ۲۵۲، و اسناد و زارت امور خارجه انگلیس، ۲۷ فوریه ۱۹۰۷).

ولی در انجمنهای شسمال که طرفداران سوسیال دموکراسی قدرت یافتند درها به روی ارامنه، یهودیان و زرتشتیان باز شد. در انجمن رشت یک ارمنی سوسیال دموکرات درهیأت مدیرهٔ انجمن وارد شد. در همین شهر رشت مجاهدین اعلامیهای در مورد تساوی حقوق قانونی مسلمانان و غیرمسلمانان منتشرکردند و اخطارکردندکه «نباید ظلم به احدی بشود و از قانون خارج است.» (محمد روشن، مشروطهٔ گیلان، صفحهٔ ۱۵) ح. ر. رابینو معاون کنسول در رشت \_ که از او خاطرات جالبی به جا مانده است \_ می نویسد: در پسی برخوردی که ضمن آن گروهی از مردم تبریز (که معروف به مشروطه خواهی بودند) به دست مخالفین کشته شدند، «یهودیها تورات خودشان را به انجمن رشت برده اظهار افسوس ازکشته شدن مردمان تبریز می کردند و ارامنه در کلیسانماز داشتند و انجمن بعضی اشخاص را از طرف خودشان به آنجا فرستاده بودند. یهود]یان[ و ارامنه گفتند مسلمانها ]مشروطه خواهان[ از هم مذهبان خودمان عزیزترند.» (روشن، مشروطهٔ گیلان، صفحهٔ ۱۵).

یهودیان ایران با وجود انواع موانع تلاش می کردند در انجمنهای مترقی شرکت کنند. آنها از پروژه افتتاح بانک ملی نیز استقبال کردند و با وجود عدم استطاعت مالی، نقدینه می فرستادند. (لوی، جلد سوم کتاب هفتم، صفحهٔ ۸۳۱).

در این زمان که جوانان خیلی فعال شده انجمنهای متعددی در شهرها ترتیب داده بودند، در محلهٔ یهودیان تهران نیز جوان ۱۶ سالهای به نام یوسف پسر حییم موسایی دست به کار شده انجمنی ترتیب داد تا با استفاده از حمایت دولت مشروطه محلهٔ یهودیان را ازبرخی محدودیتهای حاکم بر آن برهاند، از جمله خیابانها را تمیزکرده در مکانهای تاریکچراغ روشن کنند. یوسف نامهای هم به روزنامهٔ مجلس فرستاد و از نمایندگان مجلس خواست مشروطه با قوانین شرعی و سردرگمی حتی در میان قشر روشنفکر و مجاهدین اینجا نیز مشخص می شود، چه در مهان اعلامیه مجاهدین اعلام می کنندکه چون غیرمسلمانان «هموطنان ملت در تحت حمایت و اطاعت اسلام هستند، اشخاص مطیع را نباید اذبت کرد» و معلوم نیست غیرمسلمانان به علت اطاعت از قوانین اسلامی یا به علت مساوات در برابر قانون اساسی باید حمایت شوند.

تا از آنها حمایت کرده به مقابله با یهودی ستیزان برآیند. بخشی از این نامه کهوصف حال یهودیان آن زمان است برای نخستین بار در اینجا نقل می شود:

عرض حال جماعت یهود به خدمت وکلای محترم مجلس شورای ملی است

... شخص يوسف ولد حييم موسايي به سن ١٦ سال مشغول به كسب خياطي چندسال است به ریاضت تمام سه نفر دیگر را با خود متحد نموده است که به اتفاقلوازم تنظیفات محله و روشن نمودن چراغ در مقامهای تاریک فراهم سازند واسامي آن سه نفر از قرار تفصيل ذيل است: عزيز ولد الياهو، ياقوت ئيل ولد مراد، يعقوب ولد موسي. از براي تميزي اطراف محلهٔ يهود چند نفر از بیکارهای ملتخود را در عمل جاروب کشیی و آب پاشی برقرار نموده که باعث راحت عبوركنندگان باشد و هم ملت يهود از ضربالمثل مستخلص باشند و جوانان ملت يهودبا اينها همراهي دارند. انجمني هستند محض بهم نخوردن ترتيبات تنظيفات محل و ملا و ريش سفيدان و رؤساي ملت سند اختيار تنظيفات محله را دادهاند به آنها كههيچكس حق مانع شدن نداشته باشد در هيچ مورد. اكنون مستدعى از جماعت عقلاو بزرگان ملت دين اثني عشري هستم كه قدغن سخت بفرمایید به جوانان جاهل شهرکه چراغ این محلهٔ یهود را نشکنند. ای هموطنان اگر چه در ظاهر ما و شمادارای دو دین هستیم ولی باطناً از یک پدر بودهایم. بر تمام ماها معین و مشخصاست که هر وقت از محلهٔ یهود خواه روز و خواه شب عبور می کردید مجبوربودیدکه به تمام ملت یهود بد بگویید و حتی كساني كه بيسواد بودند نعوذباالله بهدين وآيين ايشان مي گفتند و اذيت به ايشان می نمودند و درک این را نمی کردندکه ایشان در تحت حمایت و اطاعت اسلام هستند و شخص مطیع را نباید اذیت کرد وحال آنهاکه خودشان درک ناراحتی ما را نمودند و چراغ در جاهای تاریک روشن و عفونت را از محل خود دور کردهاند پس تکلیف ما این است که در همه موردهمراهی و طرفداری از ملت يهود بنماييم. استدعا از عقلا و هموطنان آن است هركس خواست باعث اذيت ایشان بشود و چراغهای ایشان را بشکند و ظلمی بر آنهابنماید نگذارند چونکه در قرآن مجید خداوند تبارک و تعالی نهی از ظلم فرموده است و ظلم دربارهٔ

احدى خوب نيست.

یوسف ولد حییم موسایی (شمارهٔ ۸۹، ۱۱ مه ۱۹۰۷، صفحهٔ ۳.مجلس)

در جنوب مملکت از جمله شیراز و اصفهان و حتی در مناطق غربی از جمله کرمانشاه و همدان\_\_ که آخوندهای متعصب و ارتجاعی هنوز مصدر قدرت بودند\_\_ دوران مشروطه شاهد هرج و مرج بسیار بود و یهودیان مورد آزار بسیار قرارگرفتند. خانههای بسیاری غارت شد، عدهای از یهودیان بار دیگر مجبور به تغییر مذهب شدند، یا جان خود را از دست دادند. گروهی هم از شدت استیصال و آزار ناچار به مهاجرت به شهرهای دیگر یا اور شلیم شدند (لوی، جلد سوم کتاب هفتم، صفحهٔ ۸۴۱-۸۳۰).

برخی از این غارتها در زمانی انجام شدکه مجلس سخت درگیر بحث در مورد متمم قانون اساسی بود. مجلس کمیته ای برای نوشتن این متمم انتخاب کرد که از جمله اعضای آن رهبر سوسیال دموکرات مجلس حسن تقی زاده بود. هدف اصلی تقی زاده نوشتن یکمنشور حقوق مدنی (bill of rights) بود که توسط آن حقوقی چون تشکیل نوشتن یکمنشور حقوق مدنی (till of rights) بود که توسط آن حقوقی چون تشکیل انجمنها، انتشار روزنامه ها، آزادی بیان و غیره تأمین گردد. ولی طرحهای ارائه شده این کمیته (که ازقانون اساسی ۱۸۳۱ بلژیک الهام گرفته شده بود) با مخالفت برخی از روحانیون سنّت گراو بخصوص شیخ فضل الله نوری روبرو شد.

نوری معتقد بود که مفهوم آزادی و دموکراسی با اصول اسلامی مغایرت کامل دارد. وی، به منظور آنکه جمع کثیری از مردم را که در معنای مشروطه و دموکراسی سردرگم بودند به طرف خود بکشاند، مدام یادآور می شد که قوانین دموکراسی جدید به مفهوم مساوات بین مسلمانان و غیرمسلمانان یا زنان با مردان خواهد بود. به عبارتی او از وجود تبعیضهای قومی و جنسی که در فرهنگ ایرانی اسلامی وجود دارد استفاده می کرد تامردم را بر علیه آزادیخواهی و برابری تشویق کند و از این راه توانست ضربهٔ بزرگی به به به نهضت مشروطه بزند. نقل قول برخی از نوشته های نوری در سالهای ۱۹۰۹-۱۹۰۷ نشان می دهد که مشروطه خواهان مترقی (لیبرال و سوسیال دموکرات) تا چه اندازه در گرفتن حقوق برابر برای مسلمانان و غیرمسلمانان یافشاری می کردند و در پایان قادر

به گذرانیدنمادهٔ ۸ متمم قانون اساسی شدندکه می گوید: «تمام اهالی مملکت در برابر قانون یکسان هستند».

اما نوری با تکیه بر تبعیضهای قومی و جنسی توانست به متمم قانون اساسی خدشه واردسازد و در نهایت مادهٔ ۲ متمم قانون اساسی را که به موجب آن کمیتهای از علما حق و تو برتمام مسائل مطرح شده در مجلس را پیدا کرد، وارد این سند سازد (مادهٔ ۲ بعدها توسطآیتالله خمینی به صورت پایهای برای استقرار ولایت فقیه در آمد.) در تابستان ۱۹۰۷ نوری در اعتراض به متمم قانون اساسی در شاه عبدالعظیم بستنشست و از آن محل جریدهای معروف به لوایح شیخ فضل الله نوری را منتشر ساخت. بعد ازبسته شدن مجلس اول و در دوران استبداد صغیر نیز نوری رسالهای تحت عنوان «حرمت مشروطه» منتشر کرد که اخیراً به همت غلامحسین زرگری نژاد در مجموعهای تحت عنوان رسائل مشروطیت (تهران: انتشارات کویر، ۱۳۷۴) منتشر شده است.

در این رساله نوری مشخصاً به مادهٔ ۸ متمم قانون اساسی حمله کرده چنین می نویسد:
یکی از مواد آن ضلالت نامه این است که افراد مملکت متساوی الحقوقند و
دراین طبع آخر به این عبارت نوشته شد: «اهالی مملکت ایران در مقابل قانون
دولتی متساوی الحقوق خواهند بود» و این کلمهٔ مساوات، «شاع و ذاع حتّی
خرق الاسماع ۴، و این یکی از ارکان مشروطه است که به اخلال [آن]، مشروطه
نمی ماند. فنظرم است در وقت تصحیح در باب این ماده، یک نفرکه از
اصول هیأت معدود بود، گفت به داعی: که این ماده چنان اهمیت دارد

۱- مراد متمم قانون اساسی است.

٢-متن اصل هشتم متمم قانون اساسي است.

۳-به نظر می رساد ذکر مساوات افراد مملکت در مقابل قانون دولتیو نه قانون شرع، در تنظیم اصل مذکور، با تأمل و با عنایت به عدم مساوات مسلمان و غیرمسلمان در برابر قوانین شریعت اسلامی، همراه بوده است. به عبارت دیگر از این اصل نمی توان مساوات مطلقهٔ مسلمان و غیرمسلمان را نتیجه گرفت.
 ۴-انتشار یافت و پخش شد تا جایی که گوشها را سوراخ کرد. مراد کثرت تبلیغ و تأکید بر مساوات توسط مشروطه خواهان است.

۵-مقصود آن است که: از نظر مشروطه خواهان، مساوات یکی از ارکان مشروطه است که با اخلال یعنی ناقص و ناتمام بودن آن و عدم تحقق مساوات همه مردم، مشروطه باقی نخواهد ماند و تحقق نخواهد یافت. ۶-مقصود از وقت تصحیح، هنگام بررسی پیش نویس متمم قانون اساسی از مجلس اول است. ۷- منظور هیئتی است که مسئول نوشتن متمم قانون اساسی بود [ژ. آفاری]

که اگر این باشد و همه مواد را تغییربدهند، دول خارجه ما را به مشروطه می شناسند و اگر این ماده نباشد لکن تماممواد، باقیه باشد ما را به مشروطگی نخواهند شناخت. فدوی در جواب اوگفتم: فعلی الاسلام السلام و برخاستم و گفتم: حضرات جالسین بدانید مملکت اسلامیه مشروطه نخواهد شد، زیرا که محال است با اسلام حکم مساوات. (متن و پانویسها همه نقل از زرگری نژاد، رسائل مشروطیت، صفحات .۱۶-۱۵۹).

نوری سپس وارد بحث می شود که احکام اسلامی تفاوت بسیار بین «بنده و آزاد، پدر وپسر، زن و شوهر، غنی و فقیر، عالم و جاهل» و همینطور بین «مسلم وکافر و کافر ذمی وحربی و کافر اصلی و مرتد و مرتد ملی و فطری و غیرها» قائل می شود و به قوانین مفصل نکاح، معاملات ارضی، ارث، جنایت و قصاص و غیره که در آن ذمی با مسلمان حقوق متفاوت دارند، اشاره می کند و نتیجه می گیرد که:

ای برادر دینی، اسلامی که این قدر تفاوت گذارد، بین موضوعات مختلفه دراحکام، چگونه می شود، گفت که [معتقد به] مساوات است. جز آن که خیال این باشد که دکانی در مقابل صاحب شرع بازکند و احکام جدیدی تأسیس کنداعاذناالله تعالی مِنه و عمدهٔ این بازی مشروطه از طایفه ضاله شد، محض فرار ازاحکام اربعه مسلمه در حق مرتدین از اسلام. ا(رسائل مشروطیت، صفحهٔ ۱۶۰). و نیز نتیجه می گیرد که:

ای بی شرف ای بی غیرت، ببین صاحب شرع برای این که تو منتحل به اسلامی، برای تو شرف مقرر فرموده و امتیاز داد [ه] تو را، و تو خودت از خودت سلب امتیاز می کنی و می گویی من باید با مجوس و ارمنی و یهودی برادر و برابر باشم «الا لعنهٔ الله علی من [لا] "یعرف قدره» با . (متن و پانویسها از رسائل مشروطیت، صفحهٔ ۱۶۱).

۱-یعنی چون بابیان و بهائیان با انتخاب این مسلکها مرتد شده بودند، برای اکه قدرت اسلام و مسلمین ضعیف شود و امکان اجرای احکام اربعه مرتد در باره آنها وجود نداشته باشد، مشروطیت را ایجادکردند.

۲ – منتحل: وابسته، منتسب.

٣- اصل: يعرف قدره.

۴- لعنت خدا بركسى بادكه قدر خويش را نمى شناسد.

متمم قانون اساسی با وجود تمام این تناقضات در اکتبر ۱۹۰۷ تصویب شد. گمان بسیاری از مشروطه خواهان بر این بود که با قبول شروط نوری، بخصوص مادهٔ ۲ متمم قانون اساسی که اختیارات تامی به هیأتی از علما می داد، وی از مخالفت خود با جنبش مشروطه و همراهی با شاه دست بردارد. اما نوری در نهان و آشکار به مخالفت با نظام جدید ادامه می داد و در دسامبر ۱۹۰۷ در کودتای ناموفقی که مخالفان مشروطه باهمکاری محمد علی شاه بر علیه مجلس ترتیب دادند نقش اساسی بازی کرد. در روزهایی که مجلس در محاصرهٔ کودتا چیان بود، گروهی از این مخالفان به محلهٔ یهودیان ریختند واز آنها خواستند که برخلاف خواستهٔ قلبی خود به صف مخالفان مشروطه بپیوندند.

خاخام تهران ملاابراهام ابن ملاآقابابا شبانه و از بیراهه دو نفر از جوانان یهودی را به مجلس فرستاد و از رؤسای مشروطه نظر و کمک خواست ولی چون مشروطه خواهان خود درمحاصرهٔ دشمن بودند و نمی توانستند کمکی به یهودیان بکنند موافقت خود را با هر اقدامی که یهودیان برای نجات جان خود لازم بود انجام دهند ابراز داشتند. از ایسن روی بود کهروز بعد تعدادی از یهودیان به رهبری ملا ابراهام در خیابانها براه افتاده شعارهای گوناگونی علیرغم عقاید سیاسی خود سر دادند. از آنجمله بود «ما اُمت موساییم، از قول مسلمانان، مشروطه نمی خواهیم» (لوی، جلد سوم کتاب هفتم، صفحهٔ موساییم، از قول ازدیگران). به این طریق جان یهودیان محلهٔ تهران را از خطر حتمی نحات دادند.

# استبداد صغير ومشروطة دوم

کودتای دوم محمدعلی شاه در ژوئن ۱۹۰۸ و بمباران مجلس منجر به فرار مشروطه خواهان به خارج از مملکت و به مناطقی چون قفقاز، استانبول، انگلستان، فرانسه وسویس گشت. مرکز مشروطه خواهان ایران به شهر تبریز منتقل شدکه با کمک انجمن تبریزو مبارزات افرادی نظیر ســتارخان و باقرخان به مقاومت بر علیه قشون محمدعلی شاه برخاستند. حدود ۵۰۰ تــا ۸۰۰ مبارز قفقازی در ســالهای ۱۹۰۹-۱۹۰۸ به آذربایجان وگیلان آمدند

از جمله ایرانیان مقیم قفقاز، ارامنه قفقازی، گرجیها و افراد حزب سوسیال دموکرات روسیه. برخی از سوسیال دموکراتهای روسی که به ایران آمدند و به مبارزین پیوستند یهودی بودند و ولاس میگلادزه (Vlass Mgladze) مبارزگرجی و سوسیال دموکرات که در جنگهای تبریز شرکت داشت می نویسد که در انقلابات آذربایجان وگیلان مبارزین «ایرانی» ارمنی، گرجی و یهودی در زیریک پرچم انقلابی» به مبارزه پرداختند! لوی نیز از دو جوان یهودی تهرانی صحبت می کند که به جرگهٔ مجاهدین پیوستند و نظام مشروطه را در تابستان ۱۹۰۸ در تهران دوباره مستقر ساختند. یکی جوانی خوش صحبت به نام حاجی داود ابراهام یعقوب پَرفروش خیاط که گویا «از حیث قدرت بیان در بین کلیهٔ مجاهدین بی نظیر بود و در هر یک [از] سخنرانیهای [خود] کلیهٔ مستمعین را به هیجان مجاهدین بی نظیر بود و در هر یک [از] سخنرانیهای [خود] کلیهٔ مستمعین را به هیجان نصرالسلطنه رهبر رسمی قشون مجاهدین] بود و دیگری عزیز آشور بن حمیم جوان ۱۸۰نصرالسلطنه رهبر رسمی قشون مجاهدین] بود و دیگری عزیز آشور بن حمیم جوان ۱۸۰نصرالسلطنه که در بازگشت از سفر روسیه به مجاهدین ملحق شد. (لوی، جلدسوم کتاب مفحهٔ مهنم، صفحهٔ شد. (لوی، جلدسوم کتاب

همزمان با حرکت مجاهدین از شمال، بختیاری ها هم از جنوب به رهبری سردار اسعد آمادهٔ حرکت به سوی تهران شدند. اما بین مجاهدین شمال و بختیاریهای جنوب تفاوت بسیار بود. در شمال مجاهدین تحت رهبری مبارزین سوسیال دموکرات و داشناک (مانندیفرم خان رهبر اصلی مجاهدین) قرار داشتند، اما بختیاریهای جنوب که صرفاً به علت تابعیت از قوانین ایلی و رهبری سردار اسعد به سوی تهران به حرکت در آمدند و با چنین افکار آزادیخواهانه ای آشنایی نداشتند، در راه حرکت به تهران نخست دست به چپاول یهودیان اصفهان زدند. بعدها هم رؤسای ایل بختیاری که وارد حکومت شدند بسیاری اصول مشروطیت را زیریا نهادند.

در تابستان ۱۹۰۸، بعد از استقرار حکومت مشروطه در تهران، هیأت حاکمهٔ جدیدمحمدعلی شاه را از مملکت تبعید کرد و پسر ۱۲ ساله اش احمد شاه را به جای

<sup>1-</sup>See Tria, "La Caucase et la revolution, Persane," Revue du Monde Musulman 8, (1911): 332

نشریهٔ Revue of Revues چاپ انگلستان (ژانویه ۱۹۱۲، ص ۱۲) مینویسدکه مبارزین «ارمنی، یهودی و ترک» در مبارزات تبریز شرکت کردند.

از منصور بنكداريان كه اين مقاله را در اختيارم قرار داد سپاسگزارم.

اونشانید.سپس حزب دموکرات، اولین حزب سیاسی ایران، و بعد بتدریج احزاب دیگرمشغول به فعالیت شدند. لوی مینویسد: «فتح مجاهدین، هیجان فوقالعادهای در نزد کلیهٔ طبقات جوان تهران ایجادکرد. یهودیان، دیگر تصور می کردندکه زمان آزادی حقیقی آنها فرا رسیده است.» (صفحهٔ ۸۴۵).

با عقب گرد مستبدین مذهبی و به دنبال اعدام شیخ فضل الله نوری در تابستان ۱۹۰۹، یهودیان تهران گامهای نخستین را برای اعادهٔ حیثیت انسانی خود برداشتند. حال که خطرچپاول وکشتار در تهران کمتر شده بود و مشروطه طلبان بخصوص اعضای حزب دموکرات به تشویق جوانان یهودی می پرداختند، انجمنی در محلهٔ یهودیان تشکیل شدکه کار نخست آن پاکسازی و نظافت محلهٔ یهودیان و بازسازی آن گردید. پسران و مردان یهودی که از طریق مدرسهٔ آلیانس با زبان فرانسه و صنعت چاپ آشنا بودند به عنوان معلم سرخانه در منازل مسلمانان مشغول به کار شدند. برخی وارد تجارت شدند وگروهی هم بهرشته های طب، داروسازی و دندانسازی و تحصیل در خارج متمایل گردیدند (لوی، جلدسوم کتاب هفتم، صفحهٔ ۸۴۶).

حزب دموکرات به رهبری افرادی چون حسن تقیزاده و رسولزاده مبارز قفقازی، ازمفهوم جدیدی از ملیت در ایران پشتیبانی می کرد که در آن اختلافات مذهبی به کنارگذاشته شوند. اساسنامهٔ حزب دموکرات که از افکار سوسیال دموکراسی تأثیر پذیرفته بودخواستار جدایی دین و دولت در ایران بود و ارگان حزب دموکرات بنام ایران نو، تبعیضات مذهبی و قومی مسلمانان را نسبت به غیرمسلمانان مورد انتقاد قرار می داد. ایران نو نامههای ارامنهٔ ایرانی طرفدار مشروطه را منتشر می ساخت، به نقش خطیر غیرمسلمانان در مبارزات سالهای ۱۹۰۹-۱۹۰۸ برای اعادهٔ مشروطه اشاره می کرد و نیز مسئلهٔ یهودی ستیزی را درصفحات نشریهٔ خود مورد بحث قرار می داد.

در یکی از این مقالات، برای مثال، ایران نو این بحث را مطرح ساخت که دولت روسیه با استفاده از یهودی ستیزی وانمود کرد که انقلاب روسیه یک توطئهٔ یهودی بر علیه مردمروسیه بود. در نتیجه زمامداران و قدرتمندان روسیه و نیزگروهی از عامهٔ

### ژانت آفاری (پیرنظر)

مردم را به آتش زدن خانههای یهودیان تهییج کرد. ایران نو هشدار می دادکه در ایران نیز مخالفان مشروطهبا آتش زدن به تعصبات مذهبی مردم مسلمان تلاش نمودند تا جنبش مشروطه را در ایران ریشه کن کنند. (ایران نو، ۱۱ ژوئن ۱۹۱۰ و ژوئن ۱۹۱۱). هشدار ايران نو يک واقعيت بودچراکه در سال ۱۹۱۰، که بين مشروطه خواهان تهران اختلافات زیادی افتاد و مخالفین مشروطه دوباره قدرت بافتند، محلههای بهو دبان در نقاط مختلف مملکت از جمله کردستان، شیراز و کرمان غارت شدند و عدهٔ زیادی افراد بیگناه کشته و بی خانمان۸۶۸-۸۵۸). با وجود این حرکت اولیه برای حقوق مساوی مسلمانان و غیرمسلمانانیهودی، ارمنی و زرتشتی باگذرانیدن مادهٔ ۸ متمم قانون اساسی و تشکیل حزب مترقى دموكرات برداشته شده بود و نمايندگان اين مليتها با حمايت حزب دموكرات وارد مجلس دوم شدند. نمايندهٔ يهوديان دكتر لقمان نهوراي، به گفتهٔ حسن تقيزاده، از طرفداران حزب دموکرات بود. نهورای که از دارالفنون دیپلم طب دریافت کرده بود بعدها در دوران رضاشاه نیز به نمایندگی مجلس انتخاب شد و با جدیت و باکمک دیگر همكارانش منجمله داور وزير دادگستري كليهٔ محدوديتهاي مذهبي شامل حال يهوديان را لغوكرد. براي مثال عوارض جزيّه لغو شد؛ يهوديان همهٔ مقررات لباس و حركت و غیره را بکلی پشت سرنهادند و جامعهٔ پهودیان ایرانی به منظور اعادهٔ حقوق فرهنگی، سیاسی، اجتماعی واقتصادی خود وارد مرحلهٔ جدیدی از مبارزه گردید.

در بازنگری به انقلاب مشروطه و بررسی آن از نقطه نظر یهودیان ایرانی، دستاوردها وکوتاهیهای این انقلاب هر دو بارزتر می گردند. حرکت نخستین انجمن مخفی و دعوت آن از روشنفکران مسلمان و غیرمسلمان، مبارزهٔ مشروطهخواهان برای ایجاد مجلس شورای ملی (و نه مجلس شورای اسلامی)، پافشاری در مقابل شیخ فضل الله نصوری برای گذراندن مادهٔ ۸ متمم قانون اساسی، فعالیتهای حزب دموکرات برای بسط این تفکر درایران و تلاشهای ارگان حزب دموکرات، نشریهٔ ایران نو، برای آغاز بحث در مورد مفهوم جدیدی از ملیت و نیز مخالفت این نشریه با یهودی ستیزی همه از دستاوردهای مهم انقلاب مشروطه بشمار می آیند که در غایت منجر به از میان رفتن محدودیتهای مذهبی متعدد بریهودیان ایرانی گشتند.

از سوی دیگرکوتاهیهای انقلاب مشروطه نیز در برخورد با مسائل یهودیان ایرانی ودیگر

### ژانت آفاری (پیرنظر)

ملیتهای غیرمسلمان روشن ترمی گردد. مخالفت شیخ فضل الله نوری با قوانین دموکراتیک از جمله مساوات مسلمانان و غیرمسلمانان، سردرگمی اقشار مترقی مانند مجاهدین در تلفیق قوانین شریعت و قوانین دموکراتیک، شبیخون زدنهای روحانیون مرتجع و طرفدارانشان (و حتی برخی اوقات طرفداران انقلاب مانند بختیاریها) بر محلات یهودی و کشتار مردم بیگناه در سالهای انقلاب نشانهٔ آن بود که براندازی یهودی ستیزی درایران امری است مشکل چراکه ریشههای عمیق در فرهنگ و تاریخ ایران و اسلام داشته ودارد. انتشار آثاری چون این مجموعه که در آن تاریخ یهودیان ایران و شرکت آنان دربحثهای اجتماعی قرن بیستم مورد بررسی قرار می گیردگامی مثبت در جلب نظر همهٔ روشنفکران ایران به مسایل ملیتهای قومی و مذهبی در ایران است و نیز می تواند درگسترش و پذیرش ایران به مسایل ملیتهای قومی و مذهبی در ایران است و نیز می تواند درگسترش و پذیرش اندیشه دموکراسی نقشی بسزا ایفاکند.

### هماناطق

هما ناطق تحصیلات ابتدایی و متوسطه را در ایران گذراند. لیسانس، فوق لیسانس و دکترای خود را در رشتهٔ تاریخ از دانشگاه سروربون پاریس گرفت. از ۱۹۶۷ تا ۱۹۸۱ استاد تاریخ در دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران بود.

از ۱۹۸۵ تاکنون با سمت استاد تاریخ و زبان و ادبیات فارسی در دانشگاه سوربون پاریس تدریس می کند. ازنوشته های او می توان کتابهای زیر را نام برد:

سید جمال الدین اسد آبادی با مقدمهٔ ماکسیم رودنسن (به فرانسه)، پاریس ۱۹۶۷؛ از ماست که بر ماست (مجموعهٔ مقالات)، انتشارات آگاه تهران، ۱۳۵۵؛ روزنامهٔ قانون، انتشارات امیرکبیر، تهران، ۱۳۵۵؛ مصیبت وبا وبلای حکومت، انتشارات گسترده، تهران، ۱۳۵۶؛ افکار اجتماعی، سیاسی و اقتصادی در آثار منتشر نشدهٔ دوران قاجار (با فریدون آدمیت)، انتشارات آگاه، تهران، ۱۳۵۷؛ کارنامه و زمانهٔ میرزا رضا کرمانی، انتشارات حافظ، آلمان، ۱۹۸۹؛ ایران در راهیابی فرهنگی، انتشارات خاوران، پاریس، ۱۹۹۰؛ بازر گانان در دادوستد با بانک شاهی و رژی تنباکو، انتشارات ۱۹۹۲ خاوران، پاریس؛ کارنامهٔ فرهنگی فرنگی در ایران، انتشارات خاوران، پاریس، ۱۹۹۶. مقالهٔ زیر بخشی از همین کتاب است. هما ناطق مقالاتی نیز در زمینهٔ تاریخ مشروطیت و مسئلهٔ زندر نشریههای ایران و برون از مرز از جمله نگین، راهنمای کتاب، کتاب جمعه، نشریهٔ تاریخ دانشکدهٔ ادبیات، مجلهٔ الفبا، زمان نو و دبیره نگاشته است.

# تاریخچهٔ آلیانس اسرائیلی در ایران

روزی بباخت مشرقیِ پابرهنه، سر کاینجانهادمغربیِ سربرهنه، پا

## ١-آليانس فرانسه

در ۱۸۸۳ (۱۳۰۰ ق) بودکه در پاریس نهادی به نام «آلیانس فرانسه، کانون ملی

برای ترویج زبان فرانسه»، با بودجهٔ سالانهٔ ۲۰۰/۰۰۰ فرانک پاگرفت. هدف این نهاد چنانکهاز نامش برمی آید، گسترش زبان و فرهنگ فرانسه در جهان بود. بولتن آلیانس هم در همان سال آغازین هر سه ماه یکبار انتشار یافت و از این پس اخبارگشایش شعبه های آلیانس رادر جهان منتشرکرد. این کانون در اهداف و آرمان خود نوشت: هدف ما «همپیوندی است با فرانسویان برون مرزی، زنده داشت زبان ملّی است در میان آنان و در میان همهٔ دوستداران زبان و فرهنگ فرانسه، از هر نژاد و از هر ملیّت» که باشند. همچنین در سرلوحهٔ همان نشریه گفته شد: «هرآنکه به زبان فرانسه روی آورد، به راه و رسم فرانسوی نیز روی خواهد کرد و روی کرد به خُلق و خوی فرانسوی، روی آوری به فرآورده های فرانسه خواهد بود. گسترش زبان فرانسه در خارج از کشور ابزاری است کاربُر در گسترش روابط، در تسهیل دادوستد، پس در افزایش تولید ملّی.»۲

هرچندکه در ایران به کرسی نشاندن چنین آرمانی ناممکن بود. نخست اینکه در زمینهٔ اقتصادی و بازرگانی، روسها و انگلیسها چنان عرصه را بر دیگران تنگ کرده بودند، که جای میدان داری برای فرانسویان و دیگران نبود. دیگر اینکه برداشت ایرانیان از تاریخ وفرهنگ فرانسه، همچنان که سفیر فرانسه هم گزارش می کرد، با این گونه اهداف همخوانی نداشت. آنکه در این مدرسه نام می نوشت بیشتر، یا بدنبال دستیابی به دانش نوین بود یا دل بسوی تاریخ گذشته و ادبیات این کشور داشت. چنانکه رفته رفته و بناچار فرانسویان خوددست از این بلندپروازی کشیدند و در آلیانس و دیگر نهادها به آموزش زبان و ادبیات فرانسه بسنده کردند. به عبارت دیگر و چنانکه خواهیم دید، برخلاف دلخواه بانیان سرانجام این نهاد به یک آموزشکدهٔ فرهنگی صِرف بدل شد. برمی گرفت. در همان سال یکم آلیانس ۱۲۰۰۰ عضو در جهان گرد آورد. در آغاز سدهٔ بیستم برمی گرفت. در همان سال یکم آلیانس ۲۰۰۰ عضو در جهان گرد آورد. در آغاز سدهٔ بیستم استرالیا، آلمان، روسیه، بلژیک، ایتالیا، مصر و ترکیه. اما در بولتن آلیانس فرانسه هنوز سخنی از برپایی شعبهٔ ایران نبود. اما در میان بنیانگزاران، نام دکتر تولوزان حکیم باشی سخنی از برپایی شعبهٔ ایران نبود. اما در میان بنیانگزاران، نام دکتر تولوزان حکیم باشی

<sup>1-&</sup>quot;Alliance Française, Association nationale pour la propagation de la langue française."

<sup>2-</sup> Bulletin de l'Alliance Française.

ناصرالدینشاه به چشم میخوردکه به نمایندگی آن نهاد در ایران برگزیده شد. در ۱۸۸۹ (۱۳۰۶ق) بودکه بولتن آلیانس فرانسه برای نخستین بار از «بریایی کمیتهٔ تهران» سخن راند و از دو شاخهٔ آلیانس در تهران و شیراز نام برد. 'در تهران از مدیریت ژوزف ریشار (مؤدب الممالک) پسر ژول ریشار معروف و در شیراز از دوکروآ اید کرد. در این سالها ژوزف ریشارکه چهل سالی در ایران زیسته بود، در دارالفنون درس فرانسه می داد. برپایی کمیته با مشکل چندانی روبرو نشد. بدینسان که در اواخر سال ۱۸۸۸ (۱۳۰۵ق) یولز ۴کاردار سفارت فرانسه در تهران، از طریق دکتر تولوزان با انجمن مرکزی پاریس تماس گرفت تا بلکه بتواندکمیته و مدرسهٔ تهران را براه اندازد. در آغازکار دولتایران با برپایی کمیته مخالفتی نکرد. علی اصغر خان امین السلطان، میرزا علی خان امین الدوله و کامران مبرزا نایب السلطنه به عضویت درآمدند و نویدکمک مالی دادند. در همان نشست اول، بالوآ سفیر فرانسه در ایران ریاست افتخاری را بر عهده گرفت. دکترفوریه پزشک فرانسوی و ارتشی شاه که خاطراتش را می شناسیم، به ریاست برگزیده شد. فلیکلس وُويليه استاد مدرسهٔ نظامي يا «إتا ماژوري» كه به دست ميرزا حسين خانسيهسالار بنا شد، همراه با فابیوس بوآتال که قرارنامه برای کشیدن راهآهن بست و بهجایی نرساند، هر دو به معاونت رسیدند. یک فرانسوی دیگر به صندوقداری گماشته شد.همچنین دکتر مورل <sup>۷</sup>پزشک سفارت دبیر اول برگزیده شد. این پزشک خط و ربط خوبی داشت، روزنامهنگار هم بود. چنانکه در سال ۱۸۸۳ (۱۳۰۵ق)، در تهران نشریهای به زبانفرانسه براه انداخته بو د و اکنون خواستش این بو د که همان نشریه را از نو به عنوان ارگانآلیانس از سر بگیرد.

در تاریخچهٔ این روزنامه همینقدر می دانیم که به سال ۱۸۸۱ (۱۳۰۳ق) اعتمادالسلطنه دکتر مورل را برای نوشتن روزنامه اجیرکرد. این پزشک در همراهی با شخص دیگری بهنام

<sup>1-&</sup>quot;Fondation d'un comitè a Teheran", Bulletin de l'Alliance Française, 6e annee, no.34, 1890, p. 112.

<sup>2-</sup> Decroix

٣- بولتن آليانس فرانسه، سال پنجم، ١٩٠٠-١٨٨٩، ص ١٥٨.

<sup>4-</sup>Paulz d'Ivoy

<sup>5-</sup>Fèlix Vauvillier.

<sup>6-</sup> Fabius Boital.

<sup>7-</sup> Morel

مارگ که آن وزیر از وی نیز به عنوان «مرد باسواد و عالم» یاد می کند روزنامهاش رابا نام اکو دو پرس "یا پژواک ایران زیر چاپ برد و نخستین شماره را در اواخر جمادی الاولی ۱۳۰۴ق (فوریه ۱۸۸۷) بیرون داد. هیچ نشده و به محض خبر انتشار آن روزنامهٔ رقیبان سر برآوردند و نزد شاه بدگویی سردادند. شاه اعتمادالسلطنه را خواست و جویا شدکه: «این مسئلهٔ اکو دو پرس و زرگنده چیست؟» معلوم شد «دکتر مورل احمق» در روزنامهاش نوشته: «زرگنده در تحت حمایت روس است. ۴» اندکی بعد، بار دیگر گزارش رفت که «مورل پدرسوخته می خواست اخبار روزنامه را عوض کند. ۴» بهرحال این نشریه دوام نیاورد و در ۱۸۸۸ (۱۳۰۵ق) برای همیشه بسته شد. اما یک سال پس از آنکه درهای آلیانس را گشودند، دکتر مورل و فارگ درخواستی به کمیتهٔ مرکزی آلیانس در پاریس فرستادند. درخواستشان اینکه مقامات فرانسه از دولت ایران اجازهٔ بازگشایی روزنامه را بخواهند و فرانسویها سالیانه ۲۰۰۰ فرانک کمک مالی بپردازند. کاردار سفارت فرانسه این تقاضا را به وزیر خارجهٔ کشور خود گزارش کرد و خواستار بازگشایی پژواک فرانشده این تقاضا را به وزیر خارجهٔ کشور خود گزارش کرد و خواستار بازگشایی پژواک ایران شد. ۴

ازسوی دولت فرانسه پاسخی نرسید. حکومت ایران نیز در این سال پُرتَنِش که سرآغاز عصر امتیازات و رقابتهای سرمایه داران و نمایندگان سیاسی فرنگ بود، درخواست آلیانس را در جهت برپایی روزنامه رد کرد. اما کارکمیتهٔ آلیانس تهران در جهت گشایش مدرسه به آهستگی و بی سروصدا پیش می رفت. چنانکه به رغم همهٔ مشکلات، به ویژه دشمنی روس و انگلیس، آلیانس توانست در برخی از شهرها انجمنهایی برای راه انداختن شاخه های مدرسه تدارک سند.

در این کمیته که بودجهٔ مدرسه، برنامهٔ دروس و استخدام استادان را بررسی می کردند، شخصیتهای علمی و سیاسی ایران و فرنگ عضویت رسمی یا افتخاری داشتند. اعضای کمیته به سه دسته تقسیم می شدند: اعضای بنیانگذار، اعضای دائمی،

<sup>1-</sup>Fargues.

٢- اعتمادالسلطنه: روزنامهٔ خاطرات، بكوشش ايرج افشار، اميركبير ١٣٥٥، ص. ١٤٩١.

<sup>3-</sup>Echo de Perse

۴- روزنامهٔ خاطرات، یاد شده، ص. ۲۷۱

۵- همانجا ص. ۵۰۹ و ص. ۵۱۳.

<sup>6-</sup>Paulz à Spuller, Téhéran, 4 Octobre 1889 (Perse, C.P., M.A.E.F.).

#### هما ناطق

اعضای سالانه. برای خواباندن سروصدای مخالفان وکاستن از آزار رقیبان، آلیانس از نمایندگان سایرکشورها، از پزشکان گرفته تاکارکنان سفار تخانه ها نیز یارگیری کرد. همچنین سرمایه داران وبانکداران را به همکاری خواند، تا اگر ز دست برآید، از نفوذ و کمکهای احتمالی شان بهره گیرد. از دولتمردان ایران هم یارگیری کردند، تا هم از تأمین سیاسی و هم ازکمکهای مالی بزرگان برخوردار باشند، چنانکه خواهیم دید.

اعضای بنیانگذار کمیتهٔ تهران به ترتیب زیر بودند: کامران میرزا نایب السلطنه، میرزا علی اصغر خان امین السلطان، میرزا علی خان امین الدوله، جعفر قلی خان نیر الملک (که در این تاریخ مدیر دارالفنون بود)، بالوآ وزیر مختار فرانسه در ایران و دکتر فوریه حکیم باشی شاه.

اعضای پیوسته عبارت شدند از: محمد حسن خان اعتماد السلطنه وزیر انطباعات، میرزا حسین خان (دبیرالملک؟)، احمد خان نصیرالدوله، افابیوس بواتال، پولز، کاردارسفارت فرانسه، فلیکس و ویلیه که از او یادکردیم و دو فرانسوی دیگر به نامهای ژولین بوتن و ادموند دانس. ۲

اعضای سالانه به قرار زیر انتخاب شدند: دکتر حسین (یا میرزا حسین خان آزاد) حکیمباشی ناصرالدین شاه، میرزا کاظم حکیمباشی <sup>†</sup>که هیجده سال در فرنگستان دررشتهٔ پزشکی درس خوانده بود، میرزا محمود منجمباشی، میرزاآقاکه شاید همان

۱- احمدخان نصیرالدوله (۱۳۴۹-۱۲۷۸ق) ازکارمندان وزارت خارجه بود، از ۱۹۰۴ تا ۱۹۰۶ سفیر ایران در بلژیک، درکابینهٔ یکم وثوقالدوله معاون وزارت خارجه، درکابینهٔ دوم تا ۱۹۲۷ وزیر فرهنگ بود (مهدی بامداد، شرح حال رجال ایران، یاد شده، جلد یکم، ص ۷۹).

<sup>2-</sup> Julien Botin, Ed. Dense.

۳- دکتر حسین خان (میرزاحسین خان آزاد)، فرزند میرزا یوسف خان مستشارالدوله، تحصیل کردهٔ فرانسه و انگلستان، پزشک ویژهٔ ناصرالدینشاه، در یادداشتهای ۱۳۰۰ ق، اعتمادالسلطنه در بارهاش مینویسد: میرزا حسین خان... که هیجده سال بود در فرانسه و انگلیس تحصیل طب کرده، بهترین اطبا شده.» (روزنامهٔ خاطرات، چاپ دوم، امیرکبیر ۱۳۵۴، ص ۱۰۸).

۴- کاظم خان (ملک الاطبا)که چند سالی در فرانسه درس طب خوانده بود و حکیمباشی ناصرالدینشاه بود. من نیز در «دانشجویان ایران در لیون» از هر دوی این پزشکان یادکردهام.

معلم فرانسه مخبرالسلطنه هدایت بوده باشد، میرزا مهدی خان کاردار وزارت خارجه، و چندتن دیگر. در میان این فرنگیان نام برخی افراد سرشناس به چشم میخوردند، از جمله آلفونس نیکلا نویسنده و پژوهشگر سرشناس که در این سال هنوز مترجم سفارت بود و در۱۳ اکتبر۱۹۰۶ قُنسول فرانسه در تبریز شد و افزون بر مجلدات گزارشهای سیاسی گرانبها دربارهٔ انقلاب مشروطیت تبریز، نزدیک ۵۶ نوشتهٔ دیگر دربارهٔ ایران برجای گذاشت. دیگر سرپرستان میسیونرهای لازاریست در تهران و ارومیه، از آن میان سرکشیش، پادری اوگوست مالاوال که نمایندگی پاپ را در تهران داشت و دیگر پادری کولیت و دیگر شارل دنی سرمایه داربلژیکی که راه آهن یا «ماشین دودی» شاه عبدالعظیم به تهران راکشیده بودیا چارلز دوفیلد انگلیسی که همراه با نصرالسلطنه امتیاز چوب بری از جنگلهای مازندران وگیلان را گرفته بود یا آلفرد لمرکه بعدها در امتیاز شرکت تنباکو با انگلیسها و فرانسویان شریک شد و گویا داماد دکتر تولوزان هم بود.

میبینیم که سازماندهی آلیانس در آغازکار بیشتر به یک شرکت بازرگانی میماند تا به یک نهاد آموزشی. اما امید آلیانس از پیوستن فرنگیان و ایرانیان به این نهاد یکی این بود که در برابرکارشکنیهای دولتهای رقیب، از پشتیبانی آلیانس دریغ نورزند. دیگر اینکه مدرسه و کمیته را از نظر مالی یاری دهند و بهرحال در روز مبادا فریادرس باشند. از آنجا که بیشتر بزرگان ایران با زبان فرانسه اندکی آشنایی داشتند، برپایی کمیته را خوش آمد گفتند. چنانکه امین السلطان افزون برکمک هزینه، قول داد استادان ایرانی را نیز به عنوان مترجم یابرای آموزش زبان فارسی در اختیار آلیانس بنهد.

آمدیم بر سر برپایی مدرسه توسط کمیتهٔ آلیانس. نخستین مشکل در گزینش دانش آموزان

۱- شاید همان میرزاآقایی باشدکه مهدی قلی خان هدایت در بارهاش می گوید: «معلم فرانسهٔ من میرزاآقایی بود قمی که در نوکریِ فرانسوی ای، چند عبارتی فرانسه می دانست. به قول خودش کلمات آن فرانسوی را روی دیواریا برک درخت با زغال یادداشت کرده بود و به خط خودمان در کتابچهای با ترجمهٔ فارسی نوشته بود، همان عبارت برک درخت با زغال یادداشت کرده.» (خاطرات و خطرات، تهران، زوار، چاپ چهارم، ۱۳۶۳، ص. ۹). 2- Louis Barnéoud, A. Brandley, Borouski, Ch. Bazirguian, Louis Cassier, R.P. Coliette, Denis Charles, E. Dumonceau, Octave Diamant, Charles Duffield, Fargues, Garnier, B. Hybenet, Lucas, A. de Mertzenfield, R.P. Auguste Malaval, Morel, Pillot, G. Poteau, F. Prevost, Dr. Perkins, Ritouret, Sémino, A. Lemaire, Malperuy, G. Audibert, A. Nicolas, F. Bruyère. حار دیگر از دانشگاه سوربون و انستیتوی پژوهشهای ایرانی سپاسگزاری می کنم که این مجموعهٔ گرانبها را بدای تدوین و چاپ در اختیار من نهاده است.

افتاد. از میان داوطلبان برخی با زبان فرانسه اندکی آشنا بودند، برخی هیچنمی دانستند. دیگر اینکه برخی بزرگسال بودند و برخی میانسال و برخی خردسال. همچنین آلیانس هنوز آموزشگاه و بنای ویژه ای نداشت تا بتواند به رده بندی و جداسازی شاگردانش برآید. بنا برگزارش بالوآ وزیر مختار فرانسه، سرانجام آقای ماته ایکی از فرانسویان ساکن تهران که کسب وکاری هم داشت، بخشی از خانهٔ خود را به آلیانس کرایه داد. دو کلاس برپاکردند. کلاس نوآموزان را به ریاست یوسف ریشار خان (مؤدب الممالک)، سپردند به یک آموزگار ایرانی که نامش را نمی دانیم. کلاس بالاتر راآقای لوئی بارنه و عهده دار شدکه در تهران کتابفروشی داشت، سفارش کتاب برای این وآن می گرفت، آموزگار «سرخانه » برخی از بزرگان بود و و ما نامش را در میان اعضای سالانه آوردیم. گرچه این بیچاره در سالهای پسین به سرنوشت دردناکی دچار شد. زیرا درانقلاب مشروطیت بختیاریان سرریزکردند، خانه و دکان و هست و نیست او را به غارت بردند. برای دولتمردان نیز «هرج و مرج» فرصت خوبی بدست داد و بدهیهایی را که ازبابت برای دولتمردان نیز «هرج و مرج» فرصت خوبی بدست داد و بدهیهایی را که ازبابت خریدکتاب به این کتابفروشی داشتند، بالاکشیدند و نیرداختند."

همین که مدرسه آغاز به کارکرد، گرفتاریها را هم به دنبالش کشید. بهانه را فلیکس وُویلیه معاون کمیتهٔ آلیانس به دست رقیبان داد، آنهم در گرماگرم جنبش تنباکو و از این قرار: هنگامی که دکتر فوریه رئیس آلیانس در سفر پاریس بود، این شخص دو سرلوحه تدارک دید با عنوان «مدرسهٔ فرانسوی» یکی را بر سردر آلیانس آویخت و دیگری را به کوچهای که به آلیانس راه می داد. شاه که از خیابان می گذشت، اعلان را دید و شگفت زدهاز کنبت دو مونت فورت رئیس پلیسس و مؤلف بدایع نظمیه ـ که ما در جای دیگر به تفصیل ازاو و نوشته اش یا دکرده ایم ایم و مؤلف بدایع نظمیه کار شد. کنت که فرانسویان وی را از تبار «بدترین ماجراجویان» خوانده اند، «به دروغ» گزارش داد که آلیانس «کانون تبلیغات انقلابی و مذهبی» است. به گونه ای «فراماسونری» می ماند. گردانندگانش هم تبلیغات انقلابی و مذهبی» است. به گونه ای «فراماسونری» می ماند. گردانندگانش هم

<sup>1-</sup>Mattès.

۲- بالو آ به نایبالسلطنه کامران میرزا، تهران ۲۲ مارس ۱۸۹۱ (ایران، گزارشهای سیاسی، اسناد فرانسه). 3- Lecompte à Ribot, Téhéran, 15 fev. 1910 (Perse, C.p., vol.43, ibid).

۴- نگاه کنید به: فریدون آدمیت و هما ناطق: افکار اجتماعی و سیاسی و اجتماعی در نسخههای منتشر نشدهٔ دوران قاجار، تهران، انتشارات آگاه، ۱۳۵۷، ص ۸۱-۸۰.

۵- بالو آبه ریبو، تهران ۱۲ مه ۱۸۹۱ (ایران، گزارشهای سیاسی، جلد ۴۳، اسناد فرانسه).

جملگی «بههمان میزان که بابیان» خطرناک اند. ۱

شاه بر خود لرزید، بی آنکه از خود بپرسد فرنگی چگونه بابی تواند بود؟ پس در دم کامران میرزا نایب السلطنه را فراخواند و دستور بسته شدن درهای مدرسه و کمیتهٔ آلیانس راداد. گزارشگران انگلیسی هم که دل خوشی از مدارس فرانسوی نداشتند، معترف بودند که در تخته کردن درهای آلیانس کنت مونت فورت «دشمن فرانسه» دست داشت. بدیهی استسفیر فرانسه تصریح داشت که «رقیبان» و از آن میان انگلیسها از کارشکنی دریغ نکردند. نمایندگان سیاسی آن کشور به کنایه و خوشنودی نوشتند: «شاه مایل است که فعلاً تمام مدارس فرنگی در ایران بسته شوند. با بدگمانی به این مدارس می نگرد و از این می ترسد که افکار انقلابی بپرورانند. ۲» انگلیسها که مدرسه نداشتند، پس واژهٔ ناگوار «انقلابیون» تنهافرانسویان را در بر می گرفت. نیز از لحن گزارشگر نیک پیدا بود که با شاه همراهی دارد و ترس او را برحق می داند، زیرا با اشاره دادن به آرمان نهایی آلیانس، این نکته را هم گوشزدمی کرد که هدف این نهاد در اصل اقتصادی و سیاسی است و رویکردش به گوشزدمی کرد که هدف این نهاد در اصل اقتصادی و سیاسی است و رویکردش به گردآوری خریدار برای کالاهای فرانسوی است. انگلیسها حتی نهادهای مذهبی فرانسویان را نیزبرنتافتند. این ناشکیبایی را می توان به روشنی از نوشتههای لرد کرزن دریافت. ۳ به هر حال شاه در همین سال یا از روی ترس یا به تحریک رقیبان، برپایی مدارس فرنگی را «ممنو ع»اعلام داشت.

۲-کندی به سالیسبوری، تهران، ۱۲ فوریه ۱۸۹۱ (اسناد وزارت خارجه انگلیس).

۳- لرد کرزن: ایران و قضیه ایران، ترجمهٔ وحید مازندرانی، تهران، بنگاه ترجمه و نشرکتاب، جلد یکم، ص۴۰. ۴- مرتضی قمی سیفی تفرشی می گوید: کنت در ۱۸۳۹ به دنیا آمد. در ۱۸۶۰ علیه گاریبالدی سردار ملی ایتالیا جنگید، سیس به اتریش رفت و به ارتش آن کشور پیوست، در ۱۸۶۹ استعفا داد، در ۱۸۷۹ ق) در چهل سالگی وارد خدمت ایران شد (نظم و نظمیه در دوره قاجار، تهران، انتشارات یساولی، ۱۳۶۲، ص۵۷).

هنگامی کهراهبه ها آموزشگاه دخترانه را در دروازه دولت در محلهٔ ارمنیان بنا نهادند، از کنت به شاه گزارش رفت که «این خواهران در کار تبلیغاند» و نزدیک صد «کودک مسلمان» را نام نوشته اند و آموزش می دهند. حال آنکه در این مدارس گرواندن مسلمانان به آیین مسیح ممنوع بود. یا زمانی که خواستند چراغ گاز تهران را بکشند، کنت هشدار دادکه این کارخانه نزدیک کاخ است و «بیم انفجار» می رود! به ناچار آمدند و تضمین گرفتند که احتیاط لازم را به کار برند، تا کارخانه «منفجر نشود.»

امّا از بابت برچسب «فراماسونری» که رئیس پلیس به آلیانس زد، علت آن شاید نامه ها ومنشوری بوده باشندکه در ۱۸۹۱ (۱۳۰۸ق) از «آکادمی د پالم» ۲به نام و نشانی وزیرمختار فرانسه رسید. این کانون چنانکه از نامش پیداست، گویا یک انجمن فرهنگی وآزادیخواهانه بود و نامی از فراماسونری در آن برده نشده بود. این انجمن که اساسنامهاش در دسترس ماست، آرمان خود را «صلح جهانی و مبارزه با جنگ»، برپایی «مدنیت وپیشرفت» در جهان، «لغو اعدام»، «از میان بردن بیگاری» و «پیکار به راه آزادی» اعلامداشت. "اكنون مقامات دولت فرانسه هم كنجكاو بودند تا بدانند آيا براستي وزير مختار بهاين كانون انقلابي پيوسته است يا نه. عچه بسا رئيس پليس تهران نیز از رسیدن این نامه هابویی برده بود و می دانست که ناصرالدین شاه که چند سالی پیش از آن بساط میرزا یعقوب وملکم خان را برچیده بود، هرگز به برپایی کانون دیگری از این دست، تن نمی داد. پس انگ ماسونری بهترین راه تخته کردن درهای آلیانس بود. دیگرگردانندگان آلیانس بر آن بودندکه در دشمنی با آن نهاد و در برانگیختن شاه،دستهای دیگری هم در کار بودهاند. از آن میان مدرسه دارالفنون و مدرسهٔ سیاسی را نامبردندکه هر دو زیان فرانسه می آموزاندند. اما هیچیک از این نهادها یارای این را نداشتندکه از در رقابت با یک مدرسه فرانسوی زبان در آیند. گفتیم که در این سالها از دارالفنونمیرزا تقى خان تنها نامى باقى بود. دىيلمەها نە زبان فرانسە را بە درستى مىآموختند و نەرشتە تحصیلی برگزیده را. چنانکه در جای دیگر اشاره دادیم، شاگردان این مدرسه کمتردر

<sup>1-</sup>Balloy: "Chef de la Police de Téhéran", (Perse, C.P., Vol.32, M.A.E.F.).

<sup>2-</sup> Accadémie des Palmes, Association Universelle".

۳- منشور «کلدنی د پالم»، پاریس ۱۸۹۱، یاد شده.

۴- نامهٔ وزارت خارجهٔ فرانسه، پاریس، ۲۳ سپتامبر۱۸۹۱ (ایران، گزارشهای سیاسی، اسناد فرانسه).

ادارات دولتي پذيرفته مي شدند. ديديم كه احتشام السلطنه سرچشمهٔ همه بدبختيهاي ايران را از این نهاد می دانست. در مدرسهٔ نظامی که در ۱۸۸۵ (۱۳۰۲ق) بریا شد، یا اینکهافسران فرانسوی، از جمله وُویلیه در آن آموزش میدادند، فار غالتحصیلان حتی به ارتشراه نمی یافتند. به اعتقاد فرانسویان اکنون دلنگرانی و هراس این آموزشگاهها از این بودکه آلیانس شاگردان «برجستهتری» بپروراند و بازار مدارس دولتی را به کسادی بکشاند. امادر این ماجرا، گزارشگران پای سفارتخانههای رقیب، یعنی روس و انگلیس را نیز به میانمی کشیدند. بهر رو دست هرکس در کار بود، به بسته شدن درهای مدرسه انجامید. اماگردانندگان مدرسه و اعضای سفارت و حکیمباشیهای فرانسوی دربار، از یای ننشستند. هرچه در توان داشتند به کار بردند تا بلکه شاه را از رأی خود برگردانند. در راه بازگشایی مدرسه، وزیر مختار فرانسه نخست پاپیچ کامرانمیرزا نایبالسلطنهشدکه عضوكميتهٔ آليانس هم بود، كوشيد از زبان او به شاه بپذيراندكه آليانس هرگز «دشمن دين و دولت» نبوده و نیست وکاری با مذهب و سیاست ندارد. تنها آرمانش ترویج زبانفرانسه است و بس و اینکه در برپایی این نهاد، بسیاری از دولتمردان ایرانی خود پیشگامشدند، یاری رساندند وکمک هزینه پرداختند. نیز خاطرنشان ساخت: مگر نه اینکه خوداعلیحضرت همایونی در سفر دوم به فرانسه «مدنیت و پیشرفت» این کشور را ستودند و مارا مشوّق آمدند؟ اما ناصرالدین شاه هنوز سراسیمهتر از آن بودکه برای شنیدن سخنانی ازاین دست گوش شنوا داشته باشد. بهویژه که رقیبان همواره در نزد دولتمردان ایران چنینوانمود می کردندکه فرهنگ و زبان فرانسه را جز «شورش علیه نظم موجود» تعبیر دیگرینیست و سرانجام شاگردان را به جمهوری خواهی خواهدگرواند.

سرانجام به دنبال گفتگوها و دیدارها، وزیر مختار پیشنهاد دادکه از بهر «آسودگیخیال» دولت ایران، بهتر آنکه ناصرالدین شاه خود «ریاست عالی» و افتخاری آلیانس رابپذیرد، تا بلکه بدگمانی سرآید. از این گفته ها و پیشنها دِ بالوآ، کامران میرزا «متأثر» شد. سرانجام به اعتراف آمدکه همه این بدبختیها وکارشکنیها زیر سرکنت دومونت فورت بوده است. چند روز بعد نایب السلطنه از نو وزیر مختار را فراخواند و خبر خوش را بازگفت،

۱- بالو آ به کامران میرزا، ۲۴ مارس ۱۸۹۱ (ایران، گزارشهای سیاسی، اسناد فرانسه).

مبنی بر اینکه شاه نه تنها ریاست افتخاری را پذیرفته است، بلکه دستور داده است تا چندین کلاس دارالفنون و مدرسهٔ سیاسی را در اختیار این نهاد بنهند. در همین زمینه دکتر «فوریه» در یادداشتهای روزانهٔ خود نوشت: «این آلیانس بیچاره از خطر بزرگی رست»، زیراکه شاه سرانجام به پینشهاد وزیر مختار روی خوش نمود، ریاست عالی مدرسه را پذیرفت، حتی ۲۰۰ تومان کمک مالی پرداخت، آگرچه به دل خرسند نمی نمود و هنوز ازفرنگی مآبان سخت می هراسید. به هر رو، در ۱۸ آوریل ۱۸۹۱ (۸ رمضان بودکه شاه فرمان بازگشایی را داد، که ما تنها متن فرانسهاش را در دست داریم. ناصرالدین شاه نوشت:

«نظر براینکه وجود مبارک ما همواره خواهان ترقی و رفاه رعایای کشور بوده و هست؛ «نظر براینکه آلیانس فرانسه در پایتخت کمیته ای برای ترویج زبان فرانسه دایرکرده است؛ «اکنون حسن نظر و مراحم ملوکانهٔ ما بر آن قرارگرفت که در جهت تشویق و ترقی آلیانس، این کانون را زیر سایهٔ ریاست عالی خودمان قرار دهیم و متعاقب آن به وزرای خود دستور می دهیم که از این کانون حمایت کنند و محل لازم را در مدارس دولتی در اختیارش بنهند و دفاتر دولتی ثبت این فرمان را بر عهده شناسند."»

گردانندگان آلیانس در فرانسه جملگی بر آن بودند که وزیر مختارکار بزرگی از پیشبرده است. رئیس کمیتهٔ مرکزی آلیانس در پاریس، خطاب به بالوآ و در سپاسگزاری از اونوشت: «از برکت دخالت شما بود که شاه رأی خود را برگرداند. ۴» گزارش دیگری تصریح داشت براینکه: این سفیر توانست «به پشتیبانی از منافع» ما فرانسویان برآید، آن «اتهام خنده آور دشمنی با حکومت ایران و مذهب مسلمان» را که بدخواهان ساز کرده بودند، ازمیان بردارد. براستی در سایهٔ «تلاش و نزاکتی» که بالوآ به کار برد «خشم شاه را که دشمنان ما برانگیخته بودند» به «حسن نظر» بدل کرد. بیگمان اگر این «نمایندهٔ برجسته» به میدان نمی آمد، کار به آسانی و به سود کشور ما نمی گذشت. ۵

۱- دکتر فوریه، یاد شده مه ۱۸۹۰، ص. ۲۳۶.

۲- بالو آ به وزارت خارجه، ۱۴ مه، ۱۸۹۱ (گزارشات سیاسی، یاد شده).

٣- فرمان ناصرالدين شاه خطى، ٨ رمضان ١٣٠٨ ق (برگردان از متن فرانسه).

<sup>4-</sup> Le Comte Colonna Ceccaldi à Balloy, Paris, 1 Aout 1981 (C.P., Vol.43, ibid). منيس آليانس به ريبو وزير خارجه، پاريس ٣ ژوئيه ١٨٩١ (ايران، امور سياسي، پرونده شماره ۶۱، اسناد فرانسه).

کار آلیانس تا اندازهای روبراه شد. در هشتم ماه مه همین سال، دارالفنون تالاری برای کلاسهای آلیانس تدارک دید. مدیران کمیته، انتخابات نوینی برگزار کردند و اعضای کمیتهٔ نوین را برگزیدند. این بار کوشیدند کسانی را روی کار بیاورند که از نزدیکان شاهبودند. پس حکیمباشی دکتر تولوزان را که با انگلیسها روابط دوستانه داشت، به جای دکترفوریه به ریاست گماشتند. دکتر فوریه جای معاون را گرفت. فابیوس بوآتال و بروسکی منشی نامیده شدند و گرانژان اسرمایه داری که در امتیاز «شرکت تنباکو» از او یاد کرده ام، به خزانه داری رسید ۱۰. با این همه از ترس کنت دومونت فورت و کامران میرزا نایب السلطنه که به ظاهر روی به فرانسویان داشت و در باطن با رئیس پلیس کامران میرزا نایب السلطنه که به ظاهر روی به فرانسویان داشت و در باطن با رئیس پلیس امتیاز تنباکو سر باز کرده بودند، برخی از اعضا پیرامون کمیتهٔ آلیانس را خالی کردند. وزیر مختار به تلخی گزارش داد: این درست که در آرمان آلیانس گفته شده است: «رویکرد به زبان فرانسه رویکرد به خلق و خوی فرانسوی است.» اما «من آزموده ام» که در کشورهای آسیایی از جمله ایران، مفهوم این آرمان چیز دیگری است. به عبارت دیگر در رویداد سیاسی به زیان فرانسویان وآلیانس تمام می شد.

در این سال در گرماگرم جنبش تنباکو، شاه سخت دلنگران و سراسیمه می نمود و از هرنوآوری می هراسید. به ویژه که کنت دو مونت فورت و کامران میرزا نایب السلطنه، دست بردار نبودند و هر لحظه شبح «توطئه های خیالی» را در «خاطر اندیشناک شاه بیدارمی کردند.» بدینسان آلیانس از پیشرفت بازمانده بود. به ویژه که منشی و حسابدار هم از ترس استعفا دادند و راهی فرانسه شدند. کمیته از نو و به ناچار دست به انتخابات زد. این بارژوزف رابینو رئیس بانک شاهی را که به خاطر شکستهای آن بانک، مغضوب انگلستان افتاده بود و اکنون روی به روسها داشت به حسابداری برگزیدند. به بدان امید که هم وضع مالی را روبراه کنند و هم با برکشیدن او، به حسابداری برگزیدند. به بدان امید که هم وضع مالی را روبراه کنند و هم با برکشیدن او، به

<sup>1-</sup>Grandjean.

۲- هما ناطق: بازرگانان در داد وستد با بانک شاهی و رژی تنباکو، بر پایه آرشیو امینالضرب، پاریس، انتشارات خاوران ۱۹۹۲، ص ۱۱۷، ۲۵۴، ۲۷۲.

۳- بالو آبه ريبو، تهران ۱۴ مه ۱۸۹۱ (ايران، گزارشات سياسي، ياد شده).

۴-پولز به سپولر، تهران ۱۵ اوت ۱۸۸۹ (همانجا).

۵- بالو آبه ريبو، ۱۴ مه ۱۸۹۱ (همانجا).

دولت ایران نزدیک شوند. به جای منشی بازگشته به میهن نیز دُوال موزیکانچی باشی را به منشی گری گماشتند. در سال ۱۸۹۳ (۱۳۱۰ق) که تنگنای مالی گریبانگیرکمیتهٔ تهران بود، آلیانس به یاری رابینو چندین حساب، به ویژه یک حساب پس انداز در بانک شاهی گشود. رابینوکوشید ازبهرهٔ آن حسابها گره از کار فروبستهٔ مدرسهٔ آلیانس بگشاید. بدبختانه دولتمردان ایرانی هم که تا آن زمان کمک مالی می پرداختند، اکنون از ترس شاه و رقیبان فرانسه، دست به جیب نمی بردند و خود راکنار می کشیدند.

پس در این سالها بازار آلیانس به کسادی گرایید و کاری از پیش نبرد، بهرغم اینکه روزبه روز بر شمار داوطلبان نامنویسی در این نهاد افزوده می شد. از برای آرامش خاطر و ازبابت محکم کاری بیشتر، آمدند و ریاست مدرسه را به یوسف خان مؤدبالممالک (ریشار خان) سیردندکه تابعیت ایران را داشت و به گفته محبوبی اردکانی، بنیانگذارنخستین مهدکودک یا «زُردَن دانفان» "یاکودکستان در تهران بود. در میان دیگر اعضای ایرانی، نام على اكبر خاني به چشم ميخوردكه شمايد همان على اكبر خان نقاش بوده باشد کهچند صباحی در فرانسه درس خواند و بعدها آموزگار فرانسهٔ احمدشاه شد. او در این تاریخ معلم دارالفنون و منشی سفارت بود. یا علی اکبر فلسفی که نیکلا از او یاد مي كند. ازايرانيان ديگر نام ميرزاكاظم حكيمباشي تحصيل كردهٔ فرانسه ديده ميشد. با انتخابات همان سال، آلیانس مرحلهٔ نوین و پر اهمیتی از فعالیت خود را آغازکرد. وُويليه به رياست رسيد، اودي بر مترجم سفارت كه پيشتر نامش را آورديم معاون شد، وریشار خان را به دبیری برگزیدند. اما در میان اعضا، افزون بر بارنهاو و لمر و بازرگیان ومیرزاکاظم و علیاکبر خان، برای نخستین بار نام دکتر شنیدر به چشم میخورد، که از وي يروندهٔ مفصلي به يادگار مانده است. ۴ دكتر شنيدر در ردهٔ يزشكان نظامي فرانسه بود. در۱۸۹۴ (۱۳۱۱ق) به ایران رسید، نخست به خدمت کامرانمیرزا نایبالسلطنه در آمد وســپس به ردهٔ حکیمباشیهای شاه پیوست، اندکی بعد به ادارهٔ «حفظالصحه» و شورای انجمن معارف راه یافت و نظامنامهٔ آن انجمن را در ربط با مدارس ایران نوشت،

<sup>1-</sup>Duval.

۲- یک حساب پس انداز با سرمایهٔ ۱/۱۴۳ قران و با بهرهٔ ۷ در صد، یک حساب حاری با سرمایه ۶۵۴ قران و ۱۲ شاهی و یک حساب کوچک دیگرکه رویهم رفته می شد: ۸/۸۴۶ قران.

<sup>3-</sup>Jardin d'Enfants.

<sup>4-&</sup>quot;Le docteur Schneider", (Perse, A.P., M.A.E.F.).

نیز مسئولیت فرستادن دانشجو به دانشگاه لیون را بر عهده گرفت. با پیوستن او که از نزدیکان درباربود، کار و بار آلیانس اندکی روبراه شد. حتی توانست برخی از آموزگاران خود را به آموزشکده های میسیونرهای «لازاریست» که با کمبود آموزگار روبرو بودند، گسیل دارد و شعبه های خود را در سایر شهرها بگشاید.

کشته شدن ناصرالدین شاه در اول ماه مه ۱۸۹۶ (۱۳۱۳ق) ضربهٔ دیگری بر پیکرآلیانس زد. گفتند شاه را در روز اول ماه مه، سالروز جشن کارگرکشته اند. اگر هم پای فرانسویان را به میان نکشیدند، دست کم از نو بدگمان شدند. باز برخی از دولتمردان از ترس کنارکشیدند. کارآلیانس بار دیگر به کسادی کشید. در انتخابات نوین دکتر تولوزان را که در نشست ۱۸۹۵ کارآلیانس بار دیگر به کسادی کشید. در انتخابات نوین دکتر تولوزان را که در نشست ۱۸۹۵ پس از روی کار آمدن مظفر الدین شاه و به دوران صدارت میرزا علی خان امین الدوله بود که نسیم آزادی اندکی وزیدن گرفت. آلیانس خواست بخت خود را از نو بیازماید. شیوهٔ گفتار را تر و تازه و دوپهلوکرد و با رنگ آزادیخواهی و اصلاح طلبی در آمیخت. به تعبیر دیگر از رنگ سودجویانه و مشتری طلبانه همیشگی کاست و اعلام داشت: «روی سخن و رویکرد آلیانس فرانسه به مردان نیکوسگال است، در هر اعتقاد و از هر دسته که باشند. خطاب ما به همهٔ کسانی است که میهن خود را دوست دارند و فرانسه را میهن دوم خود برمی شمارند. "» بیگمان نویسندهٔ این چند سطر آزادیخواهان را مد نظر داشت، که اندک برمی شمارند. "» بیگمان نویسندهٔ این چند سطر آزادیخواهان را مد نظر داشت، که اندک اندی اندی شده این خود را به صورتهای گوناگون جلوه می دادند.

در ۱۸۹۹ (۱۳۱۶ق) آلیانس جانی تازه گرفت. در انتخابات نوین کمیته را بازسازی کردند. دکتر شنیدر حکیمباشی مظفرالدین شاه به ریاست آلیانس رسید و به اندیشهٔ سازماندهی نوین کمیته افتاد. مدرسه رنگ و رونق گرفت. این پزشک در سالهای پسین ودر گزارشهای خود به وزیر خارجه، خویشتن را به خطا «بنیانگذار آلیانس» خواند. ٔ ازهمین رو بسیاری برپایی آلیانس را در همین سال، یعنی در دورهٔ مظفرالدین شاه نوشته اند، و حال آنکه چنانکه دیدیم این نهاد در دورهٔ ناصری، به سال ۱۸۹۰ (۱۳۰۹ق) و با ریاست دکتر

١- بولتن آليانس فرانسه، مه \_ ژوئن ١٨٩٣، شماره ۴۵، ص ١٧٠.

۲- در بارهٔ پروندهٔ این پزشک نگاه کنید به مقالهٔ «دانشجویان ایرانی در لیون»، در همین مجموعه.

٣- بولتن آليانس فرانسه، مه \_ ژوئن ١٨٩٣، شماره ٤٥، ص ١٧٠.

<sup>4-</sup> Docteur Schneider à Leon Bourgeois, Téhéran, 27 mars 1906 (Perse, A.P.M.A.E.F.).

فوریه آغاز به کارکرد. و در آن سال پای شنیدر هنوز به ایران نرسیده بود. هرآینه، درهمین دورهٔ نوین بود که آلیانس نیرو گرفت. حکیمباشی کوشید به دولت فرانسه بپذیراند که دیپلم آلیانس و مدارس فرانسوی زبان دیگر را معادل «باکالورآ» دپیلم دبیرستانهای فرانسه بازشناسند، تا دانشجویان ارسالی بتوانند در دانشگاه های فرانسه نامنویسی کنند. دولت فرانسه پیشنها د د کتر شنیدر را به این شکل پذیرفت که فار غالتحصیلان این نهادها پیش ازورود به دانشگاه چندین امتحان بگذرانند و نیز شهریهٔ نسبتاً سنگینی بیردازند. همچنین در این دوره دکتر شنیدر با جدیت به استخدام آموزگار برآمد. برای نمونهویزوزا نامی را برای مدیریت مدرسه از استامبول به ایران خواست. این شخص پیشترهاآموزگار یکی از مدارس شهرهای جنوب فرانسه بود. آمدن ویزوز اندکی به درازا کشید،زیرا در ۱۹۰۰ (۱۳۱۷ق) بود که مأموریت به ایران را پذیرفت. ویزوز مردی کارآمد و کاربُر مىنمود. همهٔ كسانى كه دربارهٔ مدرسهٔ آليانس مطلبي نوشتهاند يا از اين نهاد درسالهاي گوناگون دیدن کردهاند، شخصیت و شیوه مدیریت ویزوز را ستودهاند. وی توانست در اندک مدتی مدرسه را نونوارکند و سر و سامان بدهد. او نیز در راه پذیرفتهشدن دیپلم آلیانس بسیارکوشید و در این زمینه به نامهنگاری با اولیای وزارت خارجهبرآمد. در دوران مدیریتش شمار شاگردان رو به افزایش گذاشت. چنانکه این مدرسه کهدر آغاز کار ۵ شاگرد بیشتر نداشت، اکنون شمار دانش آموزانش همه روزه رو به گسترش بود. از این آموزگارکه تا جنگ جهانی یکم مدیریت آلیانس را داشت، نوشتههایی درنشریهٔ انجمن جغرافيايي ليل منتشر شده است.

در سال تحصیلی ۱۹۰۲ (۱۳۱۹ق) مدرسهٔ آلیانس تهران نزدیک ۸۰ شاگرد داشت کهبرای آن زمان رقم بزرگی بود. در این باره هنبیک معاون کمیته آلیانس در تهران، گزارشمی کرد: «مدرسهٔ آلیانس در ۱۵ سیتامبر (۱۰ جمادی الثانی) درهای خود را گشود. ماهم اکنون ۸۰ دانش آموز داریم. هر روز شاگردان تازه از راه می رسند و بزودی شمارشان به ۹۰ تا ۱۰۰ تن خواهد رسید. سال پیش بالاترین رقم ما از ۸۵ تن فراتر نمی رفت. "» به پیشنهاد همین گزارشگر، در همین سال کتابخانهٔ آلیانس را هم روبراه

<sup>1-</sup> Vizoz.

<sup>2-</sup> Hennebicq au Comité de Paris, Téhéran le 10 octobre 1902.

کردند. بدین قرارکه در آن روزها در تهران یک «کتابخانهٔ فرانسوی» بود که ۸۰۰ جلد کتاب داشت. صاحب آن کتابخانه، جمله کتابها را به سفارت فرانسه هدیه کرد و سفارتخانه آن مجموعه را در اختیارآلیانس نهاد. مدرسهٔ آلیانس انبارکتابهای خود را نیز به آن مجموعه افزود و کتابخانه مهمی برای شاگردانش فراهم آورد. همچنین دکتر شنیدر، ویزوز و دیگر همکاران به برگزاری سخنرانیهایی درباره فرهنگ و ادب فرانسه برآمدند که سخت «مورد توجه قرارگرفت. "بدیهی است دولتمردان ایرانی هم که در این جلسات شرکت کردند از کمک مالی دریغ نورزیدند.

در ۱۹۰۳ (۱۳۲۰ ق) بار دیگرگردانندگان آلیانس از دولت فرانسه خواستندکه دیپلمآلیانس ایران را معادل «باکالورآ» بشناسد. فرانسویان تن ندادند، اما دیپلمآلیانس را به جای تصدیق ابتدایی گرفتند و از نو مقرر کردندکه دیپلمههای مدرسه برای ورود به دانشگاههای فرانسه یکی دو امتحان در رشتهٔ زبان بگذرانند. ۲در این سال در نشست انتخاباتی کمیتهٔ تهران که ریاستاش راکوژه ۳کاردار سفارت بر عهده داشت، باز دکتر شنیدر به مدیریتآلیانس رسید، سوگون ۴ دفتردار سفارت به معاونت، و ویزوز دبیر و خزانه دار شد. در میان اعضای فرنگی نامهای ریشار خان و یکی دو فرانسوی دیگر، و نیز دو تن انگلیسی وابسته به سفارت دیده می شدند. ۵ از میان اعضای ایرانی نام نظرقلی خان و بازرگیان به چشم می خوردند. در این نشست قرارداد مدیریت ویزوز را برای سه سال دیگر تمدید کردند و دستمزدش را فزودند. به همت او اکنون مدرسه نزدیک ۱۰۰ شاگرد داشت. ۴

در ۱۹۰۴ (۱۳۲۲ ق)، شمار شاگردان مدرسه به ۱۳۰ تن رسید. همچنین ساختمان خ «بزرگی» تازه، تدارک دیدند و در کنارش خانه ای برای استادان آراستند. ۸۵۰۰ قران خرج کردند، کلاسهای نو افزودند، چند شاگرد شبانه روزی گرفتند و شمار استادان را به ۶ تن رساندند. اکنون برخی از آموزگاران از مقام و کیفیت برتری برخوردار بودند، چنانکه «دو تن از این مدرسین استادان دانشگاه های فرانسه» به شمار می رفتند. یک آموزگارایرانی هم به

۱- بولتن آليانس فرانسه، شماره ۹۲، ۱۵ نوامبر ۱۹۰۳، ص۱۱۶.

۲- بولتن آليانس فرانسه، شماره ۹۲، ياد شده.

<sup>3-</sup>Couget

<sup>4-</sup>Saugon.

<sup>5-</sup> Ollivier, Guérin, Engels, Dobrowski.

۶- هنه بیک به کمیتهٔ آلیانس پاریس، یاد شده.

کارگرفتندکه در کلاسهای ابتدایی درس میداد. نیز دو آموزگار تازه، یکیبرای آموزش زبان فارسی و یکی برای زبان عربی استخدام کردند، و بودجهٔ سالانه را۱۲/۰۰۰ فرانک قرار دادند. ا

با اینکه در این سال مظفرالدین شاه ۱۰/۰۰۰ فرانک کمک هزینه پرداخت، باز به علتافزایش دانش آموز و به کارگرفتن استادان جدید و تدارک ساختمان نوین، آلیانس به به به به به به به دامن وزارت امور خارجه وکمیتهٔ مرکزی پاریس شدند. وحتی وزیر امور خارجه دست به دامن وزارت امور خارجه وکمیتهٔ مرکزی پاریس شدند. سرمایه وکمک هزینه برای استخدام آموزگار خواستند. اما مرکز از یاری دریغ کرد. دبیر «امور جنوب و شرق» که گویا مسئولیت بودجهٔ آلیانس را داشت، در پاسخ به توصیه نامهٔ وزارتخانه، نوشت: «شورای مدیریت آلیانس متأسف است که نمی تواند به درخواست وزارتخانه پاسخ مثبت بدهد، زیرا بودجهٔ ویژه امسال برای خاوردور از هماکنون مستهلکشده است.» وانگهی از بابت درخواست کمک دستمزد برای به کار گرفتن یک آموزگار نوین نیز، کمیته را یارای «چنین تعهدی نیست.» زیرا آلیانس از سرمایهٔ ثابت برخوردارنیست و «بیش از آن متغیّر است که ما بتوانیم تعهدات درازمدت را بر عهده شناسیم.» ۱زاین مکاتبات برمی آمدکه فرانسه بر آن بود که در این سال از کمک هزینه های خود به دیگرمدارس فرانسوی زبان ایران نیز بکاهد. بدینسان، افزون بر آلیانس، دیگر نهادهای آموزشی از جمله مدرسهٔ «لقمانیه» که از فرانسویان کمک مالی دریافت می کرد، با همین مشکل روبر و شدند.

در ۱۹۰۵ (۱۳۲۳ق)، در آستانهٔ انقلاب مشروطیت، آلیانس هنوز در تنگنای مالی بسرمی برد. اکنون با دارالفنون هم که رفته رفته و از نو سر برافراشته بود، رقابت داشت. به ویژه که در این سالها دولت ایران سرانجام به اندیشهٔ بازسازی دارالفنون افتاد. حتی سه استادفرانسوی از فرانسه خواست و به کارگرفت. سازماندهی نوین دارالفنون به زیان آلیانس تمام شد. زیرا برخی از شاگردان زبان فرانسه به جای آلیانس، در دارالفنون نام نوشتند. ازهمین رو در این سال شمار شاگردان مدرسه فرانسوی از ۱۳۰ تن به ۹۵ تن نوشتند.

١- بولتن آليانس فرانسه، شماره ٩٧، ١٥ ژوئيه ١٩٠٤، ص ٢٤٤.

<sup>2-</sup>Comte de Beaucaire, Sous-Secretaire des Affairs du Midi et d-Orient à L'Alliance Française, Paris, 15 Juin 1904 (Perse, A.P., M.A.E.F).

كاهش يافت.

به رغم این گرفتاریها، کمیتهٔ تهران از سرنوشت زبان فرانسه در ایران ناامید نبود و به کمیتهٔ مرکزی گزارش می دادکه «اکنون در این کشور ۱۰/۰۰۰ تن فرانسه را به روانی حرف می زنند»، در تهران زبان ما را در «۲۴ آموزشکده» می آموزانند و در همه شهرهای بزرگ مدارس فرانسوی زبان به راه افتاده است و شمارشان از پنج سال پیش پنج برابر شده است. اما دراین سال، دولتمردان و بزرگان که با جنبش مشروطیت در گیربودند، هنوزنمی دانستند كار اصلاح طلبان ياكهنه پرستان به كجا خواهدكشيد وكدام نيرو برنده و پيروزخواهد شد. نیز شاهد بودندکه چگونه روسها در همین سال انقلاب روسیه و مشروطیت رادر آن کشور لگدمال کردند. پس از ترس بحران سیاسی و اقتصادی و احتمالات دیگر دل به کمک مالی نمی دادند. بسیاری هم از ترس روی از مدارس فرنگی برتافتند. به ویژه، که به دنبال داستان «نوز» احساسات ضد فرنگی هم زبانه کشیده بود و روسها به علت زیان مالی که ازگمرک دیده بودند، به این دشمنیها هرچه بیشتر دامن میزدند. افزون بر این، آغازکشمکش میان استبدادخواهان و آزادیخواهان، و وضع ناآرام کشور، برخی از کارکنانمدرسه را هراساند. باز چند تنی از روی سرخوردگی یا دلنگرانی خود راکنار کشیدند وراهی میهن خود شدند. خواهیم دیدکه تنها در تبریز بود که کارکنان آلیانس با بهرهمندی ازیشتیبانی آزادیخواهان، کار خود را با آسودگی خاطر دنبال کردند. در تهران مدیران آلیانس برای در امان ماندن از هجوم دشمنان و مخالفان نوآوری، بهاندیشــهٔ آرام کردن اذهان افتادند. در مراسم پخش جایزه میان شاگردان، فرصت را

در تهران مدیران آلیانس برای در امان ماندن از هجوم دشمنان و مخالفان نوآوری، بهاندیشهٔ آرام کردن اذهان افتادند. در مراسم پخش جایزه میان شاگردان، فرصت را غنیمت شمردند، آرمانهای فرهنگ دوستانهٔ آلیانس را بازگفتند. از نو یادآور شدندکه این آلیانس یک نهاد فرهنگی است و نه «سیاسی». در آن مراسم نخست «دوفرانس» وزیر مختارفرانسه در ایران، سخن گفت و به تصریح برآمدکه امروز «هدف آلیانس» جز این نیست کهزبان فرانسه را به ایران بیاموزاند. زیراکه این زبان «می تواند آنان را در تحصیلات آتی و داد و ستدهای بازرگانی یاری بخشد.» سپس ویزوز مدیر مدرسه دنباله سخن راگرفت و افزود: «فرانسه سرزمین اندیشه هاست» و آلیانس بر آن است که

۱- بولتن آلیانس فرانسه، سال بیست و دوم، شماره ۱۰۲، ۱۵ اکتبر ۱۹۰۵، ص ۲۸۶.

«تخم استعدادهای خود رادر میان مردمانی بپاشدکه در گذشته او را سیراب کردهاند.» در ۱۹۰۶ (۱۳۲۴ق) که نخستین سال انقلاب مشروطیت هم بود، در انتخابات نوین به جای سے گون که به فرانسه بازگشت، هنبیک بلژیکی مشاور حقوقی دولت، ریاست کمیته راپذیرفت و مولیون ۲داروساز به معاونت رسید. می دانیم که آزادیخواهان که یکی ازشعارهای پایهایشان گسترش دانش جدید در ایران بود، پای این مدارس ایستادند. دربرخی نشریات، با آب و تاب مراسم پخش جایزه را در نهادهای وابسته به آلیانس گزارش کردند. "برخی دیگر همانند دولت آبادی، همراه با پشتیبانی از مدارس نوین، به انتقادسر سختانه از دکتر شنیدر برآمدندکه در نظامنامهٔ انجمن معارف زبان فرانسه را در مدارس عالی اجباری کرده بود، بدان معناکه هرکس میخواست به دستگاههای دولتی راه یابد، می بایست به ناگزیر با زبان فرانسه آشنا باشد. چنانکه در بخش دیگریادکردهایم، در این زمینه یحیی دولت آبادی دکتر شنیدر را «در موضوع آلیانس فرانسه» نکوهید، که چرا بایدچنین مدرسهای در ایران برپا شود «بی آنکه مصالح تعلیمی ابتدایی مملکت در آنجارعایت شده» باشد. نیز دولت آبادی به آن حکیمباشی «مدلل» داشت که، آری «اروپائیان در اظهار انسانیت پروری که می نمایند، چندان صادق نمی باشند، زیرا در میان ملتهای دیگرغیر از منافع خصوصی خود هیچ چیز را رعایت نمی کنند.» ٔ دولت آبادی ازکمیاب کسانی بود که به مقاصد اصلی فعالیت فرهنگی فرنگیان در ایران، پی برده بود. دریافته بو د دولت وملتی که هنو ز در افریقا استعمارطلب و بهره کش است، نمی تواند در ایران علمدارآزادیخواهی جلوه گر آید. نکتهای که بسیاری از مشروطهخواهان درنیافتند. اما هنوز زبان و فرهنگ فرانسه از آوازهای بلند برخوردار بود و در مدارس دولتی همنیاز به گسترش نهادهای آموزشی فرنگی بیش از پیش احساس می شد. وانگهی کمبودآموزگار چنان بودکه در دارالفنون یک «داروساز» درس فرانسه می داد و در مدرسهٔ سیاسی یک «چایچی» سمت استادی داشت. از همین رو در سرآغاز جنبش مشروطه، بااینکه دولت فرانسه از هرگونه کمک مالی خودداری می کرد، کار آلیانس هنوز پیش می رفت.

١- همانحا.

<sup>2-</sup>Maulion.

۳- نگاه کنید به مقالهٔ روزنامه الحدید، در بخش اسناد، در همین کتاب.

۴- حیات یحیی، یاد شده، جلد یک، ص ۳۰۴.

اکنون در یاری رسانی به این آموزشکده، مشروطهخواهان نیزکه برخی شان ازشاگردان همان مدرسه بودند، بسیج شدند و به میدان آمدند. برخی کمک هزینه پرداختند، برخی «اوراق قرضه» خریدند تا بلکه مدرسه را از ورشکستگی برهانند. حتی مظفرالدین شاه هم ازکمک دریغ نکرد. این را هم بگوییم که بیشتر نوشتههایی که در جنبش مشروطه از زبان فرانسه به فارسی برگردانده شدند، چه در زمینهٔ سیاسی و چه ادبی، به کوشش همین شاگردان آلیانس انجام گرفتند. به یقین می توان گفت که در این زمینه کارنامهٔ شاگردان آلیانس انجام گرفتند. به یقین می توان گفت که در این زمینه دیپلمه ایرانی از دانشگاههای فرنگ. اما در ربط با بحران مالی، هنوز کمک دربار و مشروطهخواهان بسنده نمی نمود. هرچه بر وجهه مدرسه می افزود، به همان میزان سرمایه کم می آمد ومدرسه را هرچه بیشتر به سوی بحران مالی سوق می داد. به ناچار وزیر مختار فرانسه از نودست به دامن اولیای دولت خود شد. در جهت «ادامهٔ حیات» این نهاد «لائیک» که آزادیخواهان هوادارش بودند، یاری خواست و اصرار ورزیدکه اگر چنانچه «لائیک» که آزادیخواهان هوادارش بودند، یاری خواست و اصرار ورزیدکه اگر چنانچه «لائیک» که آزادیخواهان هوادارش بودند، یاری خواست و اصرار ورزیدکه اگر چنانچه

در همین سالِ انقلاب، گردانندگان مدرسه از آزادیهای زودگذر بیان و اندیشه بهره جستند و برای جبران کمبود مالی وگردآوری پول، در ۱۵ اکتبر، نمایشنامهای در پنجپرده، و با نام گویای «لاکانیوت» یا «قلّلک پول» با ریاست عینالدوله و در حضوردرباریان و دولتمردان روی صحنه بردند، که داستانش در یکی ازکوچههای پاریسمی گذشت و آذینش را آقای ویزوز ساخته بود. این نمایش سخت پسند همگان افتاد. حتی بزرگان هم دست به جیب بردند، از آن میان عینالدوله، نایبالسلطنه، شجا عالسلطنه ومشیرالدوله کمک مالی کردند. بدینسان در یک شب ۴۵/۰۰۰ فرانک گرد آمد و اندکی گره از کار فروبسته آلیانس گشود."

همزمان دولت مشروطه به اندیشهٔ «بازسازی» برنامهٔ مدارس عالی و برخی ادارات دولتی افتاد. اشرف خان، معاون صمد خان سفیر ایران در پاریس، آیین نامهها واساسنامههای داخلی ادارات، مدارس ابتدائی، دبیرستانها، آموزشکدهها و مدارس عالی را از سوی

۱- دوفرانس به پیشون، تهران، ۲۰ نوامبر ۱۹۰۶ (ایران، سیاست داخلی، اسناد فرانسه).

<sup>2-</sup> La Cagnotte.

٣-بولتن آليانس فرانسه، سال بيست و سوم، شماره ١٠٤، ١٥ اكتبر ١٩٠٤، ص ٣٥٤.

مخبرالسلطنه وزیر علوم خواستار شد. 'در این تاریخ هنوز فرانسویان را درزمینهٔ آموزش زبان و ادبیات فرانسه رقیبی نبود.

درآغاز۱۹۰۷ (۱۳۲۵) آلیانس ۱۲۵ تن شاگردداشت. اما با استوار شدن تدریجی پادشاهی محمدعلیشاه، آیندهٔ آلیانس در خطر افتاد. نخست کمک هزینه دربار بریده شد. دیگر اینکه آن پادشاه زیردست شاپشال، آموزگار و مشاور روسی اش پرورش یافته بود. اگر هم به دوران ولیعهدی، گهگاه به تشویق برخی از مدارس مذهبی میسیونرها برآمد، امااکنون نه تنهاکوچکترین دلبستگی به دانش پروری و مدارس نوین نمی نمود، بلکه ازکارشکنی هم دریغ نمی کرد. بیگمان در این دشمنی روسها دست اندر کار بودند، چنانکه در این سالها در قفقاز نیز درهای مدارس ارمنیان را بستند. به هر رو، محمد علیشاه کهنه پرستان را علیه مدارس فرنگی بسیج کرد. بار دیگر نومیدی و ترس بر برخی ازکارکنان آلیانس چیره شد. یا خود را ازکمیته های آلیانس کنارکشیدند یا راهی میهن شدند.

۱- اشرف خان به پیشون وزیر خارجه فرانسه، پاریس، ۳ اوت ۱۹۰۷.

۲- لارمارتي نير به پيشون، ۱۱ اکتبر ۱۹۰۷ (ايران، سياست خارجي، اسناد فرانسه).

<sup>3-</sup> Sternich.

<sup>4-</sup>Comte Rex.

دولت ایران زمینبزرگی در «بهترین منطقه» تهران در اختیار سازندگان مدرسه نهاد.
۱۱/۰۰۰ تومان (برابر۲۰۰۰٬۰۰۰ فرانک) هزینه بنای ساختمان را هم برگردن گرفت. نیز بر عهده شناخت کهسالانه ۲۵/۰۰۰ فرانک کارسازی کند. یحیی دولتآبادی هم تصریح دارد بر این که بنابود کل هزینه بر عهدهٔ دولت ایران باشد. احتشامالسلطنه حتی اصرار ورزیده بود که بربود جهٔ مدرسه بیفزاید و در این راه چنان تندروی پیش گرفته بود که اهل مجلس به انتقاد برآمده بودند. سرانجام مدرسه با «دوازده هزار تومان مرسوم از دولت ایران به کارپرداخت. ۲۰۰۰ مخبرالسلطنه می گوید: «سالی دوازده هزار تومان دولت مخارج آن را می دادو سه هزار تومان امپراطور آلمان. ۲۰۰۰ اما در گزارش سفیر فرانسه سخنی از کمک هزینهٔ دولت آلمان به میان نیامده است.

به گفتهٔ سفیر فرانسه، روزگشایش مدرسه، مخبرالسلطنه دولت آلمان را «خادم» ایران وآلمانها را «برادران راستین» ایرانیان خواند. سپس سفیر آن کشور برای ملت «مستعد وهوشمند» ایران «روشنی و پیشرفت» آرزو کرد. ۴ دربارهٔ این گفتار مخبرالسلطنه نوشت: «قرعهٔ فال به نام من افتاد. اندیشه داشتم چه بگویم... از توجهات وزیر آلمان و زحمات معمار] اتو شولس[یاد کردم و از نطق معلم استفاده کرده گفتم که: جای بسی مسرت است که عموزادگان ما آکه غرض آلمانیها باشند[پس از قرون متمادیه اینک در نتیجهٔ ارتباطات و دادیه باز به ما پیوسته اند، با حربهٔ کتاب و سلاح علم برای کمک به اصلاحات اوضاع عموزادگان خود حاضر شده اند.» ه

از همان آغازکار مدرسهٔ پطروس برای هر شاگرد ۸ قران شهریه در نظرگرفت و درهمین سال نخست، به گفته آلمانیها، ۱۰۰ دانش آموز را نام نوشتند. برنامهٔ دروس عبارت بود از: فارسی، آلمانی، فرانسه، تاریخ، جغرافیا، حساب، فیزیک، شیمی، معدن شناسی. شگفت انگیز اینکه نه تنها در این برنامه درس زبان فرانسه هم گنجانیده شده بود، بلکه دیپلممدرسه را معادل «باکالورآ» یا دیپلم فرانسه در نظرگرفتند و نه معادل دیپلم مدارس آلمانی.این نکته می رساند که با همه کوشش، این نورسیدگان را یارای رقابت

۱- لامارتی نیر به پیشون، ۱۱ اکتبر ۱۹۰۷، یاد شده.

۲- يحيي دولت آبادي: حيات يحيي، ياد شده، جلد ۲، ص۲۱۰-۲۰۹.

٣- مخبرالسلطنه هدايت: گزارش ايران، تهران، نشر نقره، ١٣٥٣، ص ١٤٥.

۴- لامارتي نير به پيشون، گزارش ١١ اكتبر ١٩٠٧، ياد شده.

۵- خاطرات و خطرات، یاد شده، ص۵۲.

با فرانسویان نبود، پسبرای جلب دانش آموز ناگزیر بودند به آموزش زبان فرانسه هم برآیند.

با این همه در «مدرسهٔ نظامی» تهران هم که تا آن زمان به زبان فرانسه و به یاری افسران فرانسوی، آموزش می دادند، اکنون به خیال استخدام افسران آلمانی افتادند که سرنگرفت.

هرچه بودگشایش این نهاد مدیران آلیانس را دلسرد کرد. ویزوز به گله و شکایت نزدسفیر آمد. «روشهای علمی» و درست رقیبان و شیوههای «ابتدایی» و نادرست فرانسویان راخاطرنشان ساخت. شکوه ساختمان و ابزارکار مدرسه آلمانی را با «ابزار ناچیز» مدرسهٔ خود سنجید و نومیدانه گفت: «بزودی شمار شاگردان ما رو به کاهش خواهد رفت و شاگردان آلمانیها رو به افزایش» خواهدگذاشت. ۲تا ۱۹۰۹ (۱۳۲۶ق) نزدیک بدهکاری روی دست کمیتهٔ تهران ماند. باز بسیاری از اعضای برجسته سرخوردندو به فرانسه بازگشتند.

بیاییم بر سر برنامهٔ آموزشی مدرسهٔ آلیانس در همین سالها. شاگردان اندکی حساب وتاریخ و جغرافیا و فلسفه می آموختند. دروس مذهبی در بیرون از مدرسه آموزش داده می شدند. اما مهمترین دروس زبان و ادبیات فرانسه را در بر می گرفتند. نویسندگانی که آثارشان آموزانده می شدند، عبارت بودند از: مولیر (نمایشنامهها)، الکساندر دوما (کنت دو مونت کریستو و سه تفنگدار)، و یکتور هوگو (تیره بختان)، فنلون (تلماک)، لافونتن (اشعار) و غیره. گویا در این مدارس کمترگوشزد می شدکه این اشعار و داستانهای لافونتن همانا ترجمه و خلاصهای هستند از داستانهای کلیله و دمنه که فرانسویان به حساب ادبیات خود گذاشته اند. ایرانیان هم طوطی وارگفته فرانسویان را فرا می گرفتند و از بر می گفتند. بیشتر این متون به زبان اصلی یا ترجمه شده، در کتابفروشی تربیت و خورشید و شرافت فروخته می شدند. در ۱۹۰۸ (۱۲۲۶ق) فرانسویان، به سرپرستی ژوزف ریشار مدرسهٔ نوینی به نام «فرانکو پرسان» در محله حسن آباد تهران گشودند که دخترانه بود. تدریس زبان فرانسه را یک دوشیزه فرانسوی بر عهده داشت. چندی بعد شاخهٔ پسرانه این مدرسه را نیز برپاکردندو بولتنی هم به همین نام و نشان و به زبان فرانسه انتشار دادند که در جای خود از آن یادخواهیم کرد. در سالهای پسین «وزارت معارف یک عده دادند که در جای خود از آن یادخواهیم کرد. در سالهای پسین «وزارت معارف یک عده دادند که در جای خود از آن یادخواهیم کرد. در سالهای پسین «وزارت معارف یک عده

<sup>1-</sup>Chateuneuf à Pichon, Téhéran, 3 juin 1908 (Perse, A.P.M.A.E.F.).

۲- لامارتی نیر به پیشون، ۱۱ اکتبر ۱۹۰۷، یاد شده.

شاگرد» برای تربیت معلم به بخش دخترانه این نهاد سپرد. گویا دولت کمک هزینه ای هم برای این مدرسه در نظرگرفت. دروس «فرانکو پرسان» عبارت بودند از: «فرانسه، فارسی، ریاضیات، عربی، فیزیک، شیمی، تاریخ طبیعی، تاریخ، جغرافی و انگلیسی. » در این سال مدرسهٔ آلیانس دارای ۱۶۵ شاگرد بود.

در ۱۹۰۹ (۱۳۲۶ق) این نهاد از نو ازکمک هزینههای دولت فرانسه بهرهمندگردید. بر شمار شاگردانش افزوده شد و تعداد به ۱۸۵ تن رسید. این نکته میرساندکه مدرسه توانسته بود بر مشکلات گوناگون چیره آید و رقابتها را درهم شکند.

سال ۱۹۱۰ (۱۳۲۷ق) با شکست انقلاب مشروطه همراه بود. هنوزگزارش می رفت: «مدرسه در حال پیشرفت است، به همین نشان که باز به یک استاد نوین نیاز افتاده است.» از ۱۹۱۱ (۱۳۲۸ق) به بعد بولتن خبری آلیانس، شعبهٔ تهران را تقریباً به فراموشی سپرد و گزارشی از تحولات مدرسه انتشار نداد. در ۱۹۱۴ (۱۳۳۱ق) و در آستانهٔ جنگ جهانی یکم، ازگفتارها و نوشته های باستان شناس فرانسوی هانری ویوله در می یابیم، که آلیانس تهران، به رغم ۲۰۰۰ فرانک کمبود بودجه در سال، کار خود را با مدیریت ویزوزدنبال کرد، نزدیک ۲۱۵ شاگرد داشت و رویهم بیش از ۳۰۰۰ تن در مدارس فرانسوی نام نوشتند. به رغم اینون رقیبان، به ویژه روسها و آلمانیها به میدان آمده بودند، هنوزرقابت فرهنگی با فرانسویان ناممکن می نمود."

۱- انسیه شیخرضایی: «مدارس فرانسوی»، گنجینه اسناد، سازمان اسناد ملی ایران، سال دوم، دفتر سوم و چهارم، ۱۳۷۱، ص ۹۷،

خانم رضایی در همین نوشته می افزاید که در سال ۱۹۳۴ (۱۳۱۲ خورشیدی) این مدرسه «مدرسه لائیک» و سپس «لیسه رازی» خوانده می شد. در همین سال مدیر مدرسه مسیو هاز، درخواست کرد که این نهاد به یک مدرسهٔ شبانه روزی تبدیل شود. او در نامه اش به وزارت معارف این دلیل را آورد که: «لزوم این اقدام در اهمیت و وظیفه ای است که مملکت ایران برای زبان فرانسه قائل است، زیرا این زبان تنها و در میان السنهٔ خارجه حائز اهمیت اول بوده بلکه از روی اندیشه و هنر این زبان انتخاب شده است تا وسیلهٔ مخصوص ارتباط ایران با دنیای جدید باشد و امکان این موضوع بسته به آن است که محصلین تمام اوقات با فرانسویان مربوط بوده و در تحت هدایت مخصوص آنان کارکنند.» در ۱۹۳۰ خورشیدی) مدرسهٔ دخترانه ۱۵۰ شاگرد و مدرسهٔ پسرانه ۱۰۳ شاگرد داشت (همانجا، ص ۱۰۰ و شماره سند ۳۵ در ص ۱۰۰).

۲- بولتن آلیانس فرانسه، سال بیست و هفتم، شماره ۱۲۰، ۱۵ آوریل ۱۹۱۰، ص ۱۸.

<sup>3-</sup> Chateuneuf à Pichon, Téhàran, 3 juin 1908 )Perse, A.P., Carton 15, M.A.E.F.).

# شاخههاى آليانس در شهرستانها

پیش از آنکه سرنوشت آلیانس را به دست دهیم، می پردازیم به برپایی شاخههای آلیانس در شهرهای دیگر. برخی از این شعبهها به ویژه شاخهٔ تبریز، که در آستانه انقلاب برپا شدند، پررونق تر از شعبهٔ مرکزی تهران به کار خود ادامه دادند و در جنبش مشروطه بی تأثیر نبودند. اما نخست تا جایی که اسنادیاری می دهند، چند سطری یاد می کنیم از شاخههای گمنام تر. نخست به شاخه برو جرد اشاره می دهیم که به کوشش یکی از پزشکان دارالفنون در ۱۹۰۱ فن نخست به شاخه برو جرد اشاره می دهیم که به کوشش یکی از بزرگان شهر شرکت جستند. حکومت نیز سرسختانه به پشتیبانی برآمد. بدبختانه آن پزشک، که نامش رانمی دانیم، اندکی پس از آنکه مدیریت مدرسه را بر دوش گرفت بیمار شد و در گذشت. ابه ناچار درهای مدرسه را بستند. چندی بعد سرپرست تازه ای به نام محمد علی خان یافتند که باز نمی شناسیم. سرانجام مدرسه از نو به راه افتاد. این آموزشگاه در بزرگداشت ازاقدامات فرهنگی علی اصغر خان امین الدوله «امینیه» نام گرفت. در همان سال یکم ۲۰ دانش آموز نام نویسی کردند، کمیته ای هم برگزیدند و به آلیانس پیوستند.

در رشت از سالهای ۱۸۹۷ (۱۳۱۴ق) مدرسه دولتی آموزش زبان فرانسه را به مشابه زبان در رشت از سالهای ۱۸۹۷ (۱۳۲۱ق) دوم برعهده داشت. به گفتهٔ فرانسویان در این شهر شاخهٔ آلیانس در سال ۱۹۰۱ (۱۳۲۱ق) به راه افتاد. از نام و نشان گردانندگانش آگاهی نداریم. همینقدر می دانیم که چون محمد ولیخان تنکابنی (نصرالسلطنه) به این زبان دلبستگی نشان می داد، از یاری دریغ نکرد. حتی هنگامی که آلیانس پاگرفت، نصرالسلطنه به درخواست خودش در مراسم امتحانات سال ۱۹۰۱ و پخش جایزه در میان شاگردان، شرکت کرد و از «پیشرفت بزرگ وسریع دانش آموزان در شگفت ماند.»

از شعبهٔ شیراز تنها نام مدیرش را می دانیم که در صفحات پیشین از او یادکردیم. اما مهمتر از همه شاخهٔ تبریز بود که در ۱۹۰۲ (۱۳۲۲ق) پاگرفت و یک سال بعدگشایش یافت. پیش از این تاریخ در این شهر، تا سه سال حکومت فرانسه سه نماینده بیشترنداشت.

١- بولتن آليانس فرانسه، سال هيجدهم، شماره ٨٤، ١٥ آوريل١٩٠١، ص ١٣٤.

۲- همانجا، ص ۱۳۴.

درس فرانسه را میرزاآقا برعهده داشت که پیشتر از او یادکردیم. وی از اهالیخوی بود و بیگمان فرانسه را نزد میسیونرهای کاتولیک آموخته بود. نیز چندی آموزگارفرانسه در مدرسه دارالفنون بود.

در این سال به رغم پیشروی وگسترش نفوذ روسیه، هنوز بر شمار آموزگاران فرانسوی افزوده می شد. افزون بر نمایندگان سیاسی، بازرگانان و سرمایه داران این کشور، «نانوایی، شیرینی پزی، داروخانه» برپاکرده بودند و یک «کارخانهٔ برق» به یاری کاظم خان، یکی ازفار غالتحصیلان مدرسهٔ نظامی «سن سیر» پاریس، آراسته بودند. مهمانخانه های جورواجور و شرکتهای تجاری گوناگون داشتند. نیز در این دادوستد بازرگانی و فرهنگی، عیسویان ایران، به ویژه ارمنیان نقش میانجی و بسزا داشتند و ناگزیر می بایست با زبانهای اروپایی آشنا باشند. همچنین از آنجا که در آذربایجان از دیرباز عیسویان ارمنی و نصرانی با مسلمانان هم زیست بودند، در این سالها، به علت حضور همین اقوام مسیحی، مدارس فرنگی و آموزشکده های مذهبی سراسر آذربایجان را پوشاندند و تبریز فرنگی مآب ترین شهر ایران به شمار می آمد.

دراین شهر، کمیتهٔ آلیانس برای برگزاری انتخابات و برپایی نشستها، با کمبود جاروبرو شد. دکتر لقمان که مدرسهاش در این تاریخ به آلیانس پیوسته بود، یکی از تالارهای «لقمانیه» را در اختیار برگزارکنندگان کمیته نهاد و خود در جمله نشستهای کمیته مشارکت جست. نخستین نشست، در همان تالار و در ۲۰ فوریه ۱۹۰۳ (ذیحجه ۱۳۲۰ق) برگزار شد. ۲ریاست جلسه را قُنسول فرانسه در تبریزکه برژرون تنام داشت بر عهده گرفت. وی نخست در بزرگداشت دکتر لقمان سخن راند. سپس دکترکوپن به پزشک نظامی ولیعهدکه به تازگی به تبریز رسیده بود، ازگسترش زبان فرانسه در ایران یادکرد و از همین بابت رویکرد مردم ایران را به فرهنگ فرانسه ستود. از جمله گفت: امروز در ایران زبان فرانسه جای زبان سیاسی را گرفته است. بسیاری از دولتمردان این کشور «زبان ما را بی غلط» حرف می زنند، تا جایی که به درستی می توان گفت «ایرانیان فرانسویان خاورزمین

۱- همانجا.

۲- همانجا.

<sup>3 -</sup>Bergeron.

<sup>4-</sup>Coppin.

#### هما ناطق

هستند.» ایکی از همکاران ارمنی گواهی دادکه سی سال پیش از این تاریخ کمتر کسی می توانست یک نامه را درست و بی غلط از زبان فرانسه به فارسی برگرداند، اما اکنون حتی در خود دربار ولیعهد نیز با این زبان آشنا هستند. در همین نشست قُنسول فرانسه از دکترلقمانالممالک، از رنار آموزگار زبان فرانسه در مدرسه لقمانیه و از پادریان لازاریستارومیه که در ترویج زبان فرانسه کوشا بودند، سپاسگزاری کرد. در انتخابات این نشست نخستین، قُنسول فرانسه به ریاست افتخاری برگزیده شد، دکترکوپن به ریاست، رتل به معاونت و دویل آموزگار زبان فرانسه به دبیری. اعضای پیوسته و سالانه عبارت شدند از: دکتر زینالعابدین لقمانالممالک، علی نقی خان مفاخرالدوله کهدر ۱۹۰۲ ق) با سمت کارگزار آذربایجان به جای مصطفی خان موتمنالملک نشسته بود، قاسم خان (که نمی دانیم کیست)، رنار آموزگار مدرسه لقمانیه، ستیونس وجون کاستلی که در دادوستد قالی بود و در ۱۸۹۴ (۱۳۱۱ق) به اندیشه برپایی بانک افتاد. در همین سال آلیانس تبریز ۷۶ شاگرد را نام نوشت و ۲۰۰ فرانک کمک هزینه برای راهبه های لازاریست ارومیه فرستاد.

در ۱۹۰۵ (۱۳۲۳ق) بود که کمیتهٔ تبریز چندین مدرسه را زیر بال خودگرفت. از آنمیان: مدرسهٔ رشدیه را با ۱۹ شاگرد، مدرسهٔ دخترانه لازاریستهای خسروآباد را با ۶۰شاگرد، مدرسهٔ «سوزانیان» ارامنهٔ تبریز را با ۳۵ شاگرد. کمیته به هر یک از این نهادهانزدیک مدرسهٔ «سوزانیان» ارامنهٔ تبریز را با ۳۵ شاگرد. کمیته به هر یک از این نهادهانزدیک ۵۰۰ قران کمک هزینه پرداخت بیز به دو مدرسهٔ ارمنی دیگرکه به تازگی برپاشده بودند، و درس فرانسه را نیز در برنامه داشتند، یاری داد. همچنین برای این مدارس برابر ۴۰۰ فرانک کتابهای درسی خریداری کرد. ۲۰۰ فرانک کتابهای درسی خریداری کرد. ۲۰۰

ا- بولتن آليانس فرانسه، 1۵ ژوئيه ۱۹۰۳، ياد شده، ص ۲۲۶.

<sup>2-</sup> Renard.

٣- بولتن آليانس فرانسه، شماره ٩٣، ياد شده.

<sup>4-</sup> Rettel

<sup>5-</sup>Deville.

<sup>6-</sup>Stevens.

<sup>7-</sup>John Castelli.

۸- در بارهٔ او نگاه کنید به «بازرگانان در داد و ستد...» یاد شده، صفحات ۲۷۵-۲۷۳.

۹- بولتن آلیانس فرانسه، شماره ۱۰۰، ۱۵ آوریل ۱۹۰۵، ص ۲۲۸.

۱۰- همانجا.

در انتخابات سالانهٔ ۱۹۰۶ (۱۳۲۴ق) که در ۹ فوریه (۳ ذیحجه) و با ریاست رتل ودر تالار مدرسهٔ لقمانیه برگزار شد، رتل قُنسول فرانسه را به ریاست افتخاری برگزیدند. اعضای فرنگی دیگر عبارت شدند از: دکترکوپن، جون کاستلی، کاره دامپزشک. درمیان اعضای ایرانی، نامهای دکتر لقمان الممالک، حاج محمد شفیع امین التجار مباشر حاج محمد حسن امین الضرب، بنان السلطنه (فرج الله خان؟)، سراج الملک (رضاقلی خان؟)، قاسم خان پزشک و صاحبجمع به چشم می خوردند.

درقیاس این انتخابات با سالهای گذشته، به آسانی می شد دریافت که شمار اعضای ایرانی سال به سال رو به افزایش بود. هم در این سال ۱۹۰۶، بیش از ۳۰۰ دانش آموز در این شهر فرانسه می آموختند. آزادیخواهان جملگی از این نهاد جانبداری می کردند. زیرا جنبش مشروطه از شاگردان این مدارس برای ترجمهٔ متون فرنگی و بیانیه های سیاسی فراوان بهره می برد. در روزنامه های تبریز، از ترجمهٔ اخبار خارجی یا از نوشته های سیاسی در ربط با انقلاب فرانسه و مسأله زنان و غیره، نیک پیدا بود که نویسندگان آن متون با زبان فرانسه آشنا بودند. برای نمونه می توان از «تاریخ انقلاب کبیر فرانسه» نام برد، که به کوشش میرزا یوسف خان مرتضوی فارغ التحصیل مدارس فرانسوی و با همیاری میرزا جواد ناطق که او نیز زبان فرانسه می دانست، به فارسی برگردانده شد و در تبریز به چاپ رسید. ۲

در ۱۳ اکتبر ۱۹۰۶ (شعبان ۱۳۲۴ ق)، سالی که انجمن ایالتی تبریز نیزگشایش یافت، آلفونس نیکلا به قُنسول گری فرانسه در تبریز رسید. انگیزهٔ وزیر خارجه از این انتصاب جزاین نبود که نیکلا با «امور ایران» نیک آشنا بود. "چراکه در خود ایران و در شهر رشت به دنیا آمده بود. خانواده اش در ایران می زیستند. زبان فارسی را مانند زبان مادری می دانست و نسبتا خوب می نوشت. در تماس با مردم نیازی به دیلماج و مترجم نداشت. نیکلا باادبیات ایران نیز اُخت و دمساز بود. هم اکنون دست نویسهای برگردانهای او را از فارسی به فرانسه، از سعدی و حافظ و مولوی و هاتف اصفهانی یا برگردان سه مکتوب میرزاآقا خان کرمانی و مسالک المحسنین طالبوف را همراه با صدها نوشتهٔ دیگر در دست داریم. ۴ رابطهٔ او

<sup>1-</sup>Carré.

۲- تاریخ انقلاب فرانسه، یاد شده.

٣- آلبر هانوتو وزير خارجه به نيكلا، پاريس ١٣ اكتبر ١٩٠۶ (اسناد نيكلا).

۴- دستنویس این ترجمه ها را در اسناد نیکلا یافتم.

با آزادیخواهان چنان بود که در نشستهای انجمن تبریز شرکت می کرد، به پرسشهای آناندربارهٔ انقلاب کبیر فرانسه پاسخ می داد، هرچند که خوش نداشت سخنگویان مشروطه خود را با میرابو و دانتون و روبسپیر بسنجند و محمد علی شاه را با لوئی شانزده در آمیزند. بااین حال نیکلا از برگرداندن برخی نوشته های این گروه علیه کهنه پرستان دریغ نکرد. ازجمله رمان محبوب نوشتهٔ علی اکبر خان فلسفی ارا که نمی شناسیم، به فرانسه برگرداند و ازوی به عنوان یک «نویسنده جوان با استعداد ایرانی» یادکرد. این علی اکبر خان که درقُنسول گری کار می کرد، بیگمان فارغالتحصیل مدارس فرانسوی علی اکبر خان که درقُنسول گری کار می کرد، بیگمان فارغالتحصیل مدارس فرانسوی زبان تبریز بود، زیراچنانکه از نامه هایش پیداست، زبان فرانسه را به رغم همهٔ غلطهای دستوری و املایی، کم وبیش خوب می نوشت. این نویسنده گاهی نام خانوادگی خود را «فلسفی» می خواند و با کمیتهٔ آلیانس همکاری تنگاتنگ داشت. نیز با مخبرالسلطنه هدایت در ارتباط بود. یکی دوبرگ از برگردان رمان دوجلدی وگمشدهٔ سرگذشت محبوب که علیه ارتجاع و وضع موجودنوشته شده بود، همراه با یکی دو نامه به زبان فرانسه خطاب به نیکلا در دست است ونمونه ای به دست داده ایم. ا

در ۱۹۰۷ (۱۳۲۵ق) انتخابات سالانه کمیتهٔ آلیانس در روز اول ماه مه (۱۲ ربیعالثانی) در تالار مدرسهٔ لقمانیه و با ریاست افتخاری نیکلا برپا شد. ادارهٔ جلسه را رنارمدیر مدرسه بر دوش گرفت. اعضای پیوسته همان کسانی بودندکه در سال پیش انتخاب شده بودند. در این نشست جای چند تنی خالی بود، به وییژه ایرانیان. گردانندگان آلیانس گزارش کردند: روی کار آمدن محمدعلی شاه «استعفای بسیاری از اعضا» را سبب شده است. مانند همیشه یا برخی ترسیدند یا به دلخواه صحنه را خالی کردند. به رغم این گرفتاریها، مدارس فرانسویان هنوز در گسترش بودند. اکنون افزون بر آلمانها، روسها هم به به به به جویی

۱- علی اکبر خان کوشید این رمان دو جلدی را که یکی دو صفحهاش را در دست داریم، به یاری مخبرالسلطنه منتشرکند، چون علیه ارتجاع و کهنه پرستی بود، آن وزیر ترسید و تن زد. نیکلا آن نوشته را به فرانسه بازگرداند و برای چاپ به یکی از ناشران پاریس پیشنهادکرد. اما آن ناشر با لحنی تحقیر آمیز از چاپ آن سر باز زد و نسخهٔ اول که در یک جلد بود، در همان چاپخانه سر به نیست شد و از میان رفت. علی اکبر خان از نو دست به کار شد، رمان خود را در دو جلد به پایان رساند و برای نیکلا فرستاد. اما هر چه در آرشیو آن قُنسول جستم، حتی یک برگ از دست نوشتهٔ علی اکبر خان را نیافتم. چه بسا بازماندگان او بتوانند ما را یاری دهند. برخی بر آنندکه شاید این نوشته از علی اکبر دهخدا باشد. نمی دانیم، نه به حدس و نه به یقین در این باره نظر نتوانیم داد.

۲- نگاه کنید به بخش برگردان اسنا، در همین کتاب.

٣- بولتن آليانس فرانسه، شماره ١٩٠٩، ژوئيه ١٩٠٧، ص ٢٢٨.

#### هما ناطق

از پشتیبانی دربار، دل و جرأتی یافتند و مدارس خود را یک به یک درگوشه وکنار گشودند. به مثل، در همین تاریخ رضازاده شفق در نامهای به محمدعلی خانتربیت مینوشت: «الحال این بنده نصف روز را در مدرسهای که روسها تازه تأسیس کردهاند، درس ایرانی می گویم و در مابقی راه پروتستانها را میپویم.» به حدس میتوان گفت که این نهاد نیز همانند سایر نهادهای غیر فرانسوی، آموزش درس فرانسه را هم دربرنامه داشت.

از انتخابات ۱۹۰۸ (۳۲۶ق) شعبهٔ آلیانس تبریزکه سال به توپ بستن مجلس هم بود، آگاهی نداریم. حدس می زنیم نشست کمیته را به تعویق انداخته باشند. در این تاریخ کتابچی خان که از ارامنه آذربایجان بود به عضویت آلیانس در آمد و رسالهای در تاریخ آذربایجان نوشت و در اختیار نیکلا نهادکه بررسی خواهیم کرد.

از ۱۹۰۹ (۱۳۲۷ق) به بعدکه انتخابات مجلس دوم سرگرفت و از نو احزاب نفسی کشیدند، آلیانس نیز به اندیشه تجدید اعضای سالانه خود افتاد. کمیتهٔ تبریز در ۱۳ ژوئن۱۹۱۰ (۱ ج.۱. ۱۳۲۸) با ریاست افتخاری نیکلا در تالار قنسولگری برگزار شد. بدین ترتیب: رئیس: ستیونس، معاون: دوسی سرمایه دار ایتالیایی، دبیر: ژوفری در میان اعضای غیر ایرانی نام یک ترک عثمانی هم به چشم می خورد و به اعضای ایرانی آنتوان کتابچی خان افزوده شده بود ۴.

افزون بر آلمانیها از سالهای ۱۹۰۹ «انجمن تربیتی ایران و امریکا» نیزکه نخست در

۱- اوراق تازهیاب مشروطیت و نقش تقی زاده، به کوشش ایرج افشار، تهران، انتشارات جاویدان، ۱۳۵۹، نامه رجب ۱۳۲۵، ص ۵۰۵.

<sup>2-</sup> Daussy.

<sup>3-</sup>Geoffry.

۴- بولتن آليانس فرانسه، شماره ۱۲۲، ۱۵ اكتبر ۱۹۱۰، ص ۳۶۵-۳۶۴.

۵- آیرانیان نخست از برپا شدن این انجمن در امریکا آگاهی نداشتند. در کشالهٔ سفر میرزا احمد سهراب به امریکا آگاهی زداشتند. در کشالهٔ سفر میرزا احمد سهراب به امریکا کتبر ۱۹۰۹)، وی در شدیکاگو با استادی به نام Sidney Sprig آشنا شدکه پیشتر به مدت دو سال در مدرسهٔ تربیت تدریس کرده بود. بنا شد این دو «انجمن تربیتی ایران و امریک» را برای آموزش انگلیسی در ایران پایه ریزند. بنیانگذاران، ۲۴ زن و مرد، کمیته ای در شب ۳۰ اکتبر ۱۹۰۹ بر پاکردند. آقای Fred L. Edward معمار و وکلا و دوشیزه Louise Schumann ریاست را داشتند. اساسنامه را برای ۱۳ تن از دولتمردان و نویسندگان و وکلا و استادان فرستادند. کمک مالی از Albert Clifford Barney سرمایه دار سرشناس رسید که در باره فرقههای مذهبی سده نوزده ایران نیز نوشته هایی دارد. در نخستین نشست عمومی ماه ژانویه ۳۰۰ تن گرد آمدند. آنگاه ریاست انجمن را به William Horn سپردند. همچنین سفیر امریکا در تهران همراه با دخترش به هیأت بنیانگذاران بوستند

واشنگتن و سپس در تهران پاگرفت، بازارکساد فرانسویان را اندکی کسادترکرد. این انجمن از کمکهای مالی بسیاری از امریکاییان برخوردار شد. چنانکه برخی ۲۰۰ تا این انجمن و روزنامه و نشریه، به «مدرسهٔ تربیت» تهران فرستادند. از آن میان کتابهای تاریخی درسی و روزنامه و نشریه، به «مدرسهٔ تربیت» تهران فرستادند. از آن میان کتابهای تاریخی خواهان زیاد داشتند. حبل المتین بر آن بود که تنها نباید به فرستادن دانشجو به اروپا اکتفا کرد، بلکه همزمان می باید به امریکا هم گسیل داشت. به ویژه که در رابطه با ایران، امریکاییان به «منافع اقتصادی» می اندیشند. پس بهتر آنکه هرچه زودتر حکومت ایران می تن را همراه بامترجمان خبره برای پژوهش در روابط بازرگانی، کشاورزی، صنعت و بانکداری و روزنامه نگاری و غیره به امریکا گسیل دارد. اما در ربط با کتابهای فراوانی که از سوی امریکاییان به انجمن می رسید، نویسندهٔ مقاله از فرانسویان می خواست که به خود آیند و «در راه آموزش دادن»، همانند امریکاییان «راه سخاوت» در پیش گیرند! در ربط با آلیانس، کمیتهٔ تبریز با اینکه پُرتوانتر از سایرکمیته ها بود، از پی آمدهای رویدادهای مشروطیت و جنگ داخلی در امان نماند. می دانیم که ریختند و مدارس راغارت کردند، برخی را به آتش کشیدند. لقمانیه و رشدیه هم دوام نیاوردند. از ۱۹۱۰ (۱۹۲۸ق) به بعد، شاخهٔ آلیانس تبریز لنگ لنگان پیش رفت، اما سرانجام از پا افتاد.

در همین سال ۱۹۰۹ در پاریس نیزکانونی به نام «انجمن فرانسه و ایران» به سردبیری واتلن نامی که مهندس بود، پاگرفت. نشریه ای هم به همان نام انتشار داد. بیگمان این نشریه با مدرسهٔ «فرانکو پرسان» که ریشار خان در تهران آراست در پیوند بود. نام بسیاری ازاعضای کمیته های آلیانس فرانسه هم در میان هموندان دیده می شد. در میان بنیانگذاران همنام برخی از آزادیخواهان انقلاب مشروطه به چشم می خورد. اعضای افتخاری این انجمن عبارت بودند از: صمد خان وزیر مختار ایران در پاریس و ممتازالسلطنه وزیر مختار در ۱۹۱۲ق) و نیز دکتر شنیدر مدیر پیشین آلیانس فرانسه، ادوارد براون که در این تاریخ استاد دانشگاه کمبریج بود، هوآر ایرانشناس معروف که

<sup>1-</sup>L.B. (Louis Bouvat): "Press persane", R.M.M., 12, 1910, p.346.

<sup>2-</sup>L'Union Franco-Persane.

<sup>3-</sup> Ch. Watelin.

<sup>3-</sup> Clement Huart.

افزون بر نوشته های تاریخی، گزارش مهمی دربارهٔ ایران بدست داده است. اردشیر خان پسر نظرآقا وزیرمختار پیشین ایران در پاریس، بهرام میرزا، فیروز میرزاآقا تبریزی وکیل تبریز درمجلس اول، مویدالاسلام سردبیر حبل المتین کلکته، دبیرالملک وزیر پیشین دادگستری، امیر خان دبیر اول سفارت ایران در پاریس، معتمد خاقان حاکم پیشین اصفهان، یوسف خان نظرآقا رایزن سفارت ایران در پاریس.

در ۱۹۱۰ (۱۳۲۸ق) ایسن انجمن درخواستی برای وزارت امور خارجه ایران فرستاد وخواستار شدکه در دارالفنون کنکوری برای ارسال ۴ تن «بورسیه» به پاریس برگزار کنند. بااینکه نداشتن معادل دیپلم «باکالورآ» را برای داوطلبان نادیده انگاشتند، اما برای دریافت بورس شرایط نسبتاً سختی تعیین کردند. شرط یکم این بود که شاگردان داوطلب، زبان فرانسه را خوب بدانند تا در پاریس با مشکلات اداری روبرو نشوند. پیشتر دیدیم که دیپلمه های این مدرسه آشنایی درستی با زبان فرانسه نداشتند. شرط دوم اینکه داوطلبان ازبیست سال کمتر و از بیست و پنج سال بیشتر نداشته باشند. دیگر اینکه امتحانات زیر رابگذرانند:

١- به زبان فرانسه: انشاء، ترجمه، ديكته و مكالمه.

۲- به فارسى: انشاء، ديكته، روخواني.

٣- جغرافي.

۴- تاریخ.

۵- حساب.۲

نمی دانیم این «بورسیه» ها را از میان کدام گروه اجتماعی برگزیدند. آیا اعطای این بورسها رنگ سیاسی داشت و رشوه ای بود که فرانسویان به حکومت وقت دادند یا اینکه هنوز بر سر آن بودند که زبان و فرهنگ فرانسه را در ایران گسترش دهند. بهرحال برخلاف آلیانس، در پشتیبانی از آزادیخواهان، این انجمن شیوهٔ محافظه کارانه برگزید. به مَثُل در ۱۹۹۱ (۱۳۲۹ق) در حالی که تبعید محمد امین رسول زاده مدیر روزنامهٔ ایران نو رانکوهید، همزمان به تصریح برآمد که «روا نیست ما در این مسأله که یک امر داخلی

١- بولتن انجمن ايران و فرانسه، سال سوم، شماره ٣، اوت \_ سپتامبر ١٩١٢، ص١.

۲- بولتن انجمن ایران و فرانسه، سال دوم، شماره ۹، ژوئن ۱۹۱۱، ص ۵.

استدخالت کنیم، و بیگمان خاموشی میگزیدیم که اگر این رویداد با یک اعتراض عمومیروبرو نشده بود.»

همانند آلیانس، آرمان این انجمن نوین هم این بود که با تحکیم «رشتهٔ پیوند میان فرانسه و ایران» بر نفوذ همه جانبهٔ میهن خود در ایران بیفزاید. «منافع تجاری، صنعتی، علمی وهنری» دو کشور را به هم گره بزند و اطمینان بدهد که در این «سرزمین پهناور و ثروتمند» همهٔ راه ها برای «پیشرفت» باز است! چند ماه بعد حکومت ایران سرپرستی دانشجویان بورسیه را بر عهدهٔ همین انجمن نهاد. چه بسا در این کار دکتر شدیدر پادرمیانی کرد. به گفتهٔ غفاری در همین سال «مذاکراتی در زمینهٔ تأسیس یک دانشگاه فرانسوی در تهران میان دولت ایران و دولت فرانسه انجام گرفت. ناصرالملک زمین وسیعی را درمجاورت مجلس شورای ملی برای ساختمان این دانشگاه در اختیار فرانسه گذاشت وهمراه با آن وعدهٔ کمکهای بعدی نیز داده شد.» ۱ما این کار سرنگرفت. زیرا که دولت فرانسه رفته رفته تغییر هدف داد و در ایران سیاست فرهنگی خود را قربانی رقابت سیاسی باآلمان کرد.

در ۱۹۱۲ (۱۳۳۰ق) از ۹۵۵ دانش آموز آلیانس ۵۳۰ تن مسلمان بودند. در ۱۹۱۳ (۱۳۳۱ق) فرانسویان ۷۶ آموزش می دادند و تدریس فرانسویان ۷۶ آموزشکده داشتند که بیش از ۳۰۰۰ نفر را آموزش می دادند و تدریس منحصراً به زبان فرانسه انجام می گرفت. در همین تاریخ دولت ایران ۱۰۰/۰۰۰ فرانک برای «ارسال دانشجویان بورسیه به فرانسه» اختصاص داد. ۴

در ۱۹۱۴ (۱۳۳۲ق) و سرآغاز جنگ جهانی یکم، هانری ویوله باستان شناس فرانسوی که برای پژوهش «در پیدایش معماری اسلامی» از سه سال پیش از این تاریخ درایران بسر میبرد، از آلیانس فرانسه دیدن کرد. در بازگشت در گفتارهایش به تاریخچهٔ بنیانگذاری آلیانس فرانسه اشاره کرد و افزودکه در تهران این مدرسه هنوز از «شکوفایی چشمگیری» بهرهمند است. همچنین پیکار و سختکوشی ویزوز مدیر مدرسه را در جهت گسترش فرهنگ و ادب فرانسیه ستود و افزود: اکنون در ایران، هممیهنان ما «همه جا دست به

١- همانحا.

۲- غفاری، تاریخ روابط ایران و فرانسه، ۱۷۶، یاد شده.

۳- هانري ويوله، سفر به ايران، ياد شده.

۲- همانحا.

گشایش مدارس نوین زدهاند. در این ]نهادها[ آموزش همراه است با یک روحیهٔ آزادمنشانه در برابر همگان، به هر آیین که باشند.»

نیز درکشالهٔ همین گفتارها ویوله به بزرگداشت از فعالیت مدارس «آلیانس اسرائیلی» در اصفهان و بوشهر برآمد. سپس با خرسندی اعلام داشت که احمدشاه یک آموزگارفرانسوی برای آموختن این زبان به کارگرفته است. نیز مشاور وزیر دادگستری و مشاوروزیرکشور هر دو فرانسوی هستند. اما در ژاندارمری که تا این تاریخ گزینش مربیان ازمیان افسران فرانسوی بود، در آستانهٔ جنگ انگلیسها و روسها به مخالفت برآمدند. دولت ایران را واداشتندکه به خدمت افسران فرانسوی پایان بدهد و به جایشان مربیان سوئدی گمارده شوند، زیرا که سوئد را کشور کوچک و بیطرفی می دانستند بدینسان ژاندارمری از دست فرانسویان به در شد.

تاریخچـهٔ آلیانس را در این سالهای جنگ با پندی ازگفتارهای هانسری ویوله به پایان می بریم. در این تاریخ که «رقابت» ابرقدرتها در ایران به اوج خود رسیده بود، این باستان شناس دولت متبوع خود را هشدار داد. یادآور شدکه آری نفوذ فرهنگی ومحبوبیت فرانسویان در ایران چنان است که رشک دولتهای رقیب را برانگیخته است و نباید این وجهه را خدشه دارکرد. پس به مقامات کشور خود پندی داد که شاید اکنون نیز به کارشان بیاید. از این دست که: امروز که کشور ایران در شمال و جنوب جولانگاه قزاقهای روس و سربازان انگلیس است، دولت فرانسه باید پشتیبان یکپارچگی ایران باشد و راه دورقیب را دنبال نکند تا بلکه بتواند آن محبوبیت بزرگی را که در میان ایرانیان بدست آورده است از دست ندهد. آری، فرانسوی باید بداند که «بزرگی یک کشور در فتوحات استعماری اش نیست، بلکه بسته به نیروی اخلاقی و ترویج مدنیت» در آن کشور است. نبایدفراموش کرد که «چیرگی روشنفکری، اقتصادی یا صلح جویانه بیشتر بزرگی یک ملت رامی سازند تا لشکرکشیهای ما جرا جویانه، پُر خرج و کشتار آفرین. "» کشور است بدیختانه در این تاریخ گوش فرانسویان به این پندها بده کار نبود. نه تنها آلیانس راهمچون بدیختانه در این تاریخ گوش فرانسویان به این پندها بده کار زوند و یکپارچگی ایران را زیر مدارس لازاریستها و انهادند، طرح برپایی دانشگاه را کنار زدند و یکپارچگی ایران را زیر

۱- هانری ویوله، در بارهٔ سفر به ایران، پاریس، ۲۹ آوریل ۱۹۱۴ (آرشیو هانری ویوله)، یاد شده.

۲- همانجا.

٣- همانجا.

پرسش بردند. حتی آزادیخواهان را طرد کردند و جانب استبداد خواهان و کهنه پرستانی را گرفتند که چند سال پیش از آن، در گزارشهاشان، آنان را به هزار انگ واتهام آلوده بودند. اکنون با همین ابزارهایی که سخت بوی سیاست استعماری را می داد، به خیال در گیری با آلمان، اما در خاک بیچارهٔ ایران افتادند. از این تاریخ بود که ایرانیان چون آلمانیها را هوادار یکپارچگی ایران و کشورهای خاورمیانه دیدند، رفته رفته روی به سوی این کشور آوردند. نمونه ها عشقی و عارف و دیگران بودند.

در سالهای پایان جنگ و در سرآغاز دوران رضاشاه هنوز آلیانس فرانسه را پابرجامی بینیم. از استناد سازمان استناد ملی ایران، چنین برمی آیدکه تا ۱۹۲۳ میلادی (۱۳۰۱ خورشیدی) آلیانس فرانسه نزدیک به ۱۰۰۰ دانشجو داشت، درس فارسی «در این مدرسهاختیاری بود» یا «خیلی به اختصار تدریس می شد. محصلین فقط به تحصیل زبان فرانسه پرداخته و مطابق پروگرام ابتدایی فرانسه تحصیل کرده و پس از اتمام دورهٔ ابتدایی امتحان داده و تصدیقنامهٔ تحصیلات ابتدایی فرانسه از طرف آقای وزیر مختار فرانسه به آنها اعطامی گردید.» اما از آن سال به بعد، آمدند و مدیر مدرسه را جابجا کردند، فرد دیگری را ازفرانسه به ایران آوردند و «پس از ورود ایشان ادارتین معارف و تفتیش و مدیر جدید مسیوژوزف سیلوستر که شخص با اطلاع و با اخلاقی» بود، زبان فارسی را از نو به راهانداختند.

بایدگفت که در دوره رضاشاه که سیاست ملی پیش گرفتند، از برنامههای خودکامه وگستاخانهٔ مدارس فرنگی کاستند. حق را بایدگفت. با اینکه این مدارس همگی از دولت ایران کمک هزینه می گرفتند، اما تا جایی که دستشان می رسید، ازگنجانیدن درس تاریخ وزبان فارسی در برنامه خودداری می کردند و تنها در آموزش زبان و فرهنگ خود پافشار بودند. برای نمونه آلیانس فرانسه ماهانه ۲۰۰ تومان دریافت می کرد و هنوز

۱- دریغاکه امروز نیز برای بدست آوردن دل عراقی وکویتی، و به امید بستن قراردادهای سودآور در جهت بازسازی آن دو کشور، پس از آن که به ویرانی کشاندند، در رسانههای گروهی نام «خلیج فارس» را برخلاف جمله مقررات بین المللی به «خلیج عرب و فارس» برگرداندهاند و از کیسهٔ خلیفهٔ عربستان سعودی به دیگران بخشیدهاند. بدتر از همه اینکه یکی دو تا از گروههای سیاسی برون مرزی، یا به خاطر خوش آمد غرب و اجنبی پرستی یا به امید «رهایی خلقهای ایران» از خلیج فارس با نام «خلیج» یاد می کنند!

<sup>2-</sup> Joseph Silvestre.

۳- «مدرسهٔ آلیانس فرانسه، راپورت مدارس خارجی در طهران به وزارت معارف و اوقاف و صنایع مستظرفه»، شــماره ۳۵۲۲، ۱۳۳ اسد ۱۳۰۵، مأخذ ۷۱، سری ج ۵۵۰۰۸. سازمان اسناد ملی ایران. این سند را آقای حمید لیلاز مهرآبادی مدیر خدمات آرشیوی سازمان اسناد برایم فرستادند. سپاسگزارم

ناخرسند بود واز بیپولی مینالید. بهر رو از ۱۳۰۵ خورشیدی (۱۹۲۷) زبان فارسی و تاریخ و جغرافیای ایران را نیرومندانه در مدارس فرنگی جایگیرکردند. بازرسان وزارت معارف هرچندی یکبار به مدارس سرکشیدند و از شاگردان امتحان گرفتند.

در همان سال ۱۳۰۵ خورشیدی (۱۹۲۷) مدرسهٔ آلیانس ۱۲۰ شاگرد داشت. از این میان پنجاه تن به رایگان درس می خواندند. صبحها تا ظهر درس فرانسه می دادند و بعد از ظهرها «فارسی و عربی و تاریخ و جغرافیای ایران» را مطابق برنامه مدارس دولتی می آموزاندند. آلیانس «دورهٔ ابتدایی» نداشت، زیرا بیشتر داوطلبان نام نویسی گواهی نامه دوره ابتدایی را داشتند. شاگردانی که دورهٔ اول متوسطه را به پایان می بردند، برای امتحان به دارالفنون فرستاده می شدند و مطابق برنامه های دبیرستانهای دولتی ایران امتحان می دادند. نیز از میان این ۱۲۰ تن ۶۶ تن شاگردانی بودند که دیپلم متوسطه داشتند تنهابرای فراگرفتن زبان به آلیانس می رفتند. آلیانس کلاس ویژه ای هم برای «اکابر» تدارکدیده بود که «هفته ای سه روز از ساعت ۶ الی ۸ بعد از ظهر دایر و عده متنابهی برای تکمیل زبان فرانسه در آنجا حاضر» می شدند.

در همین سال آمدند و یک کلاس انگلیسی هم به راه انداختندکه ۲۰ شاگرد داشت. بیگمان خواستند از این راه از انگلیسها هم کمک مالی دریافت دارند. بهویژه که می دانستندهنوزکار و بار انگلیسها از نظر فعالیتهای فرهنگی چندان چشمگیر نبود و ایرانیان ازنمایندگان این کشور از هر دست که بودند بیزاری می نمودند. به گزارش مفتش وزارت معارف وضع مالی آلیانس در این سالها سخت نابسامان بود. دولت فرانسه بیش از «۵۰۰ الی ۶۰۰» تومان نمی پرداخت. آلیانس بارها دست به دامن دولت ایران شد. در برابرکمکمالی دولت ایران هم ناگزیر بود ۵۰ تن شاگرد به رایگان بپذیرد. در مجلس خورشیدی (۱۹۲۶) وزارت معارف ۵۰ تومان بر بودجه مدرسه افزود. کمیسیون مجلس شورای ملی هم تصویب کرد. اما وزارت مالیه تن نداد و نپرداخت. وضع چنان «اسفناک» بود که مفتش وزارتخانه خود پادرمیان شد و گزارش کرد: «چون زحمات مدیر مدرسه به طور شایسته ازطرف وزارتخانه تقدیر نگشته و به علاوه هنوز مدرسه از حیث بودجه در مضیقه می باشد، مقتضی است که در بودجه هذه السنه اضافه برای این مدرسه منظور شود تا دفع عسرت مدرسه شده و نواقص آن برطرف گردد و ضمناً به این مدرسه منظور شود تا دفع عسرت مدرسه شده و نواقص آن برطرف گردد و ضمناً به این

طریق وسایل دلگرمی مدیر فراهمآید.»

این را هم بایدگفت که رویهمرفته وزارت معارف از مدرسهٔ آلیانس بیش از سایرمدارس فرنگی خرسندی داشت. گویا در مدارس لازاریستها و نیز در آلیانس اسرائیلی بااینکه بودجه ازکلیساها وکنیسهها میرسید، شاگردان ناپاکیزهتر بودند، مدیران کِنِستر وزبان و فرهنگ فارسی بی مقدار تر.

## ۲- مدارس آلیانس اسرائیلی و یهودیان ایران

مدرسهٔ نوین فرانسوی زبان که می رفت در ایران پا بگیرد، خود شاخهای بود از «آلیانس جهانی اسرائیلی» کسه در ۱۸۶۰ (۱۲۴۶ق) در جهت همدردی با یهودیان و رسیدگی به گرفتاریهای همکیشان در سراسر جهان، برپا شد. مرکز این انجمن در پاریس بود وبنیانگذارش آدولف کرمیو" و چند تن از روشنفکران یهودی بودندکه در میانشان یکاستاد دانشگاه یک مهندس، یک حقوقدان و یک شاعر جای داشتند. پس آرمان این نهاددستگیری از یهودیان در هر جای جهان و جلوگیری از یهودآزاری بود. این گروهآزادیخواهانی بودند وفادار به دستآوردهای انقلاب کبیر فرانسه که بنا بر «اصل آزادی اعتقاد و بیان» حقوق یهودیان را نیز به رسمیت شناخته بود. در جهت پیاده کردن این اهداف بود که یهودیان به اندیشهٔ برپایی مدارس افتادند تا هم از نظر فرهنگی و مالی همکیشان را یاری رسانند و به جادهٔ پیشرفت سوق دهند و هم باگرامیداشت اعتقادات سایر ملیتها آنان را از یهودآزاری بازدارند.

نخستین مدارس یکی دو سال پس از برپایی این انجمن به راه افتادند. مدرسهٔ مراکش در انخستین مدارس یکی دو سال پس از برپایی این انجمن ۱۸۶۲ ق). از راه همین مدرسهٔ بغداد بودکه یهودیان ایران توانستند بار دیگر باکشورها تماس بگیرند و مسائل خود را باانجمن پاریس در میان بگذارند.

مقدمات شعبهٔ ایران در روز شنبه ۱۲ ژوئیه ۱۸۷۲ (جمادی الاول ۱۲۹۰ق) به هنگامنخستین

۱- «راپورت مدارس خارجی، مدرسهٔ آلیانس فرانسوی»، ۱۳۰۵ خورشیدی، مرکز اسناد سازمان ملی ایران. این سند را آقای حمید لیلاز مهرآبادی مدیر خدمات آرشیوی آن مرکز، برایم فرستادند. در همین جا از ایشان به دل سپاسگزارم. 2Alliance Israélite Universelle.

<sup>3-</sup>Adolphe Crémieux.

سفر ناصرالدینشاه به پاریس فراهم آمد. از این قرارکه با وساطت میرزا ملکم خانو مبرزا حسين خان سيهسالار، ناصرالدين شاه كرميو رئيس آليانس مركزي را يذيرفت. كرميو درخواست خود را با تاريخچهاي كوتاه از سرگذشت يهوديان ايران آغازيد. به بزرگداشت از «جوانمردی»های کورُش بزرگ برآمدکه پنجاه هزار یهودی را به سرزمین نباکانشان بازگرداند. بادآور شدکه آن دستهای که در ایران ماندند سرنوشت خویش را باسرنوشت ایرانیان گره زدند. پس کرمیوکورش را «رهانندهٔ» قوم خود خواند و ملکم خاناین عبارت را برای شاه به فارسی برگرداند. ۲ اما کرمیوگوشزد کرد که گاه و بیگاه یهودیانایران دچار آزار این و آنند. شاه لبخندی زد، هر آینه از یادآوری آن تاریخچهٔ دردناک «سـخت متأثر» شد و به انکار برآمدکه داستان آزار یهودیان در ایران «دروغ است» و درسرزمین او رفتار با یهودیان همانست که با سایرین. سیس در حالیکه میرزا حسین خانسپهسالار را نشان میداد، به زبان فرانسه گفت: «اینهم از صدراعظم که پشتیبانی از پهودیان را وظیفه فردی خود می داند و آنچنان دوست یهودیان است که رشک دیگران رابرمیانگیزد.» آنگاه شاه از وضع و شمار یهودیان فرانسه و انگلیس جویا شد و سرانجاماجازه دادکه یهودیان به برپایی مدرسه در ایران برآیند و افزود: «اکنون دیگر با صدراعظم کنار بیایید. من موافقم!» "نیز در همین نشست ناصرالدین شاه گردانندگان آلیانس را مشوّق آمدکه هرچه زودترکار مدرسه را روبراه کنند و افزودکه تنها راه برای یهودیان ایران «برپایی مدارس است با همیاری استادان فرنگی.»۴

آنگاه یهودیان خواستهای خود را با مشیرالدوله در میان نهادند. بدین قرار:

- ۱. دولت ایران به پشتیبانی پهودیان برآید.
- یهودیان آموزشکدهای بناکنند و کمیتهٔ مرکزی آلیانس رئیس آن آموزشکده رابرگزیند.
  - ٣. تعيين محل آموزشكده با دولت ايران باشد.

۱- در بارهٔ کورش و یهودیان نگاه کنید به کتاب ارزنده امیر مهدی بدیع که به فارسی نیز برگردانده شده: Amir Mehdi Badi: Les Grecs et les Barbares, 2 volumes, Paris Paul Geuthner, 3e ed. 1990. 2-"Réception du Comite Central de l'Aliance Israélite Universelle par sa Majesté le Shah de Perse". In" Bulletin de l'Alliance Israelite Universelle, 1873, p.177.

٣- همانجا.

<sup>4-&</sup>quot;Notice sur la situation des Israelité en Perse", C.P., 1874, (M.A.E.F.).

۴. دولت ایران اجازه بدهدکه سه یهودی ایرانی (۱۳ تا ۱۵ ساله) برای ادامهٔ تحصیل به فرانسه بروند.

در همین سال ۱۸۷۳ (۱۲۸۹ق) از سوی همان کمیتهٔ مرکزی جمعیت یهودیان ایران رانزدیک به ۲۰۰۰ تن بسرآوردکردند: از این قسرار: تهران: ۲۰۰۰ تن، همدان: ۲۰۰۰ تن، اصفهان: ۲۴۰۰ تن، شیراز: ۲۰۰۰ تن، کاشان ۱۵۰۰ تن، ارومیه ۱۲۰۰ تن، کرمانشاه: ۶۰۰ تن، کرمانشاه: ۶۰۰ تن، کرمانشاه: ۲۰۰ تن، کرمانشاه: ۲۰۰ تن، کرمانشاه: ۲۰۰ تن، کرمانشاه: ۲۰۰ تن کرمانشاه: ۲۰۰ تن کرمانشاه: ۲۰۰ تن کررمانشاه: ۲۰۰ تن کررمانشاه: ۲۰۰ تن کررمانشاه: ۲۰۰ تن کرارش ناقص و نادرستی از کسب و کار یهودیان در تهران و همدان وولایات شمالی بدست دادند. از این دست: داد و ستد دارو، ادویهجات، کالاهای فرنگی (الماس، پارچه، ابریشم)، رفتگری، نوازندگی، خوانندگی و رقاصی و غیره. ۲میدانیم کهافزون بر این، یهودیان جواهرفروش، دستفروش، تولیدکننده و فروشندهٔ مشروباتالکلی، فروشندهٔ تریاک هم بودند. اما برخلاف ارمنیان، هنوز در میان این قوم بازرگانانبزرگ دیده نمی شدند. حتی در داد و ستد با رقابت سرسختانهٔ ارمنیان سروکار داشتند که همتوانگرتر بودند و هم با پشتیبان تر. زنان یهود با ریسندگی و ابریشم بافی و قالی بافی گذران می کردند و از این راه بر درآمد خانواده می افزودند.

در ۱۸۷۴ (۱۲۹۰ ق) بعد از آنکه میرزا حسین خان به وزارت خارجه رفت، کمیتهٔ مرکزی آلیانس دنبال کار راگرفت. نامه ای به نمایندگی فرانسه در تهران فرستاد و بهپرس و جو برآمدکه کارگشایش مدارس به کجاکشید. میرزا حسین خان بار دیگر روی خوش نشان داد و قول دادکه بزودی محل آموزشکده را تعیین کند. ۱ما افتاد مشکلها! فریدون آدمیت این مشکلات اجتماعی و سیاسی را یک به یک برشمرده است. نگارنده نیز در تاریخچهٔ مدارس لازاریست چند سند نویافته در همین زمینه آورده ام. در آن سالها، فرانسویان گزارش دادند که شاهزادگان و کهنه پرستان، در و دیوار شهر تهران را اعلان باران کردند که میرزا حسین خان باید تبعید شود «ورنه تا پانزده روز دیگرکشته خواهد شد.» حتی تاج و تخت شاه نیز به «خطر» خواهد افتاد. <sup>۵</sup>بدیهی است برای تضعیف میرزا حسین

۱- «دیدار ناصرالدین شاه»، بولتن آلیانس فرانسه (یادشده در یادداشت شماره ۵) ص ۱۸۰.

۲- «یادداشت در بارهٔ وضع یهودیان ایران»، یاد شده.

<sup>3--</sup> Mellinet au Duc de Decazes, Téhéran, 24 fev. 1874 (C.P.37, M.A.E.F.).

۴- فريدون آدميت: انديشه ترقى و حكومت قانون...، تهران، خوارزمي، ١٣٥١.

۵- ملینه به وزیر خارجه دوک دوکاز، یاد شده.

خان بهودآزاری بهترین حربه بود تا مدرسه گشایش نباید. بدینسان نزدیک ۲۵ سالیه طول انجامید تا اینکه بهو دیان بارستند نخستین نهاد را در ۱۸۹۸ (۱۳۱۵ق) به راهاندازند. افزون بر این، گرفتاری بزرگ یهودیان این بود که هیچیک از دولتهای اروپایی آمادگی پشتیبانی از این قوم را نداشتند، حال آنکه مسیحیان کاتولیک را فرانسویان حامی بودند، يروتستانها را امريكاييان و انگليسها وگريگورينها و ارتدكسها را روسها. پارسيانهند نيز یاری رسان همکیشان زرتشتی خود در ایران بودند. اما هیچ کشور اروپایی به حمایت از یهودیان که دسته دسته از اروپا به ترکیه مهاجرت می کردند تن نمی داد، بلکه از آزارشان حتى در خود اين كشورها، از جمله در ايران دريغ نداشت. اين را هم بايدگفت كهبرخلاف کشورهای اروپایی، یهودآزاری در ایران جنبه ایدئولوژیک نداشت و ماننداروپا نهادی و مکتبی نبود. حتی سرسخت ترین مورخان یهود برآنندکه تفاوت میان یهود آزاری در مشرق زمین با اروپا در این بود که در شرق این آزار جنبهٔ «فقهی» و دینی بخود نگرفت. در میان روحانیت بزرگ یهودآزاری رایج نبود، اما همنظر هم نبودند. اگرمیرزای آشتیانی سخت هوای یهو دیان را داشت، محمدتقی نجفی دشمن جانشان بود. یهو دیان خو دگواه بودندکه در این راه از همکاری با انگلیسها دریغ نداشت. بعدهامشروطه خواه هم از آب درآمد. نیز اوباش که مریدساز هم بودند، گاه بر آن دسته ازمجتهدینی که از یهودیان پشتیبانی می کردند می شوریدند و خانه هاشان را به آتش می کشیدند. این هم بارها دیده شدكه فلان سيد يا فلان طلبه نويا به عناوين گوناگون به آزاريهوديان دست زد، اما اين آزار را در راه گردآوری مرید و بسیج عوام انجام میداد.یهودیان گزارش می کردندکه در همدان هر بی سروپایی که هوای ریاست به سرش میزد، نخست ازگردآوری مردم کوچه و بازار برای حمله به محلهٔ یهود میآغازید. از این راه، هم پولی به جیب میزد و هم غارتگران را به عنوان مرید و ریزهخوار به دنبال خودمی کشید. درواقع از بیپشت و پناهی یهودیان بهرهبرداری می کرد تا خود را به جایی ومقامی برساند. در این زمینه یادرمیانی ظاهری و دروغین نمایندگان سیاسی اروپایی نیزکهبیشتر به خودنمایی میماند، همواره به زیان پهودیان بود و نه در به آمدشان. بهرحال، شایدبتوان گفت که در مجموع، وضع یهودیان در مشرق زمین بدتر از موقعیتشان در غرب نبود.زیرا این آزار بیشتر جنبهٔ

<sup>1--</sup> Bernard Lewis: *Juif en terre d-Islam*, Paris, Calmann-Levy, 1984, p.106-107.

اقتصادی و مالی داشت، نهادی نشده بود و جنبه اندیشیده وسازمانیافته نداشت. اما نیازی به یادآوری نیست که وضع مالی یهودیان ایران به مراتببدتر از غرب بود. بهر رو، از آنجا که یکی از اهداف آلیانس یهود، بهبود وضع یهودیان جهان بود، پیشاز آنکه به چگونگی گشایش مدرسه بپردازیم، گوشههایی به دست می دهیم از شرایطزیست یهودیان ایران در سدهٔ نوزده و نیمهٔ یکم سدهٔ بیستم.

## يهوديانايران

بدیهی است، تاریخچهای که بدست می دهیم، بی کم و کاست نیست. حتی می توان گفتاز محتوای اصلی پژوهش کنونی ما بیرون است. هرچند که کند و کاو در این باب، که دراین مختصر نمی گنجد، روشنگر بخشی از تاریخ اجتماعی میهن ما خواهد بود. از نو یادآور می شویم که در دورهای که مد نظر ماست، یهودیان در مشرق زمین، به ویژه در عثمانی بسی آسوده بال تر می زیستند تا در کشورهای اروپایی. به عبارت دیگر ازسدهٔ پانزده که دولت عثمانی برپا شد، یهودیان از پی آزار و فشار اروپاییان دسته دسته به ترکیه وکشورهای آسیا روی آوردند. در خاک عثمانی انحصار بسیاری از کالاهای بازرگانی را در دست گرفتند. این مهاجرت هنوز در سدهٔ نوزده دنباله داشت. در این کشورها هرگز نهادهای ضد یهود در اروپا از روسیه گرفته تا ایتالیا کم نبودند. حتی در ایران، بیشتر نمایندگان دولتهای فرنگی، چنانکه از گزارشهاشان پیداست، به ظاهر برابری خواه و در نمایندگان دولتهای فرنگی، چنانکه از گزارشهاشان پیداست، به ظاهر برابری خواه و در راه برپایی مدرسهٔ آلیانس یهود در ایران، نمایندهٔ سیاسی انگلستان بود و نه حکومت ایران. زیراکه تا برپایی مدارس آلیانس یهود، آموزش کودکان یهودی رامیسیونرهای انگلسی عهده دار بودند.

نیز از آنجاکه زبان فرانسه وگاه انگلیسی زبان اصلی نهادهای آموزشی یهودیان

۱-گزارش قُنسول فرانسه، گزارشهای سیاسی ترکیه، سیاست داخلی، جلد سوم، گزارش ۲۹ ژانویه ۱۸۷۰ (اسناد فرانسه).

رامی ساخت، فرنگیان این نهادها را رقیب آموزشگاههای خود برمی شمردند و از کارشکنی باز نمی ایستادند. به مَثل هنگامی که یهودیان از سفارت فرانسه برای بازگشایی مدرسه یاری خواستند، فرانسویان روی خوش ننمودند، یا قُنسول فرانسه در اودسا دربارهٔ بیزاری خودش و همکیشانش از یهودیان نوشت: «هموطنان من تقریباً همگی دشمن آرمان بهودهستند... زیراکه غرب اسرائیلی را می شناسد ولی سرنوشت جهود را نمی شناسد.» نمونهها فراوانند. از آن میان: در سالهای ۱۸۷۰ (۱۳۶۸ق) در رومانی انجمنی برپا شدبه نام «انجمن ایستادگی در برابر هجوم یهودیان» به دنبال آن مریدان ریختند، کنیسهها راغارت کردند و دست به یهودی کشی زدند. یا در ۱۹۰۵ (۱۳۲۳ق) که در روسیه انقلاب در گرفت، با اینکه یک یهودی سرشناس همچون لئون تروتسکی از رهبران بود، در برخی ولایات شورش جنبهٔ یهودی کشی گرفت. به مَثَل در آن روزهایی که رزمناو پوتمکین درآبهای اود سالنگر انداخت، ناگهان «طبقهٔ کارگر» به جان یهودیان افتاد که چرا «بهانه به دست عمال حکومت دادهاند.» از سوی دیگر حکومت در بیانیههای خود یهودیان راعامل شورش و برانگیزانندهٔ طبقهٔ کارگر خواند و اعلام داشت «تنها مقصران یهودیانند.» در نوامبر همان سال ۱۹۰۵ گرایشهای دست راست در همکاری با پلیس به مغازههای یهودیان یورش بردند و دست به غارت زدند.

ایسن را هم از یاد نبریم که حتی لنین یهودیان «بوند» و ارمنیان سوسیال دمکرات را دربان را هم از یاد نبریم که حتی لنین یهودیان «بوند» و ارمنیان سوسیال دمکرات را دربان ۱۹۰۴ از حزب بیرون راند، با این استدلال که اینان به خیال زنده کردن فرهنگ و زبان ملی افتاده اند، غافل از اینکه «فرهنگ یک پدیدهٔ بورژوایی» است و جدایی افکن میان طبقهٔ کارگرکه زبانش باید «روسی» باشد تا اتحاد پرولتاریا از هم نپاشد. بنابراین «ناسیونالیسمیهود» ارتجاعی و ناسازگار با منافع پرولتاریا است. بدینسان لنین یهودی کشی ادسا را به خاموشی برگزار کرد. همچنین زبان و فرهنگ ارمنی و «سازمان کارگری ارامنه»

<sup>1-&</sup>quot;La question juive", Galatz 29 avril, 1870 et 26 juin 1870 (La Russie, M.A.E.F.).

۲- همو به هِمان، گزارش ۲۹ آوريل ۱۸۷۰ (همانجا).

۳-گزارش قَنسول فرانسه از «اوساد»، ۵ اوت ۱۹۰۵، گزارشهای روسیه، اسناد فرانسه).

<sup>4-&</sup>quot;Ordre du jour de government Général", Odessa, 5 Aout 1905 (La Russie, P.I., M.A.E.F.). 5-"Troubles antisémites a Odessa", Odessa, 7 novembre 1905 (ibid).

<sup>6-</sup>Lenine: "La situation du Bound dans le parti social-democrate", 1903, Oeuvres, vol.7. p.90-101.

هم بدان عذر که «بدون پیوند جدی با روسیه» بودند، محکوم شناخته شدند. چند ماه بعد استالین همان مقاله را با اندکی تغییر به نام خود انتشار داد، تنها واژهٔ «بورژوایی» لنین را به «فئودالی» برگرداند. هواداران زبان و فرهنگ ملی را «دون کیشوت» هایی خواند که در خیال تجزیه روسیه بودند و هشدار دادکه پرولتاریانیازمند یگانگی همه ملیتها و «درهم شکستن همه، سدهای ملیت» است. یهود آزاری چپو راست نمی شناخت، به گونه ای در سرشت دین مسیح نهفته بود. چنانکه امروز به رغم حمایت سرسختانهٔ غرب از اسرائیل، کلیسا هنوز در راه آشتی با دین یهود در جا می زند و گروه های ضد یهود در جهان غرب رو به افزایش اند.

حق را بایدگفت، یهودآزاری در ایران هرگز از سوی حکومت و دولتمردان نبود. چنانکه در دوران محمدشاه، یهودیان و جهانگردان فرنگی از منش دادگرانه آن پادشاه و حاجی میرزاآقاسی، نسبت به اقلیتهای مذهبی به نیکی یادکردهاند. به گفته مورخانیهودی، محمدشاه «گهگاه پیاده به محلهٔ یهودیان سر می کشید. همهٔ اهل محل به دیدارش می شـتافتند، به افتخارش گوسفند سفید قربانی می کردند و گوشتش را به تنگدستان می دادند.» در دورهٔ ناصرالدین شاه نیز، به گفتهٔ خودهاشان آزاری از سوی حکومت ندیدند. اما از آنجا که پشت و پناه نداشتند همواره دستخوش هوی و هوس و آزمندی این و آن بو دند.

در ایران آزار یهودیان بیشتر جنبهٔ چپاول مالی و اقتصادی داشت و فصلی و محلی بود. بیشترین آزار هنگامی می رسید که یهودیان مالیات سرانه خود را آماده می کردند تا توسطریش سفیدانشان به دست دولتمردان برسانند. در این هنگام بود که آزمندان به کمین می نشستند. گاه به دروغ و نارو برای جلوگیری از دخالت سردمداران حکومت، بهانهٔ دینی و نادرست می تراشیدند که فلان یهودی فلان بچه مسلمان را کشته، یا فلان توهین را به فلان مسلمان کرده، یا فلان کتاب مقدس را به چاه انداخته. این شایعه ها را

<sup>1-</sup>Lenine: "Au sujet de l'organisation ouvriere social-democrate de l'Armenie", 1905, Oeuvres, vol. 9, p.309.

<sup>2-</sup>J. Staline: "Comment la Social-Democratie comprend-elle la question nationale", 1904, Oeuvres, vol.1, p.40.

<sup>3-</sup>J. Joseph Benjamin II: Cinq annees de voyages en Orient, 1846, Paris, Michel Levy, 1856, p.150-151.

سردستگان میان عوام پخش می کردند و این چنین بهانهٔ یورش می یافتند تا یورش را به محلهٔ یهودیان بیاغازند. جماعت یهود می دانست که همه ساله می بایست چند صد تومانی آماده کند، رشوه را بدهدتا تأمین جانی را بخرد.

دومین انگیزهٔ یهودآزاری از سوی خرده بازرگانان وکسبهٔ بدهکار بود. از آنجاکهیهودیان در کار صرافی هم بودند، گهگاه وامهای کوچکی به بازرگانان خرده پا یا به این وآن دکاندار می دادند. در این جا هم انگ و برچسب زنی و شایعه سازی و تاخت و تاز به محلهٔ یهودیان، آسانترین راه گریز از پرداخت بدهی بود. سومین گروه چنانکه گفتیم سیدها و طلاب نوپا و بیسواد بودند. تا جایی که یهودیان می گفتند، هر سیدی که بخواهد مریدی و آوازه ای دست و پاکند، به رغم مخالفت مراجع دینی «اعلان جهاد به یهودیان می دهد.» نمونه ها فراوانند. می کوشیم تا از هر سال نمونه ای بیاوریم.

در ۱۷ اوت ۱۸۷۵ (۱۲۹۲ق) در همدان حیّم جواهرفروش وام خود را از بازرگانی که بده کارش بود، خواست. آن بازرگان که نامش را نمی دانیم، بهترین راه فرار از زیر بارپر داخت را در این دیدکه تودهٔ عوام را بر حیّم بشوراند. یهودی بیچاره به خانهٔ مجتهد شهرپناهنده شد و داد خواست. آن مجتهد او را بست داد و بسیار کوشید تا مردم را آرام کند. سند و مدرک طلبید، بازرگان را به محکمه فرا خواند. اما آن بازرگان عوام را چنان به شور آورده بود که به خانهٔ مجتهد یورش بردند، یهودی را بیرون کشیدند، «باروت در دهانش ریختند و آتش زدند.» آنگاه کالبد بیجان او راکشان کشان به میدان شهر بردند و گرداندند. سپس به کوی یهودیان تاختند و به غارت خانه ها برآمدند. در این گیر و دار خانه مجتهد هم در امان نماند و به تاراج رفت! ناصرالدین شاه که خبر را شنید سخت برآشفت و به تهدید برآمد. سرانجام میرزا حسین خان «آدم» فرستاد و شورش را خواباند. نیز تضمین دادبزهکاران را به سزای خودشان بنشاند. گویاست که در این رویدادکمیتهٔ مرکزی آلیانس اسرائیلی از سفارتخانههای خودشان بنشاند. گویاست. سفیر فرانسه تن نداد و سر باز زد. حتی گزارش فرستادکه «نقش سفارتخانهها پشتیبانی از یهودیان نیست. اینان رعایای شاه هستندو زیر اقتدار او» بسر سفارتخانهها پشتیبانی از یهودیان نیست. اینان رعایای شاه هستندو زیر اقتدار او» بسر می برند. در در این رویداد تنها حکومت ایران بود که پایمردی نشانداد، چنانکه رئیس

<sup>1-</sup>Balloy au Duc de Decaze, Teheran, 4 octobre 1875 (ibid).

آلیانس اسرائیلی تلگراف فرستاد و به سپاسگزاری از میرزا حسین خانبرآمد. رویهمرفته وضع یهودیان در تهران بهتر از سایر شهرها بود. زیرا میان تودهها «بُر»میخوردند و چون «یهودانه» بر سینه نداشتند، بازشناخته نمی شدند. حتی در برخی از تظاهرات مذهبی و اجتماعی در کنار مسلمانان و ارمنیان و زرتشتیان دیده می شدند. در تشییع جنازهٔ حاجی ملاعلی کنی، اعتمادالسلطنه گزارش کرد: «گبر و یهودی و ارمنی هم دسته شده بودند.» هر یک نوحه خود را میخواندند. به مَثل یهودیان می گفتند: «واویلا، واویلا، سیون دین ناپیدا!» همچنین در گذر از دروازهٔ شهری به شهری دیگر و به هنگام پرداخت عوارض راهداری (که امروز در همهٔ بزرگ راههای جهان معمول است) معمولاً بازرگانان مسلمان با یهودیان دست به یک می شدند و هر باریکی به جای دیگری این عوارض را می پرداخت.

یهودیان در فعالیتهای فرهنگی نیز شرکت داشتند. میدانیم که گفتار در روش دکارت فیلسوف فرانسوی را یک یهودی به نام لالهزاری به یاری گوبینو به فارسی برگرداند و باعنوان حکمت ناصری زیر چاپ برد. "نقش آنان را در نگهداشت موسیقی ایرانی نیزمی شناسیم.

اما در برخی از شهرستانها، یهودیان سخت در تنگنا بودند. گزارشگر خفیه نویس انگلیسها در شیراز، در ربط با سالهای ۱۸۷۶ (۱۲۹۳ق)، تصویری شگفت انگیز از نابسامانی این جماعت به دست می دهد. از جمله اینکه در ماه ژوئن همان سال، محمدصادق خان نامی به خاطر بدهکاری به یک شخص یهودی «آنقدر اذیت به شخصیهود کرد که فوت» شدند. شوریه ۱۸۷۷ (۲۸ صفر ۱۲۹۴) دو لوطیِ شیراز مِی خوردند و مست شدند. سپس از نو برای «اخذ شراب» به خانهٔ یک یهودی رفتند. چون چیزی دستگیرشان نشد،

۱- تلگراف کرمیو، به میرزا حسین خان سپهسالار، پاریس ۱۰ اکتبر ۱۸۷۵ (ایران، گزارشهای سیاسی، اسناد فرانسه).

۲- روزنامهٔ خاطرات، یادشده، یادداشت سهشنبه ۳ محرم ۱۳۰۶ (۱۸۸۶)، ص ۵۹۶.

۳- یهودیان از نخستین پژوهشگرانی بودندکه چندین واژهنامهٔ فرانسه \_ آنگلیسی\_فارسی نگاشتند. امروز نیز شکفتانگیز است که یهودیان ایرانی درکالیفرنیا به زبان فارسی مینویسند و نام «کورش بزرگ» را بر نشریهٔ خود نهادهاند. این هم گفتنی است که دوکتابفروشی مهم ایرانی در شهر لسآنجلس از آنِ دو یهودی ایراندوست است. به بیان دیگر، یهودیان ایران همواره ایرانی ماندند، و در همه جا حتی در اسرائیل زبان فارسی را به جای عبری به کار بستند.

۴- وقايع اتفاقيه، گزارشهاي خفيهنويسان انگليس، تهران چاپ افست، ۱۳۶۱، ص. ۶۱.

بیچاره را «زخم زدند». شب هنگام همان دو لوطی به محلهٔ یهودیورش بردند، «بنای هرزگی» گذاشتند. حاکم وقت معتمدالدوله نخست سرباز از بابت «تحقیق» به محله فرستاد. آنگاه حکم به «گرفتن جماعت یهود فرمود» که چرا «شبانه» دردفاع از خود «فریاد زدهاند». آن یهودی زخم خورده نیز «به فاصلهٔ پانزده ساعت فوتشد.» اهمین نویسنده می گوید در نوامبر ۱۸۸۰ (۱۲۹۷ ق) در زرقان «جمیع» خانههای یهودیان را آتش زدند، حتى «مسـجد و تورات» آن جماعت را سوزاندند. اكنون اجازهٔبرپايي نانوايي را هم نداشتند و میبایست نان روزانهٔ خود را به بهای گزاف از دیگرانمیخریدند. نیز بودند نانواهایی که در ۱۸۹۳ (۱۳۱۰ق) از فروش به قوم یهود خودداری کردند. گزارشهای یهودیان به کمیتهٔ مرکزی آلیانس گواهی میدادندکه در اثر آزارهایپیدرپی، جماعت یهود شیراز رفته رفته دست به مهاجرت زد و شمارشان تا ۱۳۹۴ (۱۳۱۱ق) به نیم رسید. هم دراكتبر سال ۱۸۸۰ (جمادى الثاني ۱۲۹۷) ناصرالدين شاه در فرماني كه براي محكمه ها و قاضیان فرستاد، به تأمین اموال یهودیان برآمد، چراکه در برخی ولایات، یهودیان را خودسرانه از ارث محروم می کردند. در فرمان تصریح شدکه «از این پس»وقتی یک یهودی در می گذرد، بر «بستگان جدیدی او قدغن است» که دست روی دارایی او بگذارند. ۳ اما چند ماه بعد در یکم شوال ۱۲۹۸ (۲۷ اوت ۱۸۸۱) علی اکبر فال اسيري «آدم فرستاد به محله يهود» و اعلام كرد «حكماً مي آيم و شما را قتل خواهم کرد. منتظرباشید.» ٔ حاکم محل با او به گفتگو نشست، پندش داد، سید اندکی نرم شد. گرچه هنگامی کهخواستند از شیراز دورش کنند، دستور داد تا هر شب الواط دور محلهٔ یهو د را گرفتند ودست به «دزدی» و غارت زدند. چند ماه بعد در ۲۳ آوریل ۱۸۸۲ (۱۵ جمادی الثانی ۱۲۹۹) از نو فال اسیری به جان یهودیان افتاد. نوشتند: «هر روزه زلف از آنها بریده وچوب می زند و کلاه یاره می کند.» ریش سفیدان قوم به حکومت عارض شدند.صاحبدیوان گفته بود: نمی توانم سید را «محض طایفهٔ یهود» از شهر بیرون کنم، بهویژه که «میرزا عباس داروغه» با او دست به یک بود. همین داروغه بودکه «یکصد و

۱- همانجا، ص. ۶۸.

۲- همانجا، ص. ۱۱۶.

۳- برای ترجمهٔ این فرمان نگاه کنید به: Albert Confino: *L'Action de l'Alliance Israelite en Perse*, Alger 1942, p. 38-39

۴- همانجا. ص. ۱۴۰.

پنجاه تومان»مالیات جماعت راگرفت و بالاکشید، «قبض» هم نداد. ا در سال ۱۳۰۶ (۱۸۸۴) که هنوز «مجلس تحقیق مظالم» برپا بود و «رعایا

عرضحال»می فرستادند، یهودیان نیز چند بار عارض شدند. از آزار ایرانیان و حتی فرنگیان شکایت بردند. به مَثَل طایفه یهود سنندج از زیادی مالیات و ۳۶۰ تومان جزیه گله کردند و از اینکه «شبها ما را به کشیک ارمنی و مسلمان می برند.» یهودیان همدان خبر دادند که معبد شان «آتش گرفته سوخت» و دیگر جماعت را قدرت بنای کنیسهٔ دیگری نبود. واخواستشان اینکه خودهاشان از نو «آجر و گچ» تأمین کنند و حکومت هم «سقف» بزند. شگفت انگیز تراینکه نوشتند: این معلمان فرنگی «اطفال یهود را دور خود جمع کرده و رفته رفته خلل دردین آنها می اندازند. استدعا آنکه مقرر دارند که دست از تعلیم و تأدیب جوانان یهود بازداشته به دین خود واگذارند. » غرض آموز گاران انگلیسی بودند که با زور و به رغم مخالفت سرسختانهٔ یهودیان، آموزش کود کان جماعت به در را بر عهده شناختند.

در ژوئن ۱۸۸۹ (۱۳۰۶ق) در شیراز مرد مسلمانی بر سر دو تومان یک یهودی را زدوکشت. علی محمد خان قوام الملک را خبرکردند. کشنده راگرفتند و به زندان انداختند. سید فال اسیری به اعتراض آمدکه «مسلمان را برای یهودی چرا حبس کرده اید؟» حکومت این داوری را ناشنیده گرفت و به این پرخاش ترتیب اثر نداد. اما سید دست بردار نبود. «خیلی میل» داشت که «اذیت به یهودیها برساند» و اگر «ترس» از حکومت نداشت تاآن زمان «همه را قتل عام کرده بود.» در این شهر هرجا که یهودیان در کوچه و بازار وباغات گرد می آمدند، سید آدم می فرستاد تا «اسباب آنها را برهم» بزنند و بساطشان رادرهم ریزند. بارها دیده شدکه نوازندگان یه ودی را در خانهٔ خودش حبس کرد و «سرتراشید». پند ماه بعد ناجوانمردانه همان شیوهٔ سرکوب را از سرگرفت. شرح این آزاردرگزارشهای رسمی و لایات هم آمده است. نوشتند: در ۱۷ ذیقعده ۱۳۰۷ (۶

١- همانجا، ص. ١٥٧ و ١٥٨.

۲- فریدون آدمیت و هما ناطق: افکار اجتماعی و سیاسی و اقتصادی در نسخههای منتشرنشدهٔ دوران قاجار، تهران، انتشارات آگاه ۱۳۵۷، ص. ۳۰۹.

٣- وقايع اتفاقيه، ياد شده، ص. ٣٣٧.

۴- همآنجا، ص. ۳۳۸.

۵- همانجا، ص. ۵۵۸.

ژوئیه ۱۸۹۰) گروهی از نوازندگان یهودی مجلسی آراستند. حاجی سید علی اکبر فرستاد «آلات طرب» آنان را شکستند. آنگاه آنان را «حبس کرد»، شلاق زد و «زلف آنها را تراشیده» رها کرد. هرچه از سوی حکومت فرستاده رفت که «این حرکات صحیح نیست»، سودی نبخشید. یا در همین سال، از اصفهان گزارش رفت که «عموم مردم» دست به یک شدند و یک یهودی را در بازارکشتند. آشکار بود که این قتل از بهر مسلمانی و به راه ایمان نبود، بلکه آن جماعت به کمین دسترنج آن زرگر نشسته بودند و بس. بدینسان هر چند یکبار از پی آزمندی این و آن، یهودیان «ازکار و کسب» باز ماندند و «در خانهها متواری» شدند یدار سالهای ۱۸۹۱ (۱۳۰۹ق) که شورش بر امتیاز تنباکو در گرفت و بر دیگر ناخرسندیهای اجتماعی افزود، در همدان، حکومت وقت به جای درگرفت و بر دیگر ناخرسندیهای اجتماعی افزود، در همدان، حکومت وقت به جای پوشاک اجباری اعلام کرد و مقررات زیر را به کار بست که در همان سال در بولتن پوشاک اجباری اعلام کرد و مقررات زیر را به کار بست که در همان سال در بولتن آلیانس فرانسه منتشر شد و در اسناد وزارت خارجه فرانسه هم آمده است:

- 1. روزهای بارانی یهودیان حق بیرون رفتن از خانه هاشان را ندارند.
  - ۲. زن یهودی نباید درکوچه و بازار روی خود را بیوشاند.
- ۳. زن یهودی باید چادر دو رنگ سرکند، تا به جای مسلمان گرفته نشود.
- ۴. مردان نباید پوشاکگرانبها دربر داشته باشند. پارچه لباسشان باید نخی و آبی رنگ باشد.
  - ۵. \_ كفش چشمگيرنيوشند.
  - ۶. هر یهودی باید یک تکه پارچه سرخ رنگ «یهودانه» روی پوشاک خود بزند.
    - ٧. نباید در راه از یک مسلمان جلو بزند.
    - ٨. نباید با یک مسلمان به صدای بلندگفتگوکند.
- ٩. اگر از مسلمانی طلبکار باشد، باید با احترام و با حالت ترس طلب خود را بخواهد.
- ۱۰. اگر مسلمانی به یک یهودی توهین کند، یهودی باید سر به زیر اندازد و خاموشی گزیند.

۱- گزارشهای اوضاع سیاسی، اجتماعی و لایات عهد ناصری، ۱۳۰۷ قمری، تهران، انتشارات پژوهشکده اسناد، سازمان اسناد ملی ایران، به کوشش محمدرضا عباسی\_ پرویز بدیعی، ۱۳۷۲، ص. ۳۷-۳۶.

۲- همانجا، ص. ۳۳-۳۳.

٣ ـ بولتن آليانس فرانسه، ١٨٩٢، شماره ٣.

- ١١. اگر يهودي گوشت بخرد بايد آن را خوب بپيچد تا به چشم نخورد.
  - ١٢. يهودي حق ساختن خانه گرانبها ندارد.
  - 17. باید خانهٔ یهودی کوتاهتر از خانهٔ دیگران باشد.
  - ۱۴. يهودي حق ندارد خانهٔ خود راگچكاري كند.
    - 10. در خانهٔ یهودی باید کوتاه باشد.
- 16. يهودي حق پوشيدن بالاپوش ندارد. ميتواند بالاپوش را زير بغل بگيرد.
  - ١٧. يهودي حق ندارد ريش خود را بتراشد.
- ۱۸. یهودی حق ندارد از شهر خارج شود یا برای هواخوری به بیرون شهر برود.
  - 19. پزشکان یهودی حق اسب سواری ندارند.
- ۲۰. اگر یهودی می زده باشد نباید درکوچه دیده شود، ورنه محکوم به مرگ است.
  - ۲۱. جشن همسری یهودی بایدکاملاً در خفا انجام گیرد.
    - ۲۲. یهو دیان حق خوردن میوههای خوشمزه ندارند.

بدیهی است این دستورات را در همه جای ایران به کار نمی بردند. به نظر می آید که حکومت همدان این مقررات را از عراقیان و عثمانیان هم مرزگرفته باشد. جهانگردانی که در آغاز سدهٔ نوزده به عثمانی و ایران سفرکرده بودند، شگفتزده دیده بودند که این دستورات را مو به مو در عراق و سوریه به صورت اعلان به در و دیوار شهرها چسبانده اند، اما در ایران خبری نبود. نیز در خود ترکیه به ویژه در استانبول، یهودیان از حقوق برابر با دیگران بهره مند بودند.

از سال ۱۸۹۳ (۱۳۱۰ق) که ایران در بحران اقتصادی و سیاسی فرو رفت، وضعیهودیان نیز به تباهی گرایید. مهاجرتی که از آغاز قرن آغازیده بود، به اوج خود رسید. دراین سال یهودآزاری از همدان برخاست. یهودیان به کمیتهٔ مرکزی آلیانس گزارش مفصلی فرستادند، از این دست که سید عبدالمجید با همدستی ملاعبدالله دستور سرکوب عمومی قوم یهود را داد و تودهٔ عوام را به خیابان سرازیرکرد. در ۹ ژانویه سرپرست یا خلیفهٔ یهودیان همدان را که ابراهیم یعقوب نام داشت، در کوچه دستگیرکردند، نزدسیدعبدالمجیدکشاندند

<sup>1-</sup>Ange de Gardane: *Journal d'un voyage dans la Turquie d'Asiie et la Perse*, Marseille 1809, p.91-93.

۲- ایران در راهیابی فرهنگی، یاد شده، ص. ۱۴۳.

و در حضور او تا پای مرگ چوب زدند. جرمش این بود که «یهودانه» به سینه نداشت. سایر همکیشان او نیز به همین سرنوشت گرفتار آمدند. ناصرالدین شاه دستور رسیدگی داد. برای آگاهی از چند و چون این سرکوب بی سابقه، شاهزاده احمدمیرزا عضدالدوله (معروف به موچول میرزا) را به حکومت همدان فرستاد وسید عبدالمجید را به تهران خواست. این سید عبدالمجید بعدها به خود آمد، از کرده هاپشیمان شد، از سید عبدالله برید و در سرکوب دیگری که همین سید به راه انداخت، به هواداری از یهو دیان برآمد.

در ۱۵ ماه مه ۱۸۹۷ (۲۰ ذیحجه ۱۳۱۴ق) برای نخستین باریهودآزاری در تهران در گرفت. یهودیان گفتند دشمنان از کمبود «اقتدار» مظفرالدین شاه که به تازگی بر تختنشسته بود، بهره جستهاند. سید ریحان الله نامی که «تا دیروز» ناشناس بود، به ناگهسربرآورد. بهانه اش اینکه: چرا در تهران «یهودانه» روی پوشاک کلیمیان دیده نمی شود و چرا اینان موی سر را یهودی وار نمی زنند؟ بنا برگزارشهایی که داریم آن زمان جماعتیهود حسرت دوران ناصرالدین شاه را می خوردند، چراکه به آن روزگار در «پایتختیهودیان از آسایشی برخوردار بودند که رشکانگیز برای دیگر و لایات بود.» دربارهٔ این یورش، همین گزارشگر می افزود: «بدبختانه از دیروز (۱۶ مه) وضع ما برگشت. ده نفری به سرکردگی سید ریحان الله محلهٔ یهودیان را محاصره کردند. بیچاره آن کسی که نشان مخصوص] یهودانه آن نداشت یا موی خود را به شیوهٔ ایرانیان کوتاه کرده بود. این بدبخت را به زور نزد سید می بردند و در آنجا جلاد آماده بود تاگوشههای موی او را بتراشد و یهودانه بر سینه اش بزند... این یهودانه بخودی خود اهمیت بسزایی داشت و خالی از پی آمدهم نبود. زیرا تا آن روزیهودی مانند دیگران می پوشید و شناخته نمی شد و می توانست آزادانه کسب و کار خود را دنبال کند. اما اکنون دیگر شدنی نبود.» ا

شاه و حکومت و مجتهد تهران میرزا حسن آشتیانی، همگی بسی کوشیدندسیدریحانالله را از خر شیطان پیاده کنند، سودی نبخشید. سید پافشار بود که باید یهودیان خواستهای او را بیذیرند. از این دست که: جوراب نیوشند، روزهای بارانی از خانه بیرون نیایند تا

<sup>1 1-</sup> David Litman: "Les juifs en Perse avant les Pahlavi", in:Les Temps Modernes", no.395, Juin 1979, p.1923-1925.

<sup>2- -</sup> Mayer Levy a l'Alliance Israelite, Teheran, 27 mai 1897 (M.A.E.F.).

آلودگی تنهاشان به جای دیگرنشت نکند، یک حلقه موی خود را تا بنا گوش آویزان کنند، زنان شلوارهایی بپوشند که هر پاچهاش به رنگ جداگانه باشد و خانههاشان را کوتاه تر از خانههای دیگران بسازند! جماعت یهود از نو دست به دامن میرزا حسن آشتیانی مجتهد تهران شدند. او دریغ نکرد و سید را نکوهید. اما ریحان الله پاسخی توهین آمیز برای مجتهد فرستاد. او را دست نشانده و مأمور خواند. از سوی دیگر، چندهفته بعد، در ۱۴ ژوئن همان سال (۱۶ محرم ۱۳۱۵) مظفر الدین شاه دستخط نوینی در پشتیبانی از یهودیان نوشت. از جمله گفت: «برای اینکه همه رعایای ما با یکدیگر در صلح و صفا بسر برند، بنا بر این فرمان، مسلمانان باید دست از آزار یهودیان بردارند و هیچ نوع علامت تبعیض به آنان تحمیل نکنند. همه کسانی که دست به آزار غیر مسلمانان بزنند و نشان تمایز میان خود و دیگران برقرارکنند، به سختی سیاست خواهند شد.» بنا شد همه نهادهای دولتی این فرمان را «برعهده شناسند.»

سرانجام امینالدوله سید را تهدید به ترک تهران کرد. سید خبر را به گوش مریدان رساند و در دَم راهپیمایی به راه افتاد. حکومت مشتی سرباز فرستاد تا از محلهٔ یهودیان دفاع کنند. اما پایان شورش مدیون «مبلغ هنگفتی» بود که سید ریحانالله از یهودیان ستاندو از در آشتی درآمد. سرانجام به این بسنده کردند که جماعت یهود به جای پارچه زرد یاسرخ آیهودانه[، یک تکه نقره روی پوشاک خود بزنند و رویش واژهٔ «یهودی» را حککنند. سفیر انگلیس هم، پس از آنکه آب از آسیاب افتاد به میان جماعت آمد، چهرهٔ میانجی گرفت و نوید داد که از حکومت بخواهد به واخواستهاشان رسیدگی کنند. و حال آنکه حکومت پیش از رسیدن او به رسیدگی برآمده بود.

در همین سال اوباش شیراز از آشوب تهران و فرا رسیدن ماه سوگواری بهره جستند وبه جان یهودیان افتادند. یهودیان ۳۰۰۰ قران پرداختند و جان بدر بردند.

رفته رفته ناآرامی به ارومیه کشیده شد. سرپرست یهودیان در ارومیه از طریق سفیرفرانسه

<sup>1-</sup>Comte d'Arlot a Hanotaux" "Troubles dans le quartier juif de Téhéran", Teheran, 20 mai 1897 (ibid).

۲- ما تنها برگردان فرانسوی این فرمان را در دست داریم که در خاطرات کونفینو، یاد شده، ص. ۵۲-۵۱، آمده است. ۳- «اغتشاش در محلهٔ یهودیان تهران»، یاد شده (یادداشت یاورقی شماره ۴۵).

۴- لیتمن، «یهودیان ایران تا دوره یهلوی»، یاد شده، ص. ۱۹۲۸.

یاری از صدراعظم خواست. در پاسخ به نامهٔ سفیر، امینالسلطان اطمینان دادکه دراین باره «دستورات لازم» به حکومت آذربایجان داده شده و بیبرو برگرد یک «پرس وجوی جدی» به عمل خواهد آمدا. گویاتر از همه اینکه مبلغان مذهبی امریکایی که از زمانهٔ محمدشاه در منطقه بودند، و با یهودیان دشمنی دیرینه داشتند، به انکار آمدندکه از این بابت «چیزی نمی دانند» و نشنیده اند و خبری هم نبوده!۲

شاه از نو فرمانی صادر کرد. آزار یهودیان «قدغن اکید» اعلام شد و باز تصریح رفت: «کسانی که به غیرمسلمانان آزار برسانند و بکوشند میان آنان و دیگران تبعیض قائل شوند»به سختی مجازات خواهند شد. با این همه چند ماه بعد در لار هشدار داده شدکه پهودياننبايد در روزهاي باراني خانههاي خود را ترک کنند يا در کوچه و بازار دیده شوند. نیزسیدعبدالحسین نامی که در طلب مرید به تازگی به شیراز آمده بود، یهودیان را ازبهرهبرداری از آب انبارهای عمومی باز داشت، تا آبها آلوده نشوند. همچنین اعلام کرد که اگر یک یهودی در زیر باران در کوچه و بازار دیده شود، در دَم كشته خواهد شد. يهو ديان مي دانستندكه مانند هميشه تنها با دادن رشوه جان بدر خواهند برد. پس ۱۰/۰۰۰ تومانگرد آوردند و به سید پرداختند. به عبارت دیگر «هست و نیست خود را فروختند.» سیدراضی نشد. به اعتراض آمدکه وجه کافی نیست. برای پرداخت باقی بدهی دو ماه مهلتداد. یهودیان دست به دامن علمای نجف وکربلا شدند و نوید یاری و پشتیبانی گرفتند. گزارشگر دیگری در تشریح همین آشوب نوشت: با اینکه امام جمعهٔ شیراز و حکومتمحل جانب یهودیان را داشتند، محلهٔ یهودیان غارت شد و ۶۰۰۰ تن بیخانمان شدند. قوام الملک حاکم حتی سرباز فرستادکه ازکشتار جلوگیری کنند. اما این فرستادگان بدتر ازدیگران به چپاول و تاراج برآمدند. در این رویداد، ۱۲ تن کشته و ۵۰ تن زخمی شدند. یهودیان گفتند «برای پراکندن غارتگران، ناگزیر شدیم ۱۰/۰۰۰ تومان پیش پرداختبدهیم.» با این همه «ما را به زنجیر بستند و به زندان انداختند تا ماندهٔ بدهی راکه خواستهاندبپردازیم.» سرانجام به یکی از زندانیان اجازه دادندکه از شهر و مرز بیرون برود و این مبلغرا فراهم آورد و بازگردد. چنین هم شد. خانوادههای مسلمان ۱- امین السلطان به بالو آ (سفیر فرانسه در تهران)، ۲۶ رمضان ۱۳۱۰ (۱۶ آوریل ۱۸۹۳)، اسناد فرانسه (گزارشات

<sup>..</sup> ۲- بالو آ به دِوِل، تلگراف رمز، تهران، شماره ۹، ۱۳ مارس ۱۸۹۳ (همانجا).

هم ازکمک مالی دریغ نکردند. در دلداری از جماعت یهود، امام جمعهٔ شیراز ۴۰۰ کیلو گندم داد، قوام الملک ۲۰۰۰ کیلو و نصر الدوله ۱۵۰۰ کیلوا، دیگران هم همراه شدند. در اصفهان و در آستانهٔ مشروطیت، یهود آزاری و رشوه ستانی از یهودیان راملکزاده از زبان ملکالمتکلمین آورده است٬ رویای صادقانه٬ نیز اشاراتی دارد که می شناسیم. رویدادهای ۱۸۹۷ (۱۳۱۴ق) و سرایت یهود آزاری به تهران، کمیتهٔ مرکزی آلیانس اسرائیلی را به خود آورد. حق با ناصر الدین شاه بود. تنها راه پیشگیری از آزارگشایش مدرسهای بود با برخورداری از پشتیبانی سرکردگان آلیانس در اروپا. حتی حکومت ایران خواستار شدکه دست کم سفارت فرانسه از یاری رسانی دریغ نورزد. انگلیسها هم مانندهمیشه به ظاهر نوید همبستگی دادند. همچنین مظفر الدین شاه چنانکه دیدیم، حمایت خودرا اعلام داشت. بدینسان پس از بیست و پنج سال که از دیدار ناصر الدین شاه با نمایندهٔ آلیانس سپری شده بود، سرانجام مقدمات برپایی مدرسه فراهم آمد. اما این بار انگلیسها بویژه در اصفهان و شیراز سد راه شدند.

## برپایی مدارس آلیانس و آزار انگلیس

تاگشایش نخستین مدرسهٔ آلیانس در تهران، با یاری انگلیسها در ایران چند آموزگارپروتستان تبلیغ و تدریس فرزندان جماعت یهود را عهدهدار بودند. یکی از آنان میرزابابانامی بود که یک سال پس ازگفتگوهای پاریس وکسب اجازه از ناصرالدین شاه مدرسهٔ کوچکش را در ۱۸۷۵ (۱۲۹۱ق) گشود. دومین مدرسه در ۱۸۹۹ (۱۳۰۶ق) در اصفهان برپا شد. این نهاد را یک یهودی به نام نورالله که او نیز دین پروتستان آورده بود، اداره می کرد. از این نورالله در بخش در گیری یهودیان با انگلیسها به تفصیل یاد خواهیم کرد. بازهمو بود که در ۱۸۹۴ (۱۳۱۱ق) دو شعبهٔ دیگر همان مدرسه را در تهران و همدان به راهانداخت. اما یهودیان از هیچیک از این نهادهای وابسته دل خوش نداشتند و همهٔ

۲- مهدی ملکزاده: انقلاب مشروطیت ایران، تهران، چاپ دوم، انشتارات علمی، ۱۳۵۸، جلد یک، ص. ۵۵- ۵۵.

۳- رؤیای صادقانه، نشر تاریخ ایران، ۱۳۶۳

## هما ناطق

کوشش جماعت یهود این بود که هرچه زودتر مدارس «آلیانس اسرائیلی» را به راه اندازند و ازتبلیغ انگلیسها در میان همکیشان جلوگیری کنند.

1- شعبهٔ تهران در ۱۴ ژوئیه ۱۸۹۸ (۱۳۱۵ق)، و به دنبال آشوبهای تهران، کمیتهٔ مرکزی پاریس نامه ای برای نظر آقا یمین السلطنه سفیر ایران در فرانسه فرستاد و اعلام داشت که این روزها کمیته «در این خیال است» که مدرسهٔ آلیانس تهران را به راه اندازد. به همین قصد، یهودیان بارون هیرش، یکی از بانوان بزرگ و سرشناس خود را از لندن جهت پادرمیانی به تهران فرستادند. پس از آنکه پذیرش حکومت را گرفتند، ژوزف کازه را که از استادان بیروت بود برای تدریس وگرداندن مدرسه به تهران خواستند. اماسرپرستی با لوِن تنامی بود که دربارهٔ چگونگی گشایش مدرسه، گزارش گرانبهایی برای وزیر خارجه فرانسه فرستاد.

در آن گزارش لون از جمله نوشت: «مفتخرم به آگاهی شما برسانم که کمیتهٔ آلیانس برآن است که مدرسهای در تهران بگشاید»، پس خواهشمندیم که «سفارش آموزشگاه ما ومدیریتاش را به نمایندهٔ فرانسه در تهران ابلاغ فرمایید.» تاکید از آن جهت بود که سفیرآن کشور روی خوشی به یهودیان نمی نمود. بدتر از فرانسویان رَویه انگلیسها بود. حتی لرد کرزن که برخی به خطا به نوشته هایش اعتماد دارند، به ناروا و غرض ورزانه نوشت: درمدارس آلیانس یهود شاگردان «تنها عبری» می خواندند و فارسی نمی دانستند و فارسی که همان نورالله «تحصیل کرده انگلیس» و دست پرورده و دست نشاندهٔ آن کشوربه راه انداخته بود، با بزرگداشت فراوان یادکرد و افزود که در آن نهاد شاگردان زبان فارسی و عبری و انگلیسی می خواندند. همچنین در قیاس با مکتبهای یهودیان، بازیکی ازمدارس مبلغان امریکایی را به رخ کشید که «صد»

<sup>1-</sup> Barrone Hirsh.

<sup>2-</sup> Joseph Cazés.

<sup>3-</sup> L. Leven.

۴- لون به هانوتر، تهران، ۲۳ مه ۱۸۹۸ (ایران، امور سیاسی، اسناد فرانسه).

۵- همو به همان، همان تاریخ (همانجا).

۶- لرد کرزن، ایران و قضیه ایران، ترجمه وحید مازندرانی، ۲ جلد، تهران، بنگاه ترجمه و نشرکتاب، ۱۳۴۹، جلد۱، ص.۵۱. همچنانکه در «ایران در راهیابی فرهنگی» برنمودهام، داوریهای این تاریخنگار رسمی و قلم به مزدِ حکومت انگلیس دربارهٔ تاریخ ایران، سراپا آمیخته به غرضورزی وآلوده به دروغ است. نوشتههای او را اعتماد نشاید.

شاگردیهودی داشت.ا

رقابت انگلیسها یکی هم از این رو بود که می ترسیدند با آموزش زبان فرانسه، این آموزشکده به رقابت با آلیانس فرانسه برآید. به ویژه گزینش نام آلیانس را از سوی یهودیان بدخواهانه و به زیان مدارس خود می دیدند. نمایندهٔ سیاسی این کشور در تهران و در پاسخ به وزیر خارجه کشورش که در زمینهٔ سودمندی یا زیان پشتیبانی از یهودیان و مدرسه نوپاجویا بود، گزارش کرد: «من وظیفهٔ خود می دانم توضیحاتی در زمینهٔ ایجاد آن مدرسه به وزارتخانه ارائه دهم. این انجمنی که درست شده، ربطی به آلیانس فرانسهٔ ما ندارد، بلکه نامش آلیانس جهانی اسرائیلی است. این آقای کازه مدیر شعبهٔ تهران وانگهی از آنجا که «سیاست ما حکم می کند برای مقابله با انگلستان دست یگانگی به سوی روسیه درازکنیم، بیگمان جنابعالی می پذیریدکه پشتیبانی فعالانه ما از آلیانس اسرائیلی بی دردسر نخواهدبود!»۲

در چنین شرایط ناهموار و در ناامیدی یاری از سوی ابرقدرتها بود که آلیانس آغاز به کار کرد. کمیتهٔ مرکزی نامهٔ مفصلی برای مظفرالدین شاه فرستاد. نخست به سپاسگزاری برآمد از «اقدامات» شاه ایران در پشتیبانی و یاری رسانی به یهودیان. از دیگر ایرانیانی هم که بنای مدرسه را خوش آمدگفتند، تشکرکرد. به ناگزیر به نوید حمایت نمایندگیهای انگلستان و فرانسه از مدرسه نیز اشاره داد. حمایت نامهٔ دیگری از سوی آلیانس در ۱۴ ژوئن ۱۸۹۸ برای نظرآقا سفیر ایران در پاریس فرستاده شد.

خبرکه به ایران رسید، یهودیان شادیها نمودند. روز ورود مدیران و آموزگاران راجشن گرفتند. دکانها را بستند. «چشمگیرتر از همه» اینکه «مسلمانان»، با «بهترین پذیرایی»از نمایندگان آلیانس، در این شادی شرکت جستند. حتی روحانیان این نمایندگان را درخانههای خود به نوشیدن چای فراخواندند." همچنین در راه کاشان در برابر نگاه «شگفتزده» جماعت یهود، «کاشیها» در کنار جاده به پیشواز نمایندگان رفتند. بدینسان سرپرستان مدرسه با «پانصد تا ششصد همراه» به شهرکاشان درآمدند.

۱- همانجا.

<sup>2-</sup> Souhart a Delcasse, Téhéran, le 20 jan. 1899 (M.A.E.F.).

٣- آلبركونفينو، ياد شده، ص. ٥٥-٥۴.

پذیرایی در اصفهان دیدنی و شنیدنی بود. مهمان نوازی در اینجا حتی از کاشان هم گرمتر می نمود. باسان مسئول کرمانشاه نیزگزارشی فرستاد از ورود خود، از پیشوازیهودیان «چشم براه»، از احترام گذاری کارگزاران دولت و از اینکه چگونه «امام جمعه با غخود را در اختیار» این فرستاده گذاشت تا یک ساعتی پیش از درآمدن به دروازهٔ شهربیاساید. در ارومیه میرزا عبدالله خان ملت باشی یهودیان، به پیشواز مایرلوی ۲ رفت.

کازه مدیر مدرسهٔ تهران به محض ورود به پایتخت، دست به کار شد. در این تاریخ درتهران چند تن از یهودیان محل کوچکی گرفته بودند و باکمک هزینهٔ برخی از همکیشان صد تن ازکودکان یهودی را آموزش می دادند. کازه نخست از همین مکتب استفاده کرد. چند آموزگار ایرانی را هم برای آموزش زبان فارسی به کارگرفت. چند آموزگار از فرانسه خواست. سپس محل تازهای تدارک دید و در این دو مدرسه که بههم پیوستند ۳۵۰ شاگردرا نام نوشت. اندکی بعد مدرسهٔ دخترانه هم گشایش یافت. بدینسان آلیانس تهران به راهافتاد. در ۳۰ اکتبر مدرسه زادروز مظفرالدین شاه را جشن گرفت. رفته رفته پیشرفت آلیانس یهود توجه دولتمردان را به خود جلب کرد. وزیر امور خارجه (میرزا محسن خانمشیرالدوله) صد نفر از نوآموزان مدرسه را به حضور پذیرفت و شادباش گفت و ۵۰۰ فرانک کمک هزینه داد. آن وزیر یادآور شد: برای ما یهودی و غیر یهودی هر دو ایرانی هستند و شاه ایران «میان رعایای خود، از هرکیش که باشند، غیر یهودی هر دو ایرانی هستند و شاه ایران «میان رعایای خود، از هرکیش که باشند، تبعیض قائل نیست.» ۴همچنین مظفرالدین شاه به نظام السلطنه دستور دادکه سالانه ۲۰۰ تومان به این مدرسه کمک کند نیزنامهٔ تشویق فرستادکه به نقل می ارزد و از طرز فکر بیموارگونه این یادشاه حکایت داشت. نوشت:

«من با خوشوقتی اطلاع یافتم که گروهی از یهودیان مایلند به فرزندانشان تعلیماتی بدهند که در سایر مدارس برایشان میسر نیست. زیراکه درهای آن مدارس به رویشان بسته است. پس اکنون برآنندکه به جمع آوری کمک هزینه برآیند و یک نهاد آموزشی برپاکنندتا در آنجا کودکان ندار و یتیم بیاموزند چگونه بر اساس دین موسی به بزرگداشت نام من برآیند، و برای من و سرزمین من دعاکنند.

<sup>1-</sup> Bassan.

<sup>2-</sup> Mayer Levy.

٣- كونفينو، ياد شده، ص. ۶٠.

٤- همانجا. ص. ۶۲.

«من همواره یهودیان را به عنوان رعایای وفادار خود میدانم و این مدرسهای را که درجهت تعلیم بخشی از رعایای من بنا می کنند، مفید برای همه کشور تلقی می کنم.» درگشایش مدرسهٔ دخترانه تهران، ژوزف کازه اندکی تأمل داشت. گزارش می کرد که «از روز ورودم به تهران جماعت یهود از من خواست که همزمان با مدرسه پسرانه، مدرسهای هم برای دختران به راه اندازم. پاسخ من به این درخواست همواره با گُنگی همراه بود و می گفتم که این کار شدنی است، اما زمان و صبر می بایست.» سرانجام کازه رام شد ومدرسه را با ۱۵۰ شاگرد گشود. اکنون از آلیانس می خواست که چند آموزگار زن از پاریس به تهران گسیل دارند. به گفتهٔ خودش باز شدن مدرسه نه تنها در بهبود شرایط خانوادگی دختران مؤثر افتاد، بلکه مانع از این شدکه دختران به سوی نهادهای آموزشی میسیونرهای پروتستان کشیده شوند.» ۲

اما دستهایی درکار بودند تا از یکرنگی میان ایرانیان جلوگیری کنند. اقلیتهای مذهبی را به جان هم اندازند و سپس به مهاجرت از ایران وادارند. چنین بود که ارمنیان راهی قفقاز شدند، آشوریان رفته رفته به امریکا و اروپا مهاجرت کردند، زرتشتیان به هند و هر یکبخشی از فرهنگ و مدنیت ایران را با خود بردند. بهترین شیوه برای این جدایی افکنی، حتی برای اروپاییان به ویژه انگلیسها برانگیختن عوام بود. محرکین آرزوی تجزیه و تکهتکه شدن ایران را در سر داشتند، کشور را آشوبزی میخواستند و نه یکپارچه. از همین رو امنیت همگانی و آزادی کیش را که پیش شرط راه بُرد به آبادانی کشور بود، سد راه آزمندیهای خود شناخته بودند. درواقع با یهودی نبود که می ستیزیدند، بلکه با یهودی ایران دوست، ایرانی و ایران در گیر بودند. پس هنوز هیچ نشده و درست در سرآغاز کارآلیانس، هو انداختند که یهودیان تهران یک کودک مسلمان راکشته اند. معلوم نشد کدام مأمور و به تحریک کدام مزدور این شایعه را پراکنده بود. اما حکومت بهنگام دست به کارشد. سرباز فرستاد و آرامش را به محلهٔ یهود بازگرداند.

باز در ۱۸ ژانویه ۱۹۰۱ (۴ شــوال ۱۳۱۸) شــیخ ابراهیم نامی که تــا آن روزگمنام بود، به دنبال مرید، ســر برافراشت. یهودیان را عامل فسـاد خواند. در دَم گروهی از اوباش

۱- همانجا، ص. ۶۳

<sup>2-&</sup>quot;Les juifs d'Iran", Archives A.I.U., Les Cahiers A.I.U., septembre 1994, p.30.

به محلهٔ یهود هجوم آوردند. دکانها غارت و جواهر فروشیها تهی شدند. چندین یهودی ضرب دیدند و زخم برداشتند. یهودیان به سفارتخانه ها شکایت بردند. حکومت محل هم یک گردان سرباز فرستاد. فهرستی از اشیاء غارت شده برداشتند تا بلکه بیابند و واپس دهند. مظفرالدین شاه که خبر شد سخت برآشفت. هزار تومان برای جبران زیان دیدگی به یهودیان داد. دولتمردان نیز مبلغی پرداختند. اسفیر فرانسه دست به اقدامات پیشگیرانه زدو نامه ای برای وزیر خارجه وقت فرستاد. در این زمینه پاسخ میرزا نصرالله خان مشیرالدوله را به سفیر فرانسه در دست داریم که نوشت:

«جناب مجدت و فخامت همراها، نجدت و نبالت پناها، دوستان استظهارا، مشفقا، مکرما، مهربانا: «از مضمون مراسلهٔ شریفه مورخهٔ ۲۷ رمضان ۱۳۱۸ آنجناب مجدت و فخامت همراها، در باب اتفاق محلهٔ یهود و توصیهٔ رئیس مدرسهٔ عزرائیلی (کذا) استحضار حاصل نموده، جواباً با کمال احترام زحمت افزاست که اقدامات لازمه در برقراری آسایش اهل محلهٔ مزبور به عمل آمده و همواره کارگزاران حکومت در اجرای این مقصود اهتمام دارند و اسباب کمال امنیت حاصل است. خاطر محترم آنجناب مجدت و فخامت همراهااز این بابت مطمئن باشد.»

پس از چندی آرامش بازگشت و یهودیان با تکیه بر پشتیبانی حکومت ایران، اندکاندک آلیانس را سر و سامان دادند و شعبههای خود را در دیگر شهرهای ایران گشودند. مدیریت مدارس تهران را به نسیم لوی <sup>۴</sup>سپردند که پیشتر مدیر مدرسه بغداد بود. ژوزف کازه نیز مأمور شد برای گشودن شعبهٔ آلیانس اصفهان، تهران را ترک کند.

۲-شعبهٔ اصفهان چنانکه پیشتراشاره دادم سفارتخانه های فرنگی، به رغم پشتیبانی ظاهری دل خوشی از برپایی مدرسهٔ یهود نداشتند. دربارهٔ شعبهٔ آلیانس در اصفهان که درروز یکم اوت ۱۹۰۱ (۱۳۱۸ق) بنا شد، آگاهیهای ما بیش از سایر شهرهاست. چراکه خاطرات کونفینو بنیانگذار مدرسه را در دست داریم. به گفتهٔ او در آغاز سدهٔ بیستم، دراین شهر

۱- همانجا، ص. ۶۸-۶۷.

<sup>2-</sup> Leven au M.A.E.F., Téhéran, 23 janvier 1901, (Perse, P.I. vol.1, M.A.E.F.).

۳- این سند را در آرشیو «نیکلا» یافتم.

<sup>4-</sup> Nessim Levy.

۶۰۰۰ یهودی می زیستند. یهودیان از دو سو آزار می دیدند، یکی از دست آقانجفی، شیخ مرتضی و سید فانی و دیگر از سوی مبلغین مسیحی بهویژه لوتریانها (یاپروتستانها) که به تحریک انگلیسها و امریکاییان، دیگران را می شوراندند. چنانکه کونفینومی گوید: از روزی که در این شهر جایگیر شدیم «از درگیری سرسختانه با پروتستانها گریزنداشتیم.» زیراکه اینان از پنجاه سال پیش نهادهای مذهبی شان را در جلفا برپاکرده بودند، با سازماندهی برتر و امکانات بیشتر. پروتستانها از طریق دو نهاد «انجمن انگلستان ویهود» و «انجمن لندن برای تبلیغ مسیحیت در میان یهودیان» آموزش و تبلیغ دینی یهودیان اصفهان را عهده دار بودند. مخالفت انگلیسها از این بابت بود که آلیانس یهودبساط نهادهای انگلیسی را که کودکان یهودی را آموزش می دادند، به کسادی کشانده بود. پس از کاهش نیروی خود، پیشروی نفوذ دیگران را می دیدند. بهویژه که انگلیسها برخلاف امریکاییان هرگز نتوانسته بودند جماعت مسیحی، یعنی ارمنیان و آشوریان را به سوی خودبکشانند. می دانیم که آموزش کاتولیکها را هم فرانسویان بر عهده داشتند. بنا بر این، درمیدان رقابت با دیگران، انگلیسها ناگزیر بودند به تبلیغ یهودیان بسنده کنند تا براین، درمیدان رقابت با دیگران، انگلیسها ناگزیر بودند به تبلیغ یهودیان بسنده کنند تا براین، درمیدان رقابت با دیگران، انگلیسها ناگزیر بودند به تبلیغ یهودیان بسنده کنند تا به براین، درمیدان رقابت با دیگران، انگلیسها ناگزیر بودند به تبلیغ یهودیان بسنده کنند تا براین، درمیدان رقابت با دیگران، انگلیسها ناگزیر بودند به تبلیغ یهودیان بسنده کنند تا

به گزارش کونفینو مدیر آلیانس اصفهان، به محض برپا شدن این مدرسه، انگلیسها از پاننشستند. در دَم همان میرزا نورالله معروف را که به مسیحیت گرویده بود و مدتها مدیریت مدرسهٔ پروتستان اصفهان را داشت، به جان یهودیان انداختند. لرد کرزن زیرکانه در بارهٔ اومی نویسد: «در اصفهان نورالله نامی از یهودیان تهران که در انگلستان تحصیل کرده، اخیراً مدرسهای باز نموده که در آن زبانهای عبری، فارسی و انگلیسی به جوانان یهود درس می دهد.» منگامی که کونفینو و همسرش به اصفهان رسیدند مدرسهٔ میرزا نورالله «لبریز ازشاگردان یهودی» بود. اما اکنون سرپرستیاش را گارلاند میسیونر پروتستان انگلیسی برعهده داشت. این نهادکه کانون تبلیغ مسیحی گری در میان جماعت

۱-کونفینو، یاد شده، ص. ۸۰.

<sup>2-&</sup>quot;Anglo-Juish Association".

<sup>3-&</sup>quot;London Society for promoting Christianty among the Jews".

۴- چارلز عیسوی: تاریخ اقتصادی ایران، ترجمه یعقوب آژند، نشرگستره ۱۳۶۲، ص. ۹۴.

۵-کونفینو، یاد شده، ص. ۸۱.

<sup>6-</sup> Garland.

یهود بود، حتی دستمزد کوچکی هم به دانش آموزان می پرداخت تا مدرسه را ترک نکنند. هر یهود دی که درمی گذشت، هزینهٔ خاکسپاری او را بر عهده می گرفت. گهگاه رختخواب و پوشاک میان یهودیان تقسیم می کرد. بارها یهودیان در برابر میرزا نورالله و مدرسهاش واکنشهای تندنشان دادند. اما دستشان به جایی بند نبود.

خبرگشایش شعبهٔ اصفهان که رسید، یهودیان جان گرفتند و بر آن شدندکه کودکانشان را از دست میسیونرهای انگلیسی ویهودیان نوپروتستان درآورندوبه آلیانس بسپارند. انگلیسها پیش دستی کردند و دست به کار شدند. دار و دستهٔ گارلاند با همدستی همین میرزانورالله و یهودی دیگری به نام دردشتی که مسیحی شده بود، به بدنام کردن آلیانس برآمدند. نخست ده تن از بزرگان یهودیان اصفهان راکه بیگمان جزوکسانی بودنلکه به شعبهٔ نوپای آلیانس دراصفهان یاری می رساندند، متهم کردنلکه شبانه به مدرسهٔ گارلاند دستبرد زده اند. از سوی دیگر به درگیری میان مسلمان و یهود دامن زدند و از طریق سفیرانگلیس در تهران تهدیدهاکر دند. بدتر از همه اینکه با شایعه افکنیهای دهشتناک و به دروغ پراکنی در میان روحانیت دست زدند. در این زمینه توانستند آقامحمدتقی نجفی را با خود همراه کنند. همین دردشتی با یاری انگلیسها جزوههای درسی مدرسهٔ گارلاند راکه از ۱۸۸۹ فرد همراه کنند. با در ۱۳۰۹ق) مدیریت آن مکتب را عهده دار بود، به آتش کشید و گناه را برگردن یهودیان افکند. با در ۱۳۰۹قی امدیریت آن مکتب را عهده دار بود، به آتش کشید و گناه را برگردن یهودیان افکند. با در مست داشتن این بهانه، دردشتی و گارلاندهمراه با شکایت نامه راهی قُنسول انگلیس راکه به تازگی به مظفرالدین شاه که از چند و چون کارآگاهی نداشت، روایت پیرس قُنسول انگلیس راکه به تازگی به اصفهان رسیده بود و سرسختانه از دردشتی پشتیبانی می کرد، بی چون و چرا پذیرفت و در دَم فرمان دادکه به عنوان تاوان آتش سوزی، به و دبان اصفهان ۱۰۰۰ تو مان به گارلاند بیر دازند. ا

با این همه گردانندگان آلیانس از پای ننشستند، ماجرا را دنبال کردند و دستها رو شدند. دار و دستهٔ دردشتی برای انتقام گیری به سراغ رکن الملک نایب حکومت اصفهان رفتند اورا با خود همراه کردند و مبلغی پیشکش دادند و واداشتند به اینکه در غیاب ظل السلطان که در این تاریخ در تهران بود، حق فروش گوشت را از یهو دیان اصفهان بستاند. سرانجام فرمان حمایت ظل السلطان یهو دیان را نجات داد. رکن الملک ترسید و از یهو دیان پوزش خواست. تا جایی پیش رفت که دردشتی را

<sup>1-</sup>Peerce.

۲-کونفینو، یاد شده ص. ۸۱.

روانهٔ زندان کرد، اما این بازداشت چندان نپائید. این مأمور بزودی آزاد شد و یکراست به سراغ آقا نجفی رفت وگزارش دادکهیهودیان زنان مسلمان را برای اموری «مشکوک» پنهان کردهاند و درکار تبلیغ مسلمانان اند. داستان این بود که آلیانس درگشایش شعبهٔ دختران، دو زن مسلمان را برای آموزاندن دوزندگی به دخترکان استخدام کرد. گزارش دردشتی سبب شدکه خانواده هاترسیدند و دختران خود را از نو به بخش دخترانهٔ مدرسه گارلاند انتقال دادند! به ویژه که آقای گارلاند اکنون مبلغی خرج کرده بود، کارگاهی آراسته بود و یکی از زنان ارمنی جلفارا برای آموزش گلدوزی به کارگرفته بود. به عبارت دیگر با مدرسهٔ دخترانه آلیانس به رقابت برخاسته بود. مأمورین گارلاند شبها در خانه های یهودیان را می کوبیدند و تهدیدمی کردند و آنان را از فرستادن فرزندانشان به مدرسهٔ آلیانس باز می داشتند یا سرِ راه شاگردان این مدرسه را می گرفتند، می ربودند و یکراست روانهٔ مدرسه گارلاندمی کردند.

از این بدتر و باز به گفتهٔ مدیران آلیانس، انگلیسها برای فلج کردن کار و بار یهودیان ازهیه چیز دریخ نکردند، نه از پخش پول، نه از تهدید و نه از تحریک. گویاترین نمونه که کاردار سفارت فرانسه نیز تأییدکرده و به تفصیل آورده، این بود که در ۱۹۰۲ نمونه که کاردار سفارت فرانسه نیز تأییدکرده و به تفصیل آورده، این بود که در ۱۳۱۶ (۱۳۱۶ق) در کنیسهٔ اصفهان پیامی خوانده شد بدین مضمون که از این پس یهودیان باید به جاینام نویسی در نهادهای پروتستان در نهادهای یهودی، یعنی در مدارس آلیانس نام نویسی کنند. هاردینگ وزیر مختار توانمند انگلیس که قرارداد نفت دارسی را هم بست، سخت برآشفت. به پرخاش آمدکه یهودیان باید هرچه زودترگفتهٔ خود را پس بگیرند، چراکهاین پیام ناسازگار با روح شکیبایی و آزادی است. نیز تصریح کرد پس بگیرند، چراکهاین پیام ناسازگار با روح شکیبایی و آزادی است. نیز تصریح کرد حمایت یهودیان خواهدکشید.» سفیر انگلیس از سفارت فرانسه نیز یاری خواست. اما فرانسویان روی خوش ننمودند. پاسخ سفیر این بود که چون «مأموریت من حمایت از فودیان ایران نیست، نمی توانم درکارشان مداخله کنم.» شهودیان ایران نیست، نمی توانم درکارشان مداخله کنم. » ا

كونفينو پاسخ دادكه آن نامه نوشته يهوديان ايران نبود، بلكه از بغداد فرستاده شده بود.

۱- همانجا، ص. ۸۵.

۲- همانجا، ص. ۸۷.

۳- آرتور هاردینگ به کونفینو، تهران به اصفهان، ۱۲ مه ۱۹۱۲ (همانجا، ص. ۸۹). 4-F. Couget à Delcasse, Téhéran, 13 fevrier 1903, (Perse, A.P.M.E.F.).

در ضمن گله کرد که برای چه و به چه دلیل انگلیسها قـوم یهود را از فراگرفتن دین و آیین خود محروم می دارند. آیا رواست که مأمورین آقای گارلاند در به آمد انگلیسها بهدرو غپردازی و شایعه پراکنی دست بزنند و از تهمت و افترا باز نایستند؟ مگر نه اینکهمیرزا یوسف نامی را به در خانههای یهودیان فرستادند، با این پیام که: «آقای كونفينو به كــودكان جز خوراك نمىدهد و حال آنكه آقاي گارلاند به هركدام ماهانه سه تومان خواهدبخشید، آقای کونفینو به آنان پوشاک نخی میپوشاند، آقای گارلاند پوشاک پشمی خواهدداد!» مأمورین گارلاند حتی دست روی دخترکانی بلندکردندکه نمی خواستند به مدرسهٔانگلیسها بروند. آیا سزاوار است که آقا نجفی بیذیردکه فرزندان ما به مدرسـهٔ گارلاندبروند، اما دانش آموزانــي را که روی به آلیانس مي آورند، تهدید كند؟ «آقاى وزير... ازشما مي پرسم، آيا اين همان هدفي نيست كه آقاي گارلاند دنبال می کند؟ آیا دست به هرکاری نمی زند تا به اهداف خود برسد؟ وانگهی خود او هم پنهان نمی کند و من خودم بارهادیدهام که در سرلوحهٔ نامههایش عنوان انجمن لندن برای تبلیغ مسیحیت ثبت شده است. ۷۰ همچنین کونفینو بر آن بودکه انگلیسها در جهت کارشکنی، بهانههای سیاسی هم تراشیدند.در این روال که: دورکردن کودکان از مدرسهٔ انگلیسی بازی در بساط روسهاست. بدینسان گارلاند برای رسیدن به هدف، تا جایی پیش رفت که به این بیچارهها تهمت جانبداری ازروسها را هم زد. بی گمان میدانست که چنین تهمتی مى تواند دولت ايران را نسبت بهجماعت يهود بدگمان كند و خطرآفرين باشد.

این رویدادها نشان میدادندکه این میسیونرهاکه آرمان خود را نوعپروری اعلام میداشتند و برای نجات قوم یهود ازگمراهی آمده بودند، به خاطر منافع خود همهٔ اصول انسانی را زیر پا می گذاشتند و از هیچ آزاری پروا نداشتند، حتی سرکوب جسمی.

در این میان حکومت فرانسه هم به جنب و جوش افتاده بود و رفته رفته از فعالیت فرهنگی یهودیان می هراسید و در بارهٔ کار و بار آلیانس یهود آگاهیهای بیشتری می خواست. اروپاییان می دانستند که در آیین یهودیان حق تبلیغ نیست، بنابراین مسلمانان آسوده بال تر

۱- کو نفینو به هاردینگ، ۱۴ مه ۱۹۰۲.

۲- بدبختانه از روزی که انگلیسها به برپایی اسرائیل یاری دادهاند، یهودیان اروپا در پژوهشهای خود در بارهٔ ایران، به آزار انگلیسها اشاره نمی دهند و تنها از ایرانیان نام میبرند. برای من واگفتن آن حقایق تاریخی دال بر دشمنی با قوم یهود نیست بلکه نشان همبستگی با ملت یهود است.

فرزندانشان را برای آموختن زبان فرانسه به مدارس آنان گسیل خواهندداشت. اما در پاسخ به وزارت خارجه، کاردار سفارت، به ناگزیر اعتراف کرد که آلیانس اسرائیلی در ایران سخت کوشاست و چه بسا به علت آموزش زبان و ادبیات فرانسه، کارنامهاش به سود فرانسویان باشد و به زیان انگلیسها؛ زیرا در این زمینه «نتایج بدست آمده تاکنون درخشانند.» چنانکه در تهران «یهودیان نسل نوین می توانند به زبان ما گفتگوکنند.» نیز از آنجا که بیشتر یهودیان بازرگان اند، فراگیری زبانهای فرنگی آنان را در کار دادو ستد یاری می دهد، به ویژه که جامعهٔ یهودی «تنگدست» است و در همه جا در درگیری و «رقابت با ارامنه» پیش می رود.

به رغم این نابسامانیها، یهودیان کمربسته بودند تا بساط آقای گار لاند را بر چینند و انگلیسها را از تبلیغ و تدریس در میان یهودیان بازدارند. نخستین پیروزی راندن دردشتی بود از اصفهان. آقا نجفی و مریدان کمربسته اش به کنار، جملهٔ سردمداران و روحانیان شهر را با خود همراه کردند. مدرسهٔ آلیانس رفته رفته جان گرفت و به کار آغازید.

۱-کونفینو به هاردینگ، ۱۴ مه۱۹۰۲.

<sup>2-</sup>Claude Anet.

<sup>3-</sup> Le Temps.

را فرامی گرفتند که برای یهودیان «رهایی بخش» بود. پیش ازگشایش مدارس آلیانس، دختران در سن ۷ سالگی به خانهٔ شوهر می رفتند و اکنون پس از پایان تحصیلات و در سن بلوغ. درسالهای پسین، مدرسهٔ اصفهان در اصلاحات دورهٔ رضاشاه مشارکت کرد.

**۳- شعبهٔ همدان** در نوامبر ۱۸۹۹ (رجب ۱۳۱۷) بود که باسان و همسرش مأمور شدندشعبهٔ آلیانس را در همدان برپاکنند. این دو نفر در ژوئن ۱۹۰۰ (ربیعالاول ۱۳۱۸) بههمدان رسيدند. حكومت وقت كالسكه فرستاد، پيشواز رسمي تدارك ديد. دولت ترکیهپادرمیانی کرد. سفیر فرانسه ناگزیر پشتیبان آمد. انگلیسها هم از روی ناچاری خودی نشاندادند تا از قافله پس نیفتند، ورنه دیدیم در اصفهان چگونه دیگران را بر یهودیان و آلیانس شـوراندند. بریایی مدرسه در همدان در بهبود وضعیت یهودیان سخت مؤثر افتاد.ترسهاشان فرو ریخت، اعتماد به نفس داد و دلنگرانی و پریشانی سرآمد. گزارش رفت: «اکنون همکیشان ما میتوانند به بازار بروند و در همه محلههای شهر آزادانه رفت و آمدکنند. ۲۰۰ با این همه گهگاه ناآرامیهایی رخ مینمودندکه بیگمان از تحریکات رقیبان آبمی خوردند. گروهی دیگر آزمندانه به کمین نشسته بودند تا از دسترنج پهودی ثروتاندوزند. نمونهها فراوانند. مثالی می آوریم: زنی بسته ای جواهر به یک بازرگان یهودی بهنام یوسف اطهر سپرد. فردایش نزد حاجی میرزا حسن نامی شکایت بردکه این بازرگانیک انگشتری را از بسته برداشته و دزدیده. جان یهودی در خطر افتاد. همین تهمت بسبود تا اوباش به محلهٔ یهود سرازیر شوند. پس آن بازرگان چارهای نیافت جز اینکه به خانهٔ حاج آقا محمد، مجتهد شهر پناه برد. مجتهد، میرزا حسن را فراخواند و سخت نکوهید. اماسید دستبردار نبود. هنگامی که از مجتهد ناامید شد، سی تن از تجار مسلمان را بسیج کردو برانگیخت تا شورشی علیه وی و یهودیان به راه اندازند. سرانجام سید عبدالمجیدکه درگذشته، بارها دریهودآزاری با سید عبدالله همراهی کرده بود، این بار جانب یهودی بیگناهرا گرفت و شورش را خواباند.

بهرغم این گرفتاریها شعبهٔ آلیانس در همان نخست ۳۵۰ پسر و ۲۵۰ دختر را پذیرفتو نام

١- كونفينو، ياد شده، ص، ١٠٥ تا ١٠٥.

۲- همانجا، ص. ۱۱۸.

نوشت. شگفتانگیز اینکه رفته رفته مسلمانان هم، پس ازکسب اجازهٔ دینی کودکان خود را برای فراگرفتن زبان فرانسه به آلیانس فرستادند. چنانکه آلیانس همدان در همینسال ۲۰ دانش آموز مسلمان داشت. در این کلاسها شاگردان از هفت سال تا بیست و دو سال داشتند. بدیهی است که مانند دیگر نهادهای آموزشی فرنگی، در اینجا نیزکلاس مذهبی کودکان یهودی و مسلمان از هم سوا بود. با همیاری حکومت و در راه برقراری امنیت، گردانندگان مدرسه چند تن «گشتی» هم در پیرامون آموزشکده و روستاهای کناری گماشته بو دند، تا از شورشهای احتمالی این و آن جلوگری کنند.

برنامهٔ درسی بخش دخترانهٔ آلیانس با بخش پسرانه یکی نبود. بنا برگزارش مدیرمدرسه، دخترکان تا چهارده سالگی درس میخواندند و برای زناشویی آماده می شدند. دو زندگی، بافندگی، قالی بافی، پخت و پز و زبان، دروس اصلی را می ساختند. در چهارده سالگی مدرسه را ترک می کردند و به خانهٔ شوهر می رفتند. مدیر آلیانس، در زمینهٔ پوشا کدختران گزارش می داد: اکنون دانش آموزان ما «دامنهای کوتاه و جلف را ورچیدهاند و جایشان را به لباسهای بلند داده اند. پاهایشان را نیزکه همواره برهنه بود، اکنون باجورابهایی که خودهاشان می بافند، می پوشانند. موهایشان را هر روز با مراقبت شانه می زنند. دیگر کمتر نشانی از ناپا کیهایی که در گذشته شاهد بودیم به چشم می خورد. هر چه پوشاک است در خود مدرسه دوخته می شود. در دوزندگی پیشرفتشان چشمگیر است و پدر مادرها سخت خرسندند.» سرپرست مدرسه از این بابت آیندهٔ مدرسه را درخشان می دید. ا

پس از برپایی شعبه همدان لِون ازکمیته مرکزی پاریس گزارش می کرد: «هماکنون مادر ایران دارای سه گروه آموزشی دخترانه و پسرانه هستیم: در تهران، در اصفهان و درهمدان. خیال داریم بزودی شعبهای هم در سنه بگشاییم... زبان آموزشی ما فرانسه است واستادانی که می فرستیم در پاریس و در مدرسهٔ شرقی اسرائیلی آموزش دیده اند."»

۴- شعبهٔ شیراز شعبهٔ شیراز را در ۱۹۰۴ (۱۳۲۱ق) گشودند. کمیتهٔ مرکزی آلیانس آگاهی زیادی دربارهٔ این شهر و وضع یهودیانش در دست نداشت. پس نخست هیأتی گسیل

۱- همانجا، ص. ۱۲۴.

<sup>2-</sup> Ecole Normale Isrelite Orientale.

<sup>3-</sup> N. Leven à Delcassé, Paris 12 janvier 1903 (Perse, A.P., M.A.E.F.).

داشتند تا گزارشی فراهم آورد. این گزارش را کونفینو بدست دادکه در ۱۹۰۳ ق) برای گشایش شعبهٔ آلیانس از اصفهان به شیراز منتقل شد. سرپرست مدرسهٔ شیراز از جمله گواهی داد: شیرازیان خود را اصیل تریین و بافرهنگ ترین ایرانیان میدانند. به سیعدی و حافظ می بالند و شهر پُر است از آموزشکده های گوناگون. در این تاریخ، شیراز صادر کنندهٔ قالی، تریاک و تنباکو و شراب (به هند) بود. نیز زیبایی باغات شهر در چشم گزارشگر ما بیمانند جلوه گر آمد.

دراین سالها از جمعیت ۲۰۰۰ هزار نفری شیراز نزدیک به ۵۰۰۰ تن یهودی بودند که به گفتهٔ خودشان «کهن ترین» جامعهٔ یهودیان ایران را می ساختند. محلهٔ تنگ و تاریک کلیمیان شیراز دربرگیرندهٔ ۲۲۰ خانه بود و ده کنیسه و سه گرمابه. در این سال ۱۹۰۳ (۱۳۲۰ق) کسب و کار یهودیان در خود شهر به قرار زیر بود: ۹۰ تن بازرگان بودند، ۴۰۰ تن باربر، ۱۰۳ تن زرگر، ۸۰ تن شربت فروش، ۱۰ تن شراب انداز، ۲۰ تن داروساز، ۱۵ تن قصاب، ۵ تن صرّاف، ۶۰ تن نوازنده و گروهی پزشک. افزون بر این در شهرها و آبادیهای نزدیک هم شماری یهودی می زیستند: ۵۰۰ تن در جهرم، ۳۰۰ تن در نوبندگان، ۳۰۰ تن در زرقان، ۲۰۰ تن در جریب، ۲۵۰ تن در لرستان، ۱۸۰ تن در کازرون، ۲۰۰ تن در فیروز آباد. ۲ تن در جریب، ۲۵۰ تن در لرستان، ۱۸۰ تن در کازرون، ۲۰۰ تن در فیروز آباد. ۲۰۰ تن در جریب، ۲۵۰ تن در لرستان، ۱۸۰ تن در کازرون، ۲۰۰ تن در فیروز آباد. ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰۰ تن در فیروز آباد. ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰۰ تن در لرستان، ۱۸۰ تن در کازرون، ۲۰۰ تن در فیروز آباد. ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰۰ تن در نوبندگان، ۲۰۰ تن در نوبندگان ۲۰۰ تن در خورسه به ۲۰ تن در خورسه به تن

هنگامی که کونفینو به شیراز رسید، علاءالدوله به تازگی به حکومت شیراز رفته بود و خیال برقراری آرامش و امنیت را در سر داشت. مهمان نوازی نمود و یک روز تمام به پذیرایی از کونفینو برآمد. نیز رئیس ایل قشقایی خانهاش را در اختیار نمایندهٔ آلیانس نهاد.علاءالدوله و قوام الدوله، هر دوگردانندگان مدرسه را مشوق آمدند که هرچه زود تردرهای کلاسها را بگشاید. مهم تر از همه این بود که مجتهد شهر نیز حامی یهودیان بود. چنانکه به کونفینوگفته بود: «شما به دوستان پاریس تان بگویید که من تا جان در بدن دارم از یهودیان پشتیبانی خواهم کرد و آنان را از آزار دیگر متشرعین در امان خواهم داشت.» این نکته می رساند که یهودیان شیراز از سوی حکومت یا روحانیون مشکلی داشتند. شگفت انگیز اینکه شورش هنگامی در گرفت که آلیانس برپا شد. پس بیگمان نداشخور این در گیری در جای دیگر بود.

۱- كونفينو، ياد شده، ص. ۱۴۶-۱۴۲.

۲-کونفینو، ص. ۱۴۲.

در شیراز نیز همانند اصفهان، پیش از این تاریخ، یک میسیونر پروتستان انگلیسی به نامپیس مکتبی داشت و آموزش و تبلیغ کودکان یهودی را عهده دار بود. این شخص از سال۱۸۹۹ (۱۳۱۶ق)، درست همزمان با گارلاند، از اصفهان به شیراز آمد و دست به کار شد. در اینجا هم پهودیان گرویدن همکیشان خود را به دین عیسوی برنمی تافتند و به این فرسـتادهٔ انگلیس سخت بدگمان بودند. نیز جماعت یهود شیراز کارشکنیها و سركوبها وتحريكات مزدورهاي هاردينگ وزير مختار انگليس وگارلاند را در اصفهان به خاطرداشتند. از همین رو اگر می پارستند از فرستادن فرزندانشان به مدرسهٔ پیس خودداریمی کردند. انگلیسها نیک میدانستندکه با برپایی آلیانس میبایست رفته رفته بساط خود رابرچینند. بنابراین بدیهی بودکه از برانگیختن این و آن علیه آلیانس دریغی نداشتند. چنانکهنخستین شورش اوباش را بر شاخهٔ مدرسه در شیراز سازمان دادند. با برپا شدن آلیانس، سرپرستی مدرسه به یک زن و شوهر یهودی به نام شوکر سپردهشدکه فارغالتحصیل از آلیانس یهود پاریس بودند. ۲ اما چندی نگذشت که این دو آموزگاربه میهن خود بازگشتند و علاءالدوله هم به وزارت جنگ رفت. از نبود سرپرست، نخســتعوام بهره جســتند و از نو به جان يهوديان افتادند. سرانجام يک زن و شوهر دیگر، آقا و بانولاهانا" از اصفهان به شیراز منتقل شدند. میسیونرهای انگلیسی دست به كار شدند. هنوزهيچ نشده سيد شريف نامي، بهرغم مخالفت سرسختانهٔ مجتهد شهر، اهل محل راگردآورد و «اعلان جهاد» داد. بهانه این بودکه این دو آموزگار به کارهایی دست میزنندکه به آنان مربوط نیست. پرسیدنی است که این سید از کجا از کار و بار مدرسه خبر داشت. آیااین «مداخله» در مفهوم مخالفت یهودیان با مدرسهٔ پیس نبود؟ ورنه چرا درکشالهٔ این همهسال، سید شریف سخنی علیه مدرسهٔ میسیونر انگلیسی نرانده بود؟ دیگر اینکه اگر این آخوند جای دیگر پشتوانه نداشت، چگونه می توانست از دستور مجتهدشهرسرپیچی کند؟

یهودیان شیراز دست به دامن سفارت فرانسه شدند و شکایت بردند. سفارتخانه ازشعا عالسلطنه حاکم فارس توضیح خواست. حاکم در پاسخ به کارگزار فرانسه

<sup>1-</sup> Pays.

<sup>2-</sup> Schouker.

<sup>3-</sup> Lahana.

نوشت: «تلگراف شما را دربارهٔ درگیری لفظی میان مسلمان و یهود دریافت کردم. ماجرا آنقدرهااهمیت ندارد که قابل توجه باشد. عواقب ناگوار هم در بر نخواهد داشت. این دو آموزگارزیاده پای ازگلیم خود بیرون می کشند و در مسائل داخلی دخالت می کنند. طرز رفتارشان پی آمد و خیم دربر خواهد داشت. بهتر این است که جنابعالی با صلاحدید خود این دو رانصیحت کنید.»

اما «صلاحدید» کارگزار سفارت هم به نقل می ارزد. پیشنهاد کرد که یهودیان از این پس سرپرستی مدارس را از مدیران یهودی بستانند و به خود فرانسویان یا به اتباع زیرحمایت رسمی دولت فرانسه بسپارند، ورنه فرانسویان را «حق حمایت از مدارس یهودی ایران نیست.» بدان معنا که فرانسویان را تمایلی به در گیری با انگلیسها نبود. تنها راهی که در پیش پای یهودیان گذاشتند این بود که یهودیان سرپرستی شاخهٔ آلیانس را به خودفرانسویان بسپارند و حکومت فرانسه دست روی نهادهای آموزشی یهودیان بنهد. بدیهی بود که این پیشنهاد پذیرفتنی نبود. از این پس یهودیان را چشم یاری از فرانسویان هم نبودو دانستند که کمک به قوم یهود با منافع اقتصادی و سیاسی فرانسه چندان همخوانی ندارد.

اما شـورش شـیراز وخیمتر از آن بود که شعا عالسـلطنه وانمود می کـرد. زیرا رئیس کمیته پاریس در درخواست کمک از وزارت خارجهٔ فرانسه، تلگراف مدیر مدرسه شیراز را نقل می کرد که از جمله خبر می داد: «کشتار جماعت یهود، کارکنان مدرسه در خطر، متمنی اقدام فوری از سوی حکومت فرانسه.» آز آنجا که هیچیک از این درخواستها به نتیجه نرسیدند، گویا جماعت از نو رو به مجتهد شهر آوردند که سرانجام «جدیت» نشان داد و آشو ب رقب را خواباند.

در ۱۹ مه ۱۹۱۰ (۸ جمادی الاول ۱۳۲۸ قمری) که ایران در هرج و مرج شکست انقلاب سر می کرد، شیراز شاهد بی سابقه ترین سرکوب یهودیان بود. این بار جماعت یهودبه گفتهٔ خودشان، قربانی رقابت سیاسی میان اسمعیل خان صولت الدوله قشقایی و برادران میرزا حبیب الله قوام الملک شدند که هوادار انگلیسها بود. بدینسان که از چندی

۱- تلگراف شعا عالسطلنه به آپاشیه (کارگزار سفارت فرانسه)، تهران، ۷ ربیعالاول ۱۳۲۳ (۱۲ ژوئن ۱۹۰۵)، (ایران، امور سیاسی، اسناد فرانسه).

امور سیاسی، اسناد فرانسه). 2-Cougé à Rouvier: "Troubles anti-Sémitiques a Chiraz", Téhéran, 1er juillet 1905 (ibid). ٣- لِون به روویه، پاریس، ۷ ژوئن ۱۹۰۵ (همانجا).

پیش قشقاییها در اطراف شیراز دستبرد به کاروانها می زدند و گناه را به گردن ایلات عرب می افکندند که زیر فرماندهی برادران قوام بودند. در این زمینه نَتَف رئیس آلیانس شیرازگزارش می داد: «به علت این رقابت است که از ۳۰ ماه پیش تاکنون هیچ حکومتی نتوانست در شیراز دوام بیاورد و حکومت تهران هم پشتیبان قوام است.» آیا به علت انتقام از قوام الملک بود که قشقاییان به خیال انتقام افتادند یا برادران قوام خواستند قشقاییان را بدنام کنند. هرچه بود نخست به مدرسهٔ آلیانس یورش بردند و ناظم مدرسه راکشتند. آین بارشکایت یهودیان مؤثر افتاد، زیرا سرانجام کشنده دستگیر و روانه زندان شد.

بار دوم بهانهٔ مذهبی تراشیدند و لوطیان شهر را بسیج کردند. زنی را به سر چاهی فرستادند که به تازگی خالی کرده بودند. روز شنبه که یهودیان از کنیسه باز می گشتند، آن زن دست کرد وکتاب پاره پارهای از چاه در آورد و فریاد برآوردکه یهودیان کتاب مقدس ما را در چاه انداخته اند. مدیر مدرسه در دَم به سراغ میرزا ابراهیم، مجتهد شهر رفت و کمک خواست. این بار نیز آن مجتهد جوانمردی نمود و دنبالهٔ داستان را نگرفت. دو روز بعد از نو لوطیان گرد آمدند، بازرگانی را که بیگمان به یهودیان بدهکار بود، با خودهمراه کردند و خانهٔ دو خاخام را به محاصره در آوردند. اکنون آن بازرگان مدعی شد که دختربچهٔ چهار ساله اش گم شده و بیگمان این دزدی کار یهودیان است، پس شد که دختربچهٔ چهار ساله اش گم شده و بیگمان این دزدی کار یهودیان است، پس می باید همه محله را تفتیش کنند.

روز یکشنبه که درهای مدرسه باز شد، بسیاری ازکودکان نیامده بودند. خبر آوردندکه در یک کیلومتری و در صد متری گورستان کالبد دخترکی را یافتهاندکه بیگمان کالبدهمان دخترک گم شده است. یهودیان قوام الملک و نصرالدوله فرماندار نظامی را خبرکردندکه مرب سرباز فرستاد. معلوم شدکه آن جسد، کالبد یک دخترک یهودی است کهمدتها پیش خاک شده بود و اکنون با نبش گور بیرون کشیده بودند. از ترس تکفیر، بازمجتهد را خبرکردند، به جایی نرسید. وانگهی لوطیان از پیش آماده بودند و امان ندادند. یکراست به محله سرازیر شدند. از ۲۶۰ خانه که در محله بود، حتی یکی برجای نماند. همهرا ویران کردند. جمله دارایی یهودیان را به غارت بردند. آنچه را هم که غیر قابل انتقال بود احدماد.

۲-نتف به کمیتهٔ مرکزی آلیانس، شیراز به پاریس، ۳۱ اکتبر ۱۹۱۰ (ایران، سیاست داخلی، اسناد فرانسه). 3-R. Lecomte à Pichon: "L'assassinat d'un moniteur de l'Alliance Israelite à Chiraz", Téhéran, le 10 juin 1910 (ibid).

شکستند. انبارهای خوارباررا زیرو روکردند تا مگر به گنجهای نهفتهٔ یهودیان دستیابند. در این میان سربازان هم به چپاولگری پیوستند تا بی نصیب نمانند. این غارت ۷ ساعت به طول انجامید. ۱۲ تن کشته داد و ۵۰ تن زخمهای مهلک برداشتند. این هم دیده شد که گوش زنان را بریدند تا گوشوارههایشان را ببرند. بدینسان ۵۰۰۰ یهودی در یکروز بی خانمان شدند. بازماندهٔ یهودیان از هر سو پا به فرارگذاشتند، در خانههای مسلمانان پنهان شدند. حتی در مساجدگرد آمدند. غارت که پایان گرفت صولت الدوله به شهر آمد و در ده کیلومتری شیراز اردو زد. یهودیان بر آن بودند که در این ماجراصولت الدوله بیش از قوام دست داشت. گرچه اکنون قوام مسئولیت کشتار را به گردن قشقاییان می افکند و صولت الدوله می گفت: این غارت را برادران قوام تدارک دیدند تا حکومت تهران را زقشقاییان بترسانند. ۲ در این رویداد نه انگلیسها پشتیبان یهودیان آمدند و نه روسها و نه فرانسویان. تنها به حمایت لفظی و جمع آوری کمک مالی بسنده کردند.

برای بازسازی محلهٔ یهود و پیکار با فقر و گرستگی، نخست خانوادههای مسلمان به «توزیع نان» در میان غارت شدگان برآمدند. میرزا ابراهیم مجتهد ۴۰۰ کیلو نان داد، نصرالدوله ۱۵۰۰ کیلو، یک مسلمان ثروتمند ۱۰۰۰ کیلو، و قوام قبض برای ۲۰۰۰ کیلو. دو روز بعدکمیتهٔ کمک برپا داشتند. قوام الملک ۱۰۰۰ فرانک داد، نصرالدوله ۲۰۰۰ فرانک، مباشر قوام ۲۵۰ فرانک، شرکت تجاری فارس ۵۰۰ فرانک وکارگزار قُنسول گری انگلیس ۵۰۰ فرانک. بدینسان، جوانمردی وبزرگواری سفارتخانههای اروپایی به پای کمکهای یک بازرگان خرده پا هم نرسید.

فردای همان روزکه یک چهارشنبه بود، لوطیان ایل قشقایی از نوگرد آمدند، حتی به کاخ حکومتی یورش بردند و این بار علیه قوامالملک دست به تظاهرات زدند. لوطیان فریاد میزدند: این قوام پشتیبان «جهودسگ» و «زندیق» است که زیر سایهٔ ما و از دسترنجما ثروت انباشته است.

دركشالهٔ اين رويداد، روش صولتالدوله قشقايي كه به اصطلاح آزاديخواه بود،

۱- نتف به آلیانس اسرائیلی در پاریس، ۳۱ اکتبر ۱۹۱۰، یاد شده.

۲- همانجا.

٣- همانجا.

۴- نتف به آلیانس مرکزی، شیراز به پاریس، ۲ نوامبر ۱۹۱۰ (همانجا).

باقوام الملک دست نشاندهٔ انگلیسها تفاوت چندانی نداشت. بارها دیده ایم پای منافع وقدرت که به میان می آید آزادیخواهی و بشردوستی هم از میان قدرتمندان رخت برمی بندد. بهر رو پس از آنکه آرامش به شیراز بازگشت، یهودیان بیچاره دست به کار شدندو با یاری دیگران بساط ورچیده را از نوگرد آوردند و سرانجام مدرسه را روبراه کردند و گشودند.

۵-شعبهٔ سنه این شعبه هم در ۱۳۲۱ق (۱۹۰۴) به راه افتاد. در آن زمان شهر سنه به گونهای مرکز اداری و سیاسی کردستان به شمار می آمد. اهمیت این شهر را از نظر آموزشکده های کاتولیک فرانسوی، به ویژه به زمانهٔ محمد شاه و حاجی میرزا آقاسی به تفصیل وارسیده ایم. در سنه فرانسویان و امریکاییان نهادهای یهودی را به عنوان رقیب تلقی می کردند، حال آنکه یهودیان با اهل محل کو چکترین برخورد و مسأله نداشتند. به هنگام برپایی آلیانس در این شهر، رئیس میسیونرهای کاتولیک گزارش کرد: «شماریهودیان در شهر سنه زیاد است و اینان مدرسه بزرگی در این شهرگشوده اند و همه زبانهامی آموزانند. این امر خطری است بزرگ برای عیسویان.»۲

شمار یهودیان در کردستان از ۲۰ خانوار فراتر نمی رفت. گذران زندگی شان بیشتر از خرید و فروش و دکانداری بود. سرپرستی شان را «وکیل خان» کلانترباشی بر عهده داشت. در اینجا شعبهٔ کوچک آلیانس به سرپرستی زن و شوهری به نام هایون "به راه افتاد که پیشترزیر دست آموز گاران شعبهٔ آلیانس اصفهان تدریس می کردند.

۶-شعبهٔ کرمانشاه در کرمانشاه تا برپا شدن آلیانس یهودیان چندان سر و سامانی نداشتند. در دورهٔ ناصرالدین شاه چندین بار اموالشان به غارت رفت. در ۱۸۹۳ ق) نزدیک به ۱۸۹۰ تومان رشوه دادند و جان خود را خریدند. در سال ۱۸۹۶ (۱۳۱۳ ق) ازنو، از حاکم گرفته تا سیدها سرکوب و آزار جماعت را از سرگرفتند. هر بارکه یک یهودی در گذشت، دست روی دارایی اش گذاشتند. یهودیان بارها شکایت بردند، اما دو تن اززیردستان

۱- ایران در راهیابی فرهنگی، یاد شده، ص. ۲۰۷-۱۹۵ و بخش لازاریستها در همین کتاب.

<sup>2-</sup>Bédjan, Cologne, 24 octobre 1911, (Archives de l'Eglise Lazariste).

<sup>3-</sup>Hayon.

۴- كونفينو، ص. ۱۵۷.

حاکم، میرزا صالحخان و میرزا عبداللهخان مانع از این شدندکه این شکایتنامههابه تهران برسند! در پاسخ به سفیر فرانسه که از چند و چون کار جویا شده بود،مشیرالدوله وزیر خارجه پاسخ می داد: خبر درست است و «کاری نمی شود کرد، زیرارسیدگی به مسائل ارثی در دست محاکم شرعی است.»

شمار یهودیان کرمانشاه ۳۰۰۰ تن بود. شعبهٔ آلیانس در ۱۹۰۴ (۱۳۲۱ق) باز شد.ریاست مدرسه را به آموزگاری به نام سیدی سپردند. در سالهای نخستین مشروطیت، جای او را شخص دیگری به نام ساگه ٔ گرفت. اما آلیانس کرمانشاه تنها پسرانه بود و بخش دخترانه نداشت. در کرمانشاه یهودیان با زرتشتیان همزیست بودندکه «اجتماع بزرگی»داشتند. کونفینو از نزدیک گواه مراسم دینی و زندگی روزانهٔ زرتشتیان ایران بودکهبی پشتیبان ترین قوم بودند. چنانکه هیچ دولت فرنگی به حمایتشان برنخاست. زیراکهدشمنی مسیحیان با زرتشتیان تاریخی بود و از پی همین بیپناهی، در وضع بدتری ازیهودیان و عیسویان می زیستند. حکومت ایران نیز، دوران حاجی میرزاآقاسی و میرزاتقی خان امیرکبیر به کنار، آنان را به فراموشی سپرده بود. گهگاه کمکهایی از پارسیان هندمیرسید و بس. بگذریم. آلیانس یهود شعبههای کوچک دیگری در سرآغاز مشروطیت گشود. در همان سالیکم انقلاب ۱۹۰۶ (۱۳۲۴ق) شاخههای توپسرکان و نهاوند یا گرفتند. شعبهٔ یزد را در۱۹۱۰ (۱۳۲۷ق) و کاشان را در ۱۹۱۱ (۱۳۲۸ق) گشودند. در این سال در مدرسهٔ تهران استاد زیان فارسے و ۴ استاد زبان عربی (تنها برای یهودیان) تدریس می کردند. درسالهای پسین که امنیت سیاسی به ایران بازگشت، یهودیان نفسی تازه کردند. اکنون مدارسیهود، در آموزش زبان فرانسه بزرگترین رقیب آلیانس فرانسه و دیگر آموزشکدههایفرنگی جلوه گر شدند. در سرآغاز جنگ جهانی یکم آلیانس دو شاخهٔ دیگر در رشت وگلپایگان گشود و چند سال بعد شعبه يزد باز شدكه يكي از مدارس مهم آليانس به شمارمي رفت. از ۱۹۲۸ (۱۳۵۳ ق) مدیریت این شاخه را آندره کوئنکا عهده دار بود.

برنامهٔ درسی آلیانس اسرائیلی تفاوتی با برنامهٔ آلیانس نداشت. شاگردان متنهایی

١- شكايتنامهٔ يهوديان كرمانشاه به آليانس، ١٩ سپتامبر ١٨٩٨ (ايران، امور سياسي، اسناد فرانسه).

<sup>2-</sup>Leven à l'Alliance Israelite Universelle, Paris, 8 février (Perse, A.P., A.E.M.F.).

<sup>3-</sup> Sidi

<sup>4-</sup> Sagués.

<sup>5-</sup> Andre Cuenca.

ازلافونتن، ویکتور هوگو، الکساندر دوما و مولیر میخواندند. افزون بر این، حساب، علوم، تاریخ و جغرافی می آموختند. امتحانات پایان سال را به زبان فرانسه می گذراندند. کارنامهٔ تحصیلات ابتدایی را پس از ۶ سال و دیپلم را پس از ۹ سال می گرفتند. تا دورهٔ رضاشاه هفتاد درصد از برنامههای آموزشی این نهادها به زبان فرانسه بود، امادر این دوره فارسی زبان اول اعلام شد و آموزش فرانسه را به ۱۵ تا ۲۰ درصد کاهشداد. وانگهی از سرزنشهای کمیتهٔ مرکزی به یهودیان ایران، یکی هم این بود که چرا زبان فارسی را آنچنانکه باید و شاید فرا نگرفته اند، زیراکه این کمبود در امر داد و ستد ومبادلات بازرگانی، پی آمدهای ناگوار داشت و به زیان یهودیان ایران بود. یهودیان نوشته اند، در دورهٔ رضاشاه «با اینکه رویکرد آن پادشاه تنها به ایران باستان بود» و به دیگراقلیتهای مذهبی توجه نداشت، با این همه برای نخستین بار یهودیان از پرداخت «جزیه» معاف شدند. " بدیهی است وضع مالی جماعت یهود رو به بهبود رفت. مدارس نیزگسترش یافتند.

در ۱۳۰۵ خورشیدی (۱۹۲۷)، بازرسان دولتی که هرچند یکبار به مدارس خارجی سرکشی می کردند، گزارشی نیز از آلیانس اسرائیلی فراهم آوردند. بنابراین گزارش درهمین سال آلیانس برای کلاسهای بالاتر ساختمان نوینی به بهای نه هزار تومان در دوشان تپه خرید. اما کلاسهای «مقدماتی و تهیه» در همان و محل پیشین برگزار می شدند. به گفتهٔ همین گزارشگر ٔ در بخش ابتدایی دخترانه، برنامهٔ دولتی «کاملاً مجری وکلیهٔ مواد بهفارسی» آموزانده می شدند. در بخش پسرانه نیز «پروگرام ابتدایی دولتی معمول و یک کلاس متوسطه نیز» دایر بود. بنا شده بود تا دو سال دیگر مدرسهٔ متوسطه به طور کامل برپاشود. تنها تفاوت با مدارس دولتی در این بود که در آلیانس افزون بر فارسی، زبان فرانسه واندکی انگلیسی هم تدریس می شد و شاگردان یهودی عبری نیز می خواندند. فرق اساسی میان این مدرسه با سایر مدارس فرانسوی، بهویژه آلیانس فرانسه و نهادهای

<sup>1-</sup>Annick Guilyardi: "L'action de l'Alliance Israelite Universelle en Iran", mémoire de mailtrise, I.E.I., 1993, p.13

۲-گىلاردى، باد شده.

<sup>3-</sup>Sorour Sorouri: "Jews in Islamic Iran", The Jerusalem Querterly, no. 21, 1981 p. 107. \*\* - «مدرسه اسرائیلی فرانسه، دکور و اناث»، راپورت مدارس خارجی طهران به وزارت معارف و اوقاف و صنایع مستظرفه، شماره ۲۵۲۲، ۲۳ اسد ۱۳۰۵ خورشیدی، معارف سری، ج ۵۵۰۰۸، سازمان اسناد ملی ایران.

لازاریست دراین بود که در اینجا قرآن و شرعیات در خود مدرسه آموزانده می شد. «یعنی در ساعاتی که شاگردان یهودی مشغول خواندن عبری» بودند، «معلم فارسی و عربی مدرسه به شاگردان مسلمان در کلاس علیحده قرآن و شرعیات تدریس می کرد.» آلیانس اسرائیلی تنها مدرسهٔ فرنگی بود که از سوی دولت ایران کمک هزینه نمی گرفت، گرچه نویدش را داده بودند. در همین سال ۱۳۰۵ خورشیدی (۱۹۲۷) این مدرسه ۵۰۹ شاگرد پسر و ۳۲۱ شاگرد دختر داشت، یعنی چندین برابر مدرسهٔ آلیانس فرانسه و دیگر نهادهای فرانسوی.

بنابرگزارشهای مفتش وزارت معارف، در مدرسه آلیانس یه و د چندان توجهی به زبان فارسی و تاریخ و فرهنگ ایران نداشتند. برنامههای مدارس دولتی و آیین نامه وزارت معارف را پشت گوش می انداختند و وا می نها دند. شرایط بهداشتی مدرسه نیز «اسفناک» بود. برخی از شاگردان به بیماری کچلی دچار بودند. با اینکه مدرسه از نظر مالی چندان در تنگنا نبود، در زمستانها از روشن کردن بخاریها خودداری می کردند و شاگردان را درسرما و هوای آلوده نگه می داشتند. برای نمونه دربارهٔ کلاس سوم ابتدایی گزارش می رفت: «بطور کلی نظافت شاگردان خوب نبود.» یا: «بخاری در کلاس نمی سوخت و هوای اطاق کثیف بود.» یا: «از عدهای فارسی سئوال نمودم، خوب از عهده برنیامدند.» در کلاس چهارم نیز بچهها در سرما بسر می بردند و به جای استفاده از کتابهای درس دولتی «دروس علم الاشیاء و حفظ الصحه و جغرافیا» را از متون دیگر می خواندند."

در بخش متوسطه شاگردان، برخلاف آیین نامهٔ وزارت معارف، برنامهٔ دو ساله را دریک سال فرا می گرفتند، بنا شدکه دو کلاس را «مجزا» کنند و «پروگرام هرکلاس را نوشته به دیوار» بزنند. " در برخی دیگر از کلاسها شاگردان بدون ارائهٔ «سبجل احوال» نام نوشته بودند. سفارش شدکه هرچه زودتر «اقدام در تهیه آن» بنمایند. در کلاس سوم متوسطه بازرس وزارتخانه از چند نفر پرسشهایی در زمینه تاریخ ایران کرد. «اولاً نسبت به مدت تحصیلی

۱- «راپورت مدرسه اسرایلی» به مقام ریاست وزارت معارف و اوقاف و صنایع مستظرفه ۱۳۱۰/۱۷۲۶ خورشیدی، شماره ۱۹۶۳، معارف، سری ج، ۵۵۰۰۸، همانجا.

۲- همو به همان، ۱۳۱۰/۱۲/۱۸، شماره ۲۱۹۳.

٣- همو به همان، ١٣١٠/١٠/۵، شماره ١٤٩٥، همانجا.

خیلی کمپیشرفت کرده بودند و آنچه از تاریخ ایران از چند نفر سئوال شد، نتوانستند جواب بدهند.»دیگر اینکه «پروگرام» مدارس دولتی را آنگونه که میبایست به کار نمی بستند، چنانکه درکلاس پنجم «تعلیمات مدنی و سیاق» را در برنامه نداشتند. بازرس به تصریح برآمدکه «این خلاف پروگرام» است. برعهده شناختندکه جبران کنند. در بخش متوسطه، تدریس ادبیات فارسی، بهویژه اشعار و قطعات برگزیده که در سایرمدارس اجباری بودند، در اینجا «خوانده» نمی شدند و «بطورکلی فارسی این کلاسها باپروگرام» وزارت معارف هماهنگ نبود. نیز در سال یکم متوسطه حساب تدریس نمی شد. فارسی شاگردان این مدرسه «ضعیف» بود. زبان فرانسه را ازکلاس چهارم ابتدایی به بعدمی آموختند. در این گزارش هم بازرس وزارتخانه که «غفلتاً» به یکی ازکلاسها سر زدهبود، یادآوری می کرد که «اولاً در این کلاس بخاری نمی سوخت یکی ازکلاسها سر زدهبود، یادآوری می کرد که «اولاً در این کلاس بخاری نمی سوخت کاملاً فاسد و کثیف شده بود. ثانیاً محصلین رعایت نظافت را ننموده بودند و هوای اطاق کاملاً فاسد و کثیف شده بود. ثانیاً محصلین رعایت نظافت را ننموده بودند و دست و پای کاملاً فاسد و متعفن بود.» به هر رو در این مدرسه «نظافت و حفظ الصحه مطابق پروگرام مراعات» نمی شد. د

از این گزارشها به روشنی برمی آمدکه در دورهٔ رضاشاه مدارس دولتی از نظربهداشت پیشرفته تر از برخی از این مدارس فرنگی بودند و رفتارشان با کودکان انسانی تربود و شاگردان را به خاطر تدریس عبری یا فرانسه در یخبندان کلاس زندانی نمی کردند. در این سالها انگلیسها هنوز مدرسه «بنی اسرائیلی» تهران را به رغم ناخرسندی یهودیان نگه داشته بودند. در این مدرسه ۲۷۶ پسر و ۱۶۳ دختر درس می خواندند. دو تن آموزگارمسلمان نیز به شاگردان «فارسی و عربی و مشق خط» آموزش می دادند. این نهاد نیز ازدولت کمک هزینه نمی گرفت. اما بدیهی بود که انگلیسها برای تبلیغ کودکان تنگدست یهودی به آیین پروتستان، از خرج کردن دریغ نداشتند.

تا جنگ جهانی دوم شعبه های آلیانس در شهرهای گوناگون ۶۰۰۰ شاگرد داشتند تاسال ۱۹۴۱ شمار شاگردان به ۶۳۷۶ تن، و شمار مدارس به ۱۵ مدرسه می رسید. ۴ ده سال بعد

۱- همو به همان، ۲۲/۱۰/۲۲، شماره ۱۷۰۰، همانجا.

۲- همانحا.

۳- «انگلســتان، مدرسه بنیاسرائیلی ذکور و اناث»، راپورت مدارس خارجی طهران، اسناد سازمان اسناد ملی ایران، یاد شده.

٤- كونفينو، ياد شده، ص. ١٧١.

در ۲۳ مدرسه نزدیک ۷۵۰۰ دانش آموز درس می خواندند.

به این نکته هم اشاره کنم که برخی از فارغالتحصیلان مدارس آلیانس ایران، برای تکمیل تحصیلات خود راهی فرانسه شدند. نمونه اسحق رافائل بودکه از مدرسهٔ همدان فارغالتحصیل شد و در۱۳۲۲ ق) لوِن مدیرکمیتهٔ آلیانس برای او درخواست پذیرش از دانشکده پزشکی پاریس را کرد. سند این درخواست را به پیوست این نوشته می آورم.

تفاوت مدرسهٔ آلیانس اسرائیلی با دیگر مدارس فرنگی بهویژه لازاریستها، در این بود که یهودیان این مدارس را بیشتر برای بهبود وضع اقلیت یهودی ایران آراستند و نه برای تبلیغ یا بهرهبرداری، زیراکه تبلیغ دینی و ورود و گرویدن به دین یهود برای غیر یهودی ممنوع بود و هست. از همین رو دولت ایران از نامنویسی مسلمانان در شعبههای این مدرسهجلوگیری نکرد. در سال انقلاب، آلیانس اسرائیلی در تهران ۷ مدرسه داشت با ۱۸۰۰ شاگرد. افزون براین مدارس یهودی دیگری باز شده بودند، از جمله مدرسه سیروس، اتحاد، اتفاق، ابریشمی، روحی شاد. مدارس آلیانس در شهرهای دیگر عبارت بودند از: همدان: ۱ مدرسه با ۴۷۳ شاگرد، نیازی به مدارس آلیانس در شهرهای دیگر عبارت بودند از: همدان: ۱ مدرسه با ۱۹۵ شاگرد. نیازی به یادآوری نیست که به جز مدرسهٔ اتفاق و اتحادو سیروس، در مدارس وابسته به آلیانس، یهودی و غیر یهودی یک جا درس میخواندند. به مَثُل در مدرسهٔ همدان از ۴۵۴ شاگرد تنها ۱۷۳ تن یهودی بودند. از آنجاکه برنامهٔ درسی آلیانس فرانسویان با مدرسهٔ آلیانس یهودیان یکی بود و در هر دو به زبان فرانسه تدریس می شد و بیشتر استادان فرانسوی بودند و از آنجاکه یهودیان در این نهادهای عرفی هرگز دست به تبلیغ دینی نزدند و نمی توانستند بزنند، چنانکه پیشتر در این نهادهای عرفی هرگز دست به تبلیغ دینی نزدند و نمی توانستند بزنند، چنانکه پیشتر گفتیم، امروز بسیاری ازکسانی که در نهادی به نام آلیانس درس خواندهاند، هنوز نمی دانندکه فار غالتحصیل ازکدام یک از این آلیانسها هستند، فرانسوی یا یهودی.

در سرشماری سال ۱۳۳۵ (خورشیدی) شماریهودیان ایران را ۶۵۲۳۲ ثبت کردندا در ۱۳۵۵ رویهم ۶۲۸۵۲ تن ۲۶۳۵۴ تن ۲۰۰

بهر رو، یهودیان دیرینهترین و بزرگترین اقلیت غیرمسلمان ایران بشمار میرفتند و درشناساندن ادب و فرهنگ غرب، نیز در فلسفه و هنر و موسیقی ایران، نقش پربار وارزندهای داشتند. این نوشته هدیه ایست ناچیز به یهو دیان وفادار ایران.

۱- مهدی امانی: بررسی دموگرافیک اقلیتهای مذهبی ایران، تهران مؤسسه مطالعات اجتماعی، دفتر شماره ۲، مرداد ۱۳۴۹، ص. ۹ تا ۲۱.

۲- دکتر امانی این دو رقم را هم از روی سرشماریهای پسین به این دفتر افزودهاند، ص. ۱۲.

صدرالدین الهی در سیزده آذر ۱۳۱۳ (چهار دسامبر ۱۹۳۴) در محلهٔ سرچشمهٔ تهران متولد شده است. خاندان اوکه اصلاً مقیم لواسانات بزرگ بودهاند پس از انتخاب تهران به پایتختی به این شهر آمده و ساکن آنشدهاند. نیا و نیای بزرگ او مُدرسین حکمت الهی در عصر خود بودهاند.

صدرالدین الهی پس از اتمام تحصیلات ابتدایی و متوسطهٔ خود در تهران وارد دانشسرایعالی (دانشکدهٔ ادبیات) شد و از آن زمان تاکنون به حرفهٔ روزنامهنگاری اشتغال دارد. وی از بنیان گذاران هفتهنامهٔ کیهان ورزشی است که نخستین شمارهٔ آن در آذرماه ۱۳۳۴ در تهران منتشرگردید و تا به امروز انتشار آن ادامه دارد. او در کیهان ورزشی برای نخستین بار بیرون از مسائل خبری وگزارشهای ورزشی، موضوعهای مربوط به روانشناسی و جامعه شناسی و فلسفهٔ تربیت بدنی و ورزش را مطرح ساخت و این در حالی بود که حتی در ممالک پیشرفتهٔ غربی معدود بودند کسانی که به این جنبه از ورزش و تربیت بدنی توجه داشتند. صدرالدین الهی به عنوان خبرنگار کیهان وکیهان ورزشی از جبهه های جنگ اول لبنان، جنگهای آزادیب خش الجزایر و بازیهای آسیایی ۵۸ توکیو، ۶۶ بانکوک و بازیهای المپیک ۶۴ توکیو و ۷۶ مونترال گزارش تهیه کرده است.

به موازات کار درکیهان ورزشی صدرالدین الهی به نوشتن پاورقیهای متعددی در مجلات تهران مصور و سپیدو سیاه پرداخت و نیز مصاحبههای فراوانی با شخصیتهای سیاسی و ادبی ایران و جهان انجام داد. او از فرانسه مدرک دیپلم مطالعات عالی از انستیتوی مطبوعات فرانسه، دکترای جامعه شناسی سیاسی ورزش ازدانشگاه «تور اورلئان» و دیپلم فوق تخصص برنامهریزی ورزشی از دانشسرایعالی تربیت بدنی و ورزش فرانسهدریافت داشته، و در چندین کنفرانس بینالمللی ورزش سخنرانیهای جامعی دربارهٔ تخصص خو د کرده است.

صدرالدین الهی از سال ۱۳۵۰ تا سال ۱۳۵۸ در سمت مدیرگروه روزنامهنگاری و رادیو تلویزیون دانشکدهٔ علوم ارتباطات اجتماعی تهران انجام وظیفه کرده است و در سال ۱۳۵۸ برای مطالعات دانشگاهی به دانشگاههای سن حوزه و برکلی در کالیفرنیا آمد و پس از وقوع انقلاب اسلامی زندگی خودتبعیدی را برگزید و به کار نوشتن و تحقیق پرداخت.

وی در سالهای اقامت در آمریکا با مطبوعات خارج از ایران همکاری نزدیک داشته و دارد و برای روزنامهٔ کیهان لندن، مجلهٔ ایران شناسی چاپ آمریکا (واشینگتن)، مجلهٔ روزگار نو چاپ فرانسه (پاریس) و هفتهنامهٔ خاوران چاپ آمریکا (کالیفرنیا) مقاله می نویسد و نیز در تمام مدتی که رادیو امید در لس آنجلس فعالیت داشت از همکاران این رادیو بود.

صدرالدین الهی در دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه تهران با همسر خود خانم عترت الهی ازدواج کرده و دو فرزند بهنامهای برزو و باران دارد.

# بچەمسلموننافمحلە

به هما سرشار روزنامهنگار آزاده و با امید آن که: او هم چو آن شبان و من، خدا را در جامهٔ شولیدهمردی ببیند، سرگردان بادیهها و در طلب خویشتن خویش.

> (۱) معرفی

# خانمها،آقایان،

نام من صدرالدین و نام خانوادگی ام الهی است. شناسنامهٔ من به شمارهٔ ۱۱۱۶ صادره ازیخش ۹ عود لاجان تهران است که محله جزئی از آن بود.

خانوادهٔ پدری من، پیش از آن که تهران از سوی آغامحمدخان قاجار به پایتختی برگزیده شود، ساکن لواسان بودند و به اشارهٔ خواجهٔ تاجدار به تهران آمدند یا کوچ داده شدند تا پایتخت تازه از نعمت رجال تازه بی بهره نماند. اینان همه سر در خط حکمت الهی داشتند که اگر نه به ظاهر که در نهاد تَعقُلی است سایه افکن بر تعصب.

خانوادهٔ مادری من باز اهل تهران پایتخت شده هستند و جدّ اعلای آنها حاج سید حسن نامی است که فتحعلیشاه قاجار با او صیغهٔ برادری و اُخوت جاری کرده بود و به این سبب در عهد انتخاب نام خانوادگی، اعقاب سید نام خانوادگی سادات اخوی

تهرانی رابرگزیدندکه لابد برخی از شما بعضی از آنها را می شناسید. این سادات حتی در سالهای بعد\_\_ که دیگرکلاه وکمر به جای عبا و عمامه آمده بود\_\_ دست از تَشرّع خود نَشُستند ودر حقیقت همه از قبیلهٔ عالمان دین بودند.

اجداد پدری و مادری من در سالهای جوانی تهران در کویی به نام سرچنبک مستقرشده بودند که ظاهراً بورلی هیلز تهران نوجوان بود. این کوی سرچنبک با محلهٔ یهودیهای تهران چنان درهم آمیخته بود که شیر و شکر. سرچنبک در آن طرف تکیهٔ رضاقلی خان قرار داشت و بعدها که خیابان سیروس از وسط محلهٔ یهودیها گذشت دواخانهٔ بین الملل و بعد کانون فرهنگی خیرخواه و دیگر تأسیسات خدماتی یهودیان، از دل محله روی به خیابان سیروس و پشت به کوی سرچنبک در کنار خیابان جدیدالاحداث از زمین روییدند. خانوادهٔ پدری من در کوچهای خانه داشتند که در آن خانههای پدرم و سه عمویم گرداگرد خانهٔ میرزا شمس الدین حکیم الهی ساخته شده بود و عمههایم می گفتند که بر سراین خوجه دری بوده است که شب هنگام آن را می بسته وکلون می کرده اند تا امنیت خانه هامحفوظ بماند.

اما خانوادهٔ مادری پایگاه جدی تری داشتند به نام حسینیهٔ سادات که در حقیقت مرکز فرماندهی و یا به قول امریکاییه افعالی استان بود و جز خانوادهٔ مرحوم حاج میرسیدعلی ـ که نوعی تولیت این حسینیه را بر عهده داشت و با هفت دختر و پسری از دست رفته در زمان حیات خود او، در این خانهٔ بزرگ تکیه مانند می زیست \_ بقیهٔ سادات یا در اطراف حسینیه خانه ای داشتند یا به حوالی عین الدوله و دوشان تپه کوچ کرده بودند و در حقیقت به حومهٔ تهران رفته بودند و به آنها که در سرچنبک مانده بودند «شهری»می گفتند، به اعتبار این که خود در خارج از محدودهٔ تهران نوجوان زندگی می کردند.

ایس هر دو خانواده با یهودیان همسایه می زیستند و حکایتها شنیده ام از روابط این همسایگان و آن سالهای دور و این که یهودیان نه به اجبار بلکه به اختیار محلهٔ خود را در تهران تازه پایتخت شده آغاز کرده بودند. این معرفی از آن جهت صورت گرفت که بدانید سخنران امروز شما دقیقاً «بچه مسلمون ناف محله» است و محصول ازدواج مردی است از خاندان عقل و زنی از قبیلهٔ دین، که

از بخت بد معلم عشق او را شاعری آموخته است.

# (٢)

# شبان وادى ايمن

پدر صبحها بعد از نماز و پیش از صبحانه به صدای خوش قرآن میخواند و بر رونق مسلمانی می افزود و لذت خواب دلنشین بامدادی را در چشم ما می کاست. اگر لطف و زنگ صدای او نبود، بی شک این کلمات عربی هرچند از سوی خدا آمده، یک بچهٔ هفت هشت ساله را که غرق خواب شیرین بامدادی بود \_ و پدر به جبر از او می خواست که برخیزد و دوگانه به درگاه یگانه بگذارد \_ به عصیان بی خدایی وامی داشت.

اما اول شبها بخصوص در ایام تابستان که حیاط آجری خانه، هُرم روز را به لطف آبپاشی عصر از دست داده بود و لاله عباسیهای باغچه به عشوه های رنگارنگ چشم می گشودند، مثنوی خواندن پدر ما را به ملکوت علیین میبرد. صدای خوش شش دانگی داشت. بیچاره اگر به روزگار ما زنده بود وگذارش به لُسآنجلس شما میافتاد، در مقابلخیل نيمدانگيهاي بشكن و بالا بنداز اينجا لابد بايد ميرفت خشكشويي يا سون ايلون Seven Eleven وا مي كرد چون شش دانگ اين روزها old fashion شده است. او اول حکایت مثنوی را به زبان ساده برای ما نقل می کرد و بعد آن را به آواز و زمزمهمی خواند. هم در آن سالها بود که ما قصههای دلپذیر مولانا را از زبان پدر شنیدیم و بهخاطر سپردیم. قصهٔ آن طوطی کُل، قصهٔ نقاشی چینیان و آئینهسازی رومیان، قصهٔ موش ساربان شتر و این عبرت که: «از زانو به زانو فرقهاست». اما یک قصه بود که ما خیلی دوستش می داشتیم: قصهٔ شبان و موسی. این حکایت پیغمبر شبانی بود با ساده شبانی. آنشبان خدمت شعیب کرده و به وادی ایمن رسیده، و این شبان سر آن داشت که جایکخدای شبان اول را بروبد و دستکش بوسد بمالد پایکش. آن شبان ـ با عصای از شعیبنابینا گرفته\_\_اژدهایی درکف داشت که لب زیرین بر بُن کاخ فرعون نهاده و لب زبرین برکنگرهٔ قصر او و فرعون «خودخدا» از وحشت اشارهٔ موسی جان بر ل، و این شبان دنبالآن خداکه جامهاش شوید شیشهایش کشد. موسی در رؤیاهای کودکانهٔ ما توانامردی می نمود قهرمان یک قصهٔ دراز رنگین باقامتی برافراخته، سینهای ستبر، مویی بلندکه از زیرکلاهش بیرون زده وکپنکی بر تن وچماقی در مشت. در آن سالها تازه «مضحک قلمی» یا به قول این امریکاییها «کارتون»روی پردههای سینما آمده بود و ما از خود می پرسیدیم: «چرا این قصهٔ از سبدی بر نیل آغاز شده، و طفلی چنگ در ریش جواهرآگین فرعون زده، و آنگاه به اشارهٔ عصایی دریاشکاف از موج خیز حادثه به در رفته، سببساز آفرینش یک فیلم «مضحک قلمی» نشده است؟». هنوز هم ما در آرزوی دیدن کارتونی هستیم که زندگی موسی را برای بچهها تصویرکند، و فیلم «ده فرمان» را اصلاً دوست نداریم چراکه موسی در آن پیامبری معترض و لجباز نست.

پدر وقتی حکایت حضرت موسی را تعریف می کرد، تحسینی در صدایش بود. می گفت: «هیچیک از پیامبران به اندازهٔ موسی با خدا بگومگو نداشته اند.» و هر وقت جواب نامساعدی از قلدری می شنید، این بیت را که نمی دانم از کیست می خواند که:

# «چورسی به طورسینا ارنی نگفته بگذر که نیرزد این تمنا به جواب لَن ترانی»

بعدهاکه بزرگتر شدیم تمام آیهٔ عربی آن را از قرآن برایمان خواندکه بخشی از آن آیه این است: قَالَ رَبِّ اَرنِی اَنظُرْ اِلَیکَ قَالَ لَن تَرینی.

به اینسان در ذهن کودکانهٔ ما موسی پیامبری نبودکه آسان بله قربان بگوید و گردسرداری بلند خدایی را بروبدکه در عرش تازیانه اش برگردهٔ شیطان رعد می آفرید. برابرحکایات پدر، موسی در چشم ما یک خرده عصبانی و تندخو هم بود و گرنه ریش برادرشهارون را نمی گرفت و بر سرش نمی کوفت که: «چرا وا دادی تا امت من به گوسالهٔ زرینسامری سَجده کند؟» و اصلاً به عجز و لابهٔ هارون و استدلال او اعتنا نکندکه: «برادرتقصیر من نیست. امتت طلا دوست دارد!» و نیز این پیغمبر دست به نفرینش هم خوب بودو گرنه از خدای لن ترانی بارکن، نمی خواست که قارون را که با آن همه گنج از بود و گرنج قارون «سفیل و سرگردان» دشت و بیابان سازد و حتی آقای فردین هنرپیشه در پی گنج قارون «سفیل و سرگردان» دشت و بیابان سازد و حتی آقای فردین هنرپیشه را هم به جستجوی آن گنج برانگیزد.

پدر می گفت: «از صد و بیست و چهار هزار پیامبرکه تقریباً همه از بنی اسرائیل

بوده اند، پیامبران همه از چوپانی به پیامبری رسیده اند. شاید که پیامبری کار شبانان است و چراندن رسالت آنها و موسی یکی از پنج پیغمبر اولوالعزم است و شبان همهٔ شبانان.» بدین گونه موسی در خانهٔ ما که حالا از سرچَنبَک به حدود سرچشمه منتقل شده بود به کمک قرآن و مثنوی حضور داشت و روابط پدر با همسایه های دست چپ خانه ـ که حیاطی به اندازهٔ غربیل و اتاقهایی به اندازهٔ اتاقهای خانهٔ عروسکی داشتند ـ یعنی میرزایعقوب و زنش مونس آغا به مراتب بهتر از همسایهٔ روبرویی یعنی آقای سیمین بود. میرزایعقوب و مونس آغا از ناف محله به بالا ترکوچ کرده بودند و در کوچهٔ سیدارسطوخان ـ که اسم دیگرش مؤیداحمدی بود و سر آن مسجد آیت الله نوری قرارداشت ـ کنار خانهٔ ما آن خانهٔ کوچک را خریده بودند. میرزایعقوب صبح به صبح با قابلمهٔ کوچکی به سرکارش در بازار زرگرها می رفت، که می گفتند یک دکان نیمبابی در آن جادارد. زنش مونس آغا، بعد از جمع و جور کردن خانه، صفحه های گندهٔ هفتاد و هشت دوررا روی گرامافون هیز ماسترز ویس (His Master's Voice) می گذاشت، گرامافون راکوک می کرد و به راه می انداخت و صدای «ملوک» بلند می شدکه «مرغ سحر» رامی خواند. «مرغ سحر» از آن سالهای کودکی مرا روی بال خود به سوی بامهای بلند رهایی پرواز داده و از جور صیاد تعصب رهانیده است.

ســتاره دختر مونس آغا و میرزایعقوب که دو ســه ســالی از مــن بزرگ تر بود، گاهی چون ماهی از روی مهتابی خانه که به حیاط ما مشرف بود سرک می کشید و به من ــ که روزهای تعطیل تابستان دبستان را بیهوده دنبال زنبورها می دویدم ــ اشاره می کرد که بروم خانهٔ آنها و من، تا مادره می آمد که سر بچرخاند و چشم بدراند، توی اتاق کوچک آفتابروی خانهٔ میرزایعقوب بودم.

# (۳) اونشب که بارون اومد

چه دنیای خوبی بود، تا عصر با ستاره بودم. ستاره تنها همبازی روزهای تعطیل تابستانی من بود. دلم برای کرایه کردن دوچرخه، لیسیدن سیخ سرپهن معجون افلاطون، دنبال وغ وغ صاحاب فروش دوره گرد در خم کوچه ها گم شدن، به فرفره های رنگین اوچشم دوختن و

بر سر بامها بادبادک هواکردن لک میزد و دریغا همهٔ این کارها\_\_کهمستلزم نشست و برخاست با بچهلاتهای سرچشمه بود\_\_از نظر خانوادهٔ باآبرویی چون مابی آبرویی تلقی می شد. پس، زنده باد سـتاره با آن چشمهای بادامی کمرنگ و ابروانپیوسته و دماغ تیغ کشیده و دهان تنگ که او هم از تنهایی ناچار بود عروسکهایش را رهاکند و با من يهقُل دوقُل بزند. و من كه نمي توانستم در حركت «پهن كن جمع كن» همهٔ ریگهارا طوری در اختیار داشته باشم که نریزد، چه زود عصبانی میشدم و موهای او رامی کشیدم و جیغش را در می آوردم که: «چرا این دخترهٔ نیم و جبی چپ دست، یه قُل دوقُلرا از من برده است!» و بدتر از همه، این او بودکه پاسور یاد من داد. در خانهٔ ما ورق گنجفهپیدا نمی شد و نجس بود. اما آنجا ستاره به من یاد دادکه سرباز برندهٔ همهٔ ورقهاست بدون آنکه بداند حکومت نظامی یعنی چه؟ و نیز به من آموخت که چطور می شود سور زد وبازی را زود برد. هر وقت مونس آغا برای ما در دو کاسهٔ کوچک بارفَتَن قاقا لىلىمى گذاشت، ستاره هوس پاسور مى كرد و سر باسلق و جوزقند آجيل شیرین، پاسور می زدو می برد. وقتی می فهمید که ممکن است من چنگ بزنم و باخته را به زور از چنگش بهدرآورم، مثل برق به صندوقخانهٔ اتاق نشیمن پناه میبرد، در را از تو مى بست و مادرش بانفرين و ناله به او، مشتى جوزقند و باسلق دركاسهٔ من مى ريخت. چـه زن نازنینـی بود مونسآغا. در اولین شـبی که مادرم در آغازکسـالت درازش به حمله دچار شد و همهٔ ما سرگشته و وحشت زده و عاجز و بیچاره دور او حلقه زده بودیم، این مونس آغا بود که از سر و صدا و روشنی نابهنگام چراغها از سر دیوار پرسید چه روی دادهو دمی بعد این او بود که با تنتور والرین به خانهٔ ما آمد و گل گاوزبان و سنبل الطیب دم کردو به مادر خوراند.

با این همه مادر چه با او نامهربان بود. هر وقت من از خانهٔ آنها می آمدم، وادارم می کرد که بروم حسابی دست و صورتم را آب بکشم و بعد لباسهایم را سر تا پا عوض کنم. یکروزکه به اوگفتم در خانهٔ مونس آغا با ستاره ناهار قلیهٔ کدو سبز خورده ام با زردچوبه وپیازداغ مفصل و چه خوشمزه بوده است، با تحقیر نگاهم کرد وگفت: «لایقت همونه که خوردی نه خورشت آلواسفناجی که مشهدی رمضان آشپز با روغن کرمونشاهی فرد اعلایخته!». خانمها، آقایان، من از آلواسفناج متنفرم و مادرم این را هیچوقت نفهمید.

تابســتان سالی که از دبستان به دبیرستان رفتم، ســتاره کلاس نهم را تمام کرده بود و قراربود برود هنرستان دختران. حالا دو سالي بودكه ديگر با من بازي نمي كرد. به خيال خودشخانم بزرگی شده بودکه یه قُل دوقُل و پاسور بازی کردن برایش عیب بود. به من هم اجازهداده شده بودكه رمان كرايه كنم و بخوانم. اولها پدر مراقب كتابهايي كه من میخواندم بوداماکمکم تندکتاب خواندن من از یک سو و اطمینان خاطر او از این که من کتاب نابابنمی خوانم از سوی دیگر، سبب شدکه هرچه کتاب و داستان عشقی بود بگیرم و بخوانم.اندک اندک همهٔ قهرمانان زن قصهها از مرسدهٔ کنت مونت کریستو تا شــورانگیز ح.م.حمید و حتی زیبای حجازی در قالب ستاره جا میشدند. او تنها دختری بود که با منحرف می زد و به من می خندید و برخلاف دخترهای مدارس دور و برکه روپوش ارمکمیپوشیدند و با دیدن پسرها مثل برج زهرمار اخم می کردند با من صاف و شیرین بود. امامادرش مونس آغا دیگر آن نبود که بود. حالا این من بودم که به سنت سالهای همسایگی غروب جمعه از سر دیوار صدا می کردم که آیا با من کاری دارید یا نه؟ و مادرم بود که به طعنه می گفت: «آره بدو برو زیر اجاقشونو فوت کن!» در پایان آن تابستان یک روز عصری ستاره گفت: « میای پیش من؟» مثل گربهٔ سنبل الطیب خورده دویدم. او توی مهتابی نشسته بود و مادرش در حیاط روی چرا غسهفتیلهای بادمجان سرخ می کرد. ستاره تار خوش تراشی را نشانم داد و پرسید: «میخوای برات بخونم؟» بدون این که منتظر جواب من بشود ساز را برداشت، کوکش را میزان کرد،مضراب را به دست گرفت و زد. ریز و تند مثل باران خوش آوای یک صبح بهار. با من نبود، با خودش بود. بعد شروع کرد به خواندن. یک تصنیف قدیمی تهرانی بودکه سالهاپیش ما با هم آن را دوصدایی در شبهای تابستان روی پشت بام خانه ميخوانديم:

> اون شب که بارون اومد رفتم لبش ببوسم خونش چکید توباغچه رفتم گلش بچینم رفتم پرش بگیرم

یارم لب بون اومد نازک بود و خون اومد درخت گل در اومد پرپرشد و زمین ریخت کفترشد و هوا رفت

و من بی اختیار با او همراه شدم. هوا داشت تاریک می شدکه دست از زدن برداشت. برقی در چشمهایش بود و قطرهٔ اشکی برگونه هایش و مثل آن وقتها که باسلق و جوزقند می برد و فرار می کرد دوید و رفت توی صندوقخانه و در را پشت سرش بست. به خانه که آمدم، حکایت را تمام و کمال برای ما درم نقل کردم و پدرم که با با دبزن حصیری خود را بادمی زد به من گفت: «دیگه لازم نیس بری خونهٔ میرزایعقوب.»

چند هفته بعد همسایه های خوب یهودی ما از آن خانه رفتند و شنیدم که مادرم شایعهٔ محله را برای پدر این طور واگوکرد: «آقا میگن برای دختر میرزایعقوب یه خواستگار حسابی پیدا شده از خودشون! چه پولی، چه دم و دستگاهی، اما دختره دو تا پاشو تو یه کفش کرده که الله و بالله من میخوام درس بخونم و قابله بشم.» پدر خشک و قاطعانه گفت: «حق داره. باید درس بخونه که آدم بشه.» و مادر ادامه داد: «ولی میگن زیر سرش بلند شده. شاید خبر مبری بوده. قابله شدن که کار نشد.»

و من در اندیشه رفتم که: «اون شب که بارون اومد»، چه در دل ستاره می گذشت؟ که درسر او بود؟ آیا من...؟

# (۴) سید برو دلتو آب بکش

مامازی و رنه من که همهٔ بچههای سرچشه را به دنیا آورده بود. دستهای کوچکی داشت نرم و سفید مثل پنبه و دنبه و زبر و زرنگ و چالاک بود. به زائوکه نگاه می کرد می دانست کی وقت وضع حملش می رسد. اصلاً به سر و صدای زنهای اطراف زائو اعتنایی نداشت. می آمد چادرنماز سفیدش را تا می کرد در بقچهای که همراه داشت می پیچید. دستورطشت و آب گرم و صابون می داد و پنبه و الکل را از چمدان کوچکی درمی آورد. بعدد خترهای دم بخت را که می خواستند تماشاکنند و هره کره بزنند از اتاق بیرون می کرد. همهٔ بچههایش را به اسم می شناخت و با اسم کوچک صدا می زد حتی اگر زنان و مردان بزرگی شده بودند. خانوادهٔ سادات کمتر او را برای زایمان صدا می زدند اما در خانوادهٔ ما او قابلهٔ همه پسرها و دخترها بود. یادم است وقتی زائو فارغ می شد، او دستهایش را با صابون می شست و می آمد بیرون که مژدهٔ تولد نوزاد را به

مردها بدهد و علاوه بر حقالقدم مُشتُلقی هم بگیرد. زیور قابله در فاصلهٔ خیابان سیروس و راستهٔ پامنارکه موازی هم بودندزندگی می کرد و در آن حول و حوش دو خانه شهرت داشت خانهٔ او و خانهٔ سیدابوالقاسم کاشانی و پدر گاهی که سر حال بود می گفت: «این مامای جهود بیش از آن سیدکاشی به اسلام خدمت کرده چون تا توانسته قائل لااله الاالله به دنیا آورده است.»

من از اتاق زایمان برای این خوشم می آمدکه بوی دود قلیان زنها با بوی الکل و پنبهٔ سوختهٔ مامازیور قاطی می شد و من بی اعتنای به چشم غرههای مادر شیرینیهای پاپیونی اکبرآقای بهار قناد سرشناس سرچشمه را که عمهها و خالهها به دستم می دادندگاز می زدم وقلمبه فرو می دادم و فکر می کردم چرا آن خانم که در رختخواب خوابیده شیرینی نمی خورد و لاینقطع عربده می کشد.

اما یک روز مامازیور وقتی دید من بیشتر از حد معمول به زن و رختخواب خیرهشدهام یک ووی... بلندکشید و گفت: «این آقاصدرالدین رو بفرسیتن بیرون. ماشاءالله گُندهشده!» یک روز هم وقتی آسیداسدالله فخار در حالی که در مجلس مردانه منتظر تولد اولیننوهاش بود، به دامادش گفت: «اون استکان نعلبکی رو که زیور توش قنداغ خورده آببکش.» پدرم خشمگینانه جلوی همه سرش فریاد زدکه: «سید برو دلتو آب بکش!»

# (4)

# زَهرهٔ شیر است مرا

جلوی خانهٔ یمین یک جلوخان بود نسبتاً بزرگ با دو سکوی سنگی در دو طرف. این جلوخان اطراق گاه دوره گردان محلهٔ سرچشمه بود.

درویش اکبرکه بعد از شهریور بیست با ریش رها کرده وگیسوی فرو هشته با تبرزین ومن تشا و کشکولش دور محله ها می گشت و نادعلی می خواند وقتی به اینجا می رسید، پهن می شد، از خور جینش دوتاری بیرون می کشید، چپق بنگی چاق می کرد و دوبیتیهای دلاویز صحرا گردان را سر می داد.

دستهٔ نطنزیهاکه از صبح سر سرچشمه عدسی و آب آلو و شلغم پخته میفروختند، چون

بساط کار صبحانه تمام می شد\_\_ اگر ماههای محرم و صفر بود\_\_ نزدیک ظهر، سه نفری در جلوخان خانهٔ یمین بساط تعزیه می گستردند و با شمشیر زنگ زده و سپر کهنه و چکمهٔ وصله داری به تناسب تعزیه، شعرهای کج و کولهای می خواندند و از کلفتها و دختر کلفتها و احتمالاً عابران سکهای می ستاندند. هیچکس هم ایرادی نداشت که چرا در تعزیه بناگهان حضرت عباس عمامهٔ سبز را برمی دارد و خود پَر قرمز به سر می گذارد و می شود شمر لعین. در آن سالهای جوانی و نوجوانی من پیش از این که به فرنگ بروم و ساموئل بکت و اوژن یونسکو را بشناسم، معنای «تئاتر آبسورد» Absurde را در جلوخان خانهٔ آقای یمین دریافتم.

اما این جلوخان ماهی یک بار یک پیشه ور ثابت و شناخته شده داشت: یوسف بزاز.یوسف در بازار بزازها شاگردی آقابابای بزاز را می کرد و روزهای پنجشنبه، در نقاط متفاوتی که دیگر برای اهل محل شناخته شده بود، بزاز دوره گرد بود. صدای گسترده وخوشی داشت و حضورش را با آواز به اطلاع اهل چند کوچه دور و اطراف می رساند. از سر سرچشمه در تمام کوچههای دست چپ ــ از کوچهٔ حمام عبدالله خان، کوچهٔ معین السادات، کوچهٔ مسجد آشیخ عبدالبنی، کوچهٔ مؤیدا حمدی، کوچهٔ عزت الدوله، کوچهٔ حسینیه جواهری تا کوچهٔ برزن ـ ـ حرکت می کرد و بعد به طرف سمت دیگر خیابان می رفت، کوچههای کلانتری، دکتر شفائیان، شامبیاتی و آشیخ بهاء الدین را دور می زد ومی آمد بساطش را توی جلوخان خانهٔ یمین پهن می کرد. تازه آنجا هم باز جار می زد که:

«جنس بزازی داریم! بیا بخر! بیا ببر! کرپ دوشین، کرپ ژورژت، تافته، وال، پیکه، دبیت حاج علی اصغری بیا بخر! بیا ببر!» مشتری بر وی می جوشید، هرچند که یوسف شیرینی فروش نبود. صورت سفید پریده رنگی داشت. موهایش خرمایی روشن بود و چشمهای سبز درشت خوش حالتش وسوسهانگیز می نمود. سر و زبان دار و شیرین گفتار بود. به طرفهٔ العینی مشتری را می قاپید و می فروخت و پارچه زرع می کرد و می برید و به دست مشتری می داد. مشتریانش بیشتر دختران جوان بودند. اغلب مستخدم خانه ها و توکی هم ترشیده های از مدرسه وامانده.

زنها با او سروکله میزدند و بسته به جرأت و نظربازی زنانه حتی کارگاه به مشت

وسقلمهای هم می کشید. اما یوسف می دانست که او یهودی است و خریدار زن مسلمان و واویلا در پی اگر دست از پا خطایی بکند. دشنامهای زنانه شیرین بود و دلپذیر و این یوسف یواش یواش دریافته بود که ترنج به دستان بسیار دارد: «یوسف، ذلیل مرده، پارچهرو نکش اون دفعه چار انگشت کوتاه بود!»... «یوسف، کور شده، نیم ذرعتو درست بگیرکه سرک نزنه!»... «یوسف، الهی بمیری! توکه گفتی این پارچه آب نمیره؟ دفعه اول که پیرنموشستم دامنش یه وجب ورجست بالای زانوم!» یوسف فقط گوش می داد و می خندید.

آقای یمین و خانمش کلفتی داشتند حوریه نام. دختره هیچ شباهتی به حوریان موعودبهشتی نداشت. خانم یمین برای مادرم نقل کرده بودکه این دختره را، وقتی آقا در لرستان رئيس ادارهٔ طرق و شوارع بوده، پدر و مادرش براي خدمت در خانهٔ آنها گذاشتهاند وگذشتهاند. قرشمال بودهاند و غربالبند و کولی بیابان. دختره در سالهایی که من به یادمی آورم رسیده وکامل بود. لاغر وکشیده، میانباریک چون آهو، همیشه در حال دویدنو رمیدن. اصلاً پسر و دختر سرش نمی شد. غروبها با بچههای بزرگتر از ماکه همسن و سالخودش بودند توی کوچه گرگم به هوا بازی می کرد. پسرها تقریباً قبول کرده بودندکه او ازجنس دختران کوچه نیست. شبها هم که نوبت آب انداختن آبانبارهای خانهها با آب قنات حاج عليرضا بود\_ چراغ بادي به دست\_ \_ توپي ساخته شده از گونی در تنبوشهٔ راهآبخانه را برمی داشت، با آن و یک تکه آجر سدی میساخت که آب روان به تنبوشـه سوارشـود، کف هر دو دست را از آب زلال پر می کرد و چون اسب خســتهٔ به آب رسیدهایمی نوشید و تا حوض و آبانبار خانه یر نمی شد، آب به پایین کوچه نمی رسید. به همه تومی گفت و خانم یمین از آزادگی بیپروای او همواره به مادرم شکایت می کرد و از این که دلبری زنانه در کارش نیست گله داشت. مشهور بود که «نُروک» است. صورت سیهچردهاش که در آن ابروان پرپشت سایهدارش با خالکوبی تیرهای به هم پیوسته بودند، و خالی آبی رنگ که به شکل ستاره بر چانه داشت، درشتی مردانهٔ چهرهاش را افزون می ساخت.خیلی کم می خندید. فقط با یوسف بزاز بگو و بخند داشت. آقای یمین و خانمش با همهسربهوایی با او میساختند. تقریباً به جای بچه پذيرفته بودندش، چون اولادشان نميشد. وهمهٔ ما ميدانستيم كه آقاي يمين پنهان و

آشکار چند صیغه برای امتحان گرفته و بعد معلوم شده که: «عیب از آقاست.» کم کم پچپچهایی در کوچه در گرفت. روزهای پنجشنبه حوریه از بعد از ظهر به بعدمات و خوابزده بود. از وقتی که یوسف بساطش را پهن می کرد تا آفتاب بساط خود رابرمی چید، او روی سکوی جلوخان زیر نیمطاقی سکو می نشست و مثل سگ نگهبانی یوسف را می پایید و گاهی هم پاچهٔ زن یا دختری را که بیش از حد متعارف به یوسف ورمی رفت می گرفت.

در مجلس سیبزمینی وگلپر مادرم صحبت از این بود که یوسف هم با حوریه نظربازیها می کند و حتی گاهی یک تکه پارچه را به بهانهٔ این که قواره نیست به او می دهد. زنها میان انگشت شست و اشاره را گاز می گرفتند و لاحول گویان می گفتند: «مگر ممکن است؟ دختر مسلمان و پسر جهود؟ این کار زهرهٔ شیر می خواهد. محله را آتش خواهد زد!»

یک روز صبح محله آتش گرفت. حوریهٔ \_ به قول همه «نَروک» و اندکی دیوانه امادلیر \_ با بقچهای غیبش زد. عصر خبر شدیم که یوسف هم به حجرهٔ آقابابا نرفته است. هفتهٔ بعدگفتند خبرشان ازکویت آمده. و این پدرم بود که باز با صدای خوشش، شبهنگام برای ما این غزل شوریده سری را خواند:

مرده بُدم، زنده شدم، گریه بُدم، خنده شدم دولت عشق آمدو من دولت پاینده شدم دیدهٔ سیر است مرا، زُهرهٔ تابنده شدم گفت که دیوانه نئی، لایق این خانه نئی رفتم و دیوانه شدم، سلسله بندنده شدم

(8)

# جهودكشي

کلاس هشتم را در مدرسهٔ بدر داشتیم تمام می کردیم که آقای کاشانی معلم فرانسه مژدهداد قرار است یک مسابقهٔ فرانسهدانی میان سیکل اول مدرسهٔ ما که در کوچهٔ نصیرالدولهواقع بود با مدارس ادیب واقع در لالهزار، ایرانشهر واقع در اول شاهآباد، پهلوی در میدانشاه و اتحاد در سهراه ژاله در محل مدرسهٔ اتحاد صورت بگیرد. مدرسهٔ اتحاد ساختماننوی داشت و می گفتند مال آلیانس فرانسه است و اکثریت قریب به

اتفاق شاگردانش یهودیهستند، چون مسلمانها راغب نیستندکه بچههای خود را آنجا بفرستند

پنج نفراز بهترینهای کلاس شانزده هفده نفری فرانسه انتخاب شدند که به مسابقه فرستاده شوند. من هم یکی از آنها بودم که \_ به اعتبار فرانسه دانی و فرانسه خوانی پدر، ونی این که او هم در جوانی آلیانس فرانسه می رفته، و هم این که کتاب خودآموز فرانسه علی اصغر فراسیون را فوت آب بودم، و منتخبات آثار دبیرستانی آن روز را از رو خیلی خوب می خواندم، و در دیکته هم با علی حَکَمی رقابت می کردم، و ازگرامر هم در کلاس نمرهٔ اول می گرفتم \_ \_ روانهٔ مجلس مسابقه شدم. تر و تمیزی مدرسه و این که به دیوار را هروهایش خط مدادرنگی نکشیده و روی میزهایش را با تیغ یادگاری نکنده بودند و در مستراحهایش، به در و دیوار، حرف زشت ننوشته و عکس بد نکشیده بودند، همهٔ مابچه مسلمانها را به حیرت انداخت. امتحان مانندی بود شبیه امتحان نهایی ششم ابتدایی. بچه ها را طوری تقسیم کردند که هم مدرسه ای ها تنگ هم نیفتادند. یک ساعت بعد از شروع دو ساعت وقت مسابقه، بچه های اتحاد و رقه ها را دادند و رفتند.

هفتهٔ بعد وقتی آقای کاشانی به کلاس آمد، دهانش پر بود از ملامت و ابرویش پرگره ازسرزنش که: «شما که معلمی مثل من دارید، نه تنها خودتان بلکه مرا هم بین معلم فرانسه هاسرشکسته کردید!» چون بعد از مدرسهٔ پهلوی در میدان شاه که شاگردانش به تنبلی شهرهٔ شهرند، نورچشمیهای بدر از آخر دوم شدهاند. بدتر از همه این که شاگردان اتحاد مقام اول را به دست آوردهاند. سر صف زنگ دوم بعدازظهر هم آقای شفایی ناظم یزدی مدرسه هرچه دلش خواست به ماگفت. ساعت آخر روز را شیمی داشتیم. در سرکلاس مهندس سیروس شهردار، پسر مشیرهمایون ـ که در موسیقی باریتون خوان ارکستر سمفونیکتازه متولد شدهٔ تهران بود ـ ما بجای توجه به آن مردکوتاهاندام درشت صدا، پی کار خودبودیم. تیم فرانسه خوانها ته کلاس جمع شده بود تا تصمیم بگیرد. ساعت چهار و ربع بعدازظهر لشکر سلم و تور سر سرچشمه ایستاده بود ـ با زنجیر وپنجه بوکس ـ که انتقام این رسوایی علمی را از اولاد موسی که اسباب سرشکستگی سرازیرشدد، نبگیرد. بچههای مدرسهٔ اتحاد دسته جمعی از سرچشمه به طرف محله سرازیرشدند.در میان خیل آنها معلوم نبود اصلاً فرانسه خوانی هست یا نه. اما ما را

چه غم که آمدهبودیم انتقام بدر را از اتحاد بگیریم. دو سه تایی بیسواد تنبل داشتیم که گردن کلفت و چاقوکش نما بودند. آنها جلوی گلّهٔ بچههای اتحاد را گرفتند و شروع به فحش دادن کردند، فحشهای بد. طفلکیها فهمیدند هوا خیلی پس است، ریزههایشان از زیر دست و پا گریختند. من از ترس این که عینکم بشکند و پدر ـ که قسم خورده بود سالی دو عینک بیشتر برایم نخواهد خرید \_ وادارم کندکه دستهٔ شکسته را با نخ پشت گوشم بیاویزم، و نیز از آنجاکه کتککاری بلد نبودم، به اتفاق علی حَکمی و حسین برزی \_ دو تا بچهٔ ترسو و درسخوان \_ کار «چیرلیدر»های فوتبال اینجا را می کردیم. آنها می زدند و ما هورامی کشیدیم. و تا وقتی که دو سه تاکاسب و یکی دو تا جاهل سرچشمه پا به میدان نگذاشتند، اینها زدند و آنها خوردند و عجباکه آنها برای دفاع از خود یا زدن اینها حتی دست از آستین بیرون نیاوردند.

به طرف خانه که راه افتادیم، ساعت پنج و نیم بعد از ظهر بود. این دیر آمدن در خانهٔ پدر سختگیر و مادر دلواپس بخشیدنی نبود. پدر سرکوچه بود و مادر دم در خانه و ما، برافروخته و شادمان از پیروزی، کتاب زیر بغل، سرازیر شدیم توی کوچه. سلامی دزدانه به پدر کردیم و وقتی او درشت و سخت پرسیدکه کدام گوری بوده ایم، مثل ناپلئون بناپارت، بعد از فتح اوسترلیتز و شکست امپراتوران اتریش و روسیه، گفتیم: «رفته بودیم سر سرچشمه جهود کشی، تا خوردن زدیمشون!» و همانطور که شرح این ماوقع را می دادیم به در خانه رسیدیم. مادر که بقیهٔ ماجرا را می شنید، در حالی که ته دلش غنج می زد، ماشاء اللهی نثار ماکرد و این که خوب کردید حقشان راکف دستشان گذاشتید. پدر اما مثل دیگ دلمه پُق پُق می کرد، انگشتش راگاز می گرفت و ساکت بود. این خطرناکترین حال این مرد کوتاه اندام سبزچشم بود. هر وقت به این حال می افتاد، می دانستیم که تصمیم سنگینی گرفته است.

صبح روز بعدکه مدرسه لبریز از حکایات شجاعانهٔ فرانسهخوانها بود، در حالی کهزنگ اول کلاسها را زده بودند و داشتیم به طرف کلاس میرفتیم، پدر وارد حیاط مدرسه شد و یکراست به دفتر مدیر رفت. یک ربع بعد ما مثل محکومین به اعدام در اتاق مدیربودیم و آقای شفایی به احترام پدر و مدیر سر پا ایستاده و پدر بود که می غرید و می گفت: «من به توله سگای دیگه کاری ندارم، ولی همین زنگ تفریح بعد، این کره خرو جلوی

صفتنبیه میکنین و تا اونجاکه جا داره کف دستش میزنین. انقدر که ناخنش بریزه و دیگه از این غلطا نکنه! این بچهٔ خونواده ایه که پدربزرگش وصی یهودیای محل میشد که مالشونوآخوندا بالا نکشن و به اسم سرپرستی از صِغار خونه و زندگیشونو نفله نکنن. این باید همین امروز بفهمه چه غلطی کرده که دیگه نکنه! به همه هم بگین که چرا داره چوب میخوره!»

مدیر و ناظم به اصرار و به بهانهٔ حفظ سیاست محلی مدرسه، او را راضی کردندکه جرم مناعلام نشود، زیرا همین که چوب را بخورم دیگرگربهدزدها حساب کارشان را خواهند کرد.

دستهایم بادکرده بود، اما اشکم در نمی آمد. آقای شفایی بیر حمانه می زد و من می شمردم. کف دستم تف می انداختم، زیر بغل می بردم که گرم شود و درد را کمتراحساس کنم. وقتی عدد چوبها به پنجاه رسید، آقای شفایی مرخص کرد. کاظم حاج محمد جعفر چالمیدانی، همکلاسی ام که جزوگروه فداییان اسلام بود، دستی به شانهٔ من زد وگفت: «رحمت به شیرت که مث شیر وایسادی و چوب خوردی و دم نزدی وگریه نکردی.» فقط نگاهش کردم وگفتم: «حقم بود. حقم بود.»

## **(Y)**

# همه جا خانهٔ عشق است

محلهام دور از من ایستاده است. میان من و آن محله کوهها و دریاهاست. دلم بهسنگینی کوه غمگین است و چشمم به فراوانی دریاها لبریز از اشک شور.

در آنجا بستنی فروش سر چهارراه سرچشمه ظرف بستنی خوری و قاشقش را آبنمی کشید. دکتر لقمان نهورای از بیمار نادارش ویزیت نمی گرفت و اگر بیمار خیلی تهیدست بود، پول آب جوجهای هم در جیبش می نهاد. مشهدی اصغر میوه فروش و پسرش صادق در جشن میوه بندان چه طبقهای رنگینی به سفارش هم محله ایهای یهودی برایشان می ساختند که چشم ما را از فوران رنگها سیراب می کرد. یهودیها در سراسر خیابان سیروس بنگاه شادمانی داشتند که عروسیها و شادیهای ما را شادمانه تر می ساخت و به لطف این بنگاه ها باشگاه های گریه بی رونق می شد. در دبیرستان پرویز می ساخت و به لطف این بنگاه ها باشگاه های گریه بی رونق می شد. در دبیرستان پرویز

حی با من روی یکنیمکت مینشست. او برای من مسئلهٔ حساب و جبر حل می کرد و یک قران می گرفت، من برایش انشاء می نوشتم و ده شاهی بیشتر به من نمی داد، چون به من فروخته بود که ریاضیات مهمتر از ادبیات است. سالها بعد او که بسی توانگرتر از من بود، گاهگاهی نیاز مرا به وامی برآورده می کرد و هیچوقت بهرهای نمی ستاند. همواره می خندید و می گفت: «باید بالا خره به تو یکی ثابت شود که ما نزول خور نیستیم.» در تکیهٔ رضاقلی خان، عصّار محله در دکان تاریکش روغن کنجد می کشید، مامی خریدیم که مادر با آن رشته به رشته سرخ کند و یهودیها می خریدند که با آن غذا بپزند. در آن سالها مسلمان جماعت روغن نباتی را روغن نمی دانست. سالها بعد که من طعم دلپذیر روغن کنجد را در غذای چینی در هنگ کنگ چشیدم، فهمیدم که امت موسی کلیم الله چه خوش ذائقه و زرنگ بوده است.

در بورلی درایو شهر شما دوستی دیرینه از ایام محله را دیدم. در هم نگریستیم وگریستیم و از هم نگذشتیم. به من گفت که بازرگان موفقی است. مرا با خود به دفترش برد. بعد از ده منشی و صد تلفن، در راکه بست، سر به دست گرفت وگفت: «میدانی که دلمتنگ محله است؟ تنگ غروبهای سرچشمه؟»

در داونتاون شهر شما طلافروش آشنایی مچ دستم را گرفت و گفت: «همهٔ این طلاها رامی دهم مگرکه یک ساعت فوتبال زمین خاکی امامزاده یحیی را به دست آورم!» فکرنمی کنم تعارف کرده باشد. من که طلافروش نیستم، همهٔ ندارم را می دهم که آن بچه های گمشدهٔ محله را بازیابم و با آنها لیس پس لیس بزنم و پولشان را ببرم و جزشان را درآورم.

یکی دو ماه پیش یک روز دلم گرفت. وقتی دیدم آقایان نتنیاهو و عرفات غریبه روبههم نشسته اند و منتظرند که صلیب دست آن دو را در دست هم بگذارد. حتماً اینها سعدی رانخوانده و نمی دانند که شیخ اجل ما را صلیب در خندق طرابلس با جهودان به کار گل واداشته بود. این هر دو آقایان عشق را نمی شناسند. از حکایت ستارهٔ عاشق و یوسف و حوریه بی خبرند. آنها سالهاست که عشق را در مسلخ مصلحت سربریده اند. اگر آنها عشق را می شناختند، بر سردرکنیسهٔ بیت المقدس و برکتیبهٔ مسجد الاقصی حکمت رنگین خواجه را به کاشی معرق می نوشتند: «همه جا خانهٔ عشق است، چه مسجد چه کنشت.»

چه کنم با عربی این و عبری آن؟ چه کنم که اینها محلهٔ مرا نمی شناسند؟ چه کنم که فارسی نمی دانند؟ چه کنم که بدانند در دوردستها سرزمینی بوده است و هست و خواهد بود که در آن از صدای سخن عشق صدایی خوشتر نیست؟ چه کنم که اینها کینه کهنه صحراهای خشک و شترهای وحشی مست را به سرزمین اسبهای اصیل و جنگلهای خرممن نیاورند؟

## خانمها، آقایان،

دلم برای محلهٔ کهنهام تنگ است. برای قرابههای شراب، برای آفتابهای پریده رنگ پائیز به سینهٔ دیوارهای کاهگلی، دلم برای مونس آغا، ستاره، کوچه مؤیدا حمدی، دواخانهٔ بین الملل تنگ است. مرا ببخشید از «بچه مسلمون ناف محله» جز این بیشتر نمی آید.

بركلي ٢ نوامبر ١٩٩٤

# داويديروشلمي

داوید یروشلمی در سال ۱۹۴۶ در تهران متولد شده و تحصیلات ابتدایی و نیمی از تحصیلات متوسطهٔ خود رادر این شهر انجام داده است. در سال ۱۹۶۱ از طریق «جنبش جوانان صیونیست مهاجر» به اسرائیل می رود. در سال ۱۹۶۵ از سوی گروهان آموزشی کارمندان ارتش دفاعی برای ادامهٔ تحصیل به دانشگاه اورشلیم فرستاده می شود واز دانشکدهٔ مطالعات شرق در رشتهٔ تاریخ خاورمیانه لیسانس می گیرد. از سال ۱۹۶۹ تا ۱۹۷۷ به خدمت نظام وظیفه می رود و تا دو سال بعد از آن هم در ارتش می ماند. همزمان در دانشگاه عبری اورشلیم در رشتهٔ مطالعات ایران و سپس در دانشگاه ویسکانسین در ایالات متحده در رشتهٔ مطالعات آسیایی آموزش می بیند و دکترای ادبیات خود را در رشتهٔ فرهنگها و زبانهای خاورمیانه از دانشگاه کلمبیاکسب می کند. تز دکترای یروشلمی دربارهٔ ادبیات یهودی ـ فارسی است و دربارهٔ آثار عمرانی شاعر قرن ۱۵ و ۱۶۶ میلادی نوشته شده است.

داوید یروشلمی از سال ۱۹۷۵ در امریکا و اسرائیل تدریس می کند. از سال ۱۹۸۳ استاد دانشگاه تل آویواست و از سال ۱۹۸۷ تا ۱۹۹۲ استاد تمام وقت دانشکدهٔ فرهنگها و زبانهای خاورمیانه دانشگاه کلمبیا بوده است. رشتهٔ اصلی پژوهشها و نوشتههای یروشلمی ادبیات و تاریخ فرهنگ یهودیان ایران است و مقالات متعددی به زبانهای عبری، فارسی و انگلیسی نوشته است. کتاب یروشلمی به نام عِمرانی شاعر فارسی به و اثر او گنج نامه در سال ۱۹۹۵ از سوی ای جی بریل، هلند منتشر شد. دومین کتاب وی دربارهٔ عِمرانی به زبان عبری است و از سوی انستیتوی بن تصوی اورشلیم شد. دومین کتاب وی دربارهٔ عِمرانی به زبان عبری است و از سوی انستیتوی بن تصوی اورشلیم (Ben-Zvi Institute)

داوید یروشلمی جوایز علمی و ادبی گوناگونی گرفته است، از آن جمله جایزهٔ بنیاد پهلوی (۱۹۷۷)، جایزهٔ بنیاد پهلوی (۱۹۷۷)، جایزهٔ انستیتوی بن تصوی (۱۹۹۳) و آکادمی امریکایی یهودی (۱۹۹۳).
(۱۹۹۳).

# یهودیت، ایران و اسلام در آثار شعرای یهودایران

# پیشگفتار

يهوديان ايران، طي تاريخ دو هزار و پانصد سالهٔ خود در اين سرزمين، روابط گستردهو عمیقی با محیط زبانی، فرهنگی و مذهبی ایران داشتهاند. گرچه وسعت و عمق این روابطبا فضای فرهنگی و فکری ایران در دورههای گوناگون متفاوت بوده است و ماهیت اینروابط و تأثیری که محیط وسیعتر این کشور بر فرهنگ یهودیان ایران داشته از جملهموضوعاتی است که در حال حاضر نیاز به پژوهش و بررسی بیشتری دارد، معهذاپژوهشـگران با مطالعه در آثار فرهنگی و ادبی یهود ایران در مورد این موضوع همعقیدههستندکه یهودیان فارسی زبان تحت تأثیر بارز فرهنگ، هنر و ادبیات محیط غيريهودي خود بودهاند. به علت اين همبستگي فوق العادهٔ يهوديان ايراني با سنتها و ارزشهای کشورخود این سؤال مطرح می شود که آیا جوامع یهود ایران را باید «یهودیان ایرانی» دانست یا «ایرانیان یهودی». به عبارت دیگر ـ ـ در یک ارزیابی تاریخی ـ ـ آیا اعضای جوامع یهودایران را باید بیشتر ایرانی شمرد یا یهودی و یا هویت فرهنگی و فکری آنان را ترکیبی ازعناصر یهودی، ایرانی و اسلامی دانست که هریک، در دورههای مختلف تاریخ به اقتضای شرایط و رویدادهای تاریخی، اجتماعی، فرهنگی و غیره گاه با نیروی بیشتر و گاه با قدرت کمتری جلوه گر می شوند. هدف از این گفتار بررسی آثار برخی از شعرای یهود ایران ونحوهٔ برداشت ذهنی و عقیدتی این شعرا از «یهودیت»، «ایران» و «اسلام» است. اما پیش ازپرداختن به موضوعهای اصلی این سخنراني لازم مي دانم به چند نكتهٔ عمده وكلي راجع به شعراي يهود ايران اشاره كنم. نخست این که ما اطلاع دقیقی در مورد آغاز و پیدایش شعرنویسی در میان یهو دیان ایران

در دست نداریم، ولی با در نظرگرفتن آثار و شواهدی که از این شعرا باقی ماندهمی توان نتیجه گرفت که این سنت تماماً در دورهٔ اسلامی ایران و احتمالاً در دورهٔ ایلخانان (نیمهٔ دوم قرن سیزدهم میلادی) یا اندکی پیش از آن آغازگردیده و تقریباً تا ابتدای قرنبیستم ادامه داشته است. دوم اینکه شعرای یهود ایران، همانند دیگر نویسندگان، مفسران وعلمای همکیش خویش، آثار خود را به زبان فارسی و به حروف عبری مینوشتهاند. یکیاز ویژگیهای عمدهٔ این آثار منظوم، تلفیق و امتزاج عناصر فارسی و عبری یا ایرانی ویهودی است. این امتزاج عناصر، چه از نظر لغوی و چه از نظر منابع ادبی و فکری، در اکثرآثار ادبی شعرای یهود ایران به وضوح دیده می شود. اما علیرغم ماهیت تلفیقی این آثار،می توان گفت که از نظر سبک و زبان و استفاده از صناعات ادبی، شعرای یهود ایران غالباًتحت تأثیر شعرای کلاسیک فارسی زبان هستند. از این نظر، برخلاف آثار عامیانهٔفارسی\_ یهودی (از قبیل ترانههای عامیانه، قصهها، افسانهها و تفاسیر منابع مذهبی به زبان محاوره)که در آنها تأثیر زبان روزمره و تعداد واژگان عبری و اصطلاحات مذهبی زیاداست، در آثار منظوم شعرای یهود ایران بیشتر از زبان فارسی ادبی استفاده می شود. سوم به علل گوناگون مذهبی و فرهنگی، سنت شعرپردازی فارسي\_ يهودي از همان ابتدا بهصورت يك مكتب خاص با خصوصيات زباني، موضوعی و اعتقادی پایه گذاری می شودو در چارچوب این مکتب شعرا و اساتیدی ظهور می کنندکه آثارشان مورد احترام وستایش همکیشان یهودی فارسی زبان است و متعاقباً مورد تمجید وگاه تقلید دیگر شاعران قرار می گیرند. این حس احترام به آثار شعرای پیشین طی هفت \_ هشت قرنی که از پیدایش این مکتب سپری می شود به حفظ اشعار و آثار این شعرا و توزیع نسخههای متعدد خطاطی آنها می انجامد. در جرگهٔ این شعرا\_\_ که آثار و احوالشان هنوز نیاز به بررسی دارد\_\_ می توان بخصوص از مولانا شاهین (قرون سیزدهم و چهاردهم میلادی، زادگاه اوهنوز به تحقیق ثابت نگردیده است)، عمرانی (قرون پانزدهم و شانزدهم میلادی، اهلاصفهان و کاشان)، اليشَع بن شموئل متخلص به راغب (قرن هفدهم، گويا اهل سمرقند)، بنيامين بن ميشائل، متخلص به امينا (قرون هفدهم و هيجدهم ميلادي، احتمالاً متولدكاشان) و خواجه

#### داويديروشلمي

بخارایی (قرون هفدهم و هیجدهم میلادی، اهل بخارا) نام برد. ا

\* \* \*

علیرغــم اختلافـات گوناگونی که از نظر قدرت بیان وگرایشــهای فکری و ادبی در آثارشعرای مورد بحث به چشم میخورد، میتوان گفت که این شعرا از نظر اعتقادات مذهبی و تعهدات دینی خود دارای یک وجه مشترک اصولی هستند. این وجه اشتراک، کــه زیربنای بینش مذهبی این نظمپردازان را تشـکیل میدهد، اعتقاد راســخ آنان به یکتاپرستی یهود وایمان به رابطه و پیمان خاص قوم یهود با خداوندگار جهان است که در کتب مقدس و درمنابع تفسیری و مذهبی یهود (از جمله در میشنا Mishnah، تلمود در کتب مقدس و درمنابع تفسیری و مذهبی یهود (از جمله در میشنا Mishnah، تلمود گرفته است. این زمینهٔ مشترک اعتقادی نه تنها در انتخاب موضوعها و عناوین آثار این شعرا به چشم میخورد، بلکه به طور مستقیم در جهان بینی اینان و چگونگی درک و تفسیرشان از تاریخ بشر ورسالت قوم یهود نقش اساسی بازی می کند. شاید بتوان نکات اصلی این بینش تاریخی ومذهبی شعرای یهود را ــ که در اساس تفاوت عمدهای با دید سنتی علمای یهودندارد ـ ـ به شرح زیر خلاصه کرد:

١- اعتقاد به وجود خالق يكتا، آفرينش جهان وكائنات و در مركز آن خلقت بشر.

۲- سیر تکاملی بشر در زمینه های مادی و معنوی و وقوف تدریجی او به وجود آفریدگار. ۳- ظهر ور قوم یهود (از حضرت ابراهیم تا حضرت موسی) و انعقاد عهدی خاص میان خداوند و قرم یه ودکه ذات آن در احکام ترورات و تجلیات آن در رفتار اعجاز آمیز خداوند نسبت به قوم یهود و ارض موعود پدیدار می گردد.

۱- برای بحثی جامع در بارهٔ شعرای یهود ایران ر.ک. به امنون نتصر، منتخب اشعار فارسی از آثار یهودیان ایران، تهران انتشارات فرهنگ ایران زمین، ۱۳۵۲.

۲- میشنا، به معنی آموزش و مطالعه، مجموعهای است متشکل از شش بخش حاوی تفسیرها و تعبیرهای احکام و قوانین تورات که در ابتدای قرن سوم میلادی تدوین گردیده است. تلمود به معنی کسب دانش و تحصیل، مجموعهای است وسیع شامل تفسیرها و تعبیرههای مباحث میشنا که در ابتدای قرن ششم میلادی تدوین گردیده است. اگادا، به معنی افسانه، عنوان داستانهای خیالانگیز و روایات افسانه آمیز ادبیات یهود است. میدراش، به معنی بررسی و پژوهش، شامل موعظه ها، تعبیرها و حکایتهای پند آمیز در بارهٔ موضوعهای گونا گون کتابهای مقدس یهود است.

### داويد يروشلمي

۴- رهایی قوم یهود از اسارت مصر و اسکان در سرزمین کنعان.

۵- سالهای اندک شکوفایی قوم یهود در ارض موعود در دوران سلطنت حضرت داود و حضرت سلیمان.

۶- نزول مذهبی و معنوی قوم یهودکه منجر به نفاق، از هم پاشیدگی و از بین رفتن حاکمیت ملی آنان می گردد. در نتیجهٔ این انحطاط، بیت المقدس به دست بخت النصر ویران گردیده قوم یهود به اسارت گرفته می شود. ۱

از دیدگاه اکثر شعرای یهود ایران، با ویرانی بیتالمقدس و رانده شدن قوم یهود ازارض موعود، تاریخ معنا و مفهوم واقعی خود را از دست می دهد و قوم یهود و به موازات آن تاریخ بشری وارد مرحله ای نابهنجار، دروغین و محنت زا می گردد که تنها از طریق یک دگرگونی عمیق و تحولی ماورای تاریخ و زمان (که عامل آن ظهور مسیح و زمینهٔ آنشایستگی دینی و اخلاقی قوم یهود است) به مفهوم واقعی تجدید و احیا خواهدگردید. برای نمونه، با اشاره به بیگانگی و مصیبتهای قوم یهود پس از ویران شدن بیتالمقدس، عمرانی در آخرین اثر اصلی خود موسوم به گنج نامه \_ که در سال ۱۵۳۶ میلادی به نظم کشیده شده \_ می نویسد:

از دست برفت دین و ایمان عالم همه پر عنداب گردید دولت برَمید و بخت بنشست آواره شدیم ز مُلک و خانه دوران ورقی صفا نوردید هر ده به ولایتی فتاده آشفته و بینوا و مغبون رسوا به میان نسل آدم

افسوس که ازگناه ایشان میقداش خدا خراب گردید سلطان و امیر رفت از دست بیچاره شدیم در زمانه گالوت و بلا زیادگردید شد محنت و درد دل زیاده سرگشته و بیقرار و محزون پامال ز دست خلق عالم

<sup>1-</sup> Amnon Netzer, *A Study of Kh(w)aje Bokharai's Danial-Name*, an unpublished dissertation, Columbia University, New York, 1969, pp. 93-100

۲- واژهٔ عبری «میقداش» یعنی معبد مقدس.

۳- واژهٔ عبری «گالوت» یعنی تبعید، جلاط وطن و مصائب ناشی از آوارگی.

### داويديروشلمي

پاییز گذشت و رفت سرما هر روز شود بلا و غم بیش از شومی جرم و غدر و عاوون<sup>۱</sup> ما راستمی دگر نماید<sup>۲</sup> بگذشت بهار و رفت گرما ما خسته همان زار و بیخویش از سستی ما به دین و ایمان هر روز غمی ز در درآید

از سوی دیگر ویران شدن بیتالمقدس اول و تبعید بخشی از قوم یهود ـ که در آثاراکثر شعرای یهود ایران به آن اشاره می شود ـ ابتدای رابطهٔ قوم یهود با اقوام آریایی وملت و سرزمین ایران را نیز تشکیل می دهد. اما نکتهٔ قابل ملاحظه در رابطه با دیدگاه شعرای یهود ایران نسبت به این برخورد دردناک بین دو ملت (یعنی رابطهٔ میان ملت فاتحبابل و سپس ایران با قوم شکست خورده و اسیر شدهٔ یهود) این است که شعرای یهود ایران، همانند دیگر علما و مفسرین یهود، نه تنهاکینه و این است که شعرای یهود ایران، همانند دیگر علما و مفسرین یهود، نه تنهاکینه و انتقادی نسبت به رسوم، اعتقادات ونمادهای فرهنگی و ملی ایران در آثار خود ابراز نمی کنند، بلکه در اکثر نوشتههای خود بااحترامی توام با ستایش و قدردانی دربارهٔ تمدن باستانی ایران و مظاهرگوناگون آنقلمفرسایی می کنند.

بررسی نوشته های شعرای یهود ایران به وضوح نشان می دهدکه علل اصلی برداشت مثبت آنان از مظاهر تمدن و فرهنگ ایران پیش از اسلام و حس همبستگیبا نمادهای فرهنگ ایران در دورهٔ اسلامی تاریخ ایران سه منبع اصلی دارد:

\_ نخست کتب مقدس یهود و برداشتهایی که در این کتب و از جمله در میشنا، تلمود، اَگادا و میدراش از سرزمین، ملت و فرهنگ ایران به عمل آمده است.

۱- واژهٔ عبری «عاوون» به معنای گناه و جرم با واژهٔ ایمان هم قافیه نیست.

۲- برای نمونههای دیگر این دید تاریخی و شکایاتا متعدد عمرانی از درماندگیهای نشای از جلای وطن ر.ک. به:

David Yeroushalmi, *The Judeo-Persian Poet Emräni and His Book of Treasure* (leided: E.J. Brill Publishers, 1995), pp. 159-160; 165-167; 236-239

دوم خاطرهٔ مثبت تاریخی قوم یهود از سده های پیش از اسلام ایران که طی آن، علیرغم فراز و نشیبهای متعدد دوران حکومت اشکانیان و ساسانیان، یهودیان به طور کلی ازخودمختاری مذهبی و فرهنگی برخوردار بودند و اصولاً مورد تهدید و آزار دستگاههای مذهبی و حکومتی عصر خود نبودند.

\_ سوم نابهنجاریهای عمومی در ایران (دورهٔ مغول و تیموریان)، نبودن آزادی مذهبی و دشواریهای اقلیتهای غیرمسلمان\_\_بخصوص در دوران حکومت شاهان صفوی\_\_ باعث گردیدکه شعرای یهود ایران در واکنش به شرایط حاد معاصر، به تاریخ پیش از اسلام بگروند و بدون توجه به حقایق تاریخی، ایران باستان و مظاهر آن را به نحوی رؤیایی والگو شده در آثار خود مجسم کنند.

همانگونه که در بالا اشاره شد، منبع اصلی برداشتهای مثبت شعرای یهود ایران از سرزمین و نظام اجتماعی و سلطنتی ایران باستان را باید درکتب مقدس یهود و به ویژه درکتاب اِشعیای نبی و در سه کتاب عِزراه دانیال و استر جستجوکرد. در این کتب، ایران (به عبری «پاراس») به عنوان مقتدرترین کشور آسیا و جهان باستان تعریف شده است. به علاوه، مظاهر فرهنگی و نمادهای نظام امپراطوری ایران به عنوان یک تمدن برتر و اصولاً عادلانه تر از سایر نظامهای فرهنگی و سیاسی منطقه (بخصوص آشور، مصر و بابل) معرفی شده است. اما مهمتر آنکه درکتب مقدس یهود، ایران و سران امپراطوری بابل) معرفی شده است. اما مهمتر آنکه درکتب مقدس یهود، ایران و سران امپراطوری ایران، به ویژه خشایارشا (به عبری «اَخَشُوروش») درکتاب استر و کورُش درکتابهای ایران، به ویزرا، دربحرانی ترین دورهٔ تاریخ یهود (یعنی پس از انهدام بیتالمقدس اول و اسارت قوم یهود در سرزمینهای آن زمان بابل و ایران) در زندگی ملی و مذهبی یهود هامان و کشتار دسته جمعی قوم یهود می گردد و کورُش، که در نبوّتهای اِشعیا، به عنوان نقش فعال و مثبتی ایفامی کنند. خشایارشا، براساس کتاب استر، مانع اجرای توطئه هامان و کشتار دسته جمعی قوم یهود می گردد و کورُش، که در نبوّتهای اِشعیا، به عنوان نقش نعار را جهت احیای زندگی مذهبی و قومی خویش به ارض موعود تحقق بخشیده یهودیان را جهت احیای زندگی مذهبی و قومی خویش به ارض موعود بازم ی گرداند. ا

این رابطهٔ نزدیک میان سران شاهنشاهی ایران باستان و قوم یهود، آنگونه که درروایات

۱- در مورد نبوّتهای اِشعیا و اشارات او به کورُش «ناجی» و «مسیح»، ر.ک. به: کتاب اِشعیا، فصل های ۴۰-۵۵.

کتب مقدس و تفاسیر و منابع افسانه آمیز عبری (آگادا و میدراش) آورده شده وسیس در میشنا و تلمود به طور گسترده تر و خیال انگیزتری شاخ و برگ یافته است، منبع فکری و ذهنی شعرای یهود ایران در برخورد با سرزمین و فرهنگ ایران را تشكيل مي دهد. اين شعرا از نيمهٔ اول قرن چهاردهم متون كتب مقدس را ـ كه در آن به نزدیکی وتماس میان دو ملت ایران و یهود اشاره شده است ـ عنوان و اساس آثار منظوم خود قراردادهاند و حتى در آثارى كه از نظر موضوع ربط مستقيمي با سرزمین و فرهنگ ایرانندارند چهرهها، رویدادها و نمادهای تمدن ایران را در آثار خود گنجانیدهاند. از نظر این شعرا، پیوند باستانی بین دو ملت ایران و یهود و حس احترام متقابل میان آن دو، منجر بهنوعی مشروعیت مذهبی و اخلاقی می گرددکه به موجب آن تاریخ، سنن و منابع فرهنگی وادبی ایران به عرصهای باز تبدیل می گردد. درنتیجه شاعر و سخن پرداز یهودی خود رامجاز میداند آنچه راکه با ارزشها و اعتقادات مذهبی او تناقض ندارد بپذیرد و در آثارخود ابرازکند. این جریان فکری و ادبی، که نتیجهٔ آن مشروع دانستن منابع و تأثیراتفرهنگی ایرانیالاصل است، به دو صورت متمایز ولی مربوط در آثار این شعرا ظاهرمی گردد. صورت اول این روند عبارت از ایرانی ساختن و نسبت دادن ویژگیهای ایرانی بهقهرمانان و رویدادهای یهودی الاصل و سامی است. این گرایش فکری و ادبی در بسیاری از آثار شعرای یهود ایران نمایان است. برای نمونه، عمرانی در اثر حماسی خود موسوم به حنو کانامه (یا ظفرنامه)\_\_ که در سال ۱۵۲۴ میلادی (به احتمال قوی درکاشان) سروده شدهو موضوع آن مبارزهٔ ملی و مذهبی یهود با یونانیان (در سال ۱۶۴ قبل از میلاد) اســـــــــــــــمکابیها را «رستم و اسفندیار» و دشمنان آنان را «ضحاک» مینامد. در اثررزمی دیگر عِمرانی، موسوم به فتح نامه\_\_که موضوع آن مبتنی بر روایات كتب مقدس يهو شــوع، روت وكتاب اول شــموئل وكتاب دوم شموئل است و در حدود ده هزار بیت دارد\_\_ جنگجویان یهود، که پس از خروج از سرزمین مصر به رهبری یهوشوع به کنعانحملهور می گردند، «میر»، «دلیر»، «گُرد»، «نامدار»، «صفدر»، «یل»، «هژبر»، «پهلوان» و «دلاور» نامیده می شوند. این جنگجویان

۱- ر. ک. به: حنوکانامه، نسخهٔ خطی ۱۱۸۳-۸، کتابخانه ملی اورشلیم، برگهای ۲۹ الف ۳۰ ب.

### داويديروشلمي

در پیکار با بومیان ارض موعود از «تیغ»، «گرز»، «نیزه»، «شمشیر»، «تبر»، «تیغ وکوپال»، «رخت سلیح» (لباس جنگ)، «سپر» و «کمربند»استفاده می کنند، که تماماً از منابع رزمی و حماسی فارسی و به ویژه از شاهنامه فردوسی اقتباس شده است. دشمنان بنی اسرائیل «کافر» و «آتش پرست» خوانده می شوند و شائول، اولین پادشاه یهود، از «فَرّ ایزدی» برخوردار است. در تعریف خصوصیات شائول، فرزند کیش، عمرانی به طور آشکار تحت تأثیر منابع حماسی و رزمی ایران و بخصوص تحت تأثیر شاهنامه فردوسی است:

یکی فرزند بودش بس دلاور به خوبی در جهان همتا نبودش در آن عهد از میان نسل عِبَر آزاد زرشک قامت او سرو آزاد پدر او را نهاده نام شائول زهرکس یک سروگردن فزون بود نظیر خود نبودش در شمایل پدر هرگز نکردی از خودش دور به صحراروزوشب در شام و شبگیر پدر مشغول بودی در شبانی

بزرگ وکامران وگرد و صَفْدَر و صَفْدَر و صَفْدَر و صُفْدَر زخسنِ خود به کس پروا نبودش نبود چون او یکی با هیبت و فَرّ همی لرزید همچون بید و شمشاد جوان قابل و دانا و معقول بهخوبی وصف نتوان گفت چون بود جوانان بر رخ اوگشته مایل زرویش دیده را می داشت پر نور نبودی یک زمان بی رود و نخجیر ولی شائول بکردی کامرانی ولی شائول بکردی کامرانی ولی شائول بکردی کامرانی

اما به موازات «ایرانی سازی» چهره ها و رویدادهای تاریخ یهود، که در منظومه های تاریخی و رزمی شعرای یهود نمایان است، ما شاهد روند واژگونه ای نیز هستیم که درواقع مکمل روند مورد بحث است. این روند، که در نوشته های شعرای طراز اول یهود ایران و از جمله در آثار شاهین، امینا و خواجه بخارایی جلوه می کند، «یهودی سازی» ۱ - ر.ک. به: فتح نامه، نسخهٔ خطی ۹۸۲، انستیتو بن صبی، اورشلیم، برگهای ۳۸ الف-۷۲.

۲- »عِبَر» یا «عابر» نام یکی از اجداد عبریان و از فرزندان سام است. رک. به: کتاب پیدایش، باب ۱۰ آیات ۱۰ و ۲۵- ۳۰ و باب ۱۱ آیات ۲۰- ۲۸.

۳- برای توصیف کامل شائول و نقش عناصر ایرانی در این قسمت، ر.ک. به: فتح نامه، همانجا، برگ ۱۴۰ الفر ۱۴۰ ما ۱۴۰ ب

### داويديروشلمي

چهرهها ورویدادهای ایران باستان است. این گرایش به ویژه در تعریف شخصیت و خصوصیات کورُش به چشم میخورد و از جمله نتایج آن ـ ـ که در زیر به تفصیل بیشتری به آن اشاره خواهد شد\_\_یکی این است که کورُش، به عنوان نمایندهٔ بارز شاهنشاهی و تمدن ایرانباستان، به چهرهای مبدل می گرددکه نه تنها با قوم یهود رفتاری عادلانه و بزرگ منشانه دارد بلکه خود عضوی از اعضای قوم یهود است. در اثر منظوم شاهین موسوم به اردشیرنامه\_\_ که حاوی در حدود ۶۰۰۰ بیت است، و در سال ۱۳۳۳ میلادی پایان یافته \_ \_ کورُش ثمرهٔ ازدواج اردشیر (یعنی خشایارشا) و اســتر خوانده می شود. در این اثر خیالانگیز، کهچهرهها و رویدادهای آن از یکسو ازکتاب استر و از سوی دیگر از شاهنامه فردوسی اقتباس شدهاند، کورُش\_\_که نباکان او از جانب پدر کیقیاد، کیکاووس، کیخسرو، لهراسب، گشتاسب، اسفندبار و اردشیر (یا خشایارشا) هستند\_\_ مظهر همبستگی و آمیزش میان قوم یهود و ملت ایران معرفی گردیده است. در دانیالنامه اثر منظوم خواجه بخارایی ـ ـ کهشامل ۲۱۷۵ بیت است و در سال ۱۶۰۶ میلادی سروده شده ـ شاعر از روایات کتاب دانیال و از جمله تفاسیر افسانه آمیز و کتابهای خارجی یهود الهام گرفته است. در این اثر نیزشخصیت کورش رنگ یهودی و توحیدی می یابد. در یکی از فصلهای این کتاب\_\_ که طیآن داریوش وکورش، در زمان نبوت دانیال نبی، به جنگ بلشاصر پادشاه بابل می روند\_\_ندایی از سوی خداوند یهود به گوش داریوش و کورُش می رسد:

به گوش آن دو شاهنشاه در راه که شام تیره را آمد ضیایی سعادت مونس و غمخوارگردید نه بگریزید چون گشتند غالب

به هنگام گریز از غیب ناگاه به وقت صبحدم آمد ندایی شما را بخت و دولت یار گردید اگر بغداد را هستید طالب

۱- برای متن این اثر ر.ک. به: نسخهٔ خطی ۴۶۰۰، انستیتو بی صبی، اورشلیم، برگهای ۱ الف، ۱۷۴ ب. جهت تجزیه و تحلیل این کتاب همچنین ر.ک. به:

Dorothea Blieske, Šähin-e Širäzis Ardasir-buch (Tübingen: 1966),

و نیز، نتصر، منتخب اشعار فارسی، صص ۳۸ و ۱۰۷-۱۷۸.

### داويد يروشلمي

به شهرستان بغداد اندر آیید به چنگال شما بسیرده آمدا هماندم بازگردید و بیایید که بلشاصر بسی پژمرده آمد

با شنیدن ندای غیب\_\_که نوید پیروزی به پادشاهان ایران زمین میدهد\_\_داریوش وکورُش به وجود آفریدگار یکتا پی برده و به او ایمان می آورند:

ثناگفتند بی حدکبریا را صلاح و زهد و دیناندوزی از تو سماوات و ملایک چرخ و افلاک به گیتی شاه و ماه و خور از تو به آب و سبزه وگلهای گلشن" چه ابشنیدند شاهان آن ندا را که ای اهل جهان را روزی از تو زتو شد مستقیم این کورهٔ خاک شب اندر آسمان کوکب از تو جهان از قدرتت گشته مزین

درابیات فوق، مانند قطعات بسیاری در آثار دیگر شعرای یهود، یکتاپرستی کورُش موجب علوّ طبع و بخشندگی او می گردد. شاهین در اثر دیگر خود موسوم به عِزرانامه \_ که مبتنی برکتاب عِزرا و روایات مربوط به تجدید بنای بیتالمقدس دوم به فرمان کورُش است\_\_مکرراً به خصایل کورُش اشاره می کند و جلال و عظمت دستگاه شاهنشاهی ایران و مرزهای وسیع آن را می ستاید. اما کورُش، علیرغم قدر تمندی و شکوه خود، انسانی متواضع است که به سرنوشت نیاکان خود می نگرد و از ناپایداری جلال و عظمت بشری آگاهی دارد. در این اثر نسبتاً کوتاه شاهین \_ که شامل در حدود ۵۰۰ بیت است \_ کورُش هنگام نشست با امیران و رایزنان خود از آنان می خواهد پیوسته با عدالت رفتارکنند و گویابا خود می گوید:

<sup>1-</sup> Netzer, Däniyäl-Näme, p. 178.

۲- در متون فارسیکهود واژهٔ «چو» اغلب «چه» تلفظ و نوشته می شود.

<sup>3-</sup> Netzer, ibib.

۴- در متون اصلی عرزانامه ر.ک. به: نسخهٔ خطی ۴۶۰۰ انستیتو بن صبی، اورشلیم، برگهای ۱۷۴ الف ۱۸۷ ب. در اغلب مجموعههای فارسیهود این اثر بلافاصله پس از اردشیرنامه شاهین آورده شده است چون از نظر محتوا در واقع ادامهٔ آن اثر است.

### داويديروشلمي

من جامهٔ ظلم در نپوشم دائم به کسی نماند این جاه کو نوذر و کیقباد و کاووس کو ایرج و سلم و طور و لهراسب زد جامهٔ جانشان اجل چاک زیشان به جهان نماند آثار ما هم ز جهان رویم بیرون بی تاج و نگین شویم و بی جاه

دائم پی عدل و دادکوشم خُرّم دلِ آن که باشد آگاه کوسام و سوار و رستم و طوس کوبهمن و زال وگیو و گشتاسب رفتندهمه یک به یک فراخاک ازگنج و سپاه و ملک و دینار سرگشته و زار و دیده پر خون از جاه فرو شویم در چاه

یکتاپرستی و معنویتی که شعرای یه و ایران به کورُش نسبت می دهند، در عزرانامه شاهینقدمی فراتر می رود و به موجب آن حالت جناس و نزدیکی میان کورُش (به عنوان نمایندهٔ ملت و حکومت ایران) و سران قوم یهود (از جمله عرزا، حَگای و مَتَتْیا) به صورت نوعی پیمان میان دو ملت همطراز و مساوی پدیدارمی شود.

در این رابطهٔ خاص بین سران ایرانباستان و زعمای قوم یهود، هیچ گونه حس حقارت یا عدم اعتماد از جانب رهبران یهود به چشم نمی خورد. عِزرا، بانی بیت المقدس دوم، که شاهین او را «شیر یزدان» می خواند، در دربار کورُش ظاهر می گردد و با بی پروایی خواستار آزادی و مراجعت قوم یهود به ارض موعود می گردد:

از راه رسید شیر یزدان اِستاد بسان سرو آزادا چون در بَـرِ بارگاه سـلطان انـدربَر بـارگاه شـه شـاد

رفتارکورُش نسبت به مَتَثیا، پیشوای روحانی قوم یهود در سرزمین ایران، بر اساس احترامو برابری دو قوم باستانی استوار است:

۱- همانجا، برِگ ۱۷۷ ب.

٢- همانجا، بُرِّك ١٨١ الف.

### داويد يروشلمي

کورُش چو ورا بدید و بنواخت بنسشاند ورابه رسم و آیین کورُش پس از آن بــداد فرمان تا خانهٔ خاص را بـــسازند زان قــوم کلیم شـاد گشـتند

جایش بَرِ تخت خویشتن ساخت چون خسرو روم و هند و ماچین کآباد کنند مُلک کنعان چندی زر و سیم درو ببازند از کار تباه درگذشتندا

تأکید بر احترام متقابل و تساوی حقوقی میان دو ملت یه و د و ایران در اثر منظوم امیناموسوم به تفسیرکتاب استر (در اصل تفسیر مغیلت استر) به وضوح نمایان است. در این اثر منظوم \_ \_ که شامل در حدود ۴۰۰ بیت است و چهره های اصلی آن را اَخَشُوروش (یاخشایارشا)، وَشْتی، استر، هامان و مُردخای تشکیل می دهند \_ \_ شاعر محتوای کتاب استر رابه زبانی شاعرانه بازگو می کند.

در این اثر اَمینا خصوصیات اخلاقی و به ویژه وفاداری وفداکاری استر را میستاید و رفتار مملو از احترام و علاقهٔ خشایارشا به استر را چنین توصیف می کند:

لطیف و نازنین و دلخوش آمد به جای وَشْتیاش بر تخت بنشاند"

به پیش چشم شاه استر خوش آمد ورا شاه جامــــهٔ شاهی بپوشاند

در این اثر نیز اُمینا به پیوند و همبستگی خاص میان دو ملت ایران و یهود اشاره می کند واین قرابت را ناشی از ارادهٔ الهی میداند:

ز امر حق به توفيق الهيئ

نشست استر به تخت پادشاهی

از دیدگاه اَمینا همان خواستهٔ الهی موجب می گردد اَخَشْوروش که شاعر او را «شاه

۱- همانجا، برگ ۱۸۳ س.

۲- واژهٔ عبری «مغیلا» یعنی «طومار».

٣- تفسيركتاب استر، نسخه خطى ١٠٧٠، انستيتو بن صبى، اورشليم، برگ ٩ الف.

٤- همانحا.

### داويد يروشلمي

عالم»مینامد، قوم یهود را ازگزند بدخواهان برهاند و یهودیان (یا «عبریان»، «ایسرائلان»، «یهودان» و «عبریها») سرانجام مورد عزّت و تکریم مردم ایران زمین قراربگیرند:

ز سهم مُردخای گشتند یهودی به عبری مینمودند جمله عزّت فراوان کافر و ترسا و هندی همه خانان شاه اعجاز و حُرمت

چنانکه در نمونههای فوق دیده می شود، برداشتهای کتب مقدس یهود از یکسو و وجود یک فاصلهٔ زمانی دراز با ایرانِ پیش از اسلام از سوی دیگر، شعرای یهود ایران را قادرمی سازد چهرهها، رویدادها و صحنههای تاریخ باستان ایران و رابطهٔ قوم یهود با ملت وسرزمین ایران را در قالب تصاویر خیالی و شاعرانه مجسم کنند. اما در جایی که در اذهاناین شعرا ایران و سُنن ایرانی صرفاً با گذشتهٔ دور قوم یهود تداعی می شود، اسلام و مظاهررایج تمدن اسلامی محیط زنده، مؤثر و در عین حال تهدید کننده ای را تشکیل می دهند که این شعرا به طور مستقیم با آن روبرو و در تماس هستند. حتی یک مرورکلی و سطحی درنوشته های شعرای یهود ایران، خواننده را از تأثیر عمیق فرهنگ، مرورکلی و سطحی درنوشته های شعرای یهود ایران، خواننده را از تأثیر عمیق فرهنگ، ادب و تفکر اسلامی آگاه می سازد. اگرچه بحث دربارهٔ ریشه ها و نمودهای گسترده این تأثیرات از محدودهٔ این گفتار خارج است، معهذا می توان به اختصار به منابع اصلی این تأثیرات اشاره کرد. اولین عامل نفوذ تأثیرات فرهنگ اسلامی بر روی شعرا و نویسندگان تأثیرات اشاره کرد. اولین عامل نفوذ تأثیرات فرهنگ اسلامی بر روی شعرا و نویسندگان و مفسران یهود ایران راباید در زبان فارسی جستجوکرد.

با پیدایش و تحول پارسی نو، که طی قرون هفتم تا دهم میلادی خط عربی را جایگزین خط پهلوی ساخت، جوامع یهود ایران تدریجاً از منابع شفاهی وکتبی پارسی نو برداشت و تغذیه کردند. هرچند مبدأ و تاریخ گویشهای محلی جوامع یهود ایران مسائل تحقیقاتی فراوانی را مطرح می کند\_\_ که در حال حاضر نیاز به توجه و مطالعهٔ بیشتری دارد\_\_ بررسی در آثار و شواهد نوشتهٔ فارشیّهود از قرن سیزدهم میلادی به بعد دلالت بر آن دارد که باافزایش تعداد واژگان و مشتقات عربی و اسلامی در آثار

١- تفسيركتاب استر، تسخهٔ خطى ٩٣٤، انستيتو بن تصوى، اورشليم، برگ ٧٨ ب.

منثور و منظوم فارسيي در عهدسلجوقي و بخصوص پس از حملهٔ مغول (در نيمهٔ اول قرن سيزدهم ميلادي)، لغات واصطلاحات و مشتقات عربي در آثار ادبي يهوديان ایران نیز ظاهر می شوند و تدریجاً روبه افزایش می گذارند. در این رابطه مقایسهٔ زبان شناختی ترجمه های فارسیکهود کتب مقدس با آثار منظوم فارسیکهود آموزنده است. در جایی که تعداد واژگان عربی و مفاهیماسلامی در ترجمهها و تفاسیر فارسیهود تا قرن پانزدهم میلادی نسبتاً محدود و ناچیزاست، تعداد لغات، ترکیبات و عبارات عربی و اسلامی در آثار شعرای یهود از قرنچهاردهم میلادی به بعد (از جمله در آثار شاهین و به ویژه در نوشتههای عمرانی، امینا وخواجه بخارایی) قابل ملاحظه است. اما اهمیت واژگان عربی و مفاهیم اسلامی درنوشتههای شعرای یهود ایران را باید در روابط فکری در ایران جستجوکرد. شعرای یهود ایراناکثراً تحت تأثیر مستقیم اساتید شعر فارسی از جمله فردوسی، نظامی، سیعدی، عطار،مولانا، حافظ و دیگران بودهاند. تأثیر وافر شعرای فارسی زبان مسلمان بر شعرای یهودایران نه تنها در منابع لغوی بلکه در بافت زبان، سبک، صناعات ادبی و ساختارکلی آثارمنظوم فارسیّهود نیز آشکار است. شعرای یهودی فارسیی زبان کلاً تحت تأثیر جریاناتادبی و فکری ایران اسلامی بودهاند و اندیشهها و تفکرات رایج ادب فارسی، به ویژهجهانبینی عرفانی و صوفیانه شعرای طراز اول ادب فارسی، از جمله عطار، مولانا و حافظ، بر شکل گیری فکری و ذهنی آنان سهم عمدهای داشته است. اما تأثیر اساتید شعر و ادبفارسی بر شعرا و نویسندگان یهود ایران، که اغلب به نحوی طبیعی و متجانس با مواد وموضوعات یهودی امتزاج یافته و در آثار منظوم و منثور فارسْیَهود ظاهرگشته است، درعین حال شعرای یهود ایران را دچار نوعی تناقض و برخورد دینی و عقیدتی با محیطوسیعتر اسلامی نیز می کند. علیرغم ـ ـ و گاه به خاطر\_\_گرایش طبیعی شعرای یهود ایرانبه افکار و عواطف شعرای مسلمان پارسی گو، در اکثر آثار شعرای یهود ایران خواننده پیمیبردکه شاعر به طور آگاهانه

۱- در مورد تحول زبان فارسی پس از استیلای عرب ونفوذ عمدهٔ عناصر عربی در آثار فارسی ادبی از دوره سلجوقیهٔ به بعد ر.ک. به: ذبیح الله صفا، تاریخ ادبیات در ایران و در قلمرو زبان فارسی، تهران انتشارات فردوس، ۱۳۷۱، جلد سوم، بخش اول، صص۳۵-۳۰۸، و همو، تاریخ سیاسی، اجتماعی و فرهنگی ایران تا پایان عهد صفوی، تهران انتشارات امیرکبیر، چاپ دوم، ۲۵۳۶، صص ۱۹۰-۲۰۵.

### داويد يروشلمي

تفاوتهای عقیدتی و مذهبی یهود و اسلام را پیش کشیده سعی بر آن دارد هویت دینی خود را در قبال اسلام و اعتقادات اسلامی مشخص و تأکیدکند.

اشاره به اختلافات اصولی میان دو مذهب یهود و اسلام وگفتمان با اعتقادات دینی وشرعی اسلام در آثار اغلب شعرای یهود ایران یافت می شود. گرچه در بیشتر این آثار شاعر از بحث و مجادله مستقیم با اصول عقیدتی اسلام امتناع می ورزد، معهذا با توسل به اشارات و کنایات گوناگون به منابع یهودی و اسلامی، تلویحاً با باورهای اسلامی وارد گفتمان می گردد. نمونه های متعددی از این موضع در کتب شعرای فارشیه و د موجود است که در اینجا به چند مورد برجسته اشاره می گردد.

همانطورکه در بالاگفته شد، آثار منظوم فارسیهود از نظر ساختارکلی از آثار منظوم فارسی تبعیت می کند. با پیروی از الگوهای کتب منظوم فارسی، آثار شعرای يهود ايرانغالباً از سـه بخش مجزا تشكيل ميشوند: مقدمه، بخش اصلى اثر و مؤخره. همچنین، بهموازات آثار فارسی، کتب منظوم فارسیهود بخش مقدمهٔ خود را اكثراً به پنج فصل يا قطعهبه قرار زير اختصاص ميدهند: فصل يكم، سرودي در حمد پروردگار و صفات الهي؛ فصل دوم، مناجات؛ فصل ســوم، در ستايش موسى كليمالله؛ فصل چهارم، پند و اندرز (يامديحه)؛ فصل پنجم، توضيح شاعر در سبب نظم کتاب. شعرای یهود ایران معمولاً ازفصلهای اول و سوم مقدمه\_\_که به ترتیب به تعریف صفات الهی و ستایش پیامبراختصاص دارند\_\_جهت توضیح اصول دینی یهود و جدل غیرمستقیم وگاه مستقیم بااصول و اعتقادات دینی اسلام استفاده می کنند. برای مثال خواجه بخارایی فصل نخستین کتاب خود دانیالنامه را به مدح باریتعالی اختصاص داده به تعریف اجمالی اعتقادات ورویدادهای کتب مقدس (از کتاب پیدایش تا روایات کتاب دانیال) می پردازد. سپس دراشاره به رسالت حضرت موسى (در فصل سوم كتاب) به طور غيرمستقيم موسى كليمالله رابا حضرت محمد مقایسه می کند. با اشاره به اینکه طبق اعتقادات یهود و قرآن، موسی برخلاف رسول اسلام با خداوند هم صحبت وكليم بوده است، خواجه بخارايي برتري مطلق موسى را بر محمد و سایر انبیا تأکید می کند:

### داويد يروشلمي

نبودش آدمی همت و مانند کرا این رتبه از پیغمبران بود به سر پیغمبران را افسری بودا بسی گستاخ بود او با خداوند که قولاقول با حق همزبان بود حقیقت سروران را سروری بود

مقایســهٔ تلویحی حضرت محمد با حضرت موســی، و اشــاره به برتری پیامبر یهود، درعِزرانام ه شاهین گامی فراتر میرود. طبق این اثر حضرت موسی، برخلاف حضرت محمدکه برای نزدیک شدن به درگاه الهی به وساطت ملائکه و از جمله جبرئیل نیاز دارد، موسیبی هیچ واسطه از نزدیکی مطلق با خداوند برخوردار است:

حاجت به ملک وِرا نبودی در دم همه کام خود بدیدی از معجزههای آن نکوکار ناید ز هزار یک در اشمار در اردشیرنامه اثر دیگر شاهین، موسی «دانندهٔ راز لنترانی»، «کلیم برگزیده» و «گنجورشریعت الهی» نامیده می شود که بنیاد و اساس دیانت راستین از او سرچشمه می گیرد:

حاجت نه به جبرئیل بودش او بود دلیل راه بهبود۳ جبّار جهان دلیل بودش بنیاد و اساس دین ازو بود

در گنجنامه عِمرانی مقایسه خصوصیات حضرت موسی با حضرت محمد ادامه می یابدو شاعر، ضمن اشاره به روایت معراج حضرت محمد و صعود او به آسمان، به برتری پیامبریهود و رسالت او می بالد. ۴ در مورد جایگاه خاص حضرت موسی در عرش

۱- Netzer, Däniyäl-Näme, p. 97 راجع به هم صحبتی موسی با خداوند در قرآن و منشأ لقب «كليمالله»، ر.ک. به: قرآن، سورهٔالنسا، آيهٔ ۱۶۴.

۲- عزرانامه، نسخهٔ خطی ۴۶۰۰، انستیتو بن صبی، اورشلیم، برگ ۱۷۶ الف.

<sup>3-</sup> Blieske, Ardašir-Buch, p. 47.

۴-راجع به «لیلةالمعراج» یا «شب معراج و صعود پیغمبر اسلام»، ر.ک. به: قرآن، سورةالنجم، آیات۱-۱۸ و سورةالاسراء، آیه ۱. برای تجزیه و تحلیل این روایت قرآنی ر.ک. به:

A.A. Bevan, "Mohammad's Ascension to Heaven", in Studien zur Semitischen Philologie und Religiongeschichte, ed. Karl Marti (Bern: Giessen und Töpelmann, 1914), pp. 51-61.

### داويديروشلمي

و سماوات، ضمن مقايسه غيرمستقيم با رسول اسلام، عمراني مينويسد:

جبرئیل ز سدره باز میماندا کے بود مشال اوکه برخاست آنـــجاکه بُراق سیر میرانـد محـروم نشد ز هیچ درخواست

برخلاف لحن محتاط و تلویحی ابیات فوق، عِمرانی در فصل ششم اثر مزبور ـ که درتفسیر رسالهٔ میشنایی اندرز پدران نگارش یافته است ـ برتری مطلق تورات را بر دیگرکتابهای دینی و از جمله قرآن تأکید می کند. با اشاره به اینکه تاریخ ابنیای حقیقی در دورهٔ عِزرا خاتمه یافته است، وی نبوّت و رسالت حضرت محمد را ـ که در حدود ده قرن پساز تدوین کتب مقدس یهود به وقوع پیوست ـ غیرمعتبر و میشمارد:

او کرد بلند دست تورا کرد او همه گنج علمها فاش گردید به دید اهل حکمت افتاد چو علم دین به عِنزرا بنهاد بنای بت همیقداش شند ختم به عهد او نبوّت

در آثار شعرای یهود ایران معمولاً اطلاعات مستقیمی راجع به اوضاع اجتماعی،اقتصادی و حقوقی جوامع یهود ایران یافت نمی گردد. لیکن از ابتدای قرن شانزدهم میلادی، با روی کار آمدن سلسلهٔ صفویه و استقرار مذهب شیعه در ایران، ما شاهدسختگیریها و اقدامات ناملایم نسبت به اقلیتهای مذهبی و جوامع یهود ایران هستیم. اقدامات و سیاستهای خشونت بار و ناشی از تعصب

۱- «بُراق» نام مرکبی است که رسول اسلام در شب معراج بر آن سوار شد و به آسمان صعود کرد. «سدره» درختی است در آسمان هفتم (قرآن، سورةالنجم، آیات۱۴-۱۸) که مرز میان دنیای خاکی و عوالم آسمانی را تعیین می کند و به هیچ یک از مقربان درگاه الهی حتی به جبرئیل اجازهٔ عبور از آن داده نمی شود. طبق اعتقادات اسلامی حضرت محمد تنها مخلوقی است که از سدره عبور کرده است.

۲- گنجنامه نسخهٔ خطی ۱۴۲۹ سمینار الهیات یهود، نیویورک، برگ۴ ب.

۳- واژهٔ عبری «بت همقیداش» یعنی «بیتالمقدس».

۴- گنجنامه، همانجا، برگ ۱۱ ب.

### داويديروشلمي

مذهبی مقامات صفوی در قبال جوامعیهود ایران در دوران پادشاهی شاه صفی اول (۱۹۲۹-۱۹۴۲ میلادی) و شاه عباس دوم (۱۹۴۲-۱۹۴۹ میلادی) به اوج خود می رسد. در سالهای حکومت این دو پادشاه، یهودیان ایران تحت تعقیب و شکنجهٔ دستگاههای مذهبی و حکومتی قرارگرفته وادار به ترک دین خود و قبول اسلام می گردند. زندگی مشقت بار جوامع یهود ایران طی سالهای مذکور و موارد متعدد سلب آزادی مذهبی از یهودیان در نیمهٔ اول قرن هیجدهم میلادی، به ترتیب در آثار منظوم بابایی بن لطف و نوهٔ او بابایی بن فرهاد به تفصیل شرح داده شده است. در سراسر اثر تاریخی خود موسوم به کتاب آنوسی (یا کتاب تغییر دین اجباری) بابایی بن لطف چهرهای تهدیدآمیز از اسلامی متعصب و ناشکیبا ترسیم می کند و موارد گوناگون اعمال زور و فشار علیه یهودیان را برمی شمارد. اما علیرغم مصیبتها و شور بختیهای این دوره، وی به ایستادگی همکیشان خود در مقابل اعمال زور و خشوی شبا اعمال زور و نشار می کند. برای مثال، در رابطه با مقاومت شجاعانه پیشوایان مذهبی یهود در مقابل فرمان شاه عباس دوم مبنی بر اعمال شکنجه و تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس دو م مبنی بر اعمال شکنجه و تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس تحمیل اسلام بر یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «غضب شدن شاه عباس بر جماعت و دوکس را به پیش سگ انداختن») می نویسد:

بفرمود آنگهی آن شاه قهّار بسادی مسردی میان آن جماعت ملا ابا بُدی نام و نشانش بگفت ملاکه ای شاه جسهانگیر بگفت ملاکه ای شاه جسهانگیر نمی گردیم زدین خود پشیسمان مسلمانی به ما عارست شاه و گفت او را ببندند پس آنگه سگ بسجست مانند آهو

بیاوردند سگان آدمیخوار همیشه کار او بودی عبادت اول در پیش بردند آن زمانش مسلمان شوکه رستی از جهودی اگر ما راکُشی از ضربِ شمشیر نداریم گِله از موسای عمران نمی آریم ایمان غم پناها به پیش کلب او را در فکندند دو دندان برگرفت از دوش و بازو

## هماندم روح او بر آسمان شد

## پس آن صديق حالش سرنگون شد

حتی در مواردی که یهودیان بناچار اسلام را میپذیرند بابایی بن لطف مسلمان شدن آنانرا امری ظاهری توصیف می کند که صرفاً به منظور رهایی یافتن از آزار و شکنجه انجام می گیرد. در ادامهٔ شرح مسلمان شدن یهودیان اصفهان (در فصلی تحت عنوان «مسلمان شدن ایسرائلان اصفهان وکشته شدن اَهرون بن ملا یزدی») می نویسد:

تو تاکی بند داری جمع درویش بیاموزان ره و رسم قیامت سرش از تن جداکن قصه کوتاه برون آورد همه جمع یهودان که هرکس شدمسلمان او شجاعست سرش را دور سازم ازگریبان توگفتی جملگی مردند به ساعت به دل گریان ولی از لب خموشان زبان در شیعه و باطن پر از شکئ

بگفت شاه جهان با حاکم خویش برو اینان مسلمان کن تمامت هر آنکه سر بتابد اندرین راه دوید حاکم هماندم سوی زندان بگفتا امرشاه جان مُطاعـــــت هر آن کس کو نیارد سر به ایمان چو این از وی شنیدند آن جماعت یکایک پیش می رفتند پریشان شهادت را همی گفتند یک یک

اثر منظوم بابایی بن فرهاد، موسوم به کتاب سرگذشت کاشان در باب عبری وگویمی ه ثانی، درواقع ادامهٔ شرح وقایع کتاب آنوسی است. گرچه این کتاب از نظر حجم محدودتر

۱- واژهٔ عبری «صدیق» یعنی نیکوکار و صالح.

۲- ر.ک. به:

Vera Basch Moreen, *Iranian Jewry's Hour of Peril and Heroism* (New York: American Academy for Jewish Research, 1987), p. 169.

۳- برای حفظ قافیه دو لغت آخر این مصراع باید «یک یک» (yak-yak) خوانده شود.

۴- برای شرح کامل این ماجرا ر.ک. به: کتاب آنوسی، نسخهٔ خطی ۹۱۷ انستیتو بن صبی، اورشلیم، برگ ۲۷

<sup>.</sup> ۵- لغات «عبري وگويمي» در اينجا به معناي يهودي بودن و مسلمان شدن بكار رفتهاند.

### داويديروشلمي

از کتاب آنوسی است و حاوی تقریباً ۱۳۰۰ بیت مثنوی و مشتمل بر ۱۹ فصل است و از نظر سبکو ارزش ادبی نیز با آثار شعرای برجستهٔ فارشیَهود برابری نمی کند، معهذا سند تاریخی پرارزشی است دربارهٔ اوضاع و احوال جوامع یهود ایران و واکنشهای فکری و عاطفی یهودیان در قبال خشونتهای ناشی از تعصب اسلامی در اواخر قرن هفدهم و نیمهٔ اول قرن هیجدهم میلادی.

هرچند بابایی بن فرهاد بیشتر به سرنوشت یهودیان کاشان در سالهای ۱۷۳۹-۱۷۳۹ میلادی می پردازد، اما مصیبتهای یهودیان اصفهان، گلپایگان، همدان وخوانسار را نیز شرح می دهد. همانند پدربزرگ خود، بابایی بن فرهاد مسلمانان متعصب وناشکیبا را «پاسول» (واژهٔ تحقیرآمیز عبری به معنای مردود، نامشروع و نالایق) و «ظالم»می خواند و کتاب او سراسر انتقاد و انزجار از دستگاههای مذهبی و حکومتی عصر خوداست. آشفتگی و نابسامانی یهودیان در فصلهای گوناگون این اثر به تفصیل توصیف گردیده است. برای نمونه، در وصف مسلمان شدن اجباری یهودیان کاشان، که با موافقت رئیس جامعهٔ یهود این شهر (در اصل واژهٔ عبری «ناسی») صورت گرفت، بابایی بن فرهادمی نویسد:

برفتند خانه و دلها پُر ازکین خدا داند این راز و کس نداند اگرچه خورد ناسی گول شیطان به هر یک خانهای یک تعزیت به هر یک خانهای بود ماتمی چند خدایا رحم کن تو بر یهودان

بیزاری و یأس بابایی بن فرهاد از ناملایمات و ناامنیهای این دوره بقدری است که

۱-کتاب آنوسی حاوی در حدود ۶۰۰۰ بیت مثنوی و ۸۳ فصل می باشد.

۲- واژهٔ عبری «ناسی» یعنی رئیس و به ویژه رئیس جامعهٔ یهود.

۳- ر.ک. ىه:

Vera Basch Moreen, *Iranian Jewry' During the Afghan Invasion* (Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1990), p. 93.

### داويديروشلمي

وی ازحملهٔ افغانها به ایران و سقوط آخرین پادشاه صفوی، شاه سلطان حسین، ابراز خشنودی می کند و امیدوار است که با برافتادن خاندان صفوی، شاه طهماسب (یا نادرقلی خان افشار)یهودیان را از تکدی و قساوت حکام و مقامات مذهبی متعصب رهایی بخشد:

امیدواریم که شاهطهماسب بیاید خدایا بر دلش انــداز این را رود بابایی هم بر دین خود باز

در فتحی بروی ما گشاید بگوید جمله باشند بر دین موسی کند از نو دگر آغاز و پروازا

در آثار بابایی بن لطف و بابایی بن فرهاد، همانند اشیعار عمرانی، خواجه بخارایی و امینا، خواننده به عمق شوربختیها و آرزوهای جوامع یهود ایران پی میبرد. اما، در جایی که درآثار تعداد معدودی از این شیعرا (از جمله در آثار بابایی بن لطف و بابایی بن فرهاد) شاعرمستقیماً به ریشههای مذهبی تبعیض و خشونت نسبت به یهودیان اشاره می کند، در آثاراکثر شیعرای یهود ایران طی قرون چهاردهم تا نوزدهم میلادی اطلاع مستقیمی راجع بهسیاست و رفتار مقامات مذهبی (اسلامی) و حکومتی در قبال جوامع یهود یافت نمی شود. در نوشتههای این شعرا، مصیبتها و دشواریهای جوامع یهود ایران در نتیجهٔ ارادهٔ الهی وزادهٔ تنزل دینی و اخلاقی قوم یهود دانسته شده و به زمینهٔ تاریخی و مناسبات اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و مذهبی ـ که عرصهٔ حیات روزمره جوامع یهود را تشکیل می دهند \_ توجهی مبذول نمی گردد. نظر به اینکه دیدگاه این شعرا نسبت به تاریخ و سرنوشت یهود اصولاً دیدگاهی اعتقادی است، که بر باورها و آرمانهای مذهبی و به ویژه اعتقادات مسیحایی و ایمان به نجات قوم یهود توسط ناجی یهود (به عبری «ماشیّح») استوار است، نحوهٔ مقابلهٔ آنان با مظاهرگوناگون فرهنگ، اجتماع و سیاست اسی یهود آزار و تهدید مذهبی از جانب افراد و مقامات اسلامی و اسلامی و اسلامنما را مورد انتقاد استی یهود آزار و تهدید مذهبی از جانب افراد و مقامات اسلامی و اسلامنما را مورد انتقاد یهود آزار و تهدید مذهبی از جانب افراد و مقامات اسلامی و اسلامنما را مورد انتقاد

اکثر ابیات کتاب سرگذشت کاشان قواعد وزن و قافیه را مراعات نمی کنند. ۱- همانحا.

#### داويد يروشلمي

قرار می دهند ومحکوم می کنند و هر قدر آنان ـ ـ مانند دیگر متفکرین و مفسرین یهودی ایرانی ــ ازاعمال ناملایم و خشونت بار دستگاهها و مقامات اسلام گرا بیزار هستند، به همان اندازه نیزبه مظاهر نوع دوستانه و شکیبای اسلام گرایش دارند و نسبت به آن احساس قرابت ووابستگی می کنند. این احساس نزدیکی با مظاهرگونا گون ادب، تفکر، اخلاق و هنراسلامی تا حد زیادی ناشی از وجوه اشتراک و تأثیرات متقابل یهودیت و اسلام درزمینه های الهیات، فلسفه، اخلاق و شرعیات است. زمینه های مشابه اعتقادی و فکری میانیهودیت و اسلام، شعرای یهود را قادر میسازد از منابع فکری و ادبی اسلام آنچه راکه بااصول مذهبی یهود سازگار است گلچین کرده به طور طبیعی در آثار خود واردکنند. اما، گذشته از اصول اعتقادی مشابه میان دو مذهب\_\_ که در نوشتههای شعرای یهود ایران به طورگسترده یافت می شود\_\_ شعرای یهود پارسی گو تمایل خاصی به منابع عرفانی وصوفیانهٔ ادب فارسی نشان میدهند. در آثار اکثر این شعرا مفاهیم و اندیشههای عرفانیاسلام نقش عمدهای ایفا میکند و در نوشتههای شعرای برجسته فارسْیَهود جهانبینی واعتقادات صوفیانه و عرفانی با اعتقادات و ارزشهای مذهبی و اخلاقي يهود امتزاجمي يابد. عمراني، امينا، إليشَع بن شموئل سمرقندي (متخلص به راغب)، سیمانطوب ملمِد (ساکن مشهد، اواسط قرن هیجدهم میلادی) و دیگر شعرای یه و ایران تصوف، عرفان وبینش وحدت وجودی اسلامی را به هیچ وجه مغایر با احكام شرعى و اصول اعتقادي يهودنمي دانند بلكه، به عكس، پيوند عاري از تعصب و صادقانهٔ این دو منبع را امری طبیعی ومطلوب میدانندکه میتواند نوع بشر را به بقا و رستگاری سوق دهد.

آلن (خسرو) شائولی در سال ۱۳۱۹ خورشیدی (۱۹۴۰ میلادی) در تهران به دنیا آمده است. پدر و مادرش از اولین خانواده های کلیمی ایرانی بودند که در سال ۱۹۵۰ با فرزندان خود به پاریس مهاجرت کردند. آلن پس ازاخذ دیپلم متوسطه، در سال ۱۹۶۶ نائل به دریافت گواهینامهٔ دولتی در رشتهٔ اُپتُمتری (متخصص تعیین عینک) گردید. آلن ازدواج کرده دارای سه فرزند است، در حومهٔ پاریس زندگی می کند و به کار اشتغال دارد.

خسرو شائولی در سال ۱۹۹۰ برای تکمیل زبان مادری خود در دورهٔ دکترای دانشکده زبانهای شرقی سوربون اسم نویسی کرد و با موفقیت آن را به پایان رسانید. در سالهای ۱۹۹۱-۱۹۹۱ نیز به عنوان دانشجوی مستمع آزاد در مدرسهٔ عالی لوور در رشتهٔ آثار هنری موزه شرکت کرد. آلن در سال ۱۹۹۵ تحت نظر پروفسور فرهاد خسرو خاور جامعه شناس ایرانی، فوق لیسانس خود را از مدرسهٔ عالی علوم اجتماعی سوربون با رساله ای در موردروانشناسی و جامعه شناسی جوانان بسیجی ایران دریافت کرد.

در این رساله پس از ترجمهٔ وصیتنامهٔ تعدادی از بسیجیهای جوان و مطالعهٔ روانشناختی و جامعه شناختی آنها، ارتباط مستقیم گرایش به خود کشی این جوانان در سنین بلوغ را با نداشتن رابطهٔ عاطفی با پدر و مادر مطالعه کرده است.

آلین شائولی مدت دو سال در دانشکدهٔ سوربون در سمینارهای پروفسور استر بنبسا ۱۹۹۵ باعنوان «هویت یهودیان در اروپای قرن نوزدهم و بیستم» و همچنین در سال ۱۹۹۵ در مدرسهٔ عالی علومجامعه شناسی در سمینارهای پروفسور نانسی گرین Nancy Green متخصص تاریخ تطبیقی تحت عنوان «یهودیان در اروپا و ایالت متحدهٔ آمریکا به ویژه در نیویورک» شرکت می کرد است.

شائولی از سال ۱۹۹۶ تحت نظر پروفسور هما ناطق مشغول تهیهٔ پایان نامه دورهٔ دکترای خود با عنوان نقش وتأثیر یهودیان ایران در موسیقی سنتی ایرانی است. وی همچنین در نظر دارد کتاب کارنامهٔ فرهنگی فرنگی در ایران(۱۹۲۱-۱۸۳۷) اثر پروفسور هما ناطق را به فرانسه ترجمه کند.

# يهوديان ايران و موسيقي

هنگامی که پروفسور هما ناطق به من پیشنهادکردند\_درکادر دانشگاهی\_\_ تحقیقاتی در مورد مشارکت و تأثیر یهودیان در موسیقی سنتی ایران انجام دهم، هیچگاه تصورنمی کردم در مقابل چنین وظیفهٔ مهمی قرار بگیرم: نخست اینکه افتخار حضور در چنین جمعی را بیابم که بهر روی از این بابت خرسندم... و سپس اینکه در خویش میل به کشف چنین موضوعی را پیداکنم و در حقیقت با دنیایی از اضطراب به این مهم تحقیقاتی نائل آیم.

این تحقیق که مشخصاً پرداخت به موضوع موسیقی است، مرا به دوران زیبای کودکیخود، یعنی قبل از مهاجرت پدر و مادرم به فرانسه در سالهای ۱۹۵۰، بازگرداند. بازگشتبه گذشته وکودکی، لحظاتی مرا به اندوه و اشک، و لحظاتی لبریز از شادی و شادمانی کرد. ولی نگرانی و تشویش همواره مرا همراه بود، زیرا نمی دانستم چگونه می توانم در موردموضوعی سخن بگویم که تا به امروز دربارهٔ آن تحقیق جامعی صورت نگرفته است و چگونه می توانم با موسیقی دانانی ارتباط برقرارکنم که هر یک در گوشه ای از این جهان پهناور پراکنده اند یا دیگر در میان ما نیستند. در اینجا، از فرصت گوشه ای از این جهان پهناور پراکنده اند یا دیگر در میان ما نیستند. در اینجا، از فرصت نام این موسیقی دانان را مأخذ قرار داد در حالی که در نوشتارهای بجامانده، هیچ گونه آگاهی در مورد اینکه بزرگانی چون در دشتی، نی داود یا سرخوش، یهودی بوده اند، وجود ندارد؟

یکی از اساسی ترین مسائل، ترویج مذهب اسلام در ایران و تحریم موسیقی توسط مذهبیون شیعه بود، که باعث دگرگونیهایی در فکر و اندیشهٔ مردم این سرزمین شد. درنتیجه،

موسیقی دانان\_\_ بواسطهٔ حضور مذهب\_ \_ از موسیقی فاصله گرفتند و این عامل باعث شد فضای بیشتری برای موسیقی دانان اقلیتهای مذهبی ــ بویژه یهو دیان ایرانی ــ فراهم آید. یهودیان از قدیم با موسیقی ارتباطی مستقیم داشتند. سرچشمهٔ اینرابطه را می تـوان در دوران حضـرت داود یافت، زمانی که چهار هـزار خواننده و نوازنده درمراسم و آیینهای گوناگون معبد شرکت می کردند. حساسیت یهودیان به موسیقی ارتباط مستقیم با فرهنگ گفتاری آنان داشت و بداهه نوازی نزد یهودیان از چنان قابلیت و ارزشی برخوردار بود که گاهی به زبان شعری و اصولاً به کلام نیازمند نبود. در میان نویسندگانی کهدر زمینهٔ «تاریخ موسیقی در ایران» آثاری بجاگذاشتهاند، میتوانم بيهيچ ترديد ازبزرگمرد تاريخ موسيقي ايران، روحالله خالقي، نام ببرم. تا به امروز، دركليهٔ آثاري كهمورد مطالعه قرار دادهام، همواره از خالقي به عنوان فردي شاخص در دانش موسیقی ایرانیاد شده است. او به عنوان مأخذ یا خاستگاه اطلاعات، و از جانب پژوهشگران موسیقی، وعلاقهمندان به تاریخ موسیقی ایران، غالباً مورد قبول قرارگرفته شده است. حسن مشحون و حبیبالله نصیری فر خاطرات شخصی و یک عمر زندگی پرفراز و نشیب خود را در عالمموسیقی تصویر می کنندکه ــ با یادداشتهای روزانه و وقايع طنزآميز\_\_اطلاعات جامعي در اختيار ما مي گذارند. در اين نوشتارها، فهرست جامع وكاملي، مورد استفاده قرارگرفته كه نشان دهندهٔ تعداد بیشماری نوازنده در جامعهٔ ایرانی قرن نوزدهم و بیستم است.

به عنوان مثال، داستان دوستی مشحون و ابراهیم سرخوش را با هیجان بسیار خواندم. پیوند دوستی این دو براساس احترام متقابل بود. همچنین از رفتار انسانی مرتضی خاننی داود در مقابل استادش درویش خان بسیار تحت تأثیر قرارگرفتم. به تأیید همگان مرتضی نی داود با نامگذاری مکتب موسیقی خود به نام و یاد استادش، پایگاه خود را که «فرزند روحانی و اخلاقی درویش خان» بود به اثبات می رساند.

به دلیل انگیزه ای که توسط این تحقیق در من به وجود آمده بود باکلیهٔ موسیقی دانان ایرانی مقیم پاریس تماس گرفتم. در طول مصاحبه ها، به خونگرمی و عمق شخصیت آنها پی بردم. آنها بی دریغ تمامی اطلاعات و خاطرات خود را در اختیار من قرار دادند.

گاهـــی اوقـــات، هنگامی که از ســازندگان معروف آلات موســیقی چون دلشــاد،

برادران بخشی و برادران سرخوش یاد می شد، غم عمیقی روی چهرهٔ آنان احساس می کردم. ضمن گفتگوها، به این موضوع پی بردم که نی داود\_\_ شاگرد سابق مدرسهٔ «آلیانس ایزرائلیتجهانی»\_\_جایگاه خاصی در میان موسیقی دانان ایرانی داشته است.

سیروس رنجبر، استاد تار، می گوید: «جلساتی که نی داود در آن شرکت می کرد، بسیار خواستار داشت و نوازندگان جوان برای شنیدن موسیقی آن استاد از همه جا می آمدند تادر این محفل شرکت کنند.»

همچنین این محافل مکانی برای گردهمایی موسیقی دانان و نوازندگان موسیقی سنتی ومحلی برای تبادل نظر و تکمیل دانش آنها نیز بشمار می رفت.

استاد اخباری، نوازندهٔ سنتور از روابط صمیمانهٔ خود با موسیقیدانان یهودی در تهرانبرایم سخن گفت و در سخنانش مکرراً به یونا دردشتی، داود شیرازی و سه فرزند پسرش، آقاجان اول معروف به شیرازی کلیمی، اسماعیل زاغی و ابراهیم اشاره کرد و همچنین اززرپنجه، یحیی خان هارون، قانونی شیرازی و بسیاری دیگر، که به خاطر محدودیت وقت نمی توان از آنان یادکرد.

تحقیق در مورد مشارکت موسیقی دانان یهودی در موسیقی سنتی ایران احتیاج به مراجع و منابع موثق دارد. در کلیهٔ مطالعات خود در مورد موسیقی ایرانی، تا به امروز به این نکته برخورده ام که، در فهرست اعلام کتابها، کلیهٔ موسیقی دانان با نظم الفبایی یا با در نظر گرفتن آلات موسیقی دسته بندی و معرفی شده اند. با توجه به این مورد چگونه می توان بدون هیچگونه ابهامی تأکید کرد که کیقام، مباشر، یا هوشنگ شیرازی یهودی بوده اند؟

بطور مثال، حتى بين موسيقى دانان ايرانى، قطعى نيست كه آقاجان اول و دوم به گروهموسيقى دانان يهودى تعلق داشته باشند. من زمانى با اين مشكل مواجه شدم كه از روىليست الفبايى تحقيق خود را شروع كردم.

دیگر این که در زمان گرویدن اجباری موسیقی دانان یهودی به دین اسلام، بسیاری ازآنان تغییر نام دادند و با انتخاب یک نام اصیل ایرانی، سعی در پنهان داشتن هویت اصلی خود کردند. این موضوع برای من مشکل بزرگی به وجود آورده است که چگونه

می توانم آنان را در گروه موسیقی دانان یهودی ذکرکنم.

حتی میان روشنفکران و موسیقی دانان دانشگاهی در فرانسه، کسانی هستندکه ازاحتمال وجود موسیقی دانان و نوازندگان یهودی در ایران متعجب شدهاند.

ما باید این موضوع را، تا حد ممکن و با به دست آوردن و ارائه دادن مدارک مستند، به اثبات برسانیم. به عنوان مثال یهودی بودن مرتضی خان نی داود برای همه قطعی نیست. حتی گفته می شود که او هیچگاه یهودی نبوده است.

از طرف دیگر، لورنس لوب Lawrence Loeb در مقالهای، تأشیر متقابل موسیقی دانانیهودی بر موسیقی دانان غیریهودی و نقش یهودیان در موسیقی سنتی ایران را بازگومی کند. بنابراین، واقعیتی وجود دارد که روشن کردن و توجیه آن به عهدهٔ خود ماست. عکسی از تابلوی «نوازندگان ناصرالدین شاه» اثر نقاش معروف ایرانی کمال الملک دراختیار دارم که در آن تصویر موسی کلیمی نوازندهٔ کمانچه دیده می شود. این تابلو، از نظر تاریخی یک سند، تلقی می گردد. همچنین، در کتابهای تاریخ از مقامی که استاد رستم کلیمی شیرازی، در دربار قاجار داشته، صحبت شده است. بدین ترتیب می توان نتیجه گرفت، که بسیاری دیگر از نوازندگان یهودی نیز جایگاه خاصی در جمع موسیقی دانان ایرانی داشته اند. مثلاً روح الله خالقی در کتاب خود با عنوان سرگذشت موسیقی ایران تأثیرموسی کلیمی در موسیقی «افزاری» ایرانی را ذکر می کند. چون هم موسیقی ایران تأثیرموسی کلیمی در موسیقی «افزاری» ایرانی را ذکر می کند. چون هم او بود که با اضافه کردن چهارمین سیم به کمانچه امکانات و نوای جدیدی به این ساز

نویسندگان دیگری چون: ساسان سپنتا در کتاب چشمانداز موسیقی ایران، شاپور بهروزی در کتاب چهرههای موسیقی ایران، فریدون جُنیدی در کتاب زمینهٔ شاخت موسیقی ایران، حبیبالله نصیری فر در کتاب مردان موسیقی سنتی و نوین ایران و خالقی و دیگران دربارهٔ موسیقی دانان یهودی بدون ذکر نام و اشارهٔ مکتوب، سخن گفته اند. حبیب لوی نیز در کتاب خود به نام تاریخ یهود ایران اطلاعات مفیدی در مورد نقش یهودیان در موسیقی ایرانی ارائه می دهد. بخشی از کوششها و تحقیقات کنونی من گردآوری فهرستی از اسامی موسیقی دانانی است که در جامعهٔ موسیقی ایران معروف بوده این لیست را در اختیار شما دوستان قرار می دهم تا اگر کسانی در میان شما بوده اند. این لیست را در اختیار شما دوستان قرار می دهم تا اگر کسانی در میان شما

اطلاعاتی دربارهٔ هر یک از آنان\_\_یاموسیقی دانان کلیمی دیگری که در این فهرست ذکر نشده اند\_\_ داشته باشند (بویژه درمورد تاریخ و محل تولد آنها، محل سکونتشان، داستان یا خاطره ای شخصی، جایگاه آنان در جامعهٔ ایرانی و غیره...) آن را در اختیار من بگذارند. این همیاری کمک شایانی درپیدایش و پربارکردن تاریخ جامعهٔ ما یهودیان خواهدکرد. با مراجعه به کتابخانه های مختلف پاریس از جمله کتابخانهٔ ملی، بخش موسیقی کتابخانهٔ اپرای پاریس و سوربون اطلاعات چندانی بدست نیاوردم. ناگفته نماندکه در دانشکدهٔ «سانسیه» Censier، محل تدریس پروفسور هما ناطق، توانستم به مدارک جالبی دست یابم. در مورد تحقیق خود بادانشجویانی که به ایران مسافرت می کنندگفتگو داشته ام و از آنان درخواست تهیه و ارسال کتابهایی در زمینهٔ موسیقی کرده ام.

ولی آیا هنوز در ایران کتابی که واقعاً دربارهٔ موسیقی سنتی ایران صحبت کرده باشدوجود دارد؟ اصولاً تعریف موسیقی سنتی ایرانی، و در این چارچوب معنی سنت، چیست؟ از سسنت می توان به عنوان حافظهٔ مشترکی که از نسلی به نسل دیگر منتقل می شود، یازنجیری که حال را به گذشته پیوند می دهد نام برد. از زاویهٔ دیگر می توان گفت: «سنت یعنی فرهنگ.» موسیقی هم باید اصالت خود را در فرهنگ موسیقی حفظ کند. پایداری این اصالت رؤیا و آرزوی موسیقی دانان یهودی بوده است. در حقیقت برای هر یک ازموسیقی دانان، در موسیقی یک بُعدِ عِرفانی و والا وجود دارد که باید آن را حفظ کرد.

انواع مختلف موسیقی سنتی به ترتیب زیر است:

- \_ ردیف
- \_ اصيل
- \_ مذهبی
- \_ محلی
  - \_ ملی
- \_ علمي

همهٔ این انواع را باید با آلات موسیقی سنتی نواخت و از تکنیکهای غربی اجتناب

کرد.

برای موسیقی دان ایرانی طرز نواختن بسیار مهمتر از قطعهٔ نواخته شده است. اومی خواهد احساس و هیجان و الهام خود را به شنونده منتقل کند. بطور خلاصه نوازنده می خواهد فضایی بیافریند و «حال» بدهد. همین نقطهٔ ظریف است که استاد باید به شاگردش منتقل کند. این کار باکلمات امکان پذیر نیست بلکه تنها می تواند سینه به سینه انجام شود و آن هم با رابطهٔ متقابلی که بین آن دو به عنوان استاد و شاگرد برقرار می شود. در این مورداز لغت «توکل» نام برده می شود که مستلزم فرمانبرداری شاگرد از محضر استاد \_ و درنتیجه شناخت کاملی از زبان او \_ \_ بشمار می رود. مذهب امری و مرتضی و مسئله ای ثانوی است. به عنوان مثال آقاحسینقلی، میرزا عبدالله، درویش خان و مرتضی خان نی داود، همگی قبل از هر موضوع و مسئله ای یک جمع موسیقی دان را تشکیل می دادند و تنها دل نگرانی آنها انتقال سنت و فرهنگی بود که وسیله ای جز نقل سنه به سنه نداشت.

جهت نشان دادن ریشه دار شدن اقلیت کلیمی در جامعهٔ ایرانی، بایدکمی از تاریخ سخن گفت. اصل و نسب کلیمیان ایران به سالهای ۵۵۰-۵۴۰ قبل از میلاد مسیح بازمی گردد. در آن زمان، کورُش کبیر، به جامعهٔ کلیمیان امکان بازگشت به بیت المقدس راداد، ولی بخشی از این مهاجرین قدیمی - که ریشهای در مناطق اسکان داده شده پیدا کرده بودند - ترجیح دادند بمانند و به مرور در شهرها و نقاط دیگری چون شیراز، همدان، اصفهان و لرستان و غیره اسکان یابند.

در این سالها بین ایران وکشور یهودا، دوستی کهن و افسانهای برقرار بود. داریوش کبیر در سالهای ۵۰۰ قبل از میلاد مسیح، با اتکاء به فرزندان یهودا روابط مسالمت آمیزی فیمابین مناطق مختلف برقرارکرد و به همین دلیل است که کلیمیان آن دوره طرفدار پادشاه بودند. به طوری که پیوند دوستانهٔ یهودیان با سلسلهٔ هخامنشی در تورات ذکر شده است. در اثر واکنش منفی معابد زرتشتی در زمان سلسلهٔ ساسانیان، و سپس با رسمیت پیدا کردن مذهب شیعه در قرن پانزدهم، به این دوستی و روابط حسنه لطمهٔ بزرگی می خورد. در این دوره افراد «لامذهب» یعنی غیرمسلمان، اجباراً دین اسلام را می پذیرند و این امر تااواسط قرن نوزدهم ادامه پیدا می کند.

به دلیل تأثیرات غرب در زمان سلطنت ناصرالدین شاه قاجار و پسرش مظفرالدین شاه در این روابط بهبودی مشاهده می شود، هرچند تعصب، در میان مردم مسلمان، همچنان باقی می ماند. با استقرار «آلیانس ایزرائلیت جهانی» در ایران و به کمک دانش و علم وضعیه و دیان بهبود می یابد.

در سال ۱۹۰۶ انقلاب مشروطه قانون مذهبی شریعت را حذف و قانون مدنی را برقرارمی کند. با روی کار آمدن سلسلهٔ پهلوی، خطمشی جدیدی در تاریخ ایران بنیان گذاشته می شود که پیامدهای پراهمیتی در حیات یهودیان به همراه می آورد.

در حقیقت، با مدرن کردن کشور و تقلید از غرب و با توجه بیشتر به میراثهای فرهنگی پیش از اسلام، در سالهای ۱۹۵۰ اتحادکشورهای ایران و اسرائیل به وجود می آید که مُنجر به کنارکشیدن این دو از دنیای عرب می شود.

در مرحلهٔ اول شکل گرفتن هویت یهودیان در ایران به علت تعلق داشتن قومی آنها به یک مذهب و طبقهٔ اجتماعی، یک تمدن و فرهنگ و یک بعد سیاسی است، و در مرحلهٔ بعدی است که تربیت و احساس هر یک موجب به وجود آمدن شخصیت فردی می شود.

در پیچ و خمهای مکرر تاریخ ایران، یهودیان توانسته اند علاقهٔ خود را به موسیقی حفظ کنند. موسیقی برای آنها، هم لذت شخصی و هم جنبهٔ کسب وکار داشته است. در نتیجه، در جلسات رسمی و تشریفاتی و هم در جشنها وکنسرتها شرکت می کردند و دراختراع و ساخت آلات موسیقی نیز استاد بودند. در این میان مجدداً می توان از موسی خان کاشی، رستم شیرازی، باباخان، داود شیرازی و قانونی نام برد. ولی تنها موسیقی دانان یهودی دربار قاجار نبودند که نقشی در موسیقی ایران داشتند. در گفتگویی پروفسور هماناطق اشارهای می کند که در قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم موسیقی دانان یهودی دیگری نیز در ایران بوده اند، بنابراین می توان گفت که پژوهش من تازه آغاز شده است. باید بگویم که با کمال مسرت این تحقیق را دنبال خواهم کرد و به کاوش خود در آرشیوها، کتابخانه هاو مصاحبه با افراد دیگر ادامه خواهم داد.

## يافاساقيان

**یافا ساقیان** در تهران متولد شده است. وی پس از انقلاب اسلامی به اسرائیل سفر می کند و تا سال ۱۹۸۶ در این کشور می ماند. پس از آن به لُس آنجلس می آید و مقیم این شهر می گردد.

یافا ساقیان در ایران، بین سالهای ۱۹۷۴ تا ۱۹۷۸ در آتلیهٔ استاد نامی پتگر دورهٔ هنری می گذراند. در سال ۱۹۸۴ از دانشکدهٔ هنرهای زیبای بتصلئل (Bezalel) دانشگاه اورشلیم در رشتهٔ هنرهای زیبا با تخصص در چاپ لیتوگراف فوق لیسانس می گیرد. کتابچهٔ پژوهش او در این زمینه نیز به چاپ می رسد. ساقیان چندین سال با سمت استادیار درهمین دانشکده فعالیت می کند و در سال آخر تدریس، عنوان جوان ترین استاد را از آن خود می کند. طی سالهای اقامت در امریکا در بیش از هیجده نمایشگاه انفرادی وگروهی شرکت می کند. در سالهای اخیریافا ساقیان به طراحی و نقاشی کتوبا و مگیلا، طراحی پارچه و صحنهٔ تئاتر و تدریس مشغول است.

## تاريخچة عقدنامهها وكتوباهاي يهوديان ايراني

تشکیل خانواده در هر جامعه و فرهنگی نمودار تکامل و بلوغ افراد آن جامعه است. قانون یهود یکی از اساسی ترین وظایف هر فرد یهودی را تشکیل خانواده می داند. سندرسمی ازدواج نیزکه در آن وظایف داماد نسبت به عروس به تفصیل ذکر می گردیده ازاهمیت خاصی برخوردار است که غالباً با تزئینهای جالب تبدیل به یک اثر هنری زیبا شده است. دقیقاً روشن نیست نوشتن کتوبا از چه زمانی آغاز شده زیرا ازدواج در آغاز ارتباطی بامذهب نداشته است. نوشتههای کتاب عهد عتیق حکایت از آن دارد که ازدواج طی مراسم عمومی و در حضور ریش سفیدان جامعه انجام می شد. در عین حال در کنار

این مراسم جشن و سرور برپاگردید و تشریفات رسمی با ورود عروس به چادر داماد به پایان می رسید. همچون ازدواج پدران ما حضرت ابراهیم و سارا یا ازدواج یعقوب با لِئا و راحل و یا اسحق با ربکا.

در این کتابها در مورد قوانین ازدواج و چگونگی آن و شرایطی که یک ازدواج بهرسمیت شناخته می شود هیچگونه اشارهای نشده است.

در طول زمان لازم گردیدکه مراسم ازدواج صورت قانونی به خود بگیرد و وظایف شوهر به همسرش روشن تر شود. با وجود این دقیقاً مشخص نیست تاریخ نوشتن کتوبا به صورت فعلی از چه زمانی آغازگردید.

تصور می رود تهیهٔ سندی شبیه به کتوبا، اولین مرتبه در زمان تبعید بابل متداول شده باشد. اشاره به سند ازدواجی که شبیه به کتوبا بوده است برای اولین بار درکتاب طوبیا آمده است. در طول سالهای تبعید بابل و پس از آن، تنظیم کتوبا کامل تر شد و وظایف مشترک زوجین نسبت به یکدیگر واضح ترگردید. با کوشش فراوان رهبران مذهبی و خاخامها در تنظیم این سند دقت فراوان بکار برده شد، تا بدین وسیله طلاق دادن زن ازسوی شوهر دشوار شود و حتی الامکان حقوق زنان محفوظ باقی بماند. داشتن کتوبا آن چنان پراهمیت بود که اگر زنی کتوبای خود راگم می کرد و یک ساعت پس از مفقود شدن پیدایش نمی کرد، شوهر موظف بود برای همسرش کتوبای تازه ای تهیه کند زیرا وظیفهٔ اصلی کتوبا حمایت از حقوق و موقعیت زن بود. متون کتوبا با سستهای حاکم در هرجامعه ای که یهودیان در آن می زیستند مطابقت داشت. در نتیجه کتوباهای یهودیان کشورهای مختلف نیز از نظر متن با هم تفاوت داشتند.

# كتوباهاىايران

بی شک مهم ترین کتوباهای یهودیان ساکن کشورهای اسلامی\_\_از نقطه نظر طراحی و نقش\_\_ متعلق به ایران است. در ایران قباله ها و اسناد ازدواج نزد مسلمانان بامهارت و بسیاراستادانه تزیین و تذهیب می شد و این امر باعث ترویج طراحی و نقاشی کتوبا نزد

١- كتابي كه پس از تورات توسط طوبيا نوشته شده است.

يهوديانايران نيز شد.

اولین نمونههای کتوباهای باقیمانده ـ ـ که تقریباً شـمار آن نیز بالاست ـ متعلق به اواسطقرن هیجدهم و از آن شهرهایی از قبیل تهران، کاشان، اصفهان، همدان، مشهد، یزد، شیرازو سنه کردستان است. هر شهرستان برای آرایش و تزیین کتوبا از سبک ویژه خود پیروی می کرد که تحت تأثیر سبک محلی و آداب و رسوم یهودیان آن شهر بود. گاه از این طرحها و نقوش به صورت تکراری در بخشهای کوچکتر ایران نیز استفاده می شد. یکی از عوامل مشخصه کتوباهای قرن نوزدهم ایران استفاده از طرحهای غنی گلهای رنگارنگ است که گاه به صورت طبیعی نقش شده و از رنگ آمیزی بسیار شاد و روشن برخوردار است.

اصولاً کتوباهای ایران به چندگروه دسته بندی میشوند:

# گروه نخست: طرح قالي

این کتوباها به صورت قرینه (symmetrical) طراحی شدهاند و تمامی سطح کاغذشان بانقوش قرینهٔ دلانگیزی همچون قالیچههای ایرانی پوشیده است. به همین علت نیز این سبک را سبک یا طرح قالی میخوانند. بیشترکتوباهای متعلق به خوانسار، همدان و مشهدسبک قالی دارند.

# لطفاً براى مشاهدة عكسها به آخر مقاله صفحة ١٩۴ رجوع كنيد.

# عكس شمارة يك \_ كتوباي همدان اوايل قرن بيستم:

- \_ تاریخ ازدواج: ۱۴ خشوان ۵۶۷۰ عبری برابر با ۸ نوامبر ۱۹۰۹ میلادی
  - \_ داماد: یشعیا بن یهودا
  - \_ عروس: سعودا بت يعقوب
  - \_ اندازه: ۴۴/۱ x ۳۵/۱ سانتیمتر
- \_ مهریــه: ۱۶۰/۰۰۰ دینارکه به آن ۴۰/۰۰۰ دینار اضافه شــده و جمعاً ۲۰۰/۰۰۰ دینارگردیده است.

### يافا ساقيان

- ابزارکار: مُهرهای آمادهٔ چوبی یا پلاستیکی و مرکب (یا جوهر) قهوهای برای به وجودآوردن نقوش تزیینی و چاپ. در این کتوبا از سه مُهر استفاده شده است: مُهر نخست به صورت نقطه گذاری (....) است و برای تقسیم صفحه از آن استفاده شده. مُهر دوم نقشهٔ قرینهٔ دو پرنده است که در میانشان گلی دیده می شود و از آن برای تزیین حاشیهٔ دور ووسط کتوبا استفاده کرده اند. مُهر سوم مثلث شکل است که برای گوشههای داخلی قسمت بالای کتوبا استفاده شده است.

\_ رنگ آمیزی: در این نمونه کتوبا رنگ آمیزی چندانی به چشم نمی خورد و اکثراً ازرنگهای مُنکرُم (Monochrome) استفاده کرده اند.

\_ ویژگی: سادگی نقوش و رنگهای گرم. کاغذ از نوع کاغذ برنجی است.

## عکس شمارهٔ دو ـ کتوبای همدان اواخر قرن نوزدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۸۷۴ میلادی
  - \_ داماد: شرعیم بن یعقوب
  - \_ عروس: سارا بت اسحق
  - \_ اندازه: ۴۳ X ۳۴ سانتیمتر
- \_ ابزارکار: برای تزیین از مُهر استفاده شده است.
- رنگ آمیزی: در این کتوبا نیز از مهرهای چوبی یا لاستیکی برای طرح نقوش و آبرنگ برای رنگ آمیزی استفاده شده است.
  - \_ ویژگی: این کتوبا در حال حاضر در موزه اورشلیم نگهداری میشود.

## عكس شماره سه \_ كتوباي مشهد قرن نوزدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: ۱۲۲۲ شمسی برابر با ۱۸۴۳ میلادی
  - \_ داماد: داود ملقب به حسن
    - \_ اندازه: ۸۸ X ۶۰ سانتیمتر
- \_ ابزارکار: نقاشی روی کاغذ انجام شده است و از آبرنگ وگواش استفاده شده است.
- \_ رنگ آمیزی: از رنگهای بسیار زیبا همچون نقوش قالی برای تذهیب و تزیین

## كتوبااستفاده شده است

\_ ویژگی: به زبان فارسی و عربی نوشته شده است و در موزه تل آویو نگهداری میشود.

# گروه دوم: طرح گل مرغی

در این کتوباها از اشکال حیوانات به ویژه پرندگان محلی کشور برای تزیین استفاده شده واشکال حیوانات با نقش گلهای زیبا همراه است. غالب این کتوباها متعلق به اصفهان است واز قدیمی ترین نمونه های کتوبا بشمار می رود. این طرح معروف به طرح گل مرغی است. ناگفته نماند که تزیین قباله با گل و پرنده نزد مسلمانان نیز بسیار متداول بوده است.

## عكس شمارة چهار \_ كتوباي اصفهان اواخر قرن هيجدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: ۸ توط برابر با ۵ ژانویه ۱۸۵۳ میلادی
  - \_ داماد: مُشه بن يوسف
  - \_ عروس: سارا بت مُردخاي
  - \_ اندازه: ۷۴/۳ X ۴۳/۸ سانتیمتر
- \_ مهریه: ۱۵۰/۰۰۰ دینارکه مبلغ ۱۵۰/۰۰۰ دینار دیگر نیز به آن افزوده شده و جمعاً ۲۰۰/۰۰۰ دینار شده است.
- \_ شیربها: نیم دانگ خانه به عروس از طرف خانواده داماد است که در سمت راست پایین به صورت جداگانه ذکر شده است.
- \_ ابزارکار: این کتوبا روی کاغذ برنجی نقش بسته شده است. نمونهٔ خط این کتوبا دستویس وکتابی (Cursive & Square) است. به نظر می رسدکه برای نقوش این کتوبا از مُهرهای لاستیکی یا چوبی استفاده شده است.
  - \_ رنگ آمیزی: از آبرنگ و مرکب برای تزیین استفاده شده است.
- \_ ویژگی: این کتوبا به دو قسمت تقسیم شده است. قسمت بالاکه نقش گنبد یا قوس (Arc) دارد و دو طرف آن دو طوطی نقش شده است. قسمت پایین متن کتوبا است و حاشیه دورکتوبا با اشعار زیبا تزیین شده است. معنای اشعار دورکتوبا:

"In the name of the Lord, God of Israel, He shall save the Diaspora of Ariel, and shall bring to Lion a redeemer, Jacob will exult, Israel willrejoice, [Psalm 14:7], for the merit of Moses, Ezra, and Daniel," The voice of bride groom and bride, [Jeremiah 33:11 a], young man, enjoy your youthand be happy in your boyhood, seven, days of your wedding with the beautiful bride.

## گروه سوم: طرح کتابچهای

این سبک کتوبا بخصوص در جوامع یهود تهران، مشهد و همدان متداول بوده و تحت تأثیرکتابهای مذهبی مسلمانان بخصوص قرآن قرار داشته است. این کتوباها به صورت کتابچه نوشته می شدند و اصولاً دارای شش تا هشت صفحه هستند. این کتوباها گاه به صورت قرینه وگاه غیر قرینه ترسیم می شدند و رنگهای بسیار زیبایی برای تزیین آنها به کارگرفته می شده است. ترکیب (کمپوزیسیون) نقوش و طرح این سبک کتوبا و خطوط آن چنان زیبا درهم می آمیختند که از آن اثر هنری باارزشی می ساخته است. این سبک کتوبا های نین سبک کتوبا نمونهٔ روشنی از تأثیرکتابهای مذهبی اسلامی بسروی کتوباهای ایرانی است. خطوط به صورت دستخطی (نیمه شکسته) نوشته می شدند. در این نوع کتوباها (مانند قبالهٔ ازدواج مسلمانان) نوشته ها بین خطوطی که متن را تقسیم می کردند نوشته می شده است.

معمولاً در سمت راست و یا سرلوحهٔ این نوع کتوباکه به صورت مستطیل است نقشهای گل و ترنج که گاه شبیه به نقشهای قالی هستند استفاده می شده است. اینگونه که به نظر می رسد در این نمونه کتوباها خطوط متن توسط خطاط نوشته و نقوش توسط نقاش کشیده شده است. دلیل آن نیز تعداد خطوطی است که توسط نقاش برای نوشتن متن از پیش کشیده می شده است.

## عكس شمارة ينج \_ كتوباى تهران اوايل قرن بيستم:

این کتوبا به صورت دفترچه است که دو صفحهٔ اول آن دیده می شود. نام عروس و

#### يافا ساقيان

داماد درصفحات بعدی است. در صفحات اولیه براخاهای (دعاهای) زیبایی نوشته شده است.

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۹۳۰
  - \_ اندازه: ۱۵ در ۲۰ سانتیمتر
  - \_ ابزارکار: گواش و آبرنگ
- \_ رنگ آمیزی: نقوش قرینه با رنگهای طلائی، فیروزهای، نیلی و صورتی
- \_ ویژگی: استفادهٔ ماهرانه و متوازن رنگها و نقوش. این کتوبا بسیار شبیه تذهیبهای کتابهای قران زینتی است. به نظر میرسدکه نقاش و خطاط این کتوبا دو شخص مختلف بودهاند.

## عكس شمارة شش \_ كتوباى تهران \_ اوايل قرن بيستم:

- \_ تاریخ ازدواج: پنج شنبه سوم ماه نیسان برابر با آوریل ۱۹۰۹ میلادی
  - \_ داماد: آوراهام
  - \_ عروس: طاووس خانم دختر حئيم
    - \_ اندازه: ۱۵ در ۲۰ سانتیمتر
    - \_ ابزارکار: آبرنگ وگواش
- \_ رنگ آمیزی: رنگها بسیار شبیه رنگهای قالی هستند و رنگهای قرمز، آبی، اولترا مارین، سبز و طلایی جلوهٔ بیشتری دارند.
  - \_ ویژگی: این کتوبا شش صفحه دارد.

# عكس شمارة هفت \_ كتوباى تهران \_ اواسط قرن نوزدهم:

این نمونهٔ دیگری از سبک کتوبای دفترچهای است که تنها یک صفحه دارد اما تزیین آن به صورت یک صفحه از یک دفترچه است.

- \_ تاریخ ازدواج: جمعه ۱۹ خشوان ۵۶۱۱ برابر با ۲۵ اکتبر ۱۸۵۰
  - \_ داماد: آشر بن یشعیا
  - \_ عروس: سارا بت رخائيم

- \_ اندازه: ۲۸/۳ × ۷۳/۷ سانتیمتر
- \_ مهریه: عروس ۱۵ تومان بعلاوهٔ جواهرات، لباس، وسایل خانه، ملافه. ۵ تومان دیگر نیزبر این مبلغ افزوده شده که جمعاً ۲۰ تومان می شود.
  - \_ ابزارکار: این کتوبا روی کاغذ نوشته شده است.
  - ـ رنگ آمیزی: آب رنگ همراه با رنگ طلائی و مرکب
- \_ ویژگی: شــرایط کتوبا و توافق نامه بین دو خانواده عروس و داماد به زبان فارسی و خطعبری دستنویس نوشته شده است.

# گروه چهارم: طرح جدیدالاسلام

یکی از جالبترین کتوباها متعلق به یهودیان مشهد است. همانطور که مطلع هستید درسال ۱۸۳۹ یهودیان مشهد به زور تغییر مذهب دادند و به ظاهر مسلمان شدند، اما در خفاهمچنان اوامر یهودیت را اجرا می کردند. به همین دلیل نیز هنگام ازدواج، یهودیان مشهدگاه دو نوع قبالهٔ یک نقش برای خود آماده کردند. نمونهٔ اول که سند رسمی ازدواج طبققوانین اسلامی بود به زبان عربی وگاه فارسی نوشته می شد و نمونهٔ دوم که به زبان آرامی نوشته می شد. نقوش و طرح کتوباهای یهودیان مشهد بسیار شبیه به قبالههای مسلمانان بود. میان آن کتوباهایی که مانند قبالههای مسلمانان تذهیب و تزیین می شد. و کتوباهای هرات وافغانستان شباهت زیادی وجود دارد. باید متذکر شوم که بسیاری از یهودیان جدیدالاسلام به این دو شهر مهاجرت کردند.

## عكس شمارة هشت \_ كتوباى مشهد اواسط قرن نوزدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۸۶۰ میلادی
  - \_ داماد: ذكريا محمدتقي
  - \_ اندازه: ۱۰۵ × ۱۴۶ سانتیمتر
    - \_ ابزارکار: آبرنگ وکاغذ
- \_ رنگ آمیزی: رنگ آمیزی این کتوبا بسیار زیبا و دلنشین است. کتوبا به سبک قرینه نقاشی شده و در دو طرف متن از دوگلدان بسیار زیبا با رنگهای شاد برای تزیین استفاده

#### شدهاست.

\_ ویژگیی: این کتوبا به زبان فارسی و عربی نوشته شدهاست و در موزهٔ تل آویو نگهداری می شود.

# عكس شمارة نه \_ كتوباي مشهد \_ قرن نوزدهم:

- \_ داماد: آقا اسحق تاجر جديدالاسلام
  - \_ ابزارکار: آبرنگ وگواش
- \_ رنگ آمیزی: رنگ آمیزی گرم با استفاده از رنگهای قرمز، نارنجی، طلایی و آبی اولترامارین به سبک قرینه و نقوش هندسی
- \_ ویژگی: این نمونه ازکلکسیون دکتر فیشر است. خط کتوبا به زبان فارسی و عربی نوشته شده است.

# گروه پنجم: طرح شير و خورشيد

طرح ویژه ای که مشخص کنندهٔ کتوباهای یهودیان اصفهان است نقش شیر و خورشیداست که از سکههای قدیمی ایران مربوط به قرن اول قبل از میلاد و سکههای دوران شاهنشاهی اقتباس می شده است. در این کتوباها شیرها به حالت نیمه ایستاده نقاشی شده اندو در پشت آنها خورشید به صورت چهرهٔ انسان نمایان است. نقش شیر و خورشید معمولاً در قسمت بالای کتوبا یا سرلوحه استفاده می شده است. نقاشی کتوباها با طرحهای بسیارزیبا و دلنشین گل، پرنده و طاووس و درخت سرو تکمیل می شده است. استفاده یهودیان از نشانهها و طرح سکههای کشوری که در آن می زیسته اند، روی ظروف وکارهای هنری شان \_ مثل شمعدانهای کنوکا (حَنوکیا) یا شمعدان شبات \_ بسیاررواج داشته است. یهودیان ایران و سایرکشورهاگاه نیز از تصویر پادشاهان به روی وسایل سنتی خود استفاده می کردند. بسیاری بر این باورندکه صنعتگران و هنرمندان دورههای مختلف خود استفاده از این علایم را وسیلهای برای ابراز قدردانی، احترام و عشق و علاقه بهزادگاه خود یا حاکم آن دوران می دانستند.

حاشیهٔ این نوع کتوباها معمولاً با براخاهای(دعاهای) آرامی تزیین می گردیده و

### يافا ساقيان

برای متن از پاسوخهای (سورههای) تورات استفاده می شده است. از این نقطه نظر کتوباهای اصفهان بسیار شبیه کتوباهای ایتالیایی است. در این کتوباها نقاشی و خطاطی بر عهدهٔ یک هنرمند قرار می گرفته است. در اکثرکتوباهای قرن نوزدهم اصفهان از یک طرح و نقشه برای تزیین و نوشتن کتوبا استفاده شده است که نمونه اش عکس بعدی است.

## عكس شمارة ده \_ كتوباى اصفهان \_ اواسط قرن نوزدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۸۶۰ میلادی
  - \_ داماد: يحزقِل بن يوسف
    - \_ عروس: لِئا بت اِلياهو
  - \_ اندازه: ۶۸ × ۹۳ سانتیمتر
- \_ نوع خط نوشته شده خط شكسته است.
  - \_ رنگ آمیزی: آبرنگ
- \_ ویژگی: این کتوبا در موزهٔ اورشلیم نگهداری میشود.

# عكس شمارة يازده \_ كتوباي اصفهان اواخر قرن نوزدهم:

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۸۹۰ میلادی
  - \_ داماد: مُشه بن داوید
  - \_ عروس: خورشید بت یوسف
    - \_ اندازه: ۹۷ \* ۹۷ سانتیمتر
- \_ ابزارکار: آبرنگ روی کاغذ برنجی
- \_ رنگ آمیزی: از رنگهای طلایی، عنابی و زرد و در مجموع از رنگهای گرم استفاده شده است. در قسمت بالای کتوبا، بین تصویر دو شیر براخای مخصوص نوشته شده است.
  - \_ ویژگی: نویسنده و نقاش کتوبا: یشوعا زعیرآ مُشه به موهر اهرون است.

# گروه ششم: طرح باغ و بستان

این دسته کتوباهای اوایل و اواسط قرن نوزدهم شیراز و حومه هستند که معمولاً به صورت کتابچه تهیه می شده اند. طرحهای گل و پرنده زینت دهندهٔ این کتوباها است برخلاف سایرگروهها به صورت مینیا تورکشیده نشده اند بلکه بسیار آزاد و بدون استفاده ازهیچگونه حاشیه نقش شده اند. گلهای محمدی و سرخ و تصاویر گنجشکان و بلبلان به صورت رئالیست و با حجم کشیده شده اند. این نقوش با زبردستی فراوان با آبرنگ و به صورتی بسیار شاعرانه بر صفحه های این دفتر چه ها نقش بسته اند. تأثیر روحیهٔ شاعرانه و هنری اهالی شیراز به وضوح روی نقشهای کتوباها دیده می شود.

بطــورکلــی در تمام کتوباهـای ایران اهمیت به بـاغ وگل و پرنده و عشــق آنان به زیباییهایطبیعت به خوبی دیده میشود.

## عكس شمارة دوازده \_ كتوباى شيراز اوايل قرن بيستم:

- \_ تاریخ ازدواج: دوشنبه ۱۴ نیسان ۵۶۷۹ برابر با ۱۴ آوریل ۱۹۱۹ میلادی
  - \_ داماد: داماد نیسانی (ناخوانا) مانی بن عِزرا
    - \_ عروس: خانم بت يهودا
- \_ مهریه: ۴۰۰/۰۰۰ دینار اسـت که مبلغ ۱۵۰/۰۰۰ دینار به آن اضافه شده که جمعاً ۵۵۰/۰۰۰ دینار می شود.
  - \_ رنگ آمیزی: از رنگهای ملایم و شاد و پاستل استفاده شده است.
- \_ ویژگی: نوع خط شکسته و شرایط ازدواج به خط عبری و زبان فارسی است. در این کتوبا، برخلاف کتوباهای دیگر، نقوش در یک کادر هندسی ترسیم نشدهاند بلکه به صورت آزاد در صفحه جاگرفتهاند. براخای دورکتوبا نیز در حاشیه ترسیم نشده است. خط متن کتوبا از نوع شکسته و خط براخای دور آن کتابی است.

متعلق به شهر شیراز، از سال ۱۹۱۹ است. این کتوبا در موزهٔ تل آویو نگهداری می شود.

# عكس شمارة سيزده \_ كتوباى شيراز اوايل قرن بيستم:

- \_ تاریخ ازدواج: برابر با ۱۹۲۵ میلادی
  - \_ اندازه: ۳۳ X ۴۱/۳ سانتیمتر

- \_ ابزارکار: آبرنگ روی کاغذ
- \_ رنگ آمیزی: رنگهای شاد و روشن پاستل به صورتی بسیار ظریف و شاعرانه طراحی شده اند.
- ویژگی: طرحها به صورتی ماهرانه و بسیار آزاد نقش شدهاند. بر خلاف کتوباهای دیگرنقوش دارای بُعد هستند و از سایه روشن برای ترسیم آنها استفاده شده است. متن کتوبا به صورت دستخط است و خط براخاها برخلاف آن کتابی است. مهر یا امضای راو یوسف در پایین آن به چشم می خورد. این کتوبا که به صورت کتابچه است در موزهٔ تل آویو قرار دارد.

# گروههفتم: متفرقه

به مرور زمان کتوباهای چاپی جانشین کتوباهای دستی شدند. اولین کتوباهای چاپی ازشهر مقدس اورشلیم توسط زائران به ایران آورده شدند و به مرور زمان کتوباهای چاپی در ایران جای کتوباهای نوشته شده و نقاشی شده را گرفتند.

## عکس شمارهٔ چهارده ـ کتوبای چاپی اورشلیم اوایل قرن بیستم:

- \_ تاریخ ازدواج: ۲۶ ماه تیشری سال ۵۶۹۴ عبری برابر با سال ۱۹۳۳ میلادی
  - \_ داماد: اسحق حئيم فرزند مرحوم شلمو
    - \_ عروس: ... دختر توران خانم
  - \_ ابزارکار: این کتوبا دستنویس نیست و چاپ روی کاغذ است.
- \_ ویژگی: این کتوبا از اورشلیم به ایران آورده شده است. محل عروسی شیراز است.

# عكس شمارة يانزده \_ كتوباي يزد اوايل قرن نوزدهم:

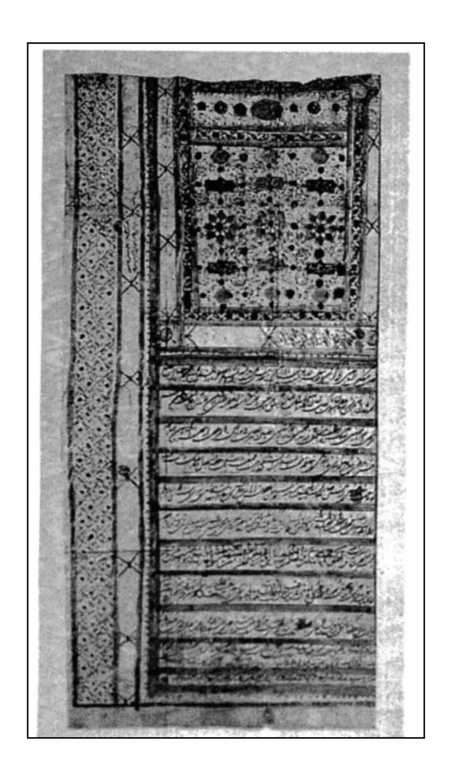
- \_ تاریخ ازدواج: پنجشنبه ۲۷ ماه کیسلو ۵۶۱۸ عبری برابر با سال ۱۸۵۷ میلادی
  - \_ داماد: مُشه بن دانیل
  - \_ عروس: ربكا دختر يوسف حئيم
    - \_ ابزارکار: آبرنگ روی کاغذ

#### يافا ساقيان

\_ رنگ آمیزی: از رنگهای گرم و نقش گلهای ساده برای تزیین استفاده شده است. \_ ویژگی: نوشته ها در میان خطوطی که صفحهٔ کتوبا را تقسیم کرده نوشته شده است و ونشان دهندهٔ این که نقاش و خطاط یک نفر بوده است. خط متن کتوبا کتابی است و شرایطاضافهٔ آن به صورت دستخط نوشته شده است. کلمات فارسی ولی خط عبری است.

# عكس شمارهٔ شانزده \_ كتوباى يزد اوايل قرن نوزدهم:

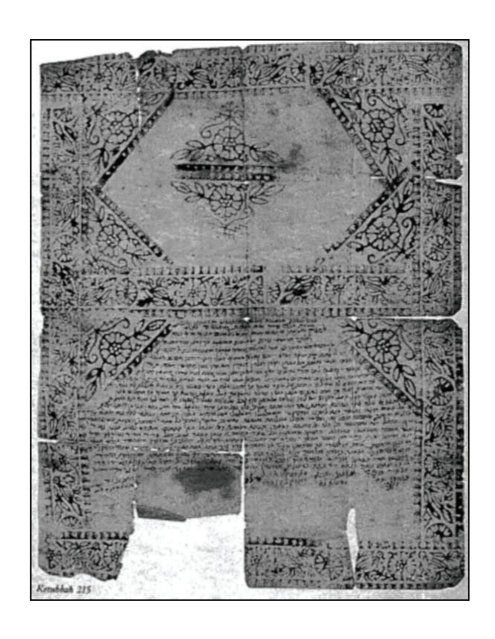
\_ ویژگی: در این کتوبا مثل کتوبای شـمارهٔ شـانزده از نماد شـیر و خورشـید به سـبکی متفـاوتازکتوباهـای اصفهان یعنـی تکهچسـبانی بریدههای کاغذ (paper cut-outs collage) برای تزیین استفاده شده است.



عکس شمارهٔ یک\_کتوبای همدان اوایل قرن بیستم



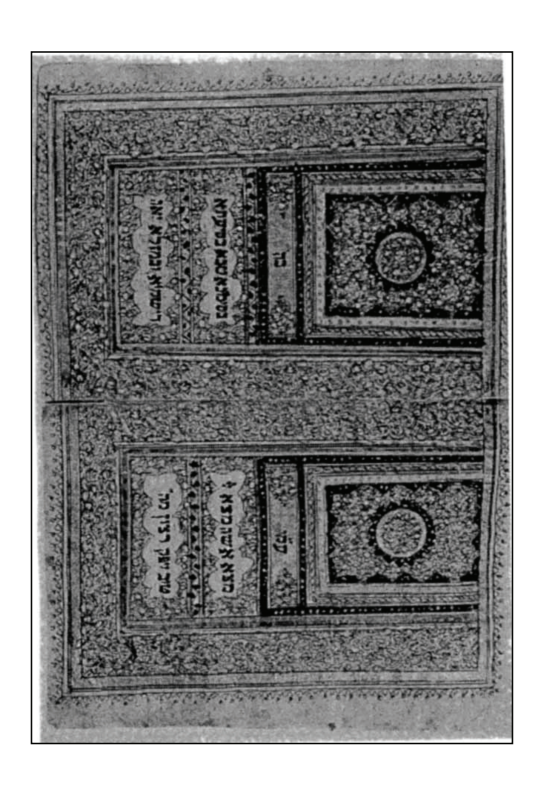
عکس شمارهٔ دو\_کتوبای همدان اواخر قرن نوزدهم



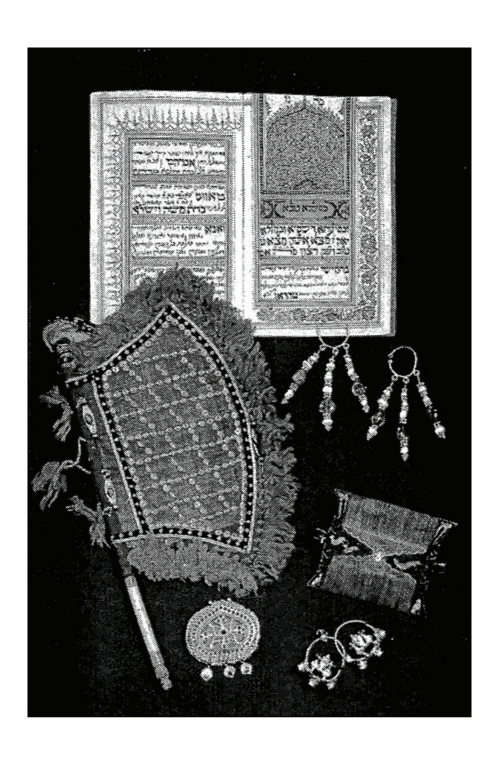
عکس شمارهٔ سه\_کتوبای مشهد قرن نوزدهم



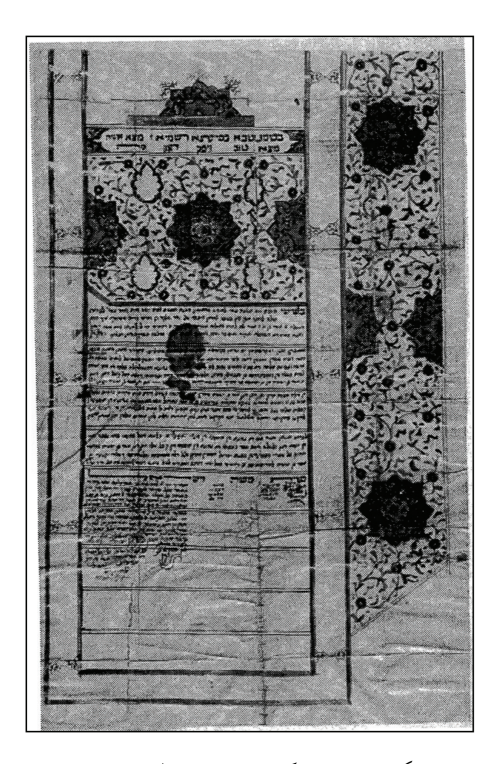
عکس شمارهٔ چهار\_کتوبای اصفهان اواخر قرن هیجدهم



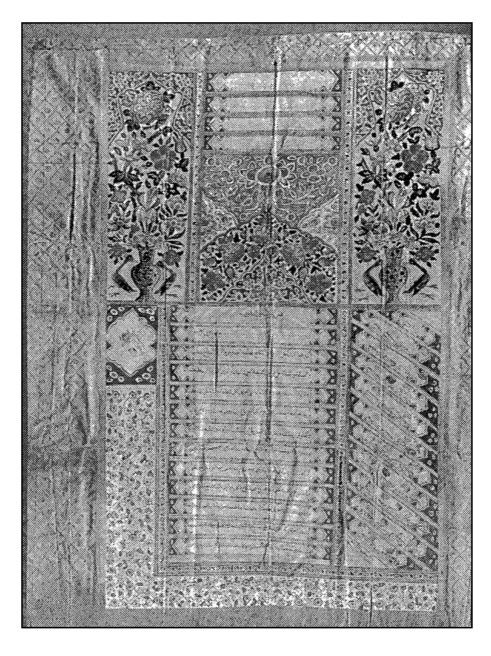
عکس شمارهٔ پنج\_کتوبای تهران اوایل قرن بیستم



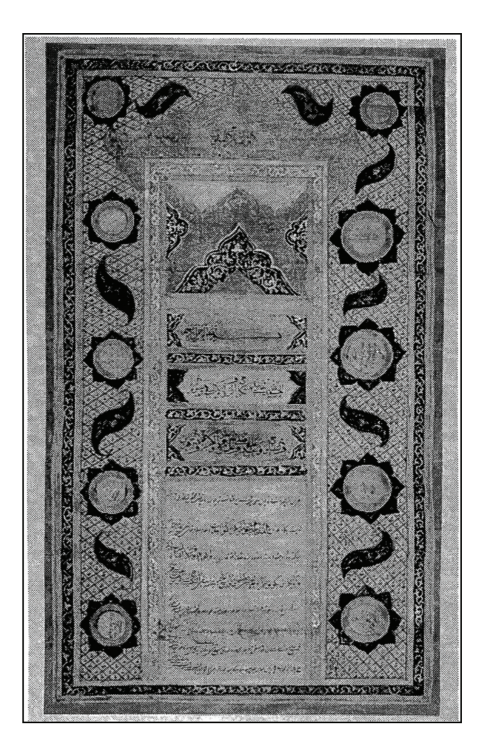
عكس شمارهٔ شش\_ كتوباي تهران\_اوايل قرن بيستم



عکس شمارهٔ هفت\_کتوبای تهران \_ اواسط قرن نوزدهم



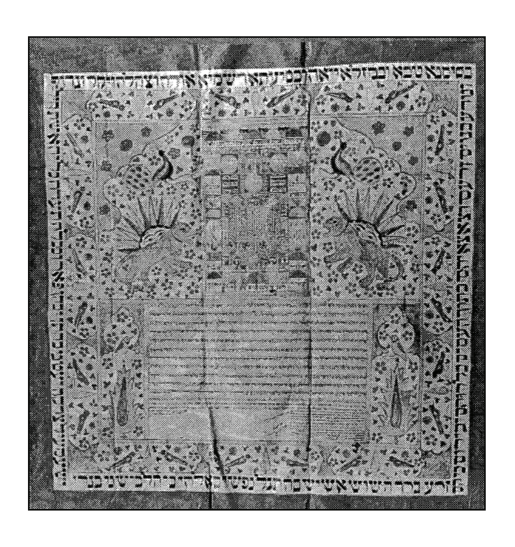
عكس شمارهٔ هشت \_ كتوباي مشهد اواسط قرن نوزدهم



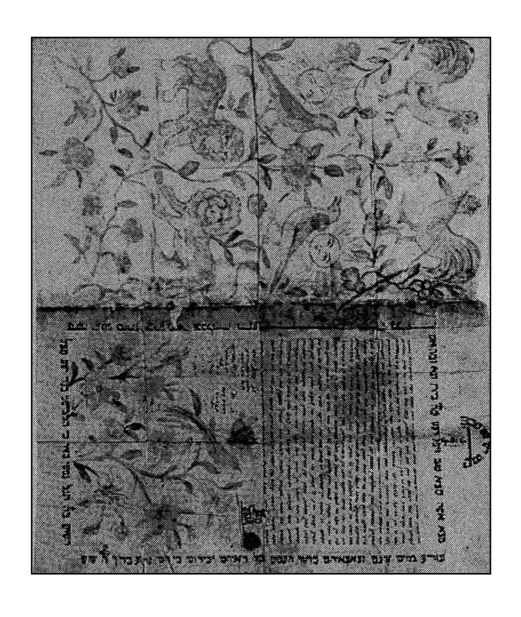
عکس شمارهٔ نُه\_کتوبای مشهد\_ قرن نوزدهم



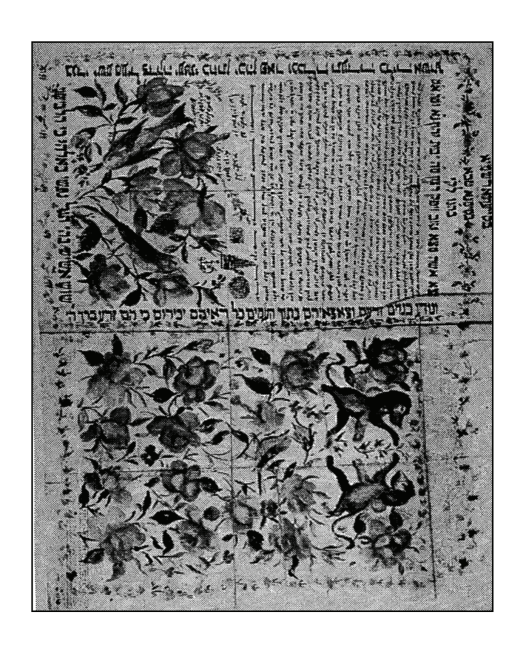
عکس شمارهٔ ده\_کتوبای اصفهان \_ اواسط قرن نوزدهم



عکس شمارهٔ یازده\_کتوبای اصفهان اواخر قرن نوزدهم



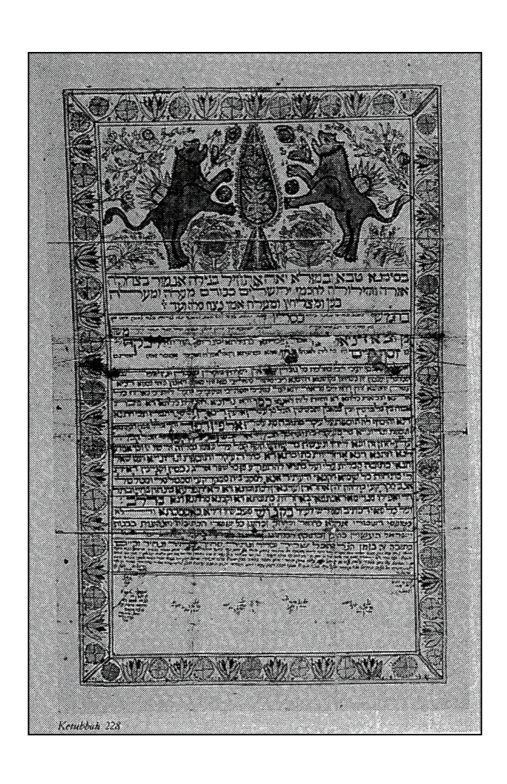
عكس شمارهٔ دوازده\_كتوباي شيراز اوايل قرن بيستم



عكس شمارهٔ سيزده\_كتوباي شيراز اوايل قرن بيستم



عکس شمارهٔ چهارده\_کتوبای چاپی اورشلیم اوایل قرن بیستم



عکس شمارهٔ پانزده\_کتوبای یزد اوایل قرن نوزدهم



عكس شمارهٔ شانزده\_كتوباي يزد اوايل قرن نوزدهم

# آوی داویدی

آوی داویدی در سال ۱۹۶۹ میلادی در تهران متولد شده و در سال ۱۹۸۴ به اسرائیل مهاجرت کرده است.

داویدی لیسانس خود را از دانشگاه تل آویو در اسرائیل در رشتهٔ ریاضیات و علوم خاورمیانه کسب کرده و درسال ۱۹۹۵ از یونیورسیتی آف جودائیزم University of Judaism در لُس آنجلس در رشتهٔ روابط بین المللی فار خالتحصیل شده است. وی هم اکنون دانشجوی دکترای رشتهٔ علوم سیاسی در دانشگاه USC است.

# بچەھاىتهران

#### مقدمه

«بچههای تهران» داستان یک گروه ۷۱۶ نفره بچههای یهودی فراری از لهستان است که در تاریخ ۱۸ فوریه ۱۹۴۳ وارد سرزمین اسرائیل شدند. با شروع تجاوز آلمان نازی بهلهستان، این بچهها کشور خود را ترک کردند و بعد از سه سال و نیم آوارگی و زجر بهسرزمین موعود رسیدند. طولانی ترین توقف این بچهها در مسیر پرمشقتشان در دوران جنگ جهانی دوم در اردوگاهی در تهران بود، و به همین دلیل به «بچههای تهران» موسوم شدند.

عملیات نجات این بچه ها ویژگی خاصی دارد و واقعه ای استثنائی در تاریخ شوآ(Holocaust) به شمار می رود. تحقیق و بررسی این واقعه براساس مراجع اولیه در

حال انجام است؛ مراجعی از قبیل مصاحبه با خود «بچههای تهران» و با شخصیتهای گوناگون که در این واقعه نقشی ایفاکرده اند، اسناد و شواهد از موزهٔ «یَدْوَشِم» در اورشلیم، مکاتبات بین تهران و دفتر آژانس یهود در فلسطین، روزنامه های عبری زبان چاپ شده در آن زمان در فلسطین، پروتکلهای جلسات مربوطه و نیز عکسهایی خاطره انگیز از این گروه.

چکیدهای از سرگذشت این گروه، که به نظر شما خواهد رسید، با مطالعه این مراجع ونیزکتابهای فراوانی در این زمینه، از جمله: بچههای تهران نوشتهٔ گادیت شامیر، و عملیات تهران The Tehran Operation نوشتهٔ دِوُرا اُمِر تهیه گردیده است.

# تمركز پيداكردن يهوديان فرارى در آسياى مركزى

جنگ جهانی دوم در اول سپتامبر ۱۹۳۹ با تجاوز ارتش آلمان نازی به خاک لهستان آغاز گردید. تجاوز شوروی از شرق لهستان در تاریخ ۱۷ سپتامبر و نیز عدم مداخله کشورهای همپیمان لهستان، باعث تصرف سریع این کشور توسط آلمان و شوروی و انهدام دولت رسمی آن تا پایان سپتامبر ۱۹۳۹ گردید. به این ترتیب شرق لهستان از تاریخ سپتامبر ۱۹۳۹ تا ژوئن ۱۹۴۱ به تصرف شوروی در آمد. جمعیت این اراضی بالغ برسیزده میلیون نفر بود که بین آنها یک میلیون و پانصد و هفتاد هزار تن یهودی لهستانی بودند.

# اخراج

در تاریخ ۱۰ اکتبر ۱۹۳۹، دو روز بعد از تصرف اراضی لهستان، دستور اخراج نیممیلیون یهودی از جمع ششصد و پنجاه هزار یهودی این اراضی، توسط هیملر فرماندهٔاساس صادر گردید. یهودیان لهستانی ناچار به آوارگی از سوی آلمانی به سوی روسیه گردیدند. افسرهای آلمانی این اخراج را شورش لهستان بر ضد دولت آلمان قلمداد کردند و بدین ترتیب افسرهای شوروی ناچار به پذیرش آنان گردیدند.

در نتیجه فرار و آوارگی یهودیان لهستانی از وطن خویش آغازگردید.

بسیاری معتقدندکه تجاوز شوروی به شرق لهستان خود نجاتی سریع برای یهودیان آنمنطقه به شیمار میرود. این تجاوز امکان فرار آنها را به شرق و به قسمتهای روسیه فراهمآورد. اما متأسفانه فقط جزئی کوچک از جمعیت یهودی اقدام به فرار به سوی شرق کردنددر حالی که اکثریت آنها در مکانهای خود باقی ماندند. تقریباً تمامی این جمعیت بهصورت سیستماتیک توسط نازیها در کورههای آدمسوزی به هلاکت رسیدند و جزیادی از آنها برجای نمانده است.

# وضعيت آوارگان يهودي لهستاني تحت سلطهٔ شوروي

در مارس ۱۹۴۰ مقامات شوروی مقررات جدیدی برای ادامهٔ اقامت پناهندگان لهستانی تصویب کردند. طبق این مقررات پناهندگان لهستانی می توانستند تابعیت شوروی را بپذیرند و از حقوق و مزایای آن کشور بهره مند شوند یا اینکه تقاضای مهاجرت به کشورهایی منتخب از طرف دولت شوروی بکنند. در تاریخ ۲۹ ژوئن ۱۹۴۰ پناهندگانی که درخواست مهاجرت کرده بودند، با قطارهای باربری و بدون اطلاع ایشان، به منطقهٔ سیبریه برده شدند و در اردوگاه های ویژه مشغول به زندگی وکار در جنگلها شدند. شرایط بسیار دشوار زندگی وکار در این اردوگاه ها باعث مرگ تقریباً ۴۰٪ از این آوارگان گردید.

### از شوروی به تهران

در تاریخ ۲۲ ژوئن ۱۹۴۱ ارتش آلمان نازی به شوروی حمله کرد و بدین ترتیب قرارداد مصلحت آمیز ریبنتروپ مولوتوف که قبل از شروع جنگ در ۲۳ اوت ۱۹۳۹ بین آلمان و شوروی به توافق رسیده بود، زیر پای گذاشته شد. ارتش آلمان با پیشرفت فوق العاده سریع خود موفق شد ظرف ۱۳ روز به ۲۰۰ مایلی مسکو برسد. این پیشرفت سریع نازیها و عقب نشینی ارتش شوروی سبب حرکت و فرار همهٔ ساکنان این مناطق به طرف شرق شد و یهودیان لهستانی به همراه یهودیان شوروی دوباره به سرنوشت آوارگی خود برگشتند. سیل فراریها و آوارگان باعث دگرگونی وضعیت زندگی در شرق شوروی گردید.

در تاریخ ۳۰ ژوئن ۱۹۴۱ مقامات شوروی قراردادی با دولت در تبعید لهستان، به امضا رسانیدند. طبق یکی از تبصره های این قرارداد آزادی عمل برای شهروندان لهستانی در خاک شوروی اعلام گردید. این آزادی شامل یهودیان لهستانی نیز شد. اکثر آوارگان حرکت خود را در جهت جنوب به سمت مناطق گرمسیر شوروی آغاز کردند. ارزانی زندگی در آسیای مرکزی نیز دلیل دیگری برای این جهت گیری گردید.

در تاریخ ۳ دسامبر ۱۹۴۱ در مذاکرهای بین استالین و ژنرال وِلدیسلاو آندرس Veldislav Andres تصمیمی بر جابجایی نیروهای لهستانی در ماههای ژانویه و فوریه ۱۹۴۲ اتخاذگردید. به این ترتیب نیروهای لهستانی در جمهوری ازبکستان و در جنوبقزاقستان مستقر شدند و در آنجا از احتیاجات حیاتی شهروندان لهستانی باخبر گردید.

تأسیس چندین یتیمخانه در سراسر ازبکستان یکی از فعالیتهای مددرسانی ارتش آندرس بشـمار می رود. تعداد زیادی از آوارگان لهستانی فرزندان خویش را به عنوان بچههای یتیم به این یتیمخانه ها سپردند و به امید نجات جانشان از دیدار دوبارهٔ آنان چشم پوشی کردند. یهودیان بسیاری نیز از این فرصت استفاده کردند و با پنهان نمودن یهودیت خود، فرزندان خویش را به این یتیمخانه ها سپردند. حضور تعدادی از بچههای یهودی در این یتیمخانه ها، مسئولین مربوطه را مجبور به جدایی آنان از سایرین و اسکان دادنشان در یتیمخانهٔ ویژه ای در شهر سمرقند کرد.

# انتقال از ازبكستان به ايران

همزمان با انتقال ارتش آندرس از ازبکستان، تصمیم به انتقال آوارگان لهستانی (به استثنای یهودیان) به ایران نیز اتخاذگردید. طبق این تصمیم فقط بستگان اشخاصی که درارتش آندرس خدمت می کردند حق انتقال داشتند. اما در مرحلهٔ دوم این جابجایی، ۱۳۸۸ یهودی که ۱۸۸٪ کل آن آوارگان بودند، به ایران منتقل شدند. در میان این گروه ۸۷۱ کودک خردسال هم بودند که بعدها به نام «بچههای تهران» شهرت یافتند. بعد از این انتقال، گروههای کوچک دیگری نیز به مرور زمان به ایران گریختند. این بچهها از

بندر کراسنو وُدسک در ساحل شوروی دریای خزر راهی بندر پهلوی می گردیدند و مدت ۲۵ ساعت در کشتی بسر می بردند. با رسیدن به بندر پهلوی، بچههای یهودی به دست نمایندگان آژانس یهود سپرده می شدند و بدین ترتیب پناهندگان لهستانی با گروه بندی و ترتیبی ویژه به تهران می رسیدند.

### وضع سیاسی در ایران

وضع سیاسی ایران در دههٔ چهل میلادی خود نقشی مرکزی در تصمیم انتقال این آوارگان به تهران عموماً، و در رشد فعالیتهای صیونیستی در ایران در دورهٔ مذکور، خصوصاً، ایفا کرده است. چهار روز بعد از وقوع جنگ جهانی دوم، دولت ایران موضع بی طرفی خود را در قبال این جنگ اعلام کرد. اما در حقیقت همکاریهای گوناگون خود را با آلمان نازی ادامه داد و حتی از موضع آلمان برای ملحق کردن منطقه دِنسیگ به رایش سوم، حمایت نمود.

در اواسط ژوئن ۱۹۴۱ مقادیر زیادی اسلحه و مهمات آلمانها از طریق ترکیه واردشمال آذربایجان شد، که منجر به اولتیماتوم انگلیس و شوروی به ایران برای اخراج آلمانهااز خاک ایران گردید. ایران به امید رسیدن سریع ارتش آلمان به منطقه و طبق نامهٔ هیتلر به بهرضاشاه، از درخواست انگلیس و شوروی شانه خالی کرد. در پی این رویداد، ارتش متفقین در تاریخ ۲۵ اوت ۱۹۴۱ وارد خاک ایران شد و رضاشاه ظرف مدت دو روز ازکار برکنار گردید.

لازم به تذکر است که براساس تقسیمبندی مناطق خاورمیانه بین هیتلر و موسولینی درسال ۱۹۳۷، ایران و عراق کشورهای مورد علاقهٔ هیتلر بودند و سرگذشت یهودیان آن،امری واضح به نظر می آمد.

در دوران تصرف متفقین، در سالهای ۴۶-۱۹۴۱، ایران یکی از بحرانی ترین دوران حیات سیاسی خود را گذراند. در آن فضای آزاد ایجاد شده، آژانس یهود موفق به تأسیس اولین دفتر خود در سال ۱۹۴۲ در تهران گردید. هدف رسمی این دفتر مددرسانی ورسیدگی به پناهندگان لهستانی و روسی در روسیه و در اردوگاههای تهران و مهاجرت آنان به سرزمین

موعود اسرائیل بود. در این دوران فرستادههایی از سرزمین فلسطین بهایران آمدند تا در این امر به دفتر آژانس یهود و اردوگاه بچههای لهستانی یهودی کمککنند.

# اردوگاه آوارگان لهستانی

اردوگاههای آوارگان لهستانی، در جنوب غربی تهران برقرار بود. این اردوگاه بزرگ جمعاً ۵۰۰۰ آوارهٔ لهستانی \_ \_ مسیحی و یهودی \_ \_ را در بر داشت و اردوگاه «بچههای تهران» در یکی ازگوشههای آن مستقر بود.

بخش بچهها دارای شسش چادر بزرگ و یک ساختمان کوچک بود. اردوگاه بچههامرکب از ۳۹۸ پسر و ۳۳۵ دختر بود که جمعاً ۷۳۳ نفر می شدند. در قسمت دیگر اردوگاه بزرگ ۲۰۰ کودک دیگر با خانواده های خود بسر می بردند. مسئولین اردوگاه که نفر بودند. مسئولین اردوگاه که نفر بودند. مسئولیت این اردوگاه از سال ۱۹۴۲ به عهدهٔ جوان ۲۸ ساله ای به نام دیوید لئو نبرگ (David Leonberg) که امروز به نام Pavid Laor معروف است، گذاشته شده بود. قبل از بروز جنگ، دیوید لئو نبرگ با درجهٔ افسری از دانشگاه افسری لهستان منتخب گردیده بود و با رسیدن به اردوگاه تهران تمامی سعی و کوشش خود را برای نجات این بچهها ورسانیدن آنان به فلسطین بکار برد.

تمامی ایسن بچهها به زبان لهستانی صحبت می کردند و تعدادی از آنها نیز با زبانهای روسی و ایدیش، که زبان یهودیان آلمان بود، آشنایی داشتند. خانم سوزان کهن، یکی از «بچههای تهران» در مصاحبهای با اینجانب اظهار داشت اکثر بچهها با زبان فرانسه آشنایی داشتند و این تنها زبانی بود که به آنها اجازه داد با یهودیان تهران، از جمله حاج عزیزالقانیان و سلیمان کهن حرف بزنند. تعدادی از این بچهها و اکثر مسئولین آژانس یهود بازبان عبری نیز آشنایی نزدیکی داشتند. دکتر حشمت الله کرمانشاهچی و دکتر جاویدنهورای، اولین جوانان یهودی تهران بودند که برای فراگرفتن زبان عبری از این بچهها ازاین اردوگاه دیدار می کردند.

مسئولین اردوگاه بچهها سعی داشتند برنامهها و فعالیتهای درسی و آموزشی وسیعی برای این بچهها فراهم آورند. جشن برگزاری شب موعد پسح در سال ۱۹۴۲ خود نمونه ای بارز

از این فعالیت است. برای آن شب هگادای جدیدی توسط بچهها تهیه شده بود به نام هَگادَت تهران دکتر رحیم کهن در آن جشن پرخاطره حضور داشت و خاطراتش درمصاحبهای جداگانه برای مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی ضبط شده است.

## مددرساني يهوديان تهران به اردوگاه بچهها

تنها تعداد معدودی از مراجع به مددرسانی جامعهٔ کلیمیان تهران به این اردوگاه اشاره می کنند. این کمکها اکثراً به صورت مخفیانه یا بدون قید اسم فرستنده انجام گرفت و این خود ظاهراً به دلیل ترس و بیم از واکنش مقامات یا حتی عوامل غیر رسمی بود. دیگرآنکه، فقدان سازماندهی برای این کمک رسانی می تواند دلیل عمده ای برای ذکر نشدن آنها در مراجع کتبی باشد.

اکثر تماسها وکمکهای یهودیان تهران، اعم از مواد اولیهٔ غذایی، پوشاک، پتو و داروبه سرپرستی مادام الیزابت کتلر و خانم زند انجام می گرفت. بازدیدها وکمکهای حاج عزیزالقانیان معروف به «نجات دهنده» خود قسمت عمدهای را تشکیل می داد. به گفتهٔ ابی ویکتوری، تُشک و لحافهای مخصوص این اردوگاه در منزل این دو برادر یعنی میرزا آقاالقانیان و حاج عزیز القانیان تهیه می شد و به این اردوگاه اهدا می گردید. داروهای موردنیاز و همچنین گردهای T.D.D.T.، به گفتهٔ شمسی حکمت، برای معالجه و جلوگیری از شیو عتیفوس در این اردوگاه، به این اردوگاه فرستاده می شد.

خدمات پزشکی شادروان دکتر روحالله سپیر به این بچهها نیز از یاریهای قابل ذکراست. دکتر سپیر در راه خدمت به این بچهها و به یهودیان «محله»، خود به مرض تیفوس مبتلا گردید و جانش را فدای بهبود شرایط بهداشتی یهودیان تهران کرد.

در مصاحبه با الیعزر سیرکیس گفته شدکه تعدادی از این بچهها صبحهای شبات به کنیساهای تهران برده می شدند تا با استفاده از حضور آنها موفق به برانگیختن رحم در میان حاضرین شوند و بتوانند کمک مالی از جامعه دریافت کنند. خود وی شاهد ۶۰ هزار تومان کمک مالی به این بچهها در کنیسای نزدیک اردوگاه بوده است. در کتاب بچههای تهران متهم می کنند The Tehran Children Accuse بچههای تهران متهم می کنند این به به این به این

منتشر شده است، دربارهٔ اهدای صدها لباس توسط شخصی به نام پولاک (Polack)، ثروتمندی از تهران صحبت شده است.

## ترك كردن تهران

در روز جمعه اول ژانویه ۱۹۴۳ خبر رسیدن ناگهانی کشتی نجات به بندر آبادانهیجان زیادی در اردوگاه ایجادکرد. همان روز بچههای اردوگاه (به استثنای آن تعدادی از بچهها که به دلیل بیماری در بیمارستان بستری بودند) تهران را ترک کرده با قطار راهی اهواز شدند. بچههای لهستانی برای اولین بار در زندگی خویش با سربازان یهودی شرکتساختمانی سولِل بُنِه (Solel Boneh)، که برای نجات بچهها به بندر آبادان آمده بودند، آشنا شدند و این آشنایی احساس افتخار یهودی بودن را برای آنها به ارمغان آورد. این کشتی از آبادان راهی بندر کراچی در هندوستان گردید و از آنجا به بندر عدن دریمن و بالاخره از طریق دریای احمر به کانال سوئز رسید.

سرانجام این بچهها پس از یک ماه و نیم در تاریخ ۱۷ فوریه ۱۹۴۳ ازکانال سوئز باقطار عازم سرزمین موعود شدند. آنها در ۱۸ فوریه ۱۹۴۳ به ایستگاه قطار شهر اِتْلیت ِ خووُت رسیدند و در آغوش برادران یهودی آن شهر، نجات پرمشقت خویش را یافتند.۳۵ نفر از «بچههای تهران» جان خود را در سال ۱۹۴۸ در جنگ استقلال اسرائیل، فدای میهن یهودی خود کردند. روحشان شاد و یادشان گرامی باد.

### نتيجهگيري

داستان «بچههای تهران» بیانگر سرنوشت قومی آواره است که مورد شکنجهٔ دشمن وتبعیض هموطنان خویش قرارگرفته بود. این تحقیق اثرات تکاندهندهٔ جنگ جهانی دومرا روی میلیونها مردم بی گناه، کشتار و قتل عام ساکنان کشورهای مختلف اروپا و فاجعهٔ شوآکه قوم یهود را در خطر نابودی کامل گذاشته بود، به من آموخت.

این تحقیق ثابت می کندکه هیچ چیز نمی تواند جایگزین یک کشور یهودی، کشوراسرائیل

و اسکان در آن باشد. مطرح کردن فاجعهٔ شوآ به نسل جدید و نسل آینده، دارای ارزش بسیار برای جلوگیری از تکرار آن یا حوادثی شبیه به آن خواهد بود.

در اوت ۱۹۳۹، قبل از شروع جنگ، جلسهای بین هیتلر و مقامات نازی برقرارگردیدکه در آن، مراحل آخر قبل از شروع جنگ، مطرح شد. تصمیم کشتار سیستماتیکیهودیان و کولیها، شک و تردیدی بین افسران نازی به وجود آورده بود که هیتلر را به طرحسؤالی که پاسخش را در خود نهفته داشت وادار نمود:

«آیا هماکنون کسی کشتار ارامنه را توسط ترکها به خاطر دارد؟!»

در سال ۱۹۱۵، در دوران جنگ جهانی اول، ۱۷۷۵٬۰۰۰ ارمنی از اراضی ترکیه اخراج شدند و ۶۰۰/۰۰۰ نفر آنها توسط ترکها به صورتهای گوناگون قتل عام گردیدند. ۲۴ سال بعد از این فاجعه، هیتلر نیز چنان تصمیمی برای قوم یهود اتخاذ می کند. تحقیقات مختلف بیانگر این نکته است که اگر قتل عام ارامنه توسط ترکها، در تمام دنیا واکنش وسیع تری پیدا کرده بود، و از طرف تمامی ملتهای جهان مورد محکومیت قرارگرفته بود، بی شک اجرای این نقشهٔ پلید هیتلر خیلی دشوار تر و شاید هم امکان ناپذیر می گشت. آگاهی مردم جهان قادر به جلوگیری از تکرار فجایع بشری است، وگرنه هیتلرها واستالینها همیشه و جود دارند و در کمین لحظات ضعف بشریت هستند. من وظیفهٔ خودمی دانم از یکایک شما خواهش کنم که داستان «بچههای تهران» را به فرزندان و دوستان خود بیاموزید و آنها را به مطالعهٔ شوآ و دلایل آن تشویق و شاید هم وادار کنید. از مقایسهٔ شوآ با رویدادهای روزانه بپرهیزید زیرا در هیچ مرحلهای از تاریخ بشر کشتار سیستماتیک یک قوم به این صورت، و سکوت مطلق اکثر اقوام دیگر در قبال آن وجود نداشته باشد.

### سپاس

یاران زیادی در این تحقیق مرا یاری و راهنمایی کردهاندکه از یکایک آنها بینهایتسپاسگزارم.

سياس از بنياد شـوآ Shoa Foundation/Steven Spielberg که قدمی فوقالعاده

درراه مستند نمودن شواهد بازماندگان شوآ شروع کرده است و در این امر من و مرکز تاریخشفاهی یهودیان ایرانی را همراهی می کند.

سپاس از تمام مصاحبه شوندگان: دکتر رحیم کهن، مهندس جهانگیر بنایان، ملیحه کشفی، ماریتا بناریو و آرمان بناریو، سوزان کهن و نیز اشخاص دیگری که در آیندهمزاحمشان خواهم شد.

ســپاس ویژه از همکاری پیدرپی هما سرشــار و مینوکوتال که بدون یاریشـان این امرامکانناپذیربود.

سپاس فوق العاده از استاد عزیزم دکتر الیز سناسریان که ذوق و شوق این تحقیق را درمن برانگیخت و در طول تمامی این پژوهش استثنایی تا انتشار آن راهنما و استاد من بود. از تمام کسانی که در رابطه با مددرسانی یهودیان تهران به اردوگاه «بچههای تهران»اطلاعاتی دارند خواهشمندم با مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی تماس بگیرند و ما را دراین امر همراهی کنند.

### مترجم: سليمان نعيم

# ترجمهٔ متن فیلم «حکایت یهودیان پارسی»

فیلم مستند « حکایت یهودیان پارسی» به زبان عبری و متعلق به موزهٔ دیاسپورای تل آویو است. اجازهٔ ترجمه وپخش آن اختصاصاً به مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی داده شده است.

## گوینده: ایران سرزمین فرشهای گرانبها و بازارهای زیبا

در قرن ششم قبل از میلاد کورُش کبیر امپراتوری قدرتمندی در ایران بنیان می گذارد که تا سال ۶۴۲ میلادی (زمان تصرف ایران توسط اعراب) ادامه می یابد. از زمان کورُش تا امروز، پادشاهان زیادی بر تخت سلطنت ایران تکیه زده اند که محمدرضاشاه پهلوی آخرین آنها بود. در سال ۱۹۷۹ انقلاب اسلامی به رهبری خمینی شاه را برکنار می کند. به دنبال آن ایران تبدیل به مرکز ناآرامیهای بین المللی می گردد و اوضاع یهودیان ایران بکلی دگرگون می شود.

استرکانکا شِکالیم کارشناس موزهٔ اسرائیل می گوید: مورخ عرب «مقدسی» دربارهٔ یهودیان ایران می نویسد: «وقتی یهودیان از دست بخت النصر نجات یافتند، آب و هوای شهرها و سرزمینهای سر راه خود را با آب و هوا و خاک اورشلیم مقایسه می کردند. هنگامی که به اصفهان رسیدند و آب و هوا و خاکش را شبیه اورشلیم یافتند، همان جاسکنی گزیدند و اسمش را یهودیه گذاردند.

**گوینده:** ایران سرزمین پهناوری است. یکی از تمدنهای بزرگ و مهم باستانی که

بر روی تمدن شرق تأثیر زیاد داشته از این فلات سرچشمه می گیرد. مساحت ایران از مجموع مساحت انگلیس و فرانسه و اسپانیا بیشتر است.

امنون نتصر پژوهشگر اسرائیلی ایرانی تبار و استاد دانشگاه اورشلیم می گوید: فلات ایران تاریخی بسیار طولانی دارد. ما دربارهٔ سرزمینی صحبت می کنیم با ملل مختلف که همگی زبانشان ایرانی بود و شامل آسیای مرکزی، افغانستان، ایران امروز و آذربایجان، قفقاز و چنین مناطقی می شد.

گوینده: یهودیان ایران هم در این سرزمینهای فارسی زبان حضور داشتند. در میان کتابهای قدیمی به کتابهایی به زبان فارسی و به خط عبری برمی خوریم که داستانهای تورات همراه با مینیا تورهای فارسی در آنها درج شده است. تلمود بابلی هم در زمان حکومتهای ایرانی قبل از اسلام تدوین شده است. تاریخ ایران سرگذشت سلسلههایی است که زمانی به قدرت رسیدند و سپس قدرت را از دست دادند. مهم ترین این سلاطین کورُش کبیر است که در زمان او به یهودیان بابل اجازهٔ بازگشت به اورشلیم داده شد.

امنون نتصر: از قرن سیزدهم به بعد می توانیم کتب خطی نسبتاً زیادی پیداکنیم. به عنوان نمونه شاهین، بزرگ ترین شاعریهو دیان ایران است. او در قرن سیزدهم در خشید و کتاب عَزرا، استر و تورات را به نظم درآورد.

حکایت می کنند که شاهین سر به صحرا گذاشت تا بتواند در بیابانها شعر بسراید. یهودیان ایرانی به اشعار شاهین بسیار علاقه مند هستند. یهودیان افغانستان نیز، اشعار او رادر خانه ها و کنیساها به سبک شیرا می خوانند. کیفیت و زیبایی اشعار و وسعت مطالعهٔ شاهین در موضوعهای یهودی ایرانی و اسلامی او را همردیف بزرگ ترین شعرا و دانشمندان ایرانی می گذارد.

**گوینده:** در اوایل قرن شانزدهم سلسلهٔ صفویه به قدرت می رسد و مذهب شیعه را مذهب رسمی کشور ایران را برای زندگی مذهب رسمی کشور ایران را برای زندگی اقلیت یهودی اش تبدیل به یکی از دشوارترین کشورها می کند.

امنون نتصر: یک یهودی ایرانی مجبور است با قوانین تبعیض گذار شدیدی زندگی کند.نخست حکایت کثیف بودن است که پیروان شیعه به آن نجس می گویند. یک

یهودی ایرانی نجس شمرده می شود و اجازه نمی یابد به هیچ چیز دست بزند. شیمعون حَناساب از کیبوتص اَلونیم می گوید: من پنج یا شش ساله بودم و با مادرم به بازار رفته بودیم. آن روزیک روز ویژهٔ اسلامی بود که به مردم آب یخ رایگان می دادند. تابستان بود و هوا هم بسیارگرم. من با ساده دلی رفتم و یک لیوان آب خوردم؛ تمام بچه هاآب می خوردند، من هم رفتم. ناگهان مسلمانهای توی بازار روی سر من ریختند و به قصد کشت مراکتک زدند. مادر من که چادر سرش بود مرا با چادر پوشانید و با فریاد و ناله به آنها التماس کرد که: «بچه را ول کنید! او نمی داند یهودی و نجس است. ما را ببخشید، او هنوز بچه است نمی داند.» هنوز صدایش در گوش من زنگ می زند که می گفت: «ببخشیدش! او نمی داند نجس است.»

گوینده: این گالوت یا غربت سخت در ایران، اشتیاق و آرزوهای نهفتهٔ یهودیان را برای سرزمین اسرائیل بیدار می کند و از قرن دوازدهم به صورت نهضتهای آزادیبخش به رهبری داوید اَلرُی (مسیح دروغین) آغاز می شود و تا مهاجرت از شیراز، بوشهر و تهران در قرن بیستم ادامه می یابد و نهایتاً، در قرن نوزدهم و بیستم، به پاگرفتن محلهٔ نَخَلَت صیون در اور شلیم می انجامد.

یکوباکهن عضوکیبوتص الونیم در محلهٔ نَخلَت بنیامین متولد و بزرگ شده و سپس عضو پالماخ (گروه رزمندگان اسرائیلی) قبل از استقلال گردیده است. گروهانی که یکوباکهن جزو آن بود، در پشت خطوط دشمن به کسب اطلاعات مشغول بود.

یکوبا: شاید مهاجرت ما به صورتی به اعلامیهٔ هرتصل مربوط می شد. پدربزرگم می گفت که روزگار ماشیح نزدیک شده و ماشیح دارد به اورشلیم می آید. این اخبار از اسرائیل به اومی رسید. پدربزرگم باکشتیهای بادبانی از بوشهر به کویت رفت و در آنجا سه سال ماندگار شد. آنجا کارکرد و مقداری پول جمع آوری کرد و برای خانواده اش فرستاد. بعد تمام خانواده سوارکشتیهای بادبانی (که بار خرما داشت) شدند، به بصره رفتند و از آنجا از طریق ترعهٔ سوئز به یافو آمدند.

گوینده: بعد از جنگهای استقلال یکوبا وارد سازمانهای اطلاعاتی اسرائیل می شود و بالباسهای عربی و مبدل در شهرهای عربنشین به کسب اطلاعات می پردازد. یکُوْ بَنی هم در نَخَلَت صیون به دنیا آمده است. او در حال تنظیم داستانهایی است که

ازپدربزرگش شنیده و آنها را به صورت صفحه به بازار عرضه می کند. پسرش اِخوت به اتفاقیهودیت تامیر و یَکُوْ بنشاپار باگیتار و تنبک و آواز داستانهای پدر را همراهی می کند.

یکو: من این داستانها را از پدربزرگم شنیده ام، شش هفت ساله بودم. در یک اطاق بزرگ، در محلهٔ نَخَلَت صیون، پیرمردی بسیار خوش قیافه و ریش سفید زندگی می کرد که عود هم می نواخت. روزهای شنبه خانه اش پر از مهمان می شد و در شبهای زمستان که بیرون باد وباران و سرما بود، مهمانها نزدش می آمدند و همه دور تا دور روی مخده ها می نشستند و به پیرمرد گوش می دادند. پیرمرد بر یک کرسی که کمی بلندتر بود می نشست. چون شب شبات بود، او دعای شراب می خواند، شراب می نوشید، عودش را برمی داشت و می نواخت و آغاز به داستانسرایی می کرد. او یک ضرب المثل فارسی می دانست که اول آن می خواند:

«اگر صد سال عمرکنی آخرکار باید رهاکنی این جهان غدار را»

اخوت بنسی تعریف هی کند: در بچگی من این داستانها را با نامهایی از قبیل جمالی فروش یا سیمین زر می شنیدم که اسامی مرموز و عجیبی بودند. اینجا دایرهای بسته می شود: دایرهای که سالها پیش، زمانی که من از آن اطلاع ندارم، باز شده بود. خیلی قبل از من، پدرم این داستانها را از پدربزرگ خود شنیده بود. من این پدربزرگ را هرگز ندیدم، فقط داستانهایش را شنیدم. اسمش الیاهو بود. او این داستانها را تعریف می کرد و همزمان عودمی نواخت. امروز پدرم داستانسرایی می کند و من می نوازم و خاطرهٔ مردی را زنده می کنیم که هم می نواخت و هم داستانسرایی می کرد. به این ترتیب دایره را می بندیم.

یکو بَنی: در این دوره انگار روزها خیلی کوتاه هستند. امروز دوشنبه است ولی جمعه سریع از راه می رسد. سابقاً روزها بسیار طولانی بودند: یکشنبه، دوشنبه، سه شنبه و بقیهٔ روزها تا جمعه. هر روزی غذای مخصوص خود را داشت. یک روز نوبت عدسی، روزبعد نوبت پلو و یک روز نوبت لوبیا بود. ولی روز جمعه به احترام روز شبات پلو و ماهی می خوردیم.

**گوینده:** در دههٔ بیست میلادی، با روی کار آمدن سلسلهٔ پهلوی، وضع یهودیان ایران

بهترمی گردد و به آنها حقوق مساوی داده می شود. اما سنت نفرت از یهودیان هنوز ادامه می یابد. برای یهودیان خانه پناهگاهی است که در آن گرد هم می آیند تا از تیررس این نفرت در خارج از خانه در امان باشند. خانوادهٔ شِکالیم در سالهای آخر دههٔ ۵۰ میلادی به اسرائیل مهاجرت کرده اند ولی هنوز به سنت ها و شیوهٔ زندگی ایرانی خود پایبندند.

نوریت شِکالیم (مادر): خورشت فسنجان با گردو درست می شود و کشمش. رب انار ازهمه مهم تر است. البته اینجا رب انار به سختی گیر می آید چون یکی از مواد غذایی ایرانی هاست.

استرشِکالیم (دختر): من در مدرسه فرهنگ غربی را یاد گرفتم. این فرهنگ می گوید: «نخست باید خودت و زندگی خودت را به ثمر برسانی.» فرزندانت هم بخشی از به ثمررسانیدن زندگی خودت هستند. اما نه این که زندگی خودت را قربانی و فدای آنها کنی. وقتی دورهٔ دبیرستان را تمام کردم، می توانستم به دانشگاه بروم، اما ترجیح دادم معلم بشوم.

گوینده: چند سال می گذرد و استر شکالیم فقط به معلم بودن اکتفا نمی کند. به تحصیلات خود در دانشگاه ادامه می دهد. رشتهٔ فرهنگ یهودیان مشرق زمین و تاریخ آنها رامی خواند. استر به علت کار در موزهٔ اسرائیل با فرهنگ یهودیان ایران آشنا می شود ود گرگونی زیادی در دیدگاهش نسبت به فرهنگ و ریشههای قومی اش روی می دهد. استرشِکالیم در موزهٔ اسرائیل با کتب دستنویس و کتوباهای زیبای نقاشی شده و تزیین شده روبرومی شود.

استر: در هفده سالگی وقتی در خانه موسیقی ایرانی می شنیدم از آن فرار می کردم. هرگزفکر نمی کردم روزی بخواهم به آن موسیقی گوش بدهم. در خانهٔ ما همیشه نوای موسیقی ایرانی طنین انداخته بود. پدر و مادرم بین خود به زبان فارسی یهودی محلهای صحبت می کردند و با من به زبان فارسی کتابی که فارسی غیریهودی است. من که در گذشته از این موسیقی اصلاً خوشم نمی آمد، الان وقتی ناراحت یا اندوهگین هستم به آن گوش می دهم چون برایم آرامش بخش است. البته موسیقی غربی را هم دوست دارم ولی موسیقی ایرانی چیز دیگریست. هر چند معنی لغات و اشعار را نمی فهمم اما خود

موسیقی را دوست دارم.اینها ریشههای من هستند حتی اگر معنی لغات را نفهمم. من خود را این گونه تعریف می کنم: من اول یهودی هستم، بعد اسرائیلی و سپس ایرانی. تا سن هفده هیجده سالگی می دانستم یهودی بودن یعنی چه، اسرائیلی بودن یعنی چه، اما پارسی بودن را نمی دانستم.این بخش از وجودم ناشناخته مانده بود. شاید هم خودم نمی خواستم آن را بشناسم. اما امروز این جزئی جدا نشدنی از من است.

گوینده: تاریخ یهودیان ایران رسالهای طولانی از سختیها، حملات و غارتهای محلههای یهودی نشین و پوگرُمهاست. داستان اَنوسیهای مشهد شاهد زندهای از مشکلات یهودیان ایرانی است. در سال ۱۸۳۹ رهبران شیعهٔ مشهد به یهودیان این شهر حمله می برند و همگی را مجبور به تغییر مذهب می کنند. از آن روز وحشتناک تا دهها سال، یهودیان مشهد درظاهر مسلمان و در خفا یهودی می مانند.

امنون نتصر: اینجاکتاب بسیار مهمی داریم که دستنویس نیست و چاپ آمستردام است. نکتهٔ مهم در این کتاب این است که نوشتهٔ قسمت داخلی جلد چرمی کتاب شاهد زندهای برواقعهٔ مشهد است. یکی از یهودیانی که به زور اسلام آورده بود، دو ماه بعد از این واقعه درون جلد کتاب این ماجرا را می نویسد.

خُنانيا: اسم من عزت الله فرزند فرج الله نصر اللهيف است.

گزارشگر: اسم عبری تو چیست؟

خَنانيا: اسم من خَنانيا بن يوناتان هَلوي.

**گزارشگر:** چند سال در مشهد به صورت یک مسلمان زندگی کردی؟

خَنانيا: يانزده سال

**گوینده:** خواندن مَگیلَت استر (طومار استر) در کنیسای مشهدیان تل آویو معنی و مفهوم خاصی دارد. اینها نواده ها، فرزندان و بازماندگان یهودیان مشهد هستند که در ظاهر به اسلام گرویده بودند ولی در خفا یهودی زندگی می کردند.

**گزارشگر:** مراسم مذهبی خود را کجا انجام می دادید؟

مردناشناس: درکنیساهای زیرزمینی و پناهگاههای زیر خانهها. در فاصلهٔ نیم کیلومتری ازخیابانهای اصلی سه چهار زن را به صورت گدا مینشاندیم. وقتی کسی رد میشد، زنها بههم اشاره می کردند. در نتیجه خبر به ما میرسید و ما ساکت میشدیم که کسی

نفهمد

**گزارشگر:** به عنوان یک کودک سخت نبود که در ظاهر مسلمان و در خفا یهودی باشی؟

خَنانیا: بله، خیلی سخت بود. باید مثل آنها لباس میپوشیدیم، مثل آنها راه میرفتیم، مثل آنها راه میرفتیم، مثل آنها نماز میخواندیم. آنها میدانستند که ما جدید هستیم یعنی کسی که به تازگی دین اسلام آورده و جدیدالاسلام شده است. آنها هم میدانستند که ما همچنان یهودیت خود را حفظ کنیم اما نمی توانستند بفهمند چگونه.

گوینده: معجزهٔ پوریم یعنی آن نجاتی که در زمان استر و در دوران پراکندگی روی داد، یک نجات و رهایی کوچک بود. رهایی بزرگ از دیدگاه یهودیان رفتن به ارض موعودبود، مثل زمان عزرا و نَحَمیا که یهودیان به فرمان کورُش بزرگ از اسارت بابل به اسرائیل کوچیدند.

بیش از سے هزار تن از یهودیان ایران در اولین سالهای تأسیس اسرائیل به این کشورمهاجرت کردند و در محلات و شهرهای بزرگ وکوچک زندگی تازهای آغاز کردند. امادر میان آنها کسانی هم بودندکه به کیبوتصها (دهکدههای اشتراکی) پیوستند و مُشاوها (مزارع) جدید تأسیس کردند. برای کسانی که این زندگی را برگزیدند، مهاجرت به اسرائیل یک انقلاب بود. کشوری جدید، زبانی جدید و شیوهای برای زندگی جدید.

**گزارشگر از شلمو سبار از مُشاو بِتنَحَميا ميپرسد:** هنگامي که در ايران بودي، هرگز فکرمي کردي کشاورز بشوي؟

- \_ رؤیایم بود.
- \_ آنجا چکار می کردی؟
- \_ كاسب بودم. مغازه كفش فروشي داشتم.
  - \_ چراکشاورزی را انتخاب کردی؟
- \_ این شیوهٔ زندگی پدران من بود و من همین را میخواستم. هرکسی چیزی دوستدارد. من کشاورزی را دوست دارم.

**گزارشگراز رِفائل از مُشاو بِتنَحَميا مي پرسد:** تو هم مي خواستي كشاورز بشوي؟

- وقتی پیش کردها می رفتم تا از آنها جنس بگیرم، می دیدم بهترین زندگی را دارند. گلههای گوسفند داشتند. نان، شیر، گوشت و همه چیز. پیش خود فکر می کردم چرا منداشته باشم. یکی از آنها حتی وقت داشت که سوار اسب بشود و لذت ببرد. او با دست چپش سکهای را در هوا پرتاب می کرد و با دست راستش آن را نشانه می گرفت و توی هوامی زد. این زندگی برای من یک رؤیا بود. بگذار حقیقت را به تو بگویم. من در خارج ازاسرائیل راننده و مکانیک بودم. تقریباً تمام کشور ایران را با اتومبیل گردش کردم. وقتی کشاورزها را می دیدم، همیشه به آنها حسادت می کردم.

**گوینده:** تأسیس کشور اسرائیل اشتیاق جدیدی در یهودیان ایران به وجود آورد و دربسیاری میل به مهاجرت را زنده کرد. سازمانی که این اشتیاق را جان بخشید، سازمانجوانان خلوتص (پیشاهنگی یهودی) بود.

شیمعون حَناساب: یادم می آید زمانی به شیراز \_\_ دومین شهر از نظر جمعیت یهودیان\_\_ رفتم. یک بعدازظهر شنبه بود و درکنیسایی از آنجا دو هزار نفر جمع بودند. من اطلاعاتی دربارهٔ اسرائیل دادم و داستانهایی از آنجا حکایت کردم. همه یکپارچه گفتند: «ما همگی خلوتصیم و می خواهیم به اسرائیل مهاجرت کنیم.» زنهای پیر، بچههای جوان، منظرهای بسیار تماشایی بود.

**گوینده:** شیمعون حَناساب یکی از معلمان سازمان جوانان خلوتص بودکه سوسیالیزم وصیونیزم را به جوانها آموزش میداد.

استر شِکالیم: اگر در ایران آن زمان نود تا صد هزار یهودی زندگی می کردند، هشتاد هزارنفرشان حاضر بودند در همان لحظه همه چیز را رهاکنند و به اسرائیل بروند.

داوید منشری پژوهشگر اسرائیلی ایرانی تبار و استاد دانشگاه تل آویو می گوید: مردم بااین فکرکه ماشیح آمده و مملکتی تأسیس شده (لااقل پدر و مادر من این گونه فکرمی کردند) به اسرائیل مهاجرت کردند. آنها می گفتند: «این مملکت یهودیان و خانهٔ ماست. دو هزار سال صبرکردیم، دو هزار سال خواب دیدیم و اکنون که این رؤیا جامهٔ حقیقت پوشیده به سوی آن می رویم.

استرشِکالیم: یهودیانی که از شهرستانها به تهران آمدند درگورستان یهودیان تهران که استر شِکالیم: یهودیان که از شهرستانها به تهران آمدند در حقیقت این تنها جایی بود که حکومت

#### سليماننعيم

تهران به یهودیان اجازه داده بودند تا در آن اردوگاهی بزنند. این اردوگاه مهاجرت در قبرستانی \_ که من فکر می کنم بزرگ ترین قبرستان دنیا باشد \_ تأسیس شد تا یهودیان از آنجا به اسرائیل مهاجرت کنند.

شیمعون حَناساب: وقتی به بهشتیه میرفتم تا به آنها زبان و آواز عبری یاد بدهم، با چشمخودم میدیدم که سنگ قبرها را به میز غذاخوری تبدیل کرده بودند و رویش خوراکمیخوردند.

گوینده: امروز بیش از چهل سال از آن دورهای که یهودیان ایران سنگ قبرها را تبدیل به میز نهارخوری کرده بودند می گذرد. هم اکنون در کشور اسرائیل بیش از صد و پنجاه هزاریهودی که پدر و مادر یا خودشان از ایران مهاجرت کردند زندگی می کنند. آنها در تمام بخشهای زندگی اسرائیل، از مقام وزارت تا خوانندگی در رادیو، نفوذ کردهاند. امشب جشن عروسی موتی بنایان با ژانت ناجی است. موتی در سال ۱۹۷۹ به اسرائیل مهاجرت کرد تا در دانشکدهٔ معماری دانشگاه تخنیون در حیفا تحصیل کند.

موتى بنایان: من به دو دلیل خوشحالم، اول اینکه امشب شب شادی است، دوم اینکه اگردر اسرائیل متولد نشده ام، موفق شدم اینجا ازدواج کنم و لااقل به این آرزویم برسم. گوینده: هر مهاجری داستان ویژه ای دارد و هر مهاجرتی سختیهای نوع خاص خودش را.اسرائیل سال ۱۹۵۰ با اسرائیل امروز بسیار فرق دارد.

داوید مِنشری پژوهشگر اسرائیلی ایرانی تبار و استاد دانشگاه تل آویو: من در سال ۱۹۴۹، یک سال پس از تأسیس کشور اسرائیل، در سن چهار سالگی، به این کشورمهاجرت کردم. آن زمان وضع خیلی سخت بود. ما همگی زیر یک چادر زندگی می کردیم. زندگی می کردیم. زندگی می کردیم. بزرگ ترین مشکل ما مشکل اقتصادی بود و سختی مان سختی یادگرفتن زبان. ما نسلی بودیم که به پدران خود زبان مادری را یاد دادیم. پدر و مادر من در سن نسبتاً بالا با چهار فرزند به اسرائیل آمده بودند. آنها مجبور بودند الفبای عبری را از نو یاد بگیرند. پدر من که درایران کاسب بود اینجا به بریدن درخت مشغول گردید و بعداً کارگر ساختمانی شد. اصلاً زندگی آسانی نبود، اما شکایتی هم نبود.

موتى بنايان: من اولين روزهايي كه درتخنيون شروع به تحصيل كردم را فراموش نمي كنم.

همه از من می پرسیدند: «تو ایرانی هستی و در تخنیون درس می خوانی؟» مثل اینکه ایرانی ها باید توی کیوسکی فروشنده چیزی باشند یا مغازهٔ فرش فروشی داشته باشند. می پرسیدند: «شیماها آدمهای تحصیلکرده هم دارید؟» آنگاه من به یکی از مسائل جامعهٔ خود پی بردم. ما ایرانیها نتوانسته بودیم خودمان را به جامعهٔ اسرائیلی بشناسانیم. آنها فکرمی کردند ما قومی بدون معلومات و بدون تحصیلات عالیه هستیم. در حالی که پس ازانقلاب اسلامی، صدها مهندس و پزشک و افراد دانشگاهی به اسرائیل آمده بودند.

گوینده: موتی بنایان، مثل بسیاری از جوانان تحصیلکردهای که از ایران به اسرائیل مهاجرت کردند مجبور بود با چنین واکنشی از سوی مردم روبرو شود و خودش را داخل زندگی اسرائیلی بکند. راهی که موتی بنایان انتخاب کرد این بود که برای موفقیت بایدبتواند عبری را بدون لهجه صحبت کند، جذب زندگی اسرائیلی ها گردد، به خدمت ارتش اسرائیل برود و از مدار بستهٔ ایرانی ها که دور خودشان جمع می شدند بیرون بزند.

موتی بنایان: ده سال قبل به سختی می توانستم دهانم را بازکنم و عبری حرف بزنم. هیچیک از اطلاعاتی که امروز دارم را آن زمان نداشتم و اصلاً نمی توانستم با مردم را بطه برقرارکنم، حتی یک رابطهٔ ساده. یک اسرائیلی برای امروز و حال زندگی می کند وگذشته برایش مهم نیست. می گوید: «الان را عشق است!» اما یک یهودی ایرانی همیشه خاطراتی ازگذشته دارد. نوستالژی گذشته همیشه با اوست و همیشه در حال و آیندهاش اثرمی گذارد. یک ایرانی همواره مواظب این است کاری نکندکه زشت باشد. گوینده: ایرانی که موتی بنایان در آن متولد شده امروز بسیار فرق کرده است. آرزوی شاه که ایران را به دروازهٔ تمدن بزرگ برساند و به صورت یک کشور مدرن دربیاورد به گوردفته است.

**داوید** مِنشری: شاه فراوانی ثروت کشور را میدید و میگفت باید از این فرصت بهره برداری کرد. او میخواست مملکت را به پایهٔ غرب برساند و بین ملل دنیا پایگاهی مناسب برای ایران کسب کند. مدلی که شاه برای ایران در نظرگرفته بود، ایران زمان کورُش کبیر بود با اعتبار جهانی آن بین ملل دنیا. برای شاه ایران کورُش یک مدل

بود نه حضرت محمد. او می خواست ایران را به پایگاه قبل از اسلام برساند.

**گوینده:** در دوهزار و پانصدمین سال سلطنت کورُش، شاه ایران جشنهای دو هزار و پانصدسالهٔ شاهنشاهی ایران را برگزار می کند. اما در اوج این جشنها تخت سلطنت او در معرض سقوط قرار می گیرد.

دیوید مِنشری: در دههٔ هفتاد، مخصوصاً آن دورهای که من در دانشگاه تهران بودم، یکحالت غیرعادی می دیدم. مملکتی که دولتی بسیار قوی و غنی داشت و مردمش بسیار فقیربودند. تنها قشر نازکی از مردم بسیار ثروتمند بودند. قشر نازکی که برای خرید آخر هفته به اروپا و آمریکا می رفتند. در مقابل این گروه، مردمی بودند که نان نداشتند به بچه هایشان بدهند.

گوینده: زمانی که هواپیمای آیتالله خمینی در فرودگاه تهران به زمین نشست، تاریخ جدیدی در ایران آغاز شد. انقلاب اسلامی وضع ایران را ازکران تاکران دگرگون کرد ویهودیان مرفه ایران شروع به جمعآوری و بستن چمدانهایشان کردند. کهن صِدِق فریمن صاحب سالنهای جشن آرگامان در شهر خولون، در ایران تاجر بسیار موفقی بود کهتوانست بعد از روی کار آمدن خمینی با سرمایهاش از ایران خارج شود. فریمن انسان مبتکری بود و وقتی وارد اسرائیل شد تصمیم گرفت کارخانهٔ تولید فرشهای ایرانی تأسیس کند.

کهن صدِق فریمن: من چندین سال برای تهیهٔ این فرشها در اسرائیل زحمت کشیدم و دراین کار پانصد هزار دلار سرمایه گذاری کردم. دوستی دارم که اسرائیل را ترک کرده و به آمریکا رفته است. وی در آنجا صد و پنجاه هزار دلار سرمایه گذاری کرد که تبدیل به دهمیلیون دلار شده و آن پانصد هزار دلاری که من در اسرائیل سرمایه گذاری کردم ده هزار دلار بیشتر ارزش ندارد.

استرشکالیم: دولت اسرائیل یهودیان بیبضاعت و بیپول را به خوبی جذب می کند. برایش بسیار راحت است مردمانی را بپذیرد که هیچ سرمایهای ندارند تا هر جایی کهمی خواهد آنها را مستقرکند، چیزکی به آنها می دهد و آنها هم در مقابل دست دولت رامی بوسند. در مقابل بلد نیست چگونه با سرمایه داران وکسانی که از غرب می آیند (کسانی که می دانند چه می خواهند بکنند و قدرت و ابتکار سرمایه گذاری دارند) چکار

کند. دولت اسرائیل نمی داند با آنهایی که نمی خواهند دولت برایشان تصمیم بگیرد و در مقابل اینکه دولت چیزی توی دهانشان بگذارد و به خوردشان بدهد مقاومت می کنند، چگونه رفتارکند. تعداد زیادی از یهودیان که در سال ۱۹۷۹ به اسرائیل آمدند تحصیلات عالیه دانشگاهی داشتند، در بالاترین سطح در ایران زندگی کرده بودند و خانه هایشان مثل قصربود. وقتی چنین آدمی به اسرائیل می آید و با او رفتاری تحقیر آمیز می شود، اصلاً احساس خوبی ندارد.

**گزارشگر:** فکر می کنید دولت اسرائیل مهاجران ایرانی، تجار، کارخانه داران و سرمایه گذاران ایرانی را خوب جذب می کند؟

كهن صدِق فريمن: اصلاً! حتى برعكس. دولت اسرائيل باعث مى شود كه اين دسته مها جران از اسرائيل فرارى شوند.

**گزارشگر:** آیاکسانی را می شناسیدکه سرمایه و علم و ابتکارش را داشتند، آمدند و بعد ازاینجا فرارکردند؟

کهن صدِق فریمن: ظرف دو سال و نیم گذشته پانزده نفر از دوستان نزدیک من اسرائیل را ترک کرده اند.

**گوینده:** با وجود این که آمریکا بسیار جذابیت دارد و بسیاری به آنجا میروند، اکثریتیهودیانی که به اسرائیل آمدهاند، مثل سعید مانی و یاکو بن شوفار، اسرائیل را برای خانهٔ خود انتخاب کردهاند.

اسحق نُه ساله که در ایران به اوکامبیز می گفتند به اتفاق برادر و پدرش و تیکواداوطلبی که فارسی صحبت می کند به ملاقات مدیر مدرسهٔ کامبیز می روند.

**گزارشگر:** وضعت در کلاس چطوره؟

اسحق: خوبه!

گزارشگو: چي برات توي اين مدرسه سخته؟

اسحق: درس خوندن!

**گزارشگر:** كدوم يكي از درسا؟ كدومش برات سخته؟

اسحق: درس تورات

**گزارشگر:** مگه تو ایران تورات یاد نگرفتی؟

اسحق: چرا، یه خُرده. زیاد یاد نگرفتم.

**گزارشگر:** زبان عبری برات آسونه؟ رابطهات با بچهها چطوره؟

اسحق: يه خُرده خوبه، يه خُرده خوب نيس!

**گزارشگر:** ممکنه برای من تعریف کنی کدومش خوبه وکدومش خوب نیس؟ اسحق: وقتی با بچههاکتککاریم میشه، بده!

**گزارشگر از ریتا خوانندهٔ مشهور اسرائیلی ایرانی تبار میپرسد:** کی احساس کردی اینجاخانهٔ توست؟

ریتا: اولین باری که توانستم جواب کسی که به من گفت:" پارسی" را بدهم. هیچوقتنمی فهمیدم چرا به من می گویند: "پارسی". نمی دانستم چرا مثلاً نمی تواند بگوید: "احمق، بی شعور، بدترکیب!" یک چیزی که به من خودم مربوط باشد. دربارهٔ هرکسی می شود یکچیزی گفت. وقتی یکی به تو بگوید: "پارسی" باید سعی کنی بفهمی منظورشان چیست. روزی که آن پسر بچه که به من گفت:"پارسی" یک دختر بچه کلاس هشتم بودم. از آن پسربچه خواستم بنشیند و به من توضیح بدهد که منظورش چیست، گفتم: "وقتی به من می گویی پارسی منظورت چیست؟ مگر ملیت یک آدم فحش است؟" پسرک گفت: "نمی دانم. توپارسی هستی دیگر همین!" گفتم: "نه، می خواهی دقیقاً بفهمم منظورت چیست؟ وقتی به من می گویی پارسی منظورت چیست؟". می خواهی با من مسابقهٔ ورزشی بدهی؟ (من آن روزها ورزشم بسیار خوب بود) کمی مِن و مِن کرد و جوابی نداشت بدهد. فکر می کنم آن موقع توانستم به او بفهمانم که اگر می خواهد از من ایراد بگیرد باید بیاید به من ثابت کندکه چیزی از اوکم دارم. آن آخرین باری بود که کسی به برگوید باید بیاید به من ثابت کندکه چیزی از اوکم دارم. آن آخرین باری بود که کسی به من گفت "پارسی". حالا من دیگر در خانهٔ خودم هستم.

گوینده: فرضیه ای هست که گالوت (پراکندگی) طولانی قوم یهود از ایران زمانی که پادشاه آشور ده سبط بنی اسرائیل را در بخشهای شمالی ایران پراکنده کرد شروع شده است. فرضیهٔ دیگری که به حقیقت نزدیکتر است اینکه یهودیان ایران از بابل به این کشور کوچانیده شدند. چه به این صورت چه به آن صورت، یک معنای نمادین در این حرکت نهفته است: دایرهٔ پراکندگی از اورشلیم شروع شد و با آمدن یهودیان ایران یعنی

### سليماننعيم

فرزندان این قوم قدیمی و انتخاب اسرائیل به عنوان محل زندگی این دایره بسته می شود. گزار شگر: آیا احساس می کنی یک اسرائیلی هستی؟

**گزارشگر از شلمو سبار از مُشاو بِت نَحَميا مي پرسد:** بله. اينجا سرزمين من است. هر گونه کهبه قضيه نگاه کنم يک اسرائيلي هستم و اينجا مملکت من است. جاي ديگري ندارم.

**گزارشگر:** چه نشانی از ایرانی بودن در تو مانده است؟

شلمو: غیر از این موسیقی و آواز هیچ چیز دیگری ندارم. فکر نمی کنم دیگر به ایرانبرگردم. حتی بعضی وقتها که در خواب میبینم در ایران هستم از خواب می پرم و باناباوری به زنم نگاه می کنم.

پارهٔ دوم: شیراها، ترانهها و متلها

# ترانهها، شیراها و متلهای یهودیان شهرستانهای ایران

بخش دوم برنامه شبب گشایش دومین کنفرانس به طنز و موسیقی سنتی یهودیان شهرستانهای ایران اختصاص داشت و مجموعهای جذاب از ترانههای عامیانه، مردمی و اشعار یهودیان در نقاطمختلف ایران توسط علاقهمندان حفظ این آثار اجراگردید.

علاوه بر آنچه در این بخش میخوانید، در حال حاضر در آرشیو مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی متجاوز از سی نوار شیراها، نواها و ترانههای سنتی نگهداری می شود که گردآوری آنها رامدیون این دوستان هستیم:

در لُس آنجلس: ایرج برنا، ایمانوئل پدرام، رفائیل پزشکی، کاووس پزشکی، شفا پزشکی، بهروز پزشکی، فرج پورنیا (منگن)، عنایت خرمیان، جمشید رفائیلی، فریدون دلاوری، زرینی، نورالله ساقیان، ابی سیانی، یهودا صدیق پور، پروین طالع، سعیدکهن درویش، عزت الله گلپایگانی، منصور مهربان، موسی متحده، فریدون نظریان، ساموئل نیومن، سعید نجیبی

در ایران: شیرین دقیقیان، الیزا عبدیان، مژگان کوچکزاده، هومن گیدانیان، ژاک بن لوی، رحیم عبدیان، یعقوب میکائیلیان، حبیب الله ملایم، پروین اسرائیل، راحل تراشندگان

در اسرائيل: منشه امير

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی از همهٔ علاقهمندان تقاضا می کند برای غنی ترکردن این مجموعه، پژوهشگران مرکز را یاری رسانند و ترانهها، شیراها، متلها و ترانههای محلی شهرستانهای مختلف ایران را \_ یا به صورت نوشته و یا به صورت ضبط روی نوار \_ یه نشانی مرکز بفرستند.

### اشعار وشيراهاى فولكلور يهوديان اصفهان

### گردآوری: یهودا صدیقپور

# خاکشوری ا

خاکشوري چون قمارو خاكشوري مثل قماره دايم دلَم جير بارو دائم دلم زیر باره صَحْب كه إز خُوْ ورُسونه صبح که بیدار میشم دست و صورتمو میشورم دست و دیمُمو شورونه نمازموميخونم، تفيلامو خونونه خذا خذاكرونه خدا خدا ميكنم جارومو دست مي گيرم جاروچيمو دست گيرونه تند و تند و تند تجوئه تند تند و تند میدوم واجار زَرگِرا رو رُوونه به بازار زرگرا میرم آه و ناله ميكنم آه و نالَم كِرونه وقتي كه وگرتونه وقتى برميگردم نماز غروبو ميخونم مينحا وعرويت خونونه مادر بچههارو صدا مي كنم ماذ و چارو صداكرونه میگم خدا رسوند واونه خداش بش رسنه

۱- خاکشور به کسبهای گفته می شدکه خاک کف بازار زرگرهای اصفهان را جارو می کردند، خاک آنرا به خانه می بردند، می شستند، طلا یا نقرهاش را جداکرده برای فروش عرضه میکردند.

# عروسيشيفرا

ننه، ننه، آقای من تفسير تورات بلد نيستيم بزعاله رو میکشیم دوسيرونيم ونصف آن گوشت ميگيريم تـوى هـاون ميكوبيـم صدتا كوفته درست ميكنيم توی دیگ میچینیم روی اجاق میسپزیم یه کاسه شرابم میاریم تو پوست گردو میکنیم مردمو جمع میکنیم آقا حزقیارم میاریم همشونو مست میکنیم سرشونو گرم میکنیم عروسی شیفرا رو میگیریم وقتى حساب بكنيم صدتا یه غاز تموم شد عروسيام از توش دراومد ياران اينجا كجاس؟ اینے مروت خداس

مانـــــى، مانــــى، اُدونى ميقرا تورا نزونيم ب\_زغالهچـهرَم بكشيـمه دەنار و بنجنارگوشت گیریمه تــواُونچــيكـــوويمه صدتاكــــبابچى گيريمِه توديـــگيچيچـــينيمه ديماجاقچييپشيمه يه كَپچي ـــائينم آريمه تــو يوست گــر دوكريمه جم عَتمجَمع كريمه آق\_اح\_زقيارَمآري\_مه اَمــه شونامَــست كريـمه س\_\_\_\_رشون\_وگرم کريــمه عاريــــه شيفرارَم كريمه وقتيكه حساب كريمه صدتا یک غازُش شکفته عــــاريسي توش كي كُفته ياروناًبـــىيون كـــووائو مَـــحلهٔ حـــزقيائو ايـــنمُــرُوت خزائوو

امشب شب چهارشنبه شب شب پنجشنبه دماغ همهمون چاق پس فردام شب شباته شباتشم شبات نو ماه است ميل دلم سيرابيه هفتا سيرابو درست كردم از زحمتش خسته شدم يكيشوگربه برد يكيشو شيفرا خورده دوتاشم جاريام خورده

اَمشو شو چارشبات فردا شِو شِو بَنج شبات فردا دماغامون اَمه چاق پسسبا شو شو شباتو شباتش شبات نووائو هوس دلُم گيپائو أفتاكيپام وربسته از محنتُش خُم خسته یکیشا ملی چی بش بَرته يكيشا شيفرا بش خُرته ديتاشَم ياذُم بش خُرته

### شبشبات

یه شب شب شبات بود شمعون اَتَل شماش مود رفتم برم كنيسا اوساكارم سر رسيد نذاشت برم كنيسا خدا تلافي سرش دربياره گُندی ام سر بار وارفت

يه شو، شو شباتبوً شمعون اَتُل شَماش بوُ بشون، بشوم كنيسا اوساكارُم برسا نَشُش بشون كنيسا دست خزا بكشا گُنديم ديم بار وخِسا

۱- سیرابی ۲-خادم و نگهبان

٣- نوعٰي كوفتهٔ مخصوص شب شبات، متشكل از آرد نخودچي، گوشت و پيازكه داخل سوپ مرغ پخته شود.

### دردزایمان

زن شالُم باری شوهر و عزیزت برم برید شیفرا رو بیارید حالا چیکارکنم؟ یه دختر دیگهام میزاد زن شالُم باری طاقو رو سرم پایین بیارین حالا چیکارکنم؟

جَن شالوم باری قربون بخت و عزیزُت قربون بخت و عزیزُت قربون بشید شیفرا را بارید آلا چکارکرونه؟ یه دوت مینُم زِنونه جَن شالوم باری بشید شیفرا را بارید طاقا دیم سرُم گاره آرید آلا چکارکرونه آلا چکارکرونه یه دوت مینُم زِنونه

x x 7

### گردآوری: منصور مهربان

# شاهين

ربودی گوی دولت را به چوگان دری از باغ جنت برگشودی به شهبازان نمودی تو پر و بال چه غم گر دشمنت بیور هزار است بیا شاهین دگرباره ز میدان هنرها را برِ یاران نمودی بیا شاهین به پرواز بعدِ سی سال بیا شاهین گرت جبار یار است

### گردآورى: نورالهساقيان

# آنوخي

اول به آنوخی نگر بت را هرگز سجده مبر گوئِل ببینیم در نظر قربان میم و شین و هه

حيران ميم و شين و هه

ميمش مِشيحاكردهايم ههاش هَلاخا خواندهايم شينش شِحيطاكردهايم قربان ميم و شين و هه

حيران ميم و شين و هه

ميمش بود ميقداش ال شينش بود شبات ايسرائل ههاش خوانيم هودو لاال قربان ميم و شين و هه

حيران ميم و شين و هه

میمش خوانیم موسی مَسا شینش بود شولحان اورِخ ههاش بود هَلِل نیرسا قربان میم و شین و هه

حیران میم و شین و هه

\* \* \*

# دُچی(دخترک)

### سراينده: لقمانشائوليان

دُچیه کووا شیه؟ دخترک کجا میری؟
تِجیه و تُن تُن شیه میدوی و تند تند میری
یاخشا آسهچه بشه یه کمی آهسته برو
داره مونوکِشیه داری منو میکشی

تو چشات شنا شونه تو چشمات شنا میرم لِواتو خُم مِکونه لباتو خودم میمکم قربون قَدُت بونه قربون قدت برم

دُچیه کووا شیه؟ دخترک کجا میری؟

تِجیه و تُن تُن شیه میدوی و تند تند میری

یاخشا آسه چه بشه یه کمی آهسته برو

داره مونوکِشیه داری منو میکشی
مون بِرا تو مِرونه من برای تو میمیرم

شِو خُوُتو وِنُونه شب خوابتو ميبينم صُحبى كه وِر اوسونه صبح كه بيدار ميشم ياتو خالى وِنونه جاتو خالى ميبينم

دُچیه کووا شیه؟ دخترک کجا میری؟ تِجیه و تُن تُن شیه میدوی و تند تند میری یاخشا آسه چه بشه یه کمی آهسته برو

داره مونوکِشیه داری منو میکشی

مون برا تو مِرونه من برای تو میمیرم

كاراتو خُم كِرونه كاراتو خودم ميكنم

ناليتو خُم خُسونه تشكتو خودم ميندازم

جُو خُوم ديمِت كِشونه پتوتم روت ميندازم

دُچیه کووا شیه؟ دخترک کجا میری؟

تِجیه و تُن تُن شیه میدوی و تند تند میری

ياخشا آسەچە بشە يەكمى آھستە برو

داره مونوکِشیه داری منو میکشی

مون تورو دوست دارون من ترا دوستت دارم

گومه بیون بت خواسون میخواهم بیام خواستگاریت

تو فقط بوآ آرهتو فقط بگو آره

باقیشو چکار داره باقی شو چیکار داری

### گردآورى: يهوداصديقپور

# دعاى حضرت يعقوب به فرزندش آشر

که ای آشر بیا، ای جانم آشر

بيا فرزند من صديق وكاشر

الهمی در جهان هرگز ز تنگی

نلغزد پای تو هرگز به سنگی

الهی در جهان محتاج نامرد

نگردی و شوی حی ای جوانمرد

الهي باشي و صد ساله باشي

سر دشمن ز تیغ خود تراشی

قد سروت الهي خَـم نگردد

دل شادت به دور غم نگردد

دعایت می کنم هر روز و هر شب

که سایهات بر سر ماکم نگردد

براخاكم مباد از خانمانت

و خود هم زنده باشی در میانت

یک انبارت چو بگشایی زگندم

سه سال باشد خوراک کُل مردم

مثل سالی اگر دہ من بکاری

هزار من بدروی در خانه آری

سهمن، صدمن، سهصدمن صدهزارمن

بکاری، بدروی در هر دو موسم

قدوشیم بودهایم در باب غلّه

و دیگر آمدیم در شرح گله

گله هر میش را شش من بدوشی

سه من نوشی، سه من دیگر فروشی

به جای آب ز روغن پا بشویی

و مدح خالق یکتا بگویسی

چنان کو زنده است تو زندهباشی

به گیتی تا ابد پاینده باشی

### گفت وگوی حضرت یعقوب باگرگ

بیا گـرگ از خدا ترسـی نداری

چرا خوردی تو پوسف را به خواری

چراغ دولتم را تیره کردی

جهان را بر دو چشمم خیره کردی

از آن سَـرو روان حيفَـت نيامد

از آن چشم سیاه حیفَت نیامد

تو پنداری کـه نان و تره خوردی

تو یوسف را به جای بره خوردی

نگویی با تو فرزندم چه بَد کرد

که کردی قصد او ای ناجوانمرد

كُله كُم بود اندر دشت وكوهسار؟

که کردی قصد یوسف را به زنهار

### جواب دادن گرگ به حضرت یعقوب

اگر من يوسفت را ديده باشم

تا آفتاب سر زند خوابیده باشم

اگر من يوسفت را ميبديدم

سرم را پیش پایش می کشیدم

اَبَــر ما خون پيغمبر حرام اســت

نمى دانم خود يوسف كدام است

من از بهر توگریه میکنم زار

تـو شـو او را ز ديگر جا طلبكار

\* \* \*

# واسونک یا تاللا: اشعار ویژهٔ مراسم ازدواج یهودیان شیراز (دستگاه شوشتری)

ابر اومد بارون گرفت و آب اومد دالون گرفت

سوريا گوييد مبارك كار ما أنجوم گرفت

اسب لنگ تقتقی و سوارش کلمم تقی

ما میریم عروس بیاریم دل گشنه پای پتی

اسب آوردن تو حیاط و خانم عروس شد سوار

ننهٔ عروس گریه می کرد مشل بارون بهار

آسمون پرستاره چشمکبازی میکنه

شازده دوماد توی حجله بوسهبازی میکنه

آفتابهٔ لوله طلا زنجیر نقره گردنش

مرحبا بر شاه دوماد با عروس آوردنش

امشبم چارده شبه که ماه من پنهون شده

اشک چشم عروس خانم دستهٔ ریحون شده

اومديم عقدش كنيم و نيومديم سختش كنيم

رخصت از باباش بگیریم فردا شب عقدش کنیم

آی حمومی آی حمومی آب حموم تازه کن

خانم عروس میاد حموم شربتش آماده کن

ایس ترازو رو بیاریس تا برنجا بکشیم

در خونــهٔ شــازده دومـاد مـا خجالـت نكشــيم

تن تبدار سماور دل پرخون قوری

خانم عروس استکان و آقا دوماد نعلبکی

پسر ما زن طلب كرد بابا جونيش گفت بچشم

غيرتِ مرديش بنازُم يككرور داد و نشست

جنگ جنگ ساز میاد و از بالای شیراز میاد

شازده دوماد غم مخوركه نومزدت با ناز میاد

چارقد سبز حریر و بر سر حور و پری

هركي از دولت مينازه ما از خداى بالاسرى

چارقد لاكسىات بنازُم لول لول باد ميبره

رنگ عنابیت بنازُم دل دوماد میبره

چارقد سبزش بنازم لول لول باد ميبره

عروس خانم توی حجله دل دوماد میبره

چـه كنـم چياكنـم كـه رود جونيـم ميـبرن

ای خدا نذرت کنم که راه دورش نبرن

چه کنم چیا کنم و در صندوق وا کنم

صد تا اشرفی در آرم خرج دومادیش کنم

حناكوفتُم حنا بيختُم كردحنا روم نشست

بس كنُم شكر خداكه عروس خانم بام نشست

حلقهای بر دست تو و مو شدُم پابست تو

عالمی کِردُم مرخص زیر چشم مست تو

حجلة عيشت ببند مهمچو فردوس برين

ابر و باد و ماه و خورشید همه گویند آفرین

در خونـهٔ شازده دوماد آب رکنـی رد میشـه

گے بیارین پل ببندین آقا دوماد رد میشه

در خونـهٔ شازده دوماد صد شترکردن قطار

در خونـهٔ عـروس خانم گُمـپ گل كِردَن سـوار

دوماد جونى دوماد جونى پيرهَن آبيت نپوش

پیرهٔن آبیت درآر و رخت دومادیت بیوش

راه بوشهر دور دور و آب بوشهر شور شور

ما میریم عروس بیاریم چشم دشمن بشه کور

زیر بید سایهدار و بابای دوماد پایهدار

خير فرزندت ببينى حُرمت عروس بدار

سوریا نرین به کوچه کوچهها پُر شُلیه

همه تون گویین مبارک لب عروس گُلیه

شازده دوماد شازده دوماد لباس شاهى بپوش

قاشــق نقــره به دســت شــربت از دســتم بنوش

شب گذشت نیم شب گذشت و چشم دوماد انتظار

خمیر ببینی ننهٔ عمروس ایمن گل از خونست درآر

قالیای ریشه ریشه هر ریشهاش مرواریه

ننــهٔ عروس خدمتش كن فردا شــب جـاش خاليه

كاســه چينــى تــوى طاقچــه بُنــگ بلبــل ميزنه

شازده دوماد توی حجله بوسه برگل میزنه

کی به حجله کی به حجله شازده دوماد با زنش

کے بگردہ دور حجلہ دشمنای دور و برش

گل وخمی چمادر به سمرکن حمالا وقمت رفتنه

قوم و خویشونت خبرکن وقت رخصت دادنه

گل گلابپاشی کنین و خونه رو خالی کنین

اونجاكه عروس ميادش صد قلمكاري كنين

مــن منــم و مــن منــم و مــادر عــروس منــم

جای من بالا بگیرین مادر دلسوز منم

ننهٔ عروس گریه می کرد که طلای رودم کمه

ننــهٔ دوماد خنده می کــرد هر چه میخــوای با منه

ننة عروس ننة عروس پشت كفشت مخمله

میری تو شربت بیاری تا کمربندت زره

هـ ر چــ دارُم ســ تـ و دارُم تـ و عزيــ ز خونمى

چے ندارُم لایت تو، توگل رازیونمی

یل مخمل کے تو داری نُحم پراق میدوزمت

وقتى شدى زن برارم مث كل ميبوسمت

یه حمومی سیت بسازُم حموم حاجی سپر

گِلِے ش از گِلکوه بیارُم آبےش از عزرا سِفر

یه دری و دو دری و سه دری و چار دری

شازده دوماد توش نشسته میکنه کلونتری

من نمی رفتم به غربت تو فرستادی مرا

گر بمیرم من به غربت خون من گیرد ترا

عروس ما بچه ساله سر شب خوابش میاد

آقا دوماد رفته حجله شاد وخرم در میاد

عروس حنا میبنده، ازسر تا پا میبنده

اكه حنا نباشه، دل به خدا ميبنده (طوق طلا ميبنده)

\* \* \*

### عبداللهطالعهمداني

عبدالله طالع همدانی به سال ۱۲۹۲ شمسی در همدان متولد شد، تحصیلات خود را درمدارس آلیانس و تائید انجام داد. در اندک مدتی که نزد تقیخان شایگان (ویولونیست زبردستآن زمان در همدان) به فراگیری ویولن پرداخت به کلیه دستگاهها وگوشه های موسیقی سنتی آشناگردید. طالع همدانی نخستین تصنیف خود را به سال ۱۳۱۰ شمسی با نام (باد خزان) در سن ۱۸ سالگی ساخت و مورد توجه ابوالقاسم عارف قزوینی (که در آن زمان ساکن همدان بود) واقع شد. طالع همدانی در سال ۱۳۲۳ با عنوان (خوانندهٔ گمنام) به رادیو وارد شد و افتخاراً به اجرای برنامه پرداخت. چندین تصنیف از ساختههای او را خوانندگانی چون قمرالملوک وزیری ملوکضرابی کاشانی و عزت روحبخش و داریوش رفیعی در رادیو میخواندند. اما بعد از مدتی رادیو راترک کرد و به شغل اصلی خود تجارت پرداخت. طالع تصانیف بسیاری نیز به زبان راجی (زبان کلیمیان مقیم همدان وکاشان و اصفهان و خوانسار) سروده است. در شب برنامه پروین طالع فرزندارشد عبدالله طالع که صدای خوش و علاقه به موسیقی را از پدر به ارث برده است قطعه شعر زیررا برای شرکت کنندگان در کنفرانس خواند:

# تصنیف به زبان راجی، محلی همدانی

حکایت سوزاندن گُندی در شب شبات و دعوای شوهر با همسر خود

آهنگ از شادروان استاد علینقی وزیری ـ سراینده: عبدالله طالع همدانی دستگاه افشار ـ بر وزن «ای نور هر دو دیده ام»

آشم در شب شبات سوخت شوهرم سفره را توی حیاط ریخت با قهر و غضب به من گفت برو بشین پیش دست ننهات پیدر پیدر پدرسگ آشِم بِسُت شِی شبات میرم بِشرِت سفره را حیاط وا قَهر و تَهر بِشِم بِشات بِش هِنی لای دل دادات پیدر پدر پدرسگ من اینطور زنی نمیخوام بزن بیرون از خونهام نادرست زنے که نمیتونه گندی بیزه خوبه همون پیش مادرش بمونه خدا مرگم بده مرگ خونهام عزاخونه شد سوختن آش بهونه شد شوهرم مشل دیوونه شد خونه شيونخونه شد خدا مرگم بده مرگ از یه طرف پای بچهام افتاد وسط آتش چاله كرسي سخت از یه طرف شیر قهره دادم به بچهام واويلا خدا مرگم بده مرگ خدا مرگم بده مرگ از آن شب کزاز گرفتم مىترسم به این زودى بمیرم بچههای کوچیکمو چیکارکنم؟ تـوگـورم كنيـد واي بر من خدا مرگم بده مرگ وای بر این «طالع» و بختم واویلا برای این جون سےختم وای بر این دل تختهافتادهام

مان اُسُ جَنيم نَگو، ورُس بجن بَـر ازكييهمـان نادُرُس جَنــی که نزونوگنــدی بپجو خَبو هَمو پيـش داداش هنيو خدا مَرگم هدو مَرگ كييم عَزاخونه وابً آش سُــتَن بوونــه وابُ ميرم مشل ديوونه واب كيم شيونخونه واب خُدا مَرگم هدو مَرگ اِز ييطَرَف پاي وچَم بكفت میانآتش چاله کُرسی سخت إز ييطرف شير قَهرم هِدا به وچهٔ شیرخورم وای البدا خدا مَرگم هدو مرگ خدا مَركم هدو مرك اِز اون شـــیکَزاز وابیـــان ترسان به این زیدی بَمبران وچای خیردہما چی کرانب گــورَم كريــد، واي برايمان خدا مَرگم هدو مرگ وای برای این (طالح) و بَختِم البدا به اين جونِ سَختِم وای بــرای دلِ تَختِــه کَفتِم

وای برای دل تخته افتادهام

### متلها وبازيهاى ويژهٔ اعياد مذهبي

این اشعار شبهای اول و دوم موعد پسح بعد از اجرای مراسم خوانده می شوند.

# گردآورى: شكراله مهديزاده

### اولی کی میداند؟

اولی کی میداند؟ اولی من میدانم اولی: خداوند ما در زمین و آسمان..من میدانم

دومی کی میداند دومی من میدانم دومی دانم دومی دومی دومی کی میداند ما در زمین و آسمان (دولوحهٔ جواهری)؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان ...منمیدانم

سومی کی میداند؟ سومی من میدانم سومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند مادر زمین و آسمان ... من میدانم

چهارمی کی میداند؟ چهارمی من میدانم چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحقو یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان ...من میدانم

پنجمی کی میداند؟ پنجمی من میدانم پنجمی: پنج اسفارِ تورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سهپدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین وآسمان...من میدانم

ششمی کی میداند؟ ششمی من میدانم ششمی: شش سیدرهٔ (بخش) میشنا؛ پنجمی: پنج اسفارِ تورا؛ چهارمی: چهار مادران ماریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان ...من میدانم

# هفتمی کی میداند؟ هفتمی من میدانم

هفتمی: شبات، هفتمین روز هفته؛ ششمی: شش سیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفار تورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان...من میدانم

# هشتمی کی میداند؟ هشتمی من میدانم

هشتمی: هشتم میلا؛ هفتمی: شبات، هفتمین روز هفته؛ ششمی: شش سیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفارِ تورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران مااوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان...من میدانم

# نهمی کی میداند؟ نهمی من میدانم

نهمی: نُه ماه بارداری؛ هشتمی: هشتم میلا؛ هفتمی: شبات، هفتمین روز هفته؛ ششمی: ششسیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفار تورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل وخنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی:خداوند ما در زمین و آسمان ...من میدانم

### دهمی کی میداند؟ دهمی من میدانم

دهمی: ده فرمان خدا؛ نهمی: نُه ماه بارداری؛ هشتمی: هشتم میلا؛ هفتمی: شبات، هفتمینروز هفته؛ ششمی: شش سیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفار تورا؛ چهارمی: چهار مادران ماریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان ...من میدانم

# یازدهمی کی میداند؟ یازدهمی من میدانم

یازدهمی: یازده ستارگان؛ دهمی: ده فرمان خدا؛ نهمی: نُه ماه بارداری؛ هشتمی: هشتم میلا؛ هفتمی: شبات، هفتمین روز هفته؛ ششمی: شش سیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفارتورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل و خنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام واسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی: خداوند ما در زمین و آسمان ... من میدانم

دوازدهمی کی میداند؟ دوازده شیاطیم اسرائیل؛ یازدهمی: یازده سیارگان؛ دهمی: ده فرمان دوازدهمی: نه ماه بارداری؛ هشیمی: هشتم میلا؛ هفتمی: شبات، هفتمین روز هفته؛ ششمی: ششسیدرهٔ میشنا؛ پنجمی: پنج اسفار تورا؛ چهارمی: چهار مادران ما ریوقا و سارا، راحل وخنا؛ سومی: سه پدران ما اوراهام و اسحق و یعقوب؛ دومی: دولوحهٔ ده فرمان؛ اولی:خداوند ما در زمین و آسمان ...من میدانم

### گردآوری: سعید کهن درویش

### بلهمرغك

بله مرغک، بلهآشفته مرغک بله (۲) بله بله مرغک من سر و سینه سُرخک من دیشب برم نبودی میرم میشم یهودی (۲)

| سگ؟  | كدوم                   | اومد سگ          |
|------|------------------------|------------------|
| گرگ؟ | ئو روندش كدوم          | همو سگ که گرگ    |
| گاو؟ | كشتش كدوم              | هموگرگ که گاؤ    |
| آب؟  | ردش <i>کدو</i> م       | هموگاوكه آبو خور |
| تش?  | ام <i>وش کرد کدو</i> م | همو آب كاتشو خ   |
| چوب؟ | ِسوزوند كدوم           | همو تش که چوبو   |
| مرغ؟ | نموكشتش كدوم           | همو چوب که مرخ   |

همو مرغ زرد، پاکوتای، گردن همای دوشش قرون میخریدنش، نمی دادمش شبها مونسم بود، روزها همدمم بود (۲) بله مرغک، بله (۲) بله مرغک من بله بله مرغک من دیشب برم نبودی میرم میشم یهودی (۲)

پارهٔ سوم: خاطرات

# خاطرات

تاریخ شفاهی عبارت است از تهیهٔ اسناد دست اول از طریق ضبط خاطرات افراد بر روی نوار، خاطرات کسانی که در تصمیم گیریهای یک دورهٔ معین در کشوری یا یک واحد علمی یا صنعتی یا اجتماعی دست اندر کار بودهاند و یا در موقعیتی قرار داشته اند که به عنوان شاهدان عینی وقایع، شنیده ها و دیده هایشان دارای اهمیت است. این خاطرات براساس مصاحبه های برنامه ریزی شده، نخست بر روی نوار ضبط می گردد، بعد مطالب ضبط شده، استخراج و بر روی کاغذ نقل می شود و برای استفاده محققان در آرشیو مخصوص مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی در لُس آنجلس نگهداری می گردد.

از آغازکار مرکز تا پایان دومین کنفرانس سالیانه، باکمک آوی داویدی، شیرین دقیقیان،مینو ذهابیان کوتال، داریوش ستاره، هما سرشار، روبرت صالح ربیع، ایرج صفایی، فریار نیکبختو سحر یونایی تعداد ۳۰ مصاحبه در ابعاد سیاسی، اقتصادی، فرهنگی، هنری، تاریخی، اجتماعی و... انجام شده است.

در بخش خاطره گویی دومین کنفرانس مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی خانمها عزیزهٔ برال، طاووس جواهریان، طوبا سومخ و آقایان عبدالله زرگریان، باروخ محبر و منصور مشیان، که هریک به گونهای در روند تاریخ معاصر یهودیان ایرانی نقشی داشته اند، خاطراتی از زندگی خود رابرای ما نقل کردند. نورالله گبای یکی از اعضای هیئت مشاوران مرکز نیز در مورد اهمیت و لزوم طرح تاریخ شفاهی صحبت کرد. روبن دخانیان عضو هئیت مدیرهٔ سازمان فرهنگی ارتص نیزخاطرات خود را از مهاجرت به کشور اسرائیل به صورت کتبی به مرکز هدیه کرد.

در استخراج و پیاده کردن نوار خاطره گوییها، تا حد ممکن شیوهٔ سخن گفتن گوینده حفظ شده است. تنها در مواردی که جملات تکراری، نامفهوم یا ناتمام بوده اند و از نظر دستوری اشکالی داشته اند و یراستاری شده اند.

# نوراللهگباي

### زمان مديون گذشته است

حافظهٔ ملتها پایدارتر از حافظهٔ یکایک افراد ملت است و از نسلی به نسل دیگر انتقال پیداکرده و میماند. زمان مدیون گذشته است و انسان تنها موجودی است که به حکم عقل به گذشتهٔ خود نیز علاقه مند می ماند.

انسان توانسته است باکمک اندیشیدن، نیروی تمیز، قدرت داوری کردن و امکان برگزیدن تجربیات هزاره ها را تا به امروز (حتی در محیطهایی که آزاداندیشی وجودنداشته) با خود حمل کند و زنجیرهٔ نسلها را با در اختیار نداشتن کاغذ، چاپ، روزنامه، رادیو، تلویزیون حتی سوادکافی اکثراً از طریق سمعی و بصری با نقل قولها، داستانها، نقالیها، روایات سینه به سینه، حلقه به حلقه به هم پیوند دهد.

بدون اهرم تاریخ شفاهی هیچ تاریخی کامل نیست و هیچ ملتی با وجود عرضهٔ دستاوردها و ارمغانهای بزرگ به جهان قابل شناسائی کامل نخواهد بود. در اهمیت تاریخشفاهی همین بس که ما یهودیان کتاب مذهبی خود گفتههای ایام می ایام سازکتب مقدس ابنیاء دانسته به آن احترام می گذاریم. ما نه می توانیم آنچه که بوده ایمرا انکارکنیم نه به آن بسنده کنیم. بایدگذشته را بشناسیم تا آینده را بسازیم چون آموزش گذشته قواعد زندگی آینده را می آموزد. همچنان که زندگی و سرگذشت هر فرد می تواندبخشی از تاریخ و داستانی تلخ و شیرین و آموزنده باشد، اطلاع از زندگی و سرنوشت یکملت نیز می تواند عمق تجربیات و زندگی گذشتهٔ یک ملت را آشکار سازد. با توجه به اینکه چاپ صنعت جوانی است و در دوران باستان نه کاغذ وجود داشت، با توجه به اینکه چاپ صنعت جوانی است و در دوران باستان نه کاغذ وجود داشت، نازیایههای اصلی فرهنگی همهٔ جوامع بوده است و سینههای انسانها حافظهٔ قومی ملتها. خواجه شیراز نیز به اشاره می گوید:

بعد از وفات تربت ما در زمین مجوی در سینههای مردم عارف مزار ماست

فرهنگ محاوره و زندهخوانی در کشور ایران وکشورهای مشابه قدمت طولانی دارد. بسه عنوان مثال آثار افلاطون در یونان به صورت محاوره و زندهخوانی نقل شدهاند. تماملغتنامهها در هر حوزهٔ زبانی، سند زندهٔ فرهنگ شفاهی مردم هستند و مهمترین گنجینهٔ فرهنگ بشری محسوب می گردند. کتب امثال و حکم وگفتگو و امثله نیز نمونهٔ بارزی از چکیده و عصارهٔ گفتگوهای فرهنگ شفاهی جوامع است.

مقولهٔ زبان و وطن دوستی مستقل از مقولهٔ مذهب است و پیروان یک مذهب به زبانهای مختلف گفتگو می کنند و در مکانهای متعدد مستقر هستند. ما یهودیان ایرانی در کشوری زندگی می کردیم که قرنها از تمدن و فرهنگ اروپایی عقب بود. با وجود این و به خاطراقامت چند هزار ساله در ایرانِ زرتشتی و اسلامی تاریخی غنی داریم. بر ماست که روح تاریخی خودمان را بهتر بشناسیم. ما یهودیان در اثر قرنها تبعیض، در حالی که از هر ایرانی ایرانی تر بوده ایم، بیش از دو هزار سال مانند نباتات و گلهایی که در گلدان رشدمی کنند \_ بدون اینکه ریشه در خاک داشته باشیم \_ پاره پاره و بدون احساس امنیت و آزادی به حیات خود ادامه داده ایم. با توجه به اینکه شکفتگی در امنیت است و شخص بیمناک معنی زندگی را نمی فهمد، رشد لازم را نیافتیم و در محیط با عقب ماندگی و دراختیار نداشتن امکانات ایام را گذرانده ایم.

این قصهٔ دیروز نیست، به دوران قبل از سلسلهٔ پهلوی بخصوص صفویه نگاه کنیم.اجداد ما در محیط تبعیض، در اثر خوی انطباق پذیری ناشی از اقلیت بودن وگالوت (پراکندگی) با پذیرش اجباری تبعیض، چشم بر همهٔ آنچه در اطرافشان می گذشت می بستند و این گونه از خود حفاظت می کردند. این درست نیندیشیدن، صحیح ندیدن وسازگاری اجباری با جبر و تبعیض، برایشان نکبت و عقبافتادگی به ارمغان آورد و این وضعیتی نبود که یک انسان آزاده بتواند در فضای تنگ به آن ببالد و رشدکند.

اجداد ما فارسی را، با حروف عبری مینوشتند و مکتب خانههای خود را داشتند. درایام کودکی من خط فارسی را خط شهر به شهری مینامیدند. یادم میآید وقتی پدربزرگممیخواست از من تعریف کند می گفت: «نوهام خط شهر به شهری را میخواند» ومقصودش نامههای فارسی بودکه از سایر شهرها میرسید. علما و شعرای ما مانند مولاناشاهین، عمرانی و دیگران اشعار و نوشتههای خود را به زبان فارسی و با

حروف عبری می نوشتند به همین دلیل بسیاری از آنها گمنام ماندند. حتی دفاتر تجارتی تجار و کاسبکاران یهودی نیز تا حدود ۵۰ سال قبل تماماً به زبان فارسی با خط عبری نوشته می شد چون غیر از این خط سوادی نداشتند.

به جرأت می توان گفت گذشته و فرهنگ ما، به عنوان اقلیت، بیشتر در دستنوشته ها، عكسها و سينه هاى افراد حفظ شده است. بخش عمدهٔ كتب موجودكه بعد از اختراع صنعت چاپ منتشر شده است نیز حاوی روایات، خطابهها، امثال و حکم و داستانهای سینه به سینه هستند. ما با همکاری یکدیگر قادر خواهیم بود اقلاً رویدادهای فرهنگی دو سه قرن اخیررا هرچه بیشتر و با استفاده از مقدورات فنی عالی موجود کشف و جمع آوری کنیم. مسائل گذشته و امروز اقلیتهای هرکشور به همه مردم آن کشور مربوط می شود و تاریخ شفاهی رشتهٔ پیوند ما با اجدادمان است. ما موظفیم این امانت را صحیح وكامل به آيندگانبسپاريم. افتخاري بالاتر از اين نيست كه هركس هر چه را آموخته در راه مردم خویش به کار برد و ارائه کند. این دین یکایک افراد جامعه است، کوچکش نگیریم و آنرا درک کنیم.از حافظه و نیروی باصره و سامعهٔ خویش کمک بگیریم و زوایای تاریک تاریخ خود رابازشناسی کنیم. روی گفتهها، وقایع، نوشتهها، روایات و عکسـها غورکنیم و تا میتوانیم باهمکاری با مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی و جمع آوری و حفظ این میراث گرانبها دین خود را به نسلهای بعدی ادا کنیم تا پادزهری باشد برای زهر عقب ماندگی گذشته. درنظر داشته باشیم با تغییرات شگرف اخیر ایران و مهاجرت و قطع رابطهٔ فرهنگی واجتماعی با زادگاهمان، باید موسیقی، روایات، داستانها وگفتارهای گذشتگان خودمان رامانند شعلهای خاموش نشدنی برافروزیم. همه چیز از بین می رود جز تاریخ، خوب و بد این تاریخ محصول مشترک ما و نیاکان ماست و ما باید با رسیدگی منصفانه به رویدادها و باتوجه به محدودیتها و ضرورتهای زمان به درک صحیح از تاریخ خودمان برسیم.

### عزيزهبرال

### بورسهاى تحصيلي براى دانش آموزان و دانشجويان

من روز بیست شهریور ۱۳۰۰ در تهران به دنیا آمدم یعنی هفتاد و پنج سالم تمام شدهاست. در خانوادهای به دنیا آمدم که به علم بیشتر از هر چیزی اهمیت میداد، مخصوصاً مادرم که در سن چهل و سه سالگی فوت کرد و خواهر بزرگم محترم برال ما خواهران وبرادران را بزرگ کرد و به دانشگاه فرستاد. برادر بزرگم دکتر موسی برال پزشک وداروساز شد و به عنوان نمایندهٔ یهودیان به مجلس شورای ملی رفت و استاد دانشکدهٔ داروسازی دانشگاه تهران بود و مدال نیزگرفت. برادر دومم دکتر حبیب برال دندانساز گردید. برادر ســومم مرحوم یعقوب برال داروساز بود و تجارت دارو می کرد. برادرچهارمم مهندس سلیمان برال در پاریس زندگی می کند. خواهرم خانم دکتر حکیمی باخواهر بزرگم محترم برال همیشه یار من و بچههایم بودند. نام پدرم یحزقل برال و ناممادرم گلین منوچهریان است که بعداً تبدیل به عبیر شد. من سه فرزند دارم: نیزت و ژانت وهانری. نیزت و ژانت همیشه با من همکاری کردهاند. آنها حتی در تنظیم اساسنامهٔ سازمانهاتف به من کمک کردند و جزو مؤسسین سازمان نیز هستند. پسرم، با اینکه در کودکیخیلی ازکار فراوان من ناراضی بود، بعدها که یانزده ساله شد و به امریکا آمد، مشوق بزرگ من شد تاکارهای داوطلبانه بکنم. همیشه می گفت تو مادر هزار بچهای، مادر مننیستی! خوشبختانه سه تا بچههایم دانشگاه رفته و تحصیلکرده هستند و شش نوه هم دارم. من تا سال ۱۳۱۵ در دبیرستان اتحاد بودم وکلاس نهم را تمام کردم. در سال ۱۳۱۵ به دبیرستان آزرم رفتم. در سال ۱۳۱۷ وارد دانشگاه تهران شدم و در سال ۱۳۲۱ دکترایم رادر رشــتهٔ داروســازی گرفتم. آن زمان من تنها دختر ایسرائل دانشــگاه بودم و یک موضوع همیشه مرا ناراحت می کرد: این که همکلاسان ایسرائل دوران دبیرستانم که زرنگ هم بودند، نتوانستند به دانشگاه راه پیداکنند. در سال ۱۳۲۳ با پسر عمویم ناصر برال نامزدشدم و در فروردین ۱۳۲۴ عروسی کردیم. در ۲۷ آذر همان سال اولین دخترم به

<sup>-</sup>۱- یعنی یهودی. در زبان محاورهٔ یهودیان ایرانی لغت ایسرائل به معنای یهودی و ایسرائلها به معنی یهودیان به کار گرفته می شود.



دنیا آمد.آنوقت شوهرم گفت: «من دیگر راضی نیستم تو مسئول داروخانهٔ ری باشی.» تا آن روزهشت سال بود که مسئول داروخانهٔ ری بودم و به برادرم که طب میخواند کمک می کردم. شوهرم گفت: «دیگر باید بچهات را نگهداری.» من چون به زندگی زناشویی ام علاقه داشتم قبول کردم. مدت کمی در خانه ماندم ولی دیدم نمی توانم. از شوهرم پرسیدم: «آیا من می توانم با بچه کار بکنم؟» قبول کرد. آن موقع مثل اینکه از خواب بیدار شده باشم به خودم گفتم: «باید این دانش آموزان بی بضاعت ممتاز هم به دانشگاه راه پیدا بکنند.» با خواهر بزرگم محترم صحبت کردم \_\_ منزلش جنب کنیسا و مدرسهٔ دروازه دولت بود. اوقبول کرد که من بچه را پهلویش بگذارم و در همان مدرسه که خیلی هم کوچک بود شروع به کار بکنم.

در سال ۱۳۲۹ جشنی در تالار فرهنگ دادیم و چهل هزار تومان جمع آوری شد که بااین پول حیاط پشتی را خریدند و مدرسهٔ روحی شاد بزرگ شد. ما هم آنجا اطاق گرفتیم وسازمان هاتف را با تعدادی از خانمها، که بعضی هایشان الان در لس آنجلس هستند، از همان جا شروع کردیم. در سال ۱۳۴۵، همزمان با انقلاب شاه و ملت، حکم آمدکه همهٔ انجمنهای زنان وابسته به سازمان زنان شوند. به ما گفتند: «باید سازمانتان را به ثبت برسانید.» سازمان هاتف را به ثبت رساندیم و شروع به همکاری با سازمان زنان کردیم. خوشبختانه سازمان زنان با ما رابطهٔ خوبی داشت. آنها حتی بخاطر ده سال کار افتخاری امدر کیوسک راه آهن و در نقش مدد کار، به من تقدیرنامه ای هم دادند.

یکی ازکارهای مهم ما جایزه دادن به بچههای ممتاز مدارس بود. مسؤول آمریکن جوینت که در مدارس بود متوجه کار شد، مرا خواست و پرسید: «شما می توانید با ماهمکاری کنید؟ هرکاری می کنید هفتاد و پنج درصدش را ما می دهیم.» من خیلی خوشحال شدم. از آن به بعد همیشه کتاب و دفتر و همهٔ لوازم مدرسه را برای بچهها می خریدیم، به ۲۵ مدرسهٔ یهودی می رفتیم و به شاگردان اول و دوم و سوم جایزه می دادیم. بالا خره فعالیت ما به جایی رسید که به مدارس غیریهودی هم می رفتم و می گفتم من از طرف سازمان زنان

آمدهام تا به دختران و پسران کلیمی که ممتاز هستند جایزه بدهم. به شاگردانمدارسی که نمی توانستند پول کتاب، لوازمالتحریر و نهارخوری و اینها را بدهندکمکمی کردیم. جمعاً سالی پنجاه هزار تومان فقط کتاب به بچهها می دادیم. بنگاه صفی علیشاه که مال آقای مشفق بود با ما خیلی همکاری می کرد وکتاب می دادکه به بچهها می دادیم.

روزی به دبیرستان آذر در میدان مجلس رفتم. دفتر را که بازکردند درکلاس دوازدهم شاگردان اول تا هفتم همه ایسرائل بودند. من آن هفت نفر را انتخاب کردم و روزی که درسالن محمدرضاشاه جشن بود، به آنها جایزه دادیم.

چند وقت بعد جوینت خواست که به دانشجویان دانشگاهها هم جایزه بدهیم. خدابیامرزآقای سنهی و آقای الیاسیان را واسطه کرد. گفتم: «برای ما مشکل است! پولش را نداریم! »آقای سنهی خیلی با محبت بودند و به من گفتند: «بیا اینجا ببین چه جور ما کار می کنیم. بهتر است شما که جوانتر هستید این کار را قبول کنید. » در نتیجه دانشجویان را هم به مادادند. هر دانشجویی که درکنکور قبول میشد، برای اسمنویسی هزار و پنجاه تومان پوللازم داشت که اگر بموقع نمیپرداخت، دیگری جایش را مي گرفت. خوشبختانه جوينت همهٔ اين پرداختها را قبول كرد و ما به اين كار ادامه داديم. بعد از آن از من خواستند تا با شورای امور اجتماعی، که آقای منتخب و دیگران بودند، همکاری کنم. این وظیفه را هم قبول کردم. با پنج مددکار، در گرگان و محله كلاسهاى كودكان استثنايي بازكرديم كه اتفاقاً اين كلاسها در ميان بقيه اول شدند. خانم فرخرو پارسامرا خواست وگفت: «تو فقط برای مدارس کلیمی میتوانی کار بكنيى؟ بايد حتماً بهمدارس غيركليمي هم بروى. » بــه اوگفتم: «اين كار را جوينت حمایت می کند و پنج مدد کارخارجی و ایرانی با من همکاری می کنند. من که به تنهایی نمى توانم كارى بكنم! » خانمپارسا هم كمكى كرد تا به ساير مدارس هم برسم. مدد کاران اجتماعی ما در محله و به اسم شورای هاتف آنقدر منظم و مرتب کارمی کردند که خانم ســتّاره فرمانفرمایان آنجا را محل کارآموزی مدرسهاش کرده بود. دخترهای آموزشگاه مدد کاری به محله می آمدند، دید و بازدید می کردند، کمکمی کردند و تزشان را همان جا تهیه می کردند و می رفتند.

بعد از آن طرح خانهٔ پیران شروع شدکه من نمی توانم الان برای خانهٔ پیران خیلی صحبت کنم. خانهٔ پیران ما الان بهترین خانهٔ پیران ایران است. روزی تصمیم گرفتند یکبخش از زمین خانهٔ پیران را برای فرود آمدن هلیکوپتر علیاحضرت و دیدارشان ازبیمارستان جرجانی تبدیل به فرودگاه کنند. خوشبختانه من فوری به انجمن کلیمیان خبردادم و آنها هم فوری چندین هزار درخت آوردند و همان جاکاشتند. آن زمین الان به صورت پارک در آمده است و بهترین پارک برای همان پیرهای آنجا بشمار می رود.

بعد از جنگ شدش روزه عدهٔ زیادی خواستند به اسرائیل بروند ما باکمک انتشاراتی صفی علیشاه دیکسیونرهای کوچک عبری به فارسی و فارسی به عبری در همان ایران چاپ کردیم و در اختیار سُخْنوت گذاشتیم که به مهاجران بدهند.

رویهمرفته اعضای سازمان ما خیلی فعال بودند. خانمهای ما در صندوق ملی، درسخنوت، در مگبیت، در کمیتهٔ عَلیا و جاهای دیگر تقسیم شدند و با علاقهٔ زیادکارمی کردند.

اسامی مؤسسین سازمان بانوان هاتف عبارت بودند از: عزیزه برال \_ ماهسلطان القانیان(نیکخواه) \_ یافا لوی \_ سومخ \_ مهین بینا \_ عزت بنایان \_ مریم مبصر \_ فرحالملوکسبزهرو \_ نیزت برال \_ مهین سیمینو \_ ملکا تلمود \_ الین القانیان \_ پروین احدوت \_ کولت القانیان \_ شهناز احدوت \_ شهناز سبزهرو \_ پروین بنونی \_ ژانت برال.

اعضای کمیتهٔ خانهٔ پیران وابسته به سازمان بانوان هاتف عبارت بودند از: عزیزه برال \_ ماهسلطان القانیان (نیکخواه) \_ صغری (سارا) کاردان \_ راحل نهدار \_ عزت احدوت \_ کشور حی \_ یاشارل \_ فلورا راسخ \_ طوبی خرمیان \_ سومخ \_ مستوفی \_ قدرت ناوی \_ فروغ نظریان \_ مهری نظریان \_ بودائی.

من هرگز برای تفریح و خوشی شوهرم را ول نمی کردم. چون او انسانیت کرده بود ومرا آزادگذاشته بود تا به کارهای اجتماعی خود برسم جز برای کار او را تنها نمی گذاشتم. او همیشه به من می گفت: «من که از در می روم بیرون تو هم برو و به کارهایت برس ولی سعی کن قبل از اینکه برگردم به خانه آمده باشی.» هنوز هم این رسم در خانهٔ ما هست. شوهرم صبح می رود سرکارش، من هم می روم قبل از اینکه او برگردد من می روم منزل.

# طاووسجواهريان

خاطرهٔ پوگروم شیراز در موعد سوکای سال ۱۲۸۹ شمسی (مطابق ۱۹۱۰ میلادی) من نمی دانم چند سال دارم. بعضیها می گویند ۹۲ سال بعضیها می گویند ۹۶ سال. درست هم یادم نمی آید زمان چپویی] چپاول ـ پوگروم [ چند سالم بود: شاید شش یا هفت سال. خانهٔ عمه ام بودم که یک دفعه گفتند: «ریختند تو محله بچاپند!» بعد ریختند تو خانهٔ ما. قیامت بود! مدام می آمدند و می رفتند. هرکسی هر چه را زورش می رسید برمی داشت ومی برد. زن و مرد، چادر و چاقچور به سر، برای اینکه شناخته نشوند. من مثل بید می لرزیدم و التماس می کردم: «خدایا! خدایا!» عمه ام رفت جلویشان را بگیرد یک توسری خورد و دماغش خون افتاد. آنوقت سراغ من آمدند تو اتاق که ببینند چه چیزی طلا یا نقره ای به سرو سینه دارم. یک طلسم به گردنم بود کندند و بردند.

بعد رفتند پایین، یک جعبهای که خرت و پرت تویش بود را ریختند توی دامنشان وبردند. یک مشت چیزهای باقیمانده را آوردم گذاشتم پهلوی خودم و نشستم همان جا. تاساعت دوی بعد از ظهر شد... که نصرالدوله و قوام آمدند تا جلوی این آشوب را بگیرند.بزن و بخور شد و همه پا به فرارگذاشتند و هرکسی هر چیزی دستش بود ریخت توی کوچه و رفت. من هم دیگر از منزل عمهام بلند شدم رفتم منزل خودمان که خانهٔ مُلا ربی شَلمه شوهر خالهام هم بود و منزل آنها زندگی می کردیم. وقتی وارد آن خانه شدم هرچه نگاه کردم کسی را منزل آنها زندگی می کردیم. وقتی وارد آن خانه شدم هرچه نگاه کردم کسی را کرست به بودم برش داشتم و شروع کردم به خوردن. به این طرف و آن طرف نگاه کردم وکسی را ندیدم. وقتی به دیوارها نگاه کردم دیدم از خانهٔ پشت خانهٔ ماکه منزل می سلمان بود، قوم و خویشها یکی یکی از دیواربالا می آیند و داخل خانه می شوند. از ترسشان رفته بودند خانهٔ همسایهٔ مسلمان با انصافمان قایم شده بودند. چپوییها وقتی برنج.

بود. این بگیر و ببندگذشت.

شـوهر خواهر من که کیـف پولش را برده بودند دنبال کیفـش رفت ولی در عوض حسابی کتکش زدند بعد او را به خانهٔ شخصی بردندکه مسلمانش کنند. آن شخص گفته بود: «بگذارید اینجا باشد و شماها بروید. وقتی حالش خوب شد و سرِجا آمد\_ اگر جان سـالمبدر برد\_\_خودم مسلمانش می کنم. » خدا بیامرزدش، حسابی از او مواظبت کرده بود. نشاسته درست کرده بود، دوا به زخمهای بدنش زده بود و به او غذا داده بود تا حالش خوب شـد. وقتی حالش خوب شد آدرس خانهاش را پرسیدند و او را به منزل برگرداندند. دست بر قضا همان موقع زنش یعنی خواهر من حامله هم بود و بسیار دلواپس شوهرش. خواهرمهم، چون از هستی ساقط شده بودند و چیزی برایشان نمانده بود، به خانهٔ شـوهر خالهام که مُلا ربی شَلَمه بود آمدند. آخر دیگر زندگی برای کسی نمانده بود، تو همه خانهها صدای شیون و واویلا بلند بود.

مدتی گذشت. در این مدت همه می ترسیدند و می رفتند قایم می شدند. دلهره داشتند که مبادا دوباره بریزند تو محله. تا وقتی که وضعیت کاملاً ساکت شد و حکم شد]از سوی حاکم شرع فتوا صادر شد[که هرکسی هر چیزی برده برگرداند توی یک اداره که ایسرائلها بروند و پس بگیرند. البته چپویی ها چیزهای درست و حسابی را پس نیاوردند. مثلاً فرشها را نیاوردند چون فروخته بودند.

توی این مدت، مسلمانهای دیندار طَبَق طَبَق نان می آوردند و تو محله پخش می کردندیا به خانهٔ ما، منزل ربی شَلَمه، می آوردند و مردم و جماعت ایسرائل می آمدند و جمع می شدند تا بین آنها نان قسمت کنند. بعد از اینکه جریان کمی ساکت شد به ما گفتند به یکاداره برویم و چیزهای چپو شده خودمان را پس بگیریم. وقتی رفتیم آنجا دیدیم توی آناداره همه چیز بود: از رختخواب گرفته تا بقچه لباس و قابلمهٔ مسی و چیزهای دیگر. همه جور آدم هم بود بامروت و بی مروت. ولی هرکس رفت فقط چیزهای خودش را پس نیاورد. هرکس هر چه دلش می خواست برمی داشت. به همین خاطر سفرتورا ] تورات [ بغل کردند و خانه به خانه رفتند و ملای محله همه را قسم دادکه اگرکسی چیزکس دیگری رابرده برگرداند... تا مدتها این قضیه ادامه داشت. این جریان هم گذشت.

وقتی شب می شد همه را ترس می گرفت که مبادا دوباره حمله کنند. شبها همهٔ اهل

#### خاطرات

دوسه تا خانه دور هم جمع می شدند و با هر سر و صدایی که می آمد می گفتند: «حالا می ریزندحالا می چاپند! حالا می آیند!...» تا اینکه نصرالدوله و قوام روی کار آمدند و بالاخره این جریان ترس و واهمه گذشت و تمام شد.

# عبداللهزرگريان

# آداب و رسوم ازدواج در همدان

من سال ۱۲۹۰ خورشیدی در همدان به دنیا آمدهام و میخواهم شرحی را برای حضارمحترم تعریف کنم که تقریباً زندگی روزمرهٔ همگی بود و نوشتنی نیست اما شیندنی است: دربارهٔ عروسیهای هفتاد هشتاد سال قبل، چه نامزدی و چه عروسی. آنوقتها وقتی پسری میخواست زن بگیرد، قادر نبود مثل حالا خودش اقدامی بکند. امروز پسرها خودشان می روند و می بینند و می پسندند و بقیهٔ قضایا... آن زمانها مادر و عمه و خاله و اینها برای پسر اقدام می کردند و دختری پیدا می کردند. اگر پسر دختر را نشانش بدهند نمی شناخت پدر و مادرش را مجبور می کرد به هر وسیلهای شده دختر را نشانش بدهند تا اینکه راضی بشود. یکنشانی می دادند و می گفتند برو در مدرسه یا فلان جا دختر را ببین. پسر می رفت و دختر رامی دید و اگر خوشش می آمد، بدون اینکه خودش یا پدرش مداخلهای داشته باشند، خانمها اقدام می کردند و برای او نامزدی می گرفتند. نامزدیها هم طوری بود که خیلی خیلی محدودیت داشت. پسر وقتی دامادکسی می شد همیشه با احترام تمام با او رفتار می شد. مثلاً برای داماد حتماً لازم بود شب یکشنبه] شنبه شب احترام تمام با او رفتار می شد. مثلاً برای داماد حتماً لازم بود شب یکشنبه] شنبه شب اب خانهٔ پدرزنش برود.

اگر احیانا پدر و مادر با دختری موافقت می کردند و پسرشان راضی می شد، آنوقت مادر برای اینکه پسرش بدبخت نشود می رفت به یک وسیله ای دختر را می دید صورتش رامی بوسید مبادا دهانش بو بدهد. به حمام می رفت و دختر زیر نظر می گرفت تا عیبی نداشته باشد.

بهر جهت، وقتی نامزدی عملی می شد خانوادهٔ دختر برای داماد اطاقی درست می کردند تا شبهای یک شنبه که می رود به خانهٔ پدرزن آنجا بخوابد. اما چه جور رفتنی؟ چون نامزدش را خیلی کم می دید. فقط می رفت می نشست آنجا با پدرزن و مادرزن به تفریح و حرف زدن و وقت می گذراند تا اینکه شب بشود، بروند بخوابند و فردا صبح داما دبرود سرکارش.



عبدالله زرگریان در شب نامزدی. همدان \_ سال ۱۳۱۶ (اهدایی ثریا ملامد)

یک تعریف برایتان بکنم که البته حقیقی است:

در همدان ما رسم بود توی خانه ها میوه ها و انارهای خیلی خوب را می گذاشتند توی بشقاب، بشقابها را می گذاشتند روی طاقچه، می شد د کور. وقتی مهمانی یا کسی می آمدمی آوردند و از مهمان پذیرایی می کردند. تصادفاً در اطاقی که برای داماد تعیین کرده بودند یک بشقاب از این انارها روی طاقچه بود. شب داماد مشروب می خورد و می خوابد. نصفه شب تشنه اش می شود هرچه فکر می کند می بیند کسی نیست که از او بخواهد برایش آب بیاورد، به پدرزن و مادرزن هم نمی تواند جسارت کند. بلند می شود انارها را فشارمی دهد آب لمبو می کند آبش را می مکد می گذارد سر جایش. از یکی دو تا سیر نمی شودسه تایش را می خورد. بعد هفتهٔ دیگر که به خانهٔ نامزدش می رود، پدر و مادر دختر بشقاب انار را جلوی داماد می گذارند که بخورد. چاقوی اول را که می زنند، باد انار در می رود خراب شده بود. دومی و سومی هم همینطور. این حقیقت است فکر باد انار در می رود خراب شده بود. دومی و سومی هم همینطور. این حقیقت است فکر بیچه هایشان این کار را کردند. هر طور بوده شب را برگزار می کنند و صبح داماد می رود بیچه هایشان این کار را کردند. هر طور بوده شب را برگزار می کنند و صبح داماد می رود می و سرکارش، هیچ به روی خودش نمی آورد که من این کار را کردند.

یک خاطرهٔ دیگر هم برایتان دارم: در آن دوران دامادها حق نداشتند نامزدشان راببینند. پدر و مادر عروس اجازه نمی دادند و راجع به این موضوع خیلی سختگیری می کردند. بالاخره یک شب دامادی که می خواست نامزدش را ببیند و موفق نمی شد، کلفت خانه را می بیند پولی به او می دهد و می گوید خواهش می کنم وسیلهای فراهم کن من امشباین دختر را ببینم. از او می خواهد نامزدش را شب در یک جای خلوتی بیاورد. شب وقتی پدر و مادر می خوابند، کلفت نامزد را برمی دارد می برد زیرزمین، پسر را هم صدا می کند که همدیگر را ببینند و روبوسی کنند. بیچاره داماد دلش می خواست نامزدش را ببیند دیگر! بدبختانه سگ خانه خیال می کند که دزد آمده و حمله می کند به داماد بیچاره. خلاصه سگ پارس می کند و داماد فرار و آخر هم به دیدار روی نامزدش نامی رسد.

بالاخره کار به عروسی می کشد. حالا به خوبی و خوشی میخواهند عروسی کنند. عروسی معمولاً از شب یکشنبهٔ شروع می شد، چون در مدت نامزدی هر شب یکشنبه

دامادخانهٔ پدرزن بود، عروسي را هم ميانداختند به همان شب يكشنبه كه داماد آخرين شبیکشنبهٔ نامزدیاش را هم خانهٔ پدرزن و مادرزنش باشد. جشنی می گرفتند، چهل پنجاه نفرمهمان دعوت می کردند و یکشنبه شب شروع عروسی بود. جشن عروسی هفت روز وهفت شب تمام دوام داشت. من ده دوازده ساله بودم اینها را می دیدم یادم هست. غیرممکنبودکه یک عروسی شش روز باشد باید هفت روز باشد. شب يكشنبه آخر جشن خداحافظي داماد از خانهٔ پدرزن بود. شب دوم حنابرون بود. داماد حنا می خرید و باوسایل مختلف روی خوانچهای به خانهٔ دختر می برد. در آنجا هم چهل پنجاه نفر را دعوت کرده بودند با ارکستر و بساط و اینها. آن شب دوشنبه را می گذراندند. شب سهشنبه حنائی را که داماد برده بوده درست می کردند نقاشی اش مي كردند حاضرش مي كردند مي گذاشتندتوي يك خوانچه مي آوردند خانهٔ داماد. باز پنجاه شصت نفر هفتاد نفر صد نفر، بسته بهوضعیت صاحبخانه، مهمان می آمد با مطرب و بساط و اینها. آن شب را هم به خوشیمی گذراندند. صبح روز سهشنبه داماد به حمام دامادی می رفت. ایسرائلهای همدان خودشان حمامی اختصاصی داشتند. حمام را برای داماد قرق می کردند. دیگرکسی غیرفامیل داماد حق رفتن به حمام را نداشت. سر حمام مطرب می آوردند، شیرینی و بساط پذیرایی می آوردند. شب چهار شنبه داماد به اصطلاح خصوصی می رفت خانهٔ عروس. روز چهارشنبه صبح حمام روان عروس بود. عروس را هم با همان تشریفات به حماممی بردند: مطربی و بساطی و حمام قرق. عروس با چند نفر از اهل خانواده میرفتند حمامعروسی. شب پنجشنبه «کتوبا اسبارون» بود. یعنی بایستی کتوبا را بنویسند. یک رسم دیگرهم بود خانمها یک پارچهٔ سفید را میدادند ملای عاقد امضا می کرد و به دست پدر و مادرعروس می داد. مادر عروس آن را نگه میداشت برای اینکه افتخار فامیلش باشدکه وقتیدختر به حجله میرود وضعش مرتب باشد. بالاخره شب جمعه شب حجله مي شد و عروس و داماد به سلامتي به حجله مىرفتند. بعد شب شنبه مىرسيد. شب شنبه هم مردم براىعروس و داماد هديه مى آوردند. حالا كادوهايي هم كه مي آوردند چي بود؟ بيشتر يككله قند بود، فقط يك کلهقند. بعضیها هم که خیلی بیشتر فتوت داشتند یکی از آن اشرفیهای کوچک دو ریالی، دو ريال و نيمي مي دادند. می رسیم به برحاتان. برای داماد برحاتان می گرفتند یعنی داماد حتماً بایستی دو نفرساقدوش داشته باشد. در این دورهٔ هفت روزهٔ عروسی فرمان داماد برو داشت می گفتند: «حاتان کِمومِلِخ» یعنی داماد مثل سلطان است. فرمانش را به ساقدوشهایش می داد و آنها هرکاری داشت برایش انجام می دادند. ساقدوشها برای اینکه شخصیت بزرگتری بودند برای داماد خوانچه می آوردند. خوانچه هم یک طبق بزرگ بود که ده دوازده تا بشقاب خوراکی و شیرینی رویش می گذاشتند. این خوانچه را شب شبات برای داماد می بردند. روز شبات هم روز پاتختی بود. صبح شبات داماد را می بردند برای داماد می و داماد بودند. بیشتر خانمها را دعوت می کردند. بعد جهازها را می آوردند تحویل می دادند. جهاز عروس را یکی یکی می آوردند به مردم نشان می دادند که این و این و این را دارد، خدا پدرش را سلامت بدارد که این و این و این را خریده.این دیگر پایان مراسم عروسی بود.



طوبا سومخ همدان \_ سال ۱۳۰۱ (اهدایی طوبا سومخ)

# طوباسومخ

# فعاليتهاى زنان در همدان و تهران

من متولد سال ۱۲۸۹ در شهر همدان هستم. در سن ده سالگی وقتی که محصل مدرسهٔ آلیانس بودم توی مدرسه کمیته ای برای بانوان بود به نام هداسا. خانمهایی که کمیته داشتندالبته مادرها و مادربزرگهای ما بودند. می دیدم که هر هفته آنها می آیند مدرسه و جلسهدارند و کارهای مهم انجام می دهند. من از همان بچگی آرزو داشتم یک وقت بتوانم به پای اینها برسم و کارهای اجتماعی بکنم. در همین فکرها بودم که یک روز به دوستانخودم گفتم که: «چطوره ما هم یک همچین کاری بکنیم؟ حالاکه توی مدرسه هستیم یککمیتهٔ جوانها دارند یک کمیتهٔ مسنها، ما هم یک کمیتهای دخترهای نوجوان مدرسه را بازکنیم.» بالاخره با هم قراردادگذاشتیم که هر هفته شبات به شبات که مدرسه تعطیل بود به خانهٔ یکی برویم و جلسه کنیم. مادر من همیشه عوض اینکه برای ما قصه گویی کند (البته بعضی وقت قصه گویی هم می کرد)، ولی بیشتر از تورا و تهلیم با ما صحبت می کرد و همیشه به من یاد می داد عبری بخوانم و من یادگرفتم عبری بخوانم. آن روز یعنی در جلسهٔ اول، هی گفتندکی بخواندکی نخواند، من پیشنهادکردم من می خوانم. آن صفحهٔ اول تهیلیم را اگرخوانده باشید نوشته «خوشا به حال کسی که به مشورت شریران نود و به راه گناهکاراننایستد و در مجلس استهزاکنندگان ننشیند.» این هنوز توی مغز نود و به راه گناهکاراننایستد و در مجلس استهزاکنندگان ننشیند.» این هنوز توی مغز من حک است. دلم می خواهد همه بدانیدکه چه کلمهٔ بزرگی است.

بعد از آن جلسه ما چند جلسهٔ دیگر هم داشتیم. ولی آنوقتها دخترها را خیلی زود به قول خودشان شوهر می دادند. این بود که من دیگر از مدرسه در آمدم ولی آرزوی همنشینی با شاگردهای دیگر که توی مدرسه بودند را داشتم. من نمی توانستم باهاشان بروم و بیایم چون شوهر کرده بودم. خوشبختانه یکی از اعضای کمیته ای که گفتم مال مادربزرگها بود به من گفت: «خوب حالاتو روزها تنهایی چه می کنی؟» گفتم: «هیچی والله، کاری نمی کنم!» توی خانه کلفت بود و ما هم مثل مهمان بودیم دیگر. گفت: «دلت می خواهد ببرمت تو مجلس خودمان؟» ما آنوقتها خیلی به شوهرها احترام

می گذاشتیم، البته شوهرها هم به ما احترام می گذاشتند. گفتم: «اگر شوهرم اجازه بدهد با کمال میل خیلی دلم می خواهد.» خوشبختانه مرحوم شوهرم خیلی هم پشتیبانی کرد و من رفتم داخل این مجلس شدم که به نام هداسا بود. بعد از اینکه ایام پهلوی رسید نامش شد «کمیتهٔ نسوان». پیش کسوتها که ما از شان درس گرفتیم واقعاً خیلی خوب کار می کردند خیلی عالی.

حالا من میخواهم کارهایی که کردم خدمت شدما عرض کنم نه اینکه کار خودم را چونیک عضو خیلی کوچک بودم. آن خانمها خیلی قشنگ کار می کردند. به نظرم هرکداممانهم سالی دو تومان می دادیم که روی هم این جمع می شد بعد می دادیم به زنهایی که شوهرنداشتند، به دخترهایی که باید شوهرکنند، پسرهایی که باید زن بگیرند و از این جور خدمتها. ولی باز پول اضافی داشتند.

ایام رضاشاه پهلوی که شـد فرستادند دنبال حبرای همدان ]انجمن کلیمیان همدان[ کهبیایید استر مردخای را بازسازی کنید. مقبرهٔ استر و مردخای اولش فقط همان بقعهای بود که داشت و توی کوچه بود و درش باز بود و همه می رفتند و می آمدند. اطرافش هم خیلی کثیف بود. فرماندار همدان به اعضای انجمن گفت: «اگر دور اینجا را نرده می کشید ومحفوظش می کنید ما می گذاریم برای شما بماند اگر نه مثل همهٔ موقوفاتی که دولت خودش می گیرد و سرپرستی می کند، می گیریم و میبریم! » اعضای حبرا که رفته بودند آنجا دو نفربودند. دیده بودند پول ندارند، حتی برای مدرسه هم پول نداشتند. زمانی بودکه آلیانس هم کمک نمی کرد. خیلی ناراحت شدند و گفتند: «خیلی خوب ببرید ماکاری از دستماننمی آید!» اتفاقاً یکی از آن نمایندگان برادرشوهر من بود و آن شب هم شب شبات بود.وقتی برادر شوهرم آمد پدرشوهرم که به شبات خیلی اهمیت می دادگفت: «به چه علت دیرآمدی؟ مگر شب شبات نیست؟» او هم به گریه افتاد. گفت: «چراگریه می کنی؟» گفت: «ناوی هم از دست ما رفت.» همه گفتند: « چرا؟» داستان را تعریف کرد وگفت: «بابا ماهاپول نداشتیم بدهیم مجبور شدیم از سرش بگذریم.» آنوقتها هم که میدانید ایام رضاشاهبود و فرمان همان فرمان که او مىداد. بعد من با آن سن خيلى كم\_\_فكر مىكنم پانزده شانزده سال بيشتر نداشتم\_ \_ گفتم: «شما حالا هرچه داشتید می دادید شروع می کردید به بنایی تا از اطراف جمع می کردید. از شهرهای دیگر جمع می کردید! »گفت: «یک دینار همنداشتیم.» من یادم آمدکه توی کمیتهای که من تازه پنج شش سال بود رفته بودم، سیصدتومان پول داریم. گفتم: «ما خانمها ســيصد تومان داريم ميدهيم به شما. شما شروع بكنيدبعد از همهٔ اطراف به شما پول میدهند. هیچ کس نمی گذارد ناوی از دست ما برود.» بهمقبرهٔ استر\_ مردخای می گفتیم ناوی. اینها را من گفتم و صبح شبات تنها رفتم کنیسا. یکآقای دیگر هم که با ایشان رفته بودند به نام آقای زبوب توکنیسا با مردم خیلی تند حرف زدو گفت: «اگر شماکمک می کردید، اگر همت داشتید و این جور سخت نمی گرفتید، ماامروز ناوی را از دست نمیدادیم!» یکی دو سه تا آقایان دیگر هم همان حرفی که من شبقبل زده بودم را تكراركردند. گفتند: «خوب شماها يك پول كوچكى مىداديد شرو عمى كرديد. » گفت: «نداشتيم! » همان حرفي كه برادرشوهر من شب قبل زده بود. بعدبرادرشوهركوچك من كه شب آنجا بود و همسن من است گفت: «چرا خانمها پول دارندمی دهند. » باور کنید من توی آن کنیسا اصلاً خیس عرق شدم زیر چادر هم بودم. من يكنفر بچه كوچك نفهم يك حرفي زدم اينجا علني شد حالا تكليف چي مي شود؟ پا شدیم ورفتیم. مراسم صبحانه شبات مخصوص بودکه انجام شد. چادرم را سرم انداختم و رفتم یادم نیست چادر داشتم یا مقنعه رفتم منزل آن پیش کسوتمان که بهش مي گفتيم عروس خانم. اسمش خانم بود بهش مي گفتند عروس خانم، رئيس كميته بود، رئيس جوانها بود. دوتاكميته داشتند يكي مال جوانها بود يكي مال مسنها. گفتم: «عروس خانم!» گفت: «بله.» گفتم: «قضيه از اين قرار است. من يک چنين اشتباهي كردم.» گفت: «نه قربانت برم هيچاشــتباه هم نكردي.» خيلي عاقل بود ميخواست جوانها را رو بیاورد و تشویق بکند و واقعاً هم تشویق می کرد. بعد خانه شان یک خانه ای بود بایست مثال بزنم مثل خانهٔ قمرخانم. هفتهشت ده تا مستأجر فامیل توی آن خانه منزل داشــتند همه اهل كميته بودند. آنها را صداكردوگفت سلطنت خانم بفرما، زرى خانم بیا، طاووس خانم بیا. همه را دعوت کرد وگفت: «طوبا یک همچین کاری کرده و خیلی خوب کاری کرده. فردا سیصد تومان از حاجیمیرزا ابراهیم مهدیان می گیریم و مىدهيم به اينهاكه دور ناوى را درست كنند.» بالاخرهدور ناوى را ديواركشيدند خيلى قشنگ. اتفاقاً عكسش را هم داشتم خيلي دلم ميخواستبياورم نمي دانم چكارش

کردم، هر چه گشتم پیدا نکردم. الحمدالله این ماجرا به خیرگذشت و پولش را دادند. این یکی ازکارهای ما بود.

یکی دیگر ازکارهایی که این سازمان می کرد، انشاءالله از همه دور باشد، آنوقتها یکی که فوت می کرد ایسرائلها مجبور بودند توی خانه شستشو و کفنش کنند و بعد برای خاککردن ببرند. به ما گفتند باید در بهشتیه تان برای دفن و کفن ساختمان بکنید. برای آن کار همپول نداشتند. بازکمیتهٔ نسوان پول بهشان دادند ساختند و عکسش هم هست. یکسی دیگر ازکارها این بود که وقتی ما توی کمیته بودیم، دو تا نمایش دادیم: یکی عروسی اجباری یکی هم عروسی اختیاری. البته آنوقت دیگر ایام پهلوی بود و ازدواجها تقریباً اختیاری شده بود. آنقدر این نمایش جالب شدکه از طرف آلیانس، فرماندار همدان، حبرای همدان همه برایمان تقدیرنامه فرستادند. پیسش الان هم هست فرماندار همدان، حبرای همدان همه برایمان من هم متأسفانه نقش کلفت را دادندکه به زبان فارسی ولی به خط عبری نوشته شده. به من هم متأسفانه نقش کلفت را دادندکه خیلی هم خوب بازی کردم. یادم می آید همه لباس محلی ایرانی پوشیده بودیم، من هم جلوی سن ایستاده بودم که دامنم شل شد و افتاد. فوری گفتم: «از بس این خانم با من بدرفتاری کرده تمام این بلاهاسر من می آید.»

بالاخره پس از چند سال (مثل اینکه سال ۱۳۲۱ بود) از همدان به تهران مهاجرت کردیم. به تهران که رفتیم مینو دخترم بچهٔ کوچکی بود، یکی دو سالی او را گذاشتم کودکستان خانم ملیحه کشفی. بعد در آن کودکستان به ملیحه کشفی و شمسی حکمت گفتم: «من نمی توانیم در خانه قرار بگیرم بایدکاری بکنم.» آنها مرا در سازمانشان پذیرفتند. این سازمان بانوان یهود یکی دو سال بودکه تأسیس شده بود و خیلی عالی کار می کرد. الحمدالله هنوز هم برپاست. ایشان ما را به کنیسای عراقیها برای جشن خیریهای که داشتند دعوت کردند و من و مهین جون دخترم رفتیم و تقاضا کردیم که با آنها همکاری کنیم. واقعا استقبال کردند و از همان روز اول تا آخرین روزی که به امریکا مهاجرت کردم باآنها همکاری داشتم. تمام زحمات این کمیته را خانمهایی مثل ملیحه کشفی، شمسی حکمت، ایران مراداف، توران عافار و ملوک زرگریان، محترم قدیشاه، استر موره وخیلی خانمهای دیگر می کشیدند.

# باروخمحبر

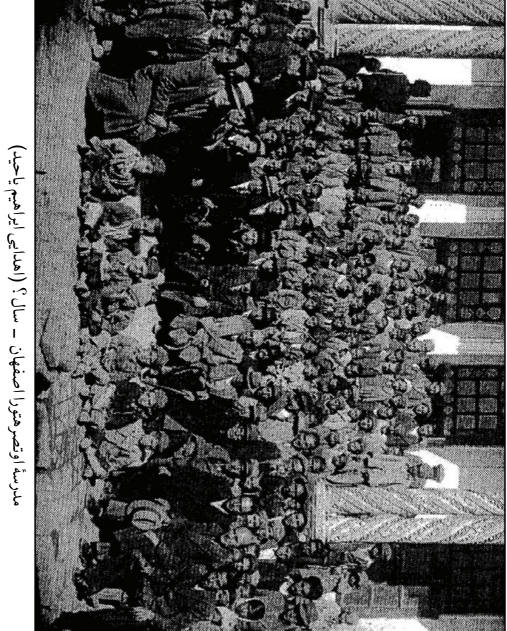
من در سال ۱۳۰۰ خورشیدی در شهر اصفهان، محلهٔ جویباره و در خانوادهای متدین وپای بند به اصول و قوانین مذهبی به دنیا آمدهام. پدر و مادرم هر دو از شاگردان دورهٔ اول مدارس آلیانس بودند و به زبان فرانسه تسلط کامل داشتند.

تحصیلات دورهٔ ابتدایی و نیمهٔ اول متوسطه را در مدارس آلیانس (اتحاد) انجام دادم. نیمهٔ دوم متوسطه را به تحصیل در دبیرستان ادب اصفهان که تحت سرپرستی استادان انگلیسی کالج «استوارت مموریال» (Stuart Memorial College) بود گذراندم و به اخذگواهینامهٔ دیپلم نایل آمدم.

در سالهای اول جنگ جهانی دوم به تهران رفتم و به علت آشنایی با زبانهای انگلیسی وفرانسه در بخشی از سفارت انگلیس در تهران مشغول به کار شدم. پس از یک سال با ورودنیروهای امریکایی به ایران در ادارات مختلف ارتش امریکا و سرانجام در اداره راهآهن سرتاسری ایران در قسمت حسابرسی ارتش امریکا به عنوان مترجم – حسابدار و رابط بین ادارات امریکایی – ایرانی و روسی به کار مشغول شدم. پس از خاتمهٔ جنگ جهانی دوم وبیرون رفتن افراد ارتشی امریکا از ایران آخرین فرد ایرانی بودم که محل کار را ترککردم. سپس از سال ۱۹۴۶ در سفارت امریکا مشغول به کار شدم و به عنوان ناظر وسرپرست امور اداری بخش روابط عمومی و فرهنگی و مالی سفارت انجام وظیفه کردم. پس از آن سالهای چندی را در شرکتهای ساختمانی امریکایی که مسئول ایجاد سدهای بزرگ کرج و دزفول بودند به عناوین مختلف کارکردم و تا وقوع انقلاب به این کارمشغول بودم.

## خاطرهای از موسیو براسور

خاطرههایی که من دارم جسته گریختهاند، ولی آنهاکه به نظر من مهمتر میرسد و فکرمی کنم که قابل گفتن باشد را تعریف می کنم. دو خاطره دارم از پدر و مادرم مال قبل از این است که من اصلاً به دنیا بیایم. اولی مربوط به مرحوم پدرم می شود. مرحوم



پدر من مسیومئیر که معرف حضور تمام اصفهانیها است، از جوانی در کارگاه مسیو براسور پدر مادام کوئنکا، مشغول کار بود. مسیو براسور کسی بود که از طرف دولت فرانسه هم مقام كنسول داشت و هم موقعي كه وارد اصفهان شده بود از طرف آليانس شروع به ایجاد مدارس حرفهای کرد. در نتیجه عدهای علاوه بر زبان فرانسه کارهای فنی وکارهای دستی مثل لباسدوزی، کفشدوزی، قلمزنی و امور مربوطه را یاد می گرفتند و اینها را ترویج می دادند. همین موسیو براسور مرجع قانون یهودیان ایران هم شده بود برای اینکه کسی نبود در آنموقع از اینها طرفداری بکند. مرحوم پدرم تعریف می کرد زمانی که کاردار مسیو براسوربود، یهودیان اصفهان با رفتن به دهات و اطراف و پیلهوری و پارچهفروشی امرار معاشمی کردند. گاه گداری هم چند تایی از آنها کشته میشدند. اتفاق می افتد که دو نفر ایسرائل را می کشند و بعد به مسیو براسور اطلاع می دهند. آن موقع دورهٔ سلطنت قاجاریه بود وادارات درست رسیدگی نمی کردند. شخصی به نام آقانجفی مرجع تقلید مسلمانان اصفهانبود. بعد از اینکه به او مراجعه می کنند طفره می رود و موضوع را به تأخیر می اندازد و بعداً بالاخره دستور می دهد که در قبال قتل این دو ایسـرائل نفری سیزده تومان خونبها بهخانوادهشان بدهند. مسیو براسور از این فتوا اطلاع پیدا می کند و به پدر من می گوید: «مسیومئیر پاشو امروز یک سری به آقانجفی بزنیم. » آقانجفی در یکی از محلههای قدیمی اصفهان منزل داشت و من خودم محلهاش را دیده بودم. با هم می روند می بینند جمعیت زیادی در محضر آقانجفی نشستهاند و آقانجفی بالای مجلس روی یک متکا نشسته است.خبر میدهند مسیو براسور آمده. وقتى مىروند تو، مسيو براسور مدتى سر پا مىايستد وبعد از چند دقيقه مي گويد: «خوب آقانجفي شما فكر نكرديد وقتي نمايندهٔ دولت فرانسهمي آيد اينجا با شما صحبت کند یک صندلی برایش بیاورید؟» فوری میروند یک صندلیبرای مسیو براسور می آورند و او می نشیند.

بعد می گوید: «خوب آقانجفی شما دربارهٔ ایمن دو نفر یهودی چه تصمیمی دارید؟»

می گویدکه: «من فتوا دادم نفری سیزده تومان باید به خانواده شان بدهند.» می گوید: «ارزش خونبهای یک نفر

کلیمی! »می گوید: «خونبهای یک مسلمان چقدر است؟»

می گوید: «بیست و شش تومان.»

می گوید: «همین؟» می گوید: «بله.»

می گوید: «جناب آقا به دستور شما الآن من می روم پنجاه و دو تومان می پردازم به صندوق مسلمین و دو نفر مسلمان می کشم. شاید یکی از آنها هم خود جنابعالی باشید!» بعدبه پدرم اشاره می کند و می گوید: «مسیو مئیر دیگر جای ایستادن نیست پاشو فرارکنیم. من حرفم را زدم.» و با سرعت تا بقیه هنوز در گیرودار حل این موضوع بودند، آنجا را ترکمی کنند.

## خاطرهای از مادرم

اما در مورد مادرم. مادر من از زمان کودکی به زبان فرانسه تسلط داشت و به دختران خانواده های متعین اصفهان درس فرانسه می داد. به همین دلیل مورد اعتماد خانواده های بزرگ ایرانی مخصوصاً مسلمانان، خانوادهٔ رئیس شهربانی، فرمانداری و رئیس سادارتش بود. قبل از اینکه مادرم عروسی کند، یک روز توی محلهٔ اصفهان اتفاق بدی می افتد: به این ترتیب که یک نفر مسلمان تریاکی می رود خانهٔ یک ایسرائل که شراب فروشی داشته شراب می گیرد و می خورد شب همان جا می خوابد و در خواب می میرد. مردم می ریزند و شلوغ می کنند که: «جهودها مسلمان را کشتند! باید همه را قتل عام کنیم.» و بلافاصله می ریزند توی محله. در این موقع مادر من فوری چادر سر می کند وصورتش را می پوشاند و به شکل یک مسلمان از وسط جمعیت فرار می کند و خودش را به فرمانداری می رساند و می گوید: «اگر الان تقلایی نکنید خانواده و جمعیت کلیمی اصفهان به باد فنا می رود.» فرماندار فوری دستور می دهد عدهٔ زیادی سوار می روند توی تمام کوچههای محلهٔ اصفهان مدت یکی دو ماه از صبح تا شب می گردند و مانع می شوند که حتی یک نفر را صدمه بزنند. این جریان را هم مرحوم مادرم برایم تعریف کرد و هم دیگران از جمله آقای یوسیان نامی که الان فکر می کنم مادرم برایم تعریف کرد و هم دیگران از جمله آقای یوسیان نامی که الان فکر می کنم در نبو بورک باشند.

## خاطرهٔ گذر رضاشاه از اصفهان

خاطرهای که خودم دارم مربوط می شود به سن تقریباً هفت هشت سالگی ام. در آن موقع پدر من معلم مدرسهٔ آلیانس بود و ناظر درآمدهایی که به مدرسه می رسید. به عنوان نمونه اگرکشتار می کردند برای هرگوسفند شش قران و برای هر مرغ صنار (دو شاهی) به مدرسه می گذاشتند کنار. وقتی این رقم زیاد می شد به مدرسه می دادند و به این ترتیب هم بود جهٔ مدرسه تا حدی تأمین می شد و هم خرج نیاز مندان و بچههایی که مدرسه می رفتند و پدرشان قدرت پرداخت شهریه شان را نداشت می کردند.

در آن زمان رضاشاه پهلوی مسافرتی به جنوب کرده بودند و از راه شیراز به تهرانبرمی گشتند و سر راه از اصفهان می گذشتند. تقریباً یک ماه قبل از آمدن شاه توی كنيساهاسر و صداى زيادى شدكه: «شاه مى آيد و بايد ما هم كارى بكنيم. تمام اصناف و تجار و كارخانه دارها و اينها چادر و طاق نصرت ميزنند. ما هم موظفيم كاري بكنيم.» در نتیجه باجمع آوری اعانه و پول از تمام کنیساها در راه شیراز ـ تا آنجایی که من یادم می آید\_\_بین چادرهایی که دیگران زده بودند یک چادر هم اختصاص دادند به ايسرائلها. تقريباًيك هفته قبل از ورود شاه صبح تا شب مردم آنجا ميرفتند چادر بزنند و آنجا را فرش کنند. نفیس ترین قالیچه هایی که در اصفهان داشتند بردند و آنجا به در و دیوار آویزان کردند. چراغهای آنتیک قدیمی بردند و آنجا را روشن کرده بودند. من خوب یادم هستروزی که شاه می آمد یک روزگرم تابستان بود، ملاها و معلمین و سران انجمن کلیمیاناصفهان همه رفتند و بین مردم شیرینی و شربت توزیع کردند. در طول یک کیلومتر یا بیشاز یک کیلومتر در دو طرف جاده اصناف هرکدام به فراخور حال خودشان آمده بودند وچادر زده بودند. آن موقع زمینها خاکی بود، هنوز آسفالت نبود، راه شوسه نبود، همهٔ جاده را با قالي فرش كرده بودندكه گردوخاك بلند نشود. بالاخره بعد از ظهر، حدود ساعت سهو نيم گفتند: «اعليحضرت ميآيند!» اول سه چهار تا اتومبيل جلوتر آمد. در آن زمان ملای ایسرائلها یکی مرحوم ملانیسان بود که خیلی معروف بود و یکی هم ملااوراهام که از بسجثهاش نحیف بود بهش میگفتند ملااورامچی، ولی صدای بسیار زیبایی داشت. همین کهشاه به هفت هشت ده قدمی ما رسید ملااوراهام شروع كرد با صداي بسيار زيبايي «هنوتنتشوعال مَلاخيم» را خواندن. از قبل يك سِفِرتورا به آنجا برده بودند، سِفِرتورا را آوردندجلو و موقعی که اتومبیل شاه نزدیک ما شد، آن را بازکردند. اینجا تنها جایی بود که اتومبیل اعلیحضرت رضاشاه توقف کرد، از ماشین پیاده شدند، تعظیمی به توراکردند وپرسیدند: «این کیه صدا به این خوبی داره؟» او را مورد محبت قرار دادند، یک دست هم به پشتش زدند. در نتیجه این مایهٔ سربلندی ایسرائلهای آن زمان شد.

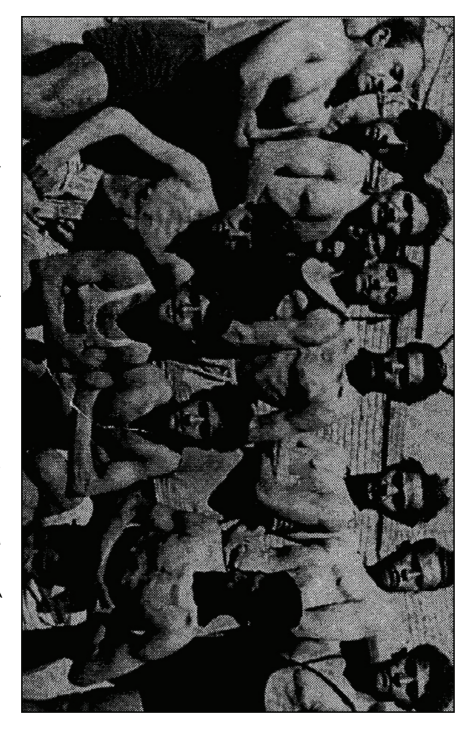
## خاطرهای از رابلوی

می رسم به دورهٔ راب لوی. مرحوم راب لوی را همه می شناسند. او کسی بود که تمام زندگی اش را \_ \_ تا زمانی که در ایران بود \_ \_ در راه ترویج زبان عبری صرف کرد. در آن دوران بعد از جنگ که هنوز انتقال ارز امکان نداشت، راب لوی هر چند وقت یک بار به آمریکا می رفت و از مرد نیکوکاری به نام ایزک شالم که یک امریکایی عرب الاصل بود و پول زیادی داشت، سکهٔ طلا می گرفت. شالم طبق قرار قبلی با راب لوی این سکه ها را به اومی داد. راب لوی آنها را می داد به بانک ملی و پولش را می گرفت و برای ترویج زبان خرج می کرد. بعد از مدتی خطاب به اعضای انجمن کلیمیان تهران گفت: «آقایان این پول را من می آورم همینطور به نرخ دولتی می فروشم در صورتی که می شود در بازار آزاد آنرا تقریباً یک برابر و نیم تا دو برابر فروخت و استفاده کرد. حیف می شود در بازار آزاد آنرا تقریباً یک برابر و نیم تا دو برابر فروخت و استفاده کرد. حیف این پول را من با این زحمت اینها را می آورم. انجمنی تشکیل بدهید و این پول را زمن بگیرید.» بالاخره بعد از تلاش خیلی زیاد انجمنی از سوی جامعهٔ کلیمیان تشکیل شد و این پول را در دست گرفتند و در شهرهای مختلف به ایجاد مدارس اوتصرهتورا پرداختند. روزی، آن زمان که درسفارت امریکاکار می کردم، یک دفعه او را دیدم و آشنا شدم. راب لوی گفت: «بیا با من کارکن.» من هم برای کمک ایشان رفتم.

یک بارکه رفته بودیم شیرازگفت: «میخواهیم مدرسه برایتان تأسیس کنیم» گفتند: «شبات بیایید توی کنیسای شُکرْ.» همه توی کنیسای شُکر جمع شدند. رابلوی بلند شد و گفت: «سی سال پیش مسئولان آلیانس آمد اینجا میخواستند با شماکار بکنند، کمکشان نکردید رفتند و دختران و پسرانتان بیسواد بار آمدند. امروز من آمدهام برای کمک. مزیک قران می دهم شما دو قران بدهید تا مدرسه برایتان تأسیس کنیم.»

صحبتش خیلی گیرابود. یک نفر به نام آقای جواهری بلند شدگفت: «جناب راو ما حاضریم برای این مدرسه جانمان را هم بدهیم.» گفت: «جان دادن آسان است من جانتان را نمی خواهم من پولتان رامی خواهم. به من پول بدهید.»

بعد از مدتها\_\_یک بعدازظهر تابستان که کارم در سفارت آمریکا تمام شده بود\_ \_ازکار برگشــتم دیدم که رابلوی لباس پوشیده روی یک صندلی نشسته دارد تورا یا كتاب ديگر مطالعه مي كند. يك چمدان هم اسباب و اثاثيهاش را گذاشته بود كنارش. گفتم: «شالوم جناب راو چه عجب؟ » گفت: «دارم ميروم اسرائيل! » گفتم: «اِه، ده روز پیش ازاسرائیل آمدید، کجا میروید؟ »گفت: «نه دیگر باید بروم. »گفتم: «چه خبر است کهمیخواهید بروید؟» گفت: «اینجا دیگر جای من نیست.» گفتم: «چطور شده؟ "كفت: «توچند وقت است با من كار مىكنى؟ "كفتم: «چهار پنج سال. " گفت: «من از اینجا خوردهبردهای دارم؟ من دزدی کردهام؟ »گفتم: «چی؟ »گفت: «ایسرائلها به من می گویند که پولهای اینجا را من خورده ام.» گفتم: «برای همین حرف شما دارید از اینجا در می روید؟ »گفت: «خوب دیگر چیزی برای من نمانده که بمانم. من این همه زحمت کشیدم این همنتیجهٔ کارم! »گفتم: «شما زیادی توقع دارید. زحمت جماعت كشيدن نتيجهاش همين است.شما خوشنامي نخواهيد، بدنامي بخواهيد.» گفت: «آخر وقتی نــبردم چرا این حرفها رامیزنند؟» گفتم: «حتماً حالا میخواهی بروی؟» گفت: «بله دیگر تصمیمم را گرفته ام. فقط نشستم که تو بیایی اینجا و از تو خواهش کنم که من وقتی رفتم کتابهایم را برای منبفرستی.»گفتم: «بسیار خوب، شما بروید ولی من هم اطمینانم از شما سلب شد. »گفت: «چرا؟ »گفتم: «من فكر مي كردم تا حالا شما محض رضای خدا اینجاکار میکنید نه برای خاطر مردم. شما بالاتر از موُشه ربنو]موسى پيغمبر ما[هستى؟ موُشه ربنو هشتاد سالزحمت ما راكشيد دست آخر بنی اسرائیل به او تهمت دزدی زدند. آیا مؤشه ربنو هم دررفت؟ » یک نگاهی به من كرد. گفت: «الحق كه اصفهاني هستي! يك بچه اصفهاني مرامجاب كرد. ميمانم تا بمیرم. » و انصافاً تا موقع مرگ در این کار ماند. یک روزکه مشغولتایپ نامهای مربوط به امور اوتصرهتورا بود سكته كرد و از دنيا رفت. روانش شاد!



عکس تیم کشتی مدرسهٔ اتحاد تهران ـ سال ۱۳۳۱ (اهدایی منصور مشیان)

# منصورمشيان

من متولد سال ۱۳۰۷ خیابان سیروس، مسجد حوض، کوچهٔ کشفی هستم و برایتان چندخاطره تعریف می کنم.

### خاطراتورزشي

من با شما در مورد زورخانهٔ ایسرائلهای تهران صحبت می کنم. ما دو تا زورخانه داشتیم یکی به نام باشگاه چایچی که سهراه شاه بود. باغ چایچی محل معروفی بود که بعداً سینمای آسیا شد. شموئل شمسیان ـ که شنیدهام سیدور را ترجمه کرده است ـ میاندار زورخانهٔ سهراه شاه بود. ماشاءالله فروتن زلیخایی هم یکی ازکشتی گیران آنجا بود. یك زورخانه هم اول خیابان ژاله توی مدرسهٔ اتحاد داشتیم: این زورخانه را من و ابراهیم روغنی و مرحوم نعمتالله پوربابا (نعمت بابااف) داماد حاج شمعون شمس، با هم راه انداختیم. در حدود چهل پنجاه تا بچه ایسرائل بین سن ۱۶ تا ۲۰ سال به زورخانهٔ مامی آمدند. میاندار زورخانهٔ ما نعمت پوربابا بود. توی این زورخانه ها تشک کشتی، تخته شنا، ضرب، میل و بقیهٔ وسائل زورخانه را داشتیم. هر روز ساعت ۲ بعدازظهر با بچهها می رفتیم زورخانه. یک طاس بزرگ دم در بود که هرکسی بنا به بودجهٔ خودش در آن پولی میانداخت: از یک قران تا پنج زار. این پولها را جمع می کردیم و به مصرف خرید پولی میانداخت: از یک قران تا پنج زار. این پولها را جمع می کردیم و به مصرف خرید اثاثیهٔ زورخانهٔ اتحاد مسابقه کشتی می آمدند

صلواتهایی که ما می فرستادیم همه به زبان عبری بود. اول همه مرشد می گفت: «صلوات بفرست ذلیل نشی!» ما همه با صدای بلند صلوات می فرستادیم و می گفتیم: «شِمَع ایسرائل اَدونای اِلوهِنو اَدونای اِحاد.» اِبشنو ای بنی اسرائیل که خدای تو خدای یگانه است [صلوات دومی هم داشتیم که می گفتیم: «اَدونای هو ها اِلوهیم.» اخداوند ما خدای بزرگواراست. [ ما جمعاً سه تا مرشد داشتیم: یکی سلیمان اِلیشاه که مرشد زورخانهٔ سه راه شاه بود وهم اکنون در داون تاون مشغول کار است. یکی ابراهیم روغنی

که هنوز در تهران است ومرشد مدرسهٔ اتحاد بود. سومی هم عطاالله یوسفیان که در آلمان فوت شد و خدابیامرزدش.

#### خاطرةهنرى

دومین خاطره راجع به نمایش استر مردخای است. مرحوم سلیمان حئیم حقیقتاً خیلی برای ما زحمت کشید و ما توی لالهزار، تئاتر ملی نمایش می دادیم. نقش استر را خانم مورین بازی می کرد و ما درزن هامان هم خانم نادره بود. ما پنج شب در تئاتر ملی نمایش دادیم. قیمت بلیطها از پنج ریال تا یک تومان بود. حئیم یک عدهای از زنها و مردهایی که از محله می آمدند و پول نداشتند را به رایگان راه می داد تو. آنها را در دو ردیف آخر می نشاند و ما نمایش می دادیم. پولی هم که از این نمایشها جمع می شد تمام به مصرف فقراو نیازمندها می رسید. روح سلیمان حئیم شاد.

# خاطرهٔ مسلمانی ـ جهودی

دو تا مسابقه در امجدیه اجرا شدکه از هر دوی آنها خاطره دارم. یکی موقعی که تیم فوتبال اسرائیل آمد تهران. فوروارد چپ اسرائیلیها توپ را زد توگُل خودشان و بازی راباختند. یادم می آید مردم آجیل و شیرینی و اینها آوردند توی لالهزار و پخش می کردند. تمام مسلمانها دست می زدند و می رقصیدند که جهودها را زدیم.

یکی هم مسابقهٔ تیم کورُش ایسرائلهای ایرانی بود. تیم کورُش سه تاگُل زد. دو نفر از فوتبالیستها الان اینجا در خود لُس آنجلس هستند یکی آقای رحیم اصیل است، یکی دیگرش هم آقای ترکیان. وقتی رقیب ما سه تاگُل خورد مردم ریختند سر ما و تا خوردیمما را زدند. خلاصه ما هم میزدیم ولی خوب یکی میزدیم پنج تا میخوردیم. تعداد آنها زیاد بود ما را حسابی زدند. خلاصه بزن بزن حسابی شد و یک کتک سیر هم توی امجدیه خوردیم.

یک وقت هم که من کشتی گیر بودم برای مسابقات کشتی رفتیم مدرسهٔ دارالفنون. محلهٔ من یک شب توی مسابقهٔ یکی از بچههای محلهٔ «گارد ماشین» را زدم زمین. محلهٔ «گاردماشین» در جنوب خیابان ری بود. وقتی از سرای امین حضور بیپچی دست

راست به طرف شاه عبدالعظیم همان طرفهاست. این محله مسلمان نشین بود وکشتی گیر و گردن کلفت زیادداشت. یکی ازکشتی گیرهای «ماشین گارد» به یکی دیگرگفت: «علی این جهود بود.» آن یکی گفت: «بگو به قرآن!» اولی جواب داد: «به قرآن!» دو سه نفر دم در ایستاده بودند تا این را شنیدند، ریختند که ما را با چاقو بزنند. ما هم رفتیم پهلوی رئیس کل باشگاه که تلفن کرد و دو تا دژبان آمدند ما را با جیپ بردند منزل. آن شب اسمعیل خرمیان پدر دکتر روبرت خرمیان، مرحوم نجات میکائیل و یعقوب پدیدصیون با من بودند و شاهد این ماجرا.

عرض می کنم بچه هم که بودیم وقتی از مدرسه برمی گشتیم هر روز کتک مفصل می خوردیم. از سهراه امین حضور تا خانه که می آمدیم از کوچهٔ سادات می گذشتیم بچه گوئیمها]مسلمانان[ ما را حسابی می زدند. ما سه تا بچهٔ ایسرائل بودیم، بعضی وقتها که یک بچه مسلمان تنها پیدا می کردیم می گفتیم: «یعقوب معطل نکن، بزن در بریم!» بچه مسلمان را سیر می زدیم و فرار می کردیم. ما هم می زدیم ولی خوب آنها زیادتر می زدند.

عرض کنم حضورتان مسلمانها دو تیپ بودند: یک تیپ آدمهای خیلی خوبی بودند یک تیپ هم آدمهای بدی بودند. یک حاجی مصطفی بود که معمار من بود برای ماساختمان میساخت. پسر حاجی در حدود دوازده سالش بود که عمرش را داد به شما. رفتم برای سرسلامتی. دیدیم همه مسلمانها می رفتند مسجد جنوب تهران، من هم رفتم. دم درمسجد کفشم را درآوردم رفتم پیش حاجی نشستم و خلاصه چایی و قهوه آوردند من هم شروع کردم به چایی و قهوه خوردن. آن وسط یکی گفت: «انگار این جهوده!» حاجی اشاره کرد که هیچی نگو. ولی همچین که پایمان را از در بیرون گذاشتیم، استکانهای ما راهمه انداختند توی سطل حلبی دم در وگفتند: «این نجس شد!»

#### خاطرةبجههاىتهران

خاطرهٔ سـوم راجع به بچههای لهستانی است. من کاملاً یادم هست: این بچهها توی یکمحوطهٔ سیمکشـی شـدهٔ خاردار بودند و ما بچههای کوچک سیزده چهارده ساله

#### خاطرات

بودیم. آنوقت همهٔ پولهایمان را روی هم گذاشتیم و یک سطل خرما خریدیم بردیم بودیم. آنوقت همهٔ پولهایمان را روی هم گذاشتیم و یک سطل خرما خریدیم بردیم بین آنهاقسمت کردیم. ایسرائلهای تهران از خانه هم لباس و پالتو و پتو و اینها برایشان می آوردندو به آنها می دادند. مثل اینکه یکی دو تا از این لهستانیها با ایسرائلهای ایرانی ازدواج کردند. اسامی آنها را نمی دانم ولی همین قدر یادم هست.

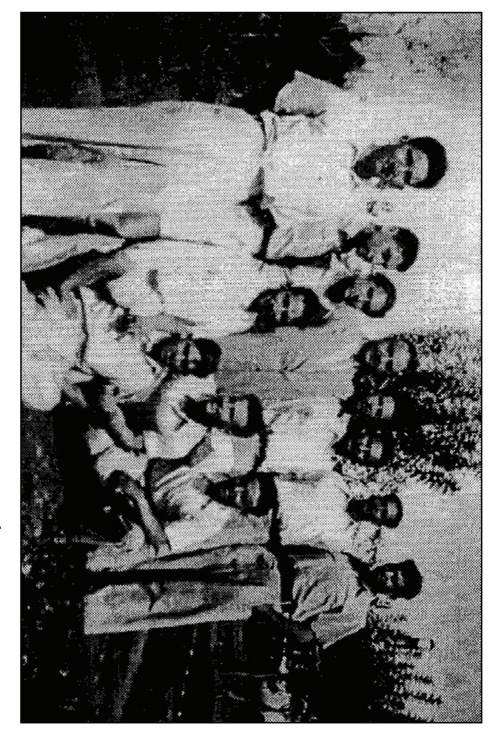
### روبندخانيان

### اولين دسته جوانان يهودي ايراني دركيبوتص

از آنجایی که خاطرات من به بیش از نیم قرن قبل مربوط می شود و هیچکدام از نکات آن از روی نوشته نیست ممکن است برخی تاریخها کاملاً مطابقت نکند. همین قدر می دانم که کار من در کیبوتص یکسال تمام طول کشید و در اواسط سال ۱۹۴۶ دو سال قبل از تشکیل دولت اسرائیل - به پایان رسید. آن زمان تصمیم گرفتم برای ادامهٔ تحصیلات دانشگاهی به امریکا سفرکنم، ولی گذرنامهٔ رسمی نداشتم و در دوران بعد از جنگ گرفتن ویزای تحصیلی امریکا بسیار مشکل بود. حتی شادروان مراد اریه هم که از آشنایان ما بودو در آن موقع در اورشلیم به سر می برد، اقداماتی کرد ولی متأسفانه موفق نشد و من اجباراً به ایران مراجعت کردم.

### آغاز فكرمهاجرت

در اوایل سال ۱۹۴۲ که آتش جنگ جهانی دوم همهٔ اروپا را فراگرفته بود، قشون هیتلری می رفت که به نزدیکیهای العلمین برسد و از آنجا قصد حمله به فلسطین تحت تسلط دولت بریتانیا را داشت تا یهودیان مقیم فلسطین را قلع و قمع کند. یهودیان از ترس شب وروز نداشتند و در فکر چاره بودند. حتی جوانهای یهودی را برای شرکت در قشون بریتانیایا بریگاد (Brigade) تشویق می کردند. یکی از نقشه های مهم یهودیان دنیا این بود که هرچه زود تر و بیشتر با عَلیا (مهاجرت لهایه) به فلسطین، به تکثیر جمعیت این کشور کمک کنند. آن زمان عدهٔ زیادی مهاجر لهستانی و روسی توسط کامیونهای متفقین وارد تهران شدند تا از آنجا به فلسطین فرستاده شوند و الحق که تمام یهودیان ایران در نهایت صمیمیت و برادری از هرکمکی نسبت به این مهاجرین دریغ نکردند. البته نهضت مهاجرت به فلسطین در طول سالهای قبل از استقلال، تقریباً از تمام نقاطی که یهودی داشت با کمک سازمانهای زیرزمینی شروع شدکه برای بسیاری از یهودیان گران تمام شد.



جوانان ایرانی کیبوتص رَمَت هکوش و مهمانشان دکتر حبیب لوی کفار صبا \_ سال ۱۳۲۵ (اهدایی روبن دخانیان)

در تهران، مرکز تجمع گروهی از ما جوانان که با هم دوست بودیم منزل یکی از دوستانمان خلیل القانیان در خیابان آقاشیخهادی بود. این خانه باغ نسبتاً بزرگی داشت ویک قطعه زمین بسیارکوچک که در آنجا والیبال بازی می کردیم. مدرسهٔ کورُش هم تقریباً جنب آن واقع شده بود. هر روز بعد از پایان مدرسه همهٔ ما شاگردان کالج البرز که غالباً ورزشکار بودیم و به ورزشهای فوتبال، والیبال، دو میدانی و دوچرخه سواری علاقه داشتیم، به آنجا می رفتیم. در ایام تعطیل یا پس از مدرسه هم که جایی نداشتیم، اجباراً بهمدرسهٔ کورُش که حیاطی کوچک داشت ولی برای بازی والیبال مناسب بود و تور والیبال هم داشت می رفتیم. معلم ورزش مدرسهٔ کورُش آقای کوچکزاد با ما آشنا بود و طرفدارورزش. او به ما اجازهٔ ورود می داد، ولی متأسفانه هیئت مدیرهٔ مدرسه که از اشخاص سرشناسی چون اسحق بروخیم، منتخب، مرادپور، مکابی و سایرین تشکیل شده بود باورود ما به مدرسه فقط برای ورزش مخالف بودند. شادروان اسحق مطلوب رئیس مدرسه که خود روحیهٔ ورزش دوستی داشت به ما اجازه می داد.

درآن زمان فردی به نام کاپیتان لوی لهستانی از طرف آژانس یهود، واقع در میدان بهارستان که حکم سفارت امروزی را داشت، در قشون بریتانیا در ایران خدمت می کرد. وی مأموریت داشت به ما زبان عبری جدید را بیاموزد و در این کار بسیار موفق بود. شاگردان زیادی منجمله تمام رفقای من به این کلاس رغبت زیاد نشان می دادند. ولی درواقع این آموزش برای این بود که جوانان را برای مهاجرت به اسرائیل آماده کنند. در میان دوستان ما فقط یک نفر بود که با کاپیتان و آژانس یهود رابطه داشت نام او صیون گبای بود که تصور می کنم اکنون در اسرائیل باشد.

یک شب صیون گبای نزد من آمد و گفت: «تو را با عدهٔ دیگری از بچههای شهرستانهابرای مهاجرت انتخاب کردهاند. اگر مایل هستی آمادگی خود را اعلام کن تا وسیله فراهمشود ولی باید این مسئله سری باشد و هیچکس از آن اطلاعی نداشته باشد.» عدهای ازجوانان یهودی ایرانی با عدهٔ زیادی از لهستانیها قبلاً توسط کشتی به اسرائیل مهاجرت کرده بودند. من و دوستم ل. پ (چون امروز هنوز در ایران بسر می برد فقط به نام ل. پ ازاو ذکر می کنم) تصمیم به مهاجرت داشتیم. به اوگفتم: «اگر دوست مرا هم بفرستید من آماده ام چون با او قرارگذاشته ام که هر دو با هم باشیم.» این موضوع

باکاپیتان لوی در میانگذارده شد و مورد قبول آژانش یهود قرارگرفت که هر دو با هم مهاجرت کنیم. از آنتاریخ تا مدتی هفتهای دو مرتبه در محل آژانس، با عدهای دیگرکه از شهرستانها آمدهبودند، تحت تعلیمات زبان و مسائل دیگر قرار می گرفتیم. یادم می آید وقتی که در تهرانبودم، از دوست خود رحیم اصیل اوضاع اسرائیل را جویا شدم. او که یکی از جوانانبرگزیدهٔ کیبوتص بود و همگی خیلی دوستش داشتند در نامهای که مدتها طول کشید تا به تهران برسد نوشت: «اگر اوضاع اینجا را می خواهی فقط در سه کلمه گنجانده می شود: کارو کار و کار!»

## حركت كاروان

در اواسط سال ۱۹۴۵ یک روز صبح زود بدون سروصدا و حتی بدون خداحافظی باخانواده و دوستان، با چمدانی بسیارکوچک با قطار از تهران به سوی خرمشهر حرکت کردیم. حرکت ما از تهران تا رسیدن به گالیل علیون \_\_سرحد شمالی اسرائیل ـ مدت چهل روز و چهل شب به طول کشید. اشارهٔ زیادی به جزئیات راه و دستوراتی که چگونه بارابطها تماس بگیریم و مخارج و مسکن و مأوای در بین راه نمی کنم. خط سیر ما تهران \_ خرمشهر \_ بصره \_ بغداد، قمشلی (ناحیهٔ سرحدی سوریه \_ ترکیه و عراق)، حَلُب و بیروتبود. تعداد ما موقع حرکت از تهران چهار نفر بود ولى موقع رسيدن به مقصد بالغ برسى و نهنفر شديم. اين عده همه در ميان راه به ما ملحق شدند. از هر شهری که حرکت می کردیم افراد معینی از آمدن ما اطلاع داشتند و وسایل زندگی و حرکت بعدی ما را تدارکمی دیدند. همیشه سعی می شد آخر شب یا صبح زود به مقصد بعدی برسیم که هوا تاریک ومردم در خواب باشند. معمولا در اطراف شهر مسكن مي كرديم. بعدكه هوا روشن مي شدمأموريت داشتيم طبق نشاني و رمز و مکانی که در دست داشتیم آمدن خودمان را به اطلا عرابط (که حتی از ساعت ورود ما اطلاع داشت) برسانیم. برای احتیاط رابطها هیچوقت درنقطهای که ما وارد می شدیم نمی ایستادند. آنها غالباً جلوی مغازهای با نام و نشان منتظرمی ایستادند تا سر ساعت معین همدیگر را ببینیم. وقتی وارد شهری میشدیم ما را بهدستههای چند نفری تقسیم می کردند و همراه یک سرپرست به منازل مخصوص می بردند. ما در این خانه ها اكثراً سه روز يا بيشتر (مثلاً در بغداد هفت روز) مهمان بوديم.

سخت ترین ساعات ما مواقعی بود که مجبور بودیم در شهرها از هم جدا شویم و بااتوبوس یا قطار به اقامتگاه خود برسیم. هرگز سوار تاکسی یا سواری نمی شدیم چون ممکن بود مورد سوءظن قرار بگیریم. اکثراً حرکت ما به هنگام شب انجام می گرفت و بااسب و قاطر یا پیاده در بیابان حرکت می کردیم. از ذکر بسیاری از جزئیات و اتفاقات بین راه که در آن موقع جزء اسرار بود، امروز هم خودداری می کنم.

ما چون بدون گذرنامه و ویزا حرکت کرده بودیم، برای پنهان کردن هویت خود بایستی حتی الامکان از صحبت کردن با یکدیگر خودداری می کردیم. بعضی مواقع که بازرسی وارد قطار یا اتوبوس می شد خود را به خواب می زدیم، اگر در هنگام بیداری از ما سئوالی می شد و انمود می کردیم که لال هستیم، ولی این موارد زیاد اتفاق نیفتاد. حق تاکسی سوارشدن، خرید کردن (اصولاً پولی هم نداشتیم) و رفتن به محلهای شلوغ و حتی فرستادن نامه هم نداشتیم. در تمام مدت حرکت، خانوادهٔ ما در تهران اصلاً از محل ما خبر نداشتند چون مرتب در حال تغییر منزل بودیم. تقریباً حدود یک ماه در گالیل ماندیم، زیرا برای ورود به شهر و رفتن به کیبوتص رَمت هَکوُوش می داشتیم. بالاخره برای ما جواز اقامت درفلسطین راکه یک نوع شناسنامه بود می داشتیم. بالاخره برای ما جواز اقامت تهیه شد. خیلی آسان بود که ما را به طریقهٔ مخصوص و در شب به محل خود برسانند ولی متصدیان امور نمی خواستند روی ما مخصوص و در شب به محل خود برسانند ولی متصدیان امور نمی خواستند روی ما که پس از چهل شبانه روز زحمت و مرارت و مخارج زیاد به مرز رسیده بودیم، ریسک که پس از چهل شبانه روز زحمت و مرارت و مخارج زیاد به مرز رسیده بودیم، ریسک کمند. اگر پلیس انگلیسی ما راکه مهاجر غیر قانونی بودیم می گرفت زندانی می کرد و به مملکت خود باز می گردانید.

از بین ما چهار نفری که از تهران حرکت کرده بودیم، مرا به عنوان رابط انتخاب کرده بودند و تمام اطلاعات و رموز لازم برای رسیدن از نقطه ای به نقطهٔ دیگر و تماس بااشخاص معین و محلهای دیدار با قید فاصله و نشانی ثابت را فقط به من می گفتند و من اجازهٔ بازگوکردن آن را حتی به رفقای خود نیز نداشتم. البته من هم فقط فاصله و مسکن بعدی را می دانستم ولی از بقیهٔ راه و چگونگی آن اصلاً اطلاعی نداشتم. مشکل ترین روزما در حَلَب گذشت که اگر فداکاری یکی از یهودیان اهالی حَلَب نبود

ما به وضع بدی گرفتارمی شدیم که فعلاً از ذکر آن خودداری می کنم.
قبلاً گفتم که در این مدت چهل شبانه روزگاهی مجبور می شدیم در شهرها و دهات وحتی بیابانها بین دو تا پنج روز منتظر آماده شدن مرحلهٔ بعدی باشیم. در تمام این مدت دلهره داشتیم که گرفتار پلیس محلی نشویم. یک روز بین راهنمایان ماکه همگی یا عرب یا کرد عراقی بودند اختلاف نظر پیدا شد. یکی از راهنمایان محل ما را به پلیس اطلاع داد. راهنمایان دیگر برای فراری دادنمان از دست پلیس اجباراً ما را به بیابان اطراف بردند ویک شب تا صبح در زیر خرمن کاهی که پس از درو در بیابان مثل کوهی کوچک روی هم انباشته بود، مخفی کردند و برای استتارکاه ها را روی ما ریختند تا از بیرون معلوم نشویم. در آن موقع تعداد ما ۲۵ نفر بود و حتی صدای نفس کشیدنمان هم خودمان را به وحشت می انداخت. از این روی خیلی سعی می کردیم که حتی نفس کشیدنمان را هم کنترل کنیم و بحمدالله به خیرگذشت.

چند ماه بعد از حرکت ما از تهران، دستهٔ دیگری از جوانان از طریق بغداد برای مهاجرت حرکت کردند. آنها در تهران مطلع شده بودند که راه خرمشهر امن و آبهای خلیج آرام نیست. متأسفانه این دسته در بغداد دستگیر و زندانی شدند که پس از مدتی با کمکیهو دیان عراق و کوشش شادروان حاج حبیب القانیان و پرداخت وجه زیاد آزاد شدند و به تهران مراجعت کردند. یکی از این افراد آشور شایانی بود. بعدها که او را در خارج ملاقات کردم از رنج فراوانی که متحمل شده بود سخنها داشت. شاید دو یا سه سال زود تراز ما هم عدهای از جوانان ایرانی با کشتی مهاجرت کرده بودند که دو نفرشان به نامهای رحیم اصیل و شادروان شیخ عسگر در کیبوتص کوچکی به نام کِدما (Kedma) ساکن شدند و بقیه در کیبوتص رَمت هَکوُوش سکنی گزیدند.

مقصد من و دوستم کیبوتص رَمَت هکوُوش در حاشیهٔ شهرِکفارصبا (Kefar Saba) وخط مرزی اردن بود که یک دسته از دوستان ایرانی ما از قبل در آن مسکن داده شده بودند. دو نفر دیگرکه مشهدی بودند به منزل اقوام خود در تل آویو رفتند و بقیهٔ سی و پنج نفر دیگر را به مشاوها وکیبوتصهای مختلف فرستادند که تا این تاریخ از آنها هیچ اطلاعی ندارم.

بالاخره با تمام مشقات همگی به سلامت به مقصد رسیدیم. یک شب، ساعت دو و

نیم بعد از نیمه شب، از یک کامیون ارتش بریتانیا که با چادر برزنتی پوشیده شده بود و رانندهٔ آن یک سرباز یهودی بود، نزدیکی یک باغ پر درخت پیاده شدیم. فوری دو نفر با چراغقوه از وسط درختها بیرون آمدند و از آن پس راهنمای ما شدند. وقتی نزدیکیهای صبح وارد کیبوتص شدیم، در سالن ناهارخوری روی میزها پُر از مربا و مارگارین و نان بود که پس از مدتها شکمی از عزا در آوردیم بخصوص که تا آن موقع مارگارین را نمی شناختیم و فکر می کردیم کره است. خلاصه به یاد عصرهای دماوند و آبعلی که کره و عسل می خوردیم افتادیم.

هنگامی که وارد کیبوتص شدیم، رفقا که از ورود ما به آنجا مطلع شده بودند، همراه باسایر اهالی کیبوتص با شادی زیاد از ما استقبال کردند. سرپرست گروه ایرانیها که خانمی بسیار مهربان و دلسوز به نام آلتا (Alta) بود، مانند یک مادر حقیقی ما را با آغوش بازپذیرفت. نام رفقای ایرانی ام در کیبوتص \_\_ تا آنجایی که به خاطر دارم\_\_ عبارت بودنداز ناتان شادی، شلمو شادی، داوید شفر (شهرآرا)، پورات، دماوندی، منصور دیانی، افرائیه، ل.پ و ابراهام صفاتیان. ابراهام صفاتیان جوان پرشوری بود که عشق وافری به صلح و آشتی با اعراب را داشت. وی یک روز با در دست داشتن پرچم سفید صلح رهسیار مرز اُردن شد. ولی متأسفانه چون به دستور ایست سربازان اردنی توجه نکرد همان جا مورد شایک آنها قرارگرفت و از پای درآمد. روحش شاد باد.

دو نفر دیگر از دوستان ایرانی ما شیخ عسگر و رحیم اصیل به خاطر آنکه ورزیده وزرنگ بودند و با وجدان و جدیت فراوان کار می کردند بسیار مورد احترام و عزت اهالی کیبوتص کِدِما قرار داشتند. متأسفانه شیخ عسگر هنگام شنا در ساحل دریا با سنگی تصادف کرد و کاملاً فلج شد. اهالی کیبوتص به آن کوچکی تمام مخارج دورهٔ بیماری او راپرداختند و از هرگونه کمک و فداکاری برای معالجهاش باز نایستادند. ولی متأسفانه معالجات مفید واقع نشد و وی زندگی را وداع گفت. در اینجا باید تأکیدکنم که هیچیک ازجوانانی که کیبوتص را برای زندگی انتخاب کرده بودند از راه تنگدستی و لاعلاجی راهی کیبوتص نشده بودند بلکه همگی از

خانوادههای مرفه بودند.

### زندگىدركىبوتص

زندگی درکیبوتص شبیه زندگی در سربازخانه بود با این تفاوت که درکیبوتص مافوق وجود نداشت و افراد جدید و قدیمی یکسان و هرکدام دارای یک رأی بودند و از نظرلباس، منزل، غذا، تفريح و تعليمات مخصوص تفاوتي با يكديگر نداشتند. نظم و دیسیپلین کاملاً اجرا می شد و هرگزکسی نمی توانست از قوانین داخلی و حتی خارجی کیبوتصروبگرداند. هرکس تا مادامی که در آنجا زندگی می کرد باید مطیع قوانینی که خود اعضای کیبوتص با رأی اکثریت به تصویب رسانده بودند باشد. در سربازخانه خدمت اجباری بود، سلسله مراتب وجود داشت، حقوق، مزایا، لباس و ساعات کار متفاوت بود. در کیبوتص خدمت برای ادای دین به ملت و مملکت اسرائیل و آبادانی کشور اسرائیل بود. می توان گفت که پایه های اسرائیل امروزی راکیبوتصها گذاردند. (وقتی تشکیل دولت یهود اعلام شد، بن گوریون و سایر وزرا اکثراً کیبوتصی بودند. تمام ساكنان كيبوتص كه بنام خاوريم وخاوروت (Khaverim & Khaverot) يعني رفقا نامیده میشدند با هم مثل یک خانوادهزندگی می کردند و در غم و شادی یکدیگر شریک بودند. عروسی درکیبوتص خیلی سادهبرگزار می شد. تا زمانی که ما درکیبوتص بوديم شاهد جدايي و طلاق نبوديم چون جوانانبدون هيچ چشمداشت مالي و يا مقام فقط به خاطر عشق و تشکیل خانواده با هم ازدواجمی کردند و زندگی ساده و شیرینی داشتند.

## اعتصاب دركيبوتص

در کیبوتص هم مثل سایر جاها اعتصاب وجود داشت ولی اعتصاب به صورت ناقص انجام می گرفت. چه اگر به صورت کامل در می آمد به برداشت محصول یا امور داخلی مثل کودکستان، نظافت و سایر بخشها لطمهٔ شدید و غیرقابل جبرانی وارد می آمد و ضرر آن متوجه تمام اهالی کیبوتص می شد.

اعتصاب ناقص بدین صورت بود که مثلاً اگر اهالی از سِرو غذا، طعم خوراک،

تغییرصورت غذا یا تعویض آشپز ناراضی بودند، موقع صرف غذا به اطاق ناهارخوری می رفتندو مثل سابق مشغول غذا خوردن می شدند. ولی هیچکدام روی صندلی نمی نشستند و به صورت ایستاده و با عجله خوراک را نیمه تمام می خوردند و دنبال کار خود می رفتند. تاوقتی مسئولان به این امر رسیدگی نمی کردند و رضایت بقیه را فراهم نمی آوردند اعتصاب ادامه می یافت. معمولاً با وساطت رئیس کیبوتص و متصدیان و رسیدگی کامل اعتصاب شکسته می شد.

# برنامهٔ روزانه در کیبوتص

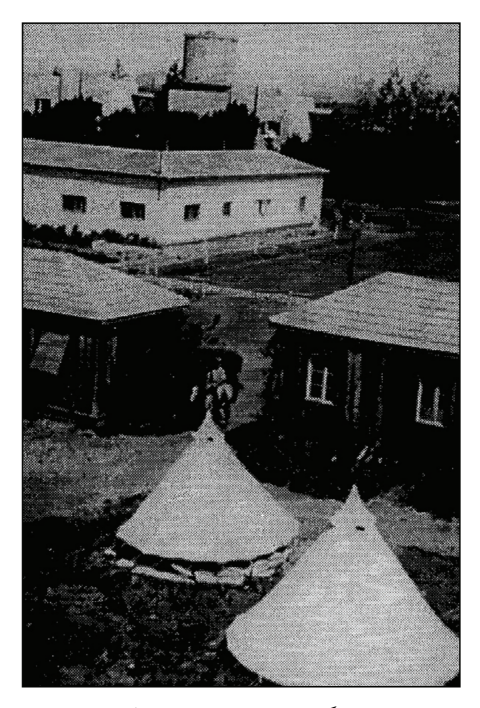
صبح سر ساعت معين به اطاق غذاخوري ميرفتيم و معمولاً صبحانه مركب بود ازچای، قهوه، شیر، نان، مربا و مارگارین. پس از صرف صبحانه تمام افراد به محل كارخود\_\_كه از شـب قبل طبق دستور رئيس كار تعيين شـده بود\_\_مىرفتند. چون اغلب کارهافصلی و برای چند روز بود هر شب تعدادکارگران لازم تعیین میشدند. مثل چیدن گوجهفرنگی، برداشت سیب زمینی، چیدن پرتقال، چیدن انگور، مرغداری، راندن تراکتور، کاردر آشیزخانه، امور اداری، خیاطی نظافت. بعضیها هم که به کارهای تخصصی از قبیل کارهای برق و الکتریک و ماشین آلات وكارخانه و بنايي ساختمان و پذيرايي ازكودكان و ادارهٔ كودكستان و حتى مدرسه برای بچههای کیبوتص مشغول بودند، تقریباً شغل دائم داشتند. معمولاً بعد از صرف شام، برای افراد تازهوارد کلاسهای درس شبانهٔ زبان عبری دایر بود. ظهر برای صرف ناهار تقریباً همگی به اطاق ناهارخوری مراجعت می کردند.سپس تا ساعت حدود چهار بعد از ظهرکار را ادامه میدادند و مجدداً برای صرف عصرانه که شبیه صبحانه بود می رفتند. پس از حمام و نظافت و رسیدگی به کارهای شخصی با لباس مرتب کیبوتصی که تقریباً همگی یک رنگ و خاکی و بسیار تمیز و اطوکرده بود برای صرف شام در اطاق پذیرایی که سالن بسیار بزرگی بود جمع مى شدند. شام معمولاً ساده بودولى در شبهاى شبات به پاس احترام شبات رومیزیهای سفید انداخته میشد و خوراک همبا شبهای دیگر فرق می کرد، حتی خوراک گوشــتی داده میشــد. نوع غذاها درکیبوتصهایمختلف متفاوت بود و بستگی به وضع مالی آن کیبوتص داشت. شبهای شبات پس ازصرف شام، معمولاً برنامهٔ موسیقی داشتیم که اکثراً نواختن آکاردئون بود و تقریباً تمامافراد کیبوتص با شوق فراوان برای رقصهای دسته جمعی به پایکوبی و خواندن شعرهای عبری که بسیار جالب بود می پرداختند. آن شبها واقعاً فراموش نشدنی بودند. بعضی از شبهای هفته هم رفقا که مایل بودند در اطراف کیبوتص جمع می شدند، آتش روشن می کردند و دور آن می رقصیدند. (لازم به تذکر است که در تمام اوقات شبانه روز برای نگهبانی و حراست کیبوتص و افراد آن گاردها وکشیکهای مخصوص در اطراف کیبوتصهای امروزی می کردند.) غذای کیبوتصها در سالهای ۱۹۴۵ و ۱۹۴۶ با غذای کیبوتصهای امروزی و دارای دوشهای متعدد. اغلب در زمستان ناچار می شدیم با آب سرد حمام کنیم. ولی در کیبوتص ما آب گرم هم وجود داشت.

خانه های اهالی کیبوتص متفاوت بود. زن و شوه ها در ساختمانهای چوبی یک اطاقی بودند. برای افراد خیلی قدیمی و بزرگسال ساختمانهای سیمانی وجود داشت. آنهایی که مجرد بودند در چادرهای مخصوص سه نفره که دارای سه تخت بود، برادروار زندگی می کردند و خیلی مراعات همدیگر را می کردند تا استراحت دیگری بهم نخورد. هم چادری من آقای افرائیم و آقای ل. پ بودند.

هـر روز بعد از ظهر لباسـهای کار را، پس از تعویض، تحویل لباسشـویی میدادیم وفردای آن روز مراجعه می کردیم و از محل مخصوص یک دسـت لباس شسته و اطو کردهبرمیداشتیم.

### كار دركيبوتص

کار من و دوست دیگرم شادروان حئیم دیانی (منصور) بسیار مشکل و سخت بود. اکثراً کارهای ساختمانی مثل بتنریزی یا کارهای باربری و تخلیه و بارگیری کامیون به ماواگذار می شدکه با کمال میل قبول می کردیم. ولی موقعی که این کارها وجود نداشت درصحرا به برداشت سبزیجات، گوجه فرنگی و سیب زمینی و در تا کستان به انگورچینی و درباغ مرکبات به چیدن پرتقال مشغول می شدیم. برای چیدن پرتقال صادراتی درجهٔ



نمونهٔ چادرها و خوابگاه جوانان مجرد کیبوتص رَمَت هکوش کفار صبا سال ۱۳۲۵ (اهدایی: روبن دخانیان)

یک هر یک عدد میوه را با دست نگه می داشتیم و با قیچی مخصوص که تیغهٔ مقعر داشت، به آرامی و بدون اصطکاک ناخن، از شاخه جدا می کردیم و درون ظرفهای مخصوص که به نر دبانها آویزان بود می ریختیم. اگر روی پوست خراش کوچکی هم می خورد روغن روی پوست پرتقال که برای محافظت پرتقال لازم است کنار می رفت و پرتقال در راههای دور خراب شده و بقیه جعبه را هم فاسد می کرد.

خاطرهای ازیک روز پرتقال چینی یادم آمد: روزی در باغ پرتقال با یکی از رفقای تازه وارد اهل رومانی که نام جدیدش موشه بود و هنوز به زبان عبری تسلط نداشت،مشغول کار بوديم. او رو به من كرد وگفت: «سئوالي دارم. ممكن است به من جواببدهي؟» گفتم: «باکمال میل.» آه بلندی کشید و گفت: «روبن! ساعد مرا نگاه کن!» من قبلاً شمارهای راکه نازیها روی ساعدش خالکوبی کرده بودند دیده بودم. «راستی اگر جنگی در گیرد، کدامیک از ما جلوتر خواهد رفت؟» جواب کاملاً روشن بود. چون زمان خدمتمن دركيبوتص زيادتر بود حق تقدم با من بود. ولي اوگفت: «خير من از تو جلوتر خواهمرفت!» ازگفتهٔ او متعجب شدم. او ادامه داد و پرسید: «چرا از من دلیلش را نمیپرسی؟»گفتم: «چرا؟»گفت: «برای اینکه من دیگر هیچ امیدی ندارم که روزی پدر، مادر، برادر،خواهر یا حتی یکی از دوستان خود را ببینم زیرا همهٔ آنها جلو چشم من نابود شدند ولی توباز امیدوار هستی که روزی با بستگان خود روبوسی كني. » آنچنان تحت تأثير حرف آننوجوان كه فقط ۱۶ سال داشت قرارگرفتم كه اشك از چشمانم جاری شد. او نیزگریه کردو به کارش ادامه داد. در آن موقع فکر می کردم او اشتباه می کند زیرا اصلاً تصمیمی برای مراجعت به ایران نداشتم. او بعدها یکی از افسران ارشد ارتش شد. نمی دانم آیا هنوز هم در این پست هست یا بازنشسته شده. هر كجا هست خدايا به سلامت دارش.

اوضاع کار درکیبوتصها به گونهای بود که هرگاه احتیاج به کارگر فوری پیدا می شد، از کیبوتصهای نزدیک و دور کمک می گرفت. یک روز پس از کار در تاکستان، برای صرف ناهار، وارد اطاق ناهارخوری شدیم. هنوز خوردن را شروع نکرده بودیم که رئیس کار برسر میز ما آمد و گفت: «یک کامیون کود شیمیایی رسیده و باید تخلیه شود. لطفاً

شسما دونفر بیایید.» من و دوستم حئیم دیانی بدون چون و چرا برای کمک رفتیم و در حدود پنجتُن کیسههای سنگین را با شانههای خود به انبار انتقال دادیم. پس از دو ساعت وقتی خواستیم برگردیم راننده که خود کیبوتصی بودگفت: «بایدکامیون را سیب زمینی بزنم خواهش می کنم به من کمک کنیدکامیون را پرکنم.» ما اجباراً قبول کردیم. موقعی که کارتخلیه و بارگیری تمام شد حدود ساعت چهار و نیم بعد از ظهر بود. وقتی به ناهار خوری رسیدیم سایر رفقا برای صرف عصرانه آمده بودند. پس از آن برای استراحت و تعویض لباس به چادر خود رفتیم. همان شب پس از صرف شام رئیس کار نزد من و دوستم ابراهیم صفاییان آمدکه در کیبوت «گیوت حئیم» (Givat Haim) کار فوری پیش آمده و از ماخواسته اند شبانه به آنجا برویم و تا صبح کارکنیم. کار تا فردا ساعت ۱۲ ظهر با خستگی فراوان و در حال خواب و بیداری به پایان رسید و پس از تقریباً ۳۶ ساعت بیداری و کار، خسته و مانده به خواب رفتیم.

### مختصرى از تعليمات دركيبوتص

یکی از برنامههای مهم کیبوتص تعلیمات نظامی بود که به تدریج به کیبوتصیهای جدید آموزش می دادند. این آموزشها از دفاع با چوبدستی آغاز می شد و با آشنایی تدریجی با اسلحهٔ حقیقی و مخصوصاً جنگهای تن به تن ادامه می یافت. یکی از برنامههای آموزش هسم این بود که روزی یک عده با مربی مخصوص برای پیاده روی از کیبوتص خارج می شدند و چندین مایل پیاده در بیابانها و صحراهای اطراف راه می رفتند. این جادهها غالباً کوره راههای باریکی بودند که از مناطق عرب نشین می گذشتند و از بین گیاهان تیخ دارکاکتوس که (Sabres) خوانده می شدند می گذشتند. اگر این کاکتوسها به دست و پا می خورد، سوزش زیاد و بدی داشت. البته این گیاهان مانند شالیزارها به طورموازی قرار داشتند و بین آنها به فاصلههای هر پنجاه تا صد عدد راه عبور کوچکی بود. پس از چند روز راهپیمایی، در یک شب تاریک، افراد را به آخرین نقطهای که طی روزرفته بودند می بردند و آنها را آزاد می گذاشتند که بدون راهنما راه خود را پیداکنند و به طرف کیبوتص بروند که کاری بسیار دشوار و سخت بود.

#### خاطرات

تعلیمات بدنی و نظامی عبارت بود از نشانه گیری صحیح، پر و خالی کردن تفنگ و راه رفتن یا دویدن در ارتفاع مساوی با طبقهٔ سوم یا چهارم یا روی قرنیزها (نوک دیوارها) کهبسیار خطرناک بود ولی کار همه کس نبود. پرش از طبقهٔ اول یا دوم ساختمان هم یکی دیگر از تعلیمات بود.

تا زمانی که بنده در کیبوتص بودم و فعالیت داشتم تمام افراد کیبوتص ما را دوست داشته و احترام مخصوصی به ایرانیان می گذاردند. از فعالیت کار و کوشش ما کمال رضایت را داشته که این هم افتخاری بزرگ بسرای جوانان ایرانی بود که از ما می خواستند سایر رفقایی که در ایران هستند را با نامه تشویق به مهاجرت نماییم.

پارهٔ چهارم: واژهنامه

# واژگان، اصطلاحات و فرهنگ عامیانهٔ یهودیان ایرانی

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی در حال گردآوری و دسته بندی اصطلاحات و واژگانی است که در بین یهودیان ایرانی رایج است. برخی از این واژگان یا اصطلاحات نه کاملاً فارسی هستند و نه عبری، بلکه ترکیب ویژه ای هستند که توسط خود ایرانیان یهودی طی قرون، با استفاده از کلمات عبری و توراتی یا شیوهٔ لوترایی (کلمات خودساخته که منشأ آن لغات تورات نیست نه توراتی) ساخته اند. از همهٔ علاقه مندان تقاضا می شود برای غنی ترکردن این مجموعه، پژوهشگران مرکز را یاری رسانند و لغات و اصطلاحات سنتی و عامیانه را به نشانی مرکز بفرستند. گردآوری واژگانی که به نظرتان می رسد را مدیون این دوستان هستیم:

در لُس آنجلس: مینو ذهابیان کوتال، ایرج صفایی، داریوش ستاره

در اسرائيل: پوران فرزان، منشه امير

در نیویورک: پروانه (دوستان) صراف

ĩ

آسور: حرام

آکله: زشت \_ بیماری سوزاک

آمن: آمن

آنوخی: به معنی «من» است، ولی چون ده فرمان با این واژه آغازمی شود به

غلط آنرا یکی از اسامی پروردگار تصورمی کنند.

آول: سوگوار

آوینو مَلکنو: پدر ما ـ سلطان ما. غالباً به معنی با لابه و درخواست موفق بهانجام

کاری شدن به کارگرفته می شود.

الف

اًبي يبن: پدر پسر نوزاد

اِتْرُق: تُرنج \_ میوهای که در ایام عید سایبانها (سوکوت) استفاده

اَت زِرِت: روز هشتم موعد \_ روز پایانی عید سایبانها

اً دونای: یکی از صفات پروردگار (به معنی آقای ما)

إرتص اسرائيل: ارض موعود

اَرُن هَقودِش: گنجهٔ تورات در كنيساها

اربع پنیوت هَعولام: چهارگوشهٔ جهان

اِزیدَن: در رفتن

اِسبُل: طحال

اسرائيل: اسباط دوازده گانهٔ قوم يهود به سه طبقه تقسيم مى شوند: سَبَط

لِوی متشکل از اسلاف لوی سومین فرزند یعقوب.موسی و هارون به این سبط تعلق داشتند. سبط کوهِن اسلاف

هارون کاهن بزرگ. ده اسباط باقیمانده را اِسرائیل میخوانند.

اسقنديل(سقَنديل): سنگدان

اِسكجه: سكسكه

اَشكنازى: لقب يهوديان آلمان درقرن نهم كه بعدهاكنايه از همه يهوديان

اروپا شد.

اِشْنَک (اِچنک): هر چه نیک \_ بلانسبت \_ یارو \_ زندهیاد \_ دور از تو

اِشِت هايل: زن نجيب و صالحه

أقصار: ظالم

أقوزيم: گردو \_ كلمهٔ تحقير به معنى بي ارزش

آگادا: به معنی افسانه، عنوان داستانهای خیال انگیز و

روايات افسانه آميز ادبيات يهود است.

اِمِت: حقانیت \_ حقانیت \_ عظم

اِمِتى: به راستى

امونا: صداقت \_ امانت \_ ايمان

اً نوسى: يهودى كه به ظاهر تغيير مذهب داده و در باطن يهودى مانده

است.

اودُوادار: مغرور

اوما: دق

اون دنیا: نفرین \_ بعد از مردن

ايلانوت: عيد خشكبار و ميوه چينان كه همزمان با آغاز چرخش ساليانهٔ

زندگی درختان همراه است.

ايمَک: يارو

ایسرائل: یهودی

ب

باباقورى (باباقولى): كور

باخاجه: نیا \_ جد \_ پدربزرگ

باد و بروق: افاده

باد یامان بیاری: نفرین

باروخ دیان هااِمِت: متبارک باد داور برحق، پناه بر خدا. وقتی کسی عزیزی رااز

دست میدهد این کلمات را می گوید.

باروخ هَشِم: الحمدالله

بِت هَحَئيم: خانهٔ زندگان \_ به معنی گورستان استفاده می شود

بَت ميتصوا: جشن تكليف دختران

بت هَميقداش: بيتالمقدس

بَتُولا: دختر \_ دوشيزه

بچر: بپا \_ نگاه کن \_ چشم چرانی کن

بَحْريت: جوان \_ خوشگل \_ دلاور

بخاوود: بفرماييد

بخت سياه: بدبخت

بخت سبز: خوشبخت

بخت سفید: خوشبخت

بخور: پسر نخست زاده

براخا: برکت \_ دعا \_ ثنا \_ سپاس

براخا: شیوهای برای شمارش افراد (مثال: دو براخا پسر)

براخا شدن: تمام شدن

براخاكردن: دعاكردن

بِراخا گومِل: دعای رفع خطر، برگشت از سفر و شفا از بیماری

برحاتان: ساقدوش داماد

بَرميتصوا: جشن تكليف پسران \_ تفيلين بندان

بَرمينان: از ما به دور \_ استغفرالله

بریت میلا: ختنه سوران

بریت اسحق: رسم است شب قبل از انجام مراسم ختنه، یعنی شب

هشتم، قسمتهایی ازکتب مذهبی بویژه زوهر قرائت میشود.

بن عَبرى: اولاد و فرزندان يهودى (بن = ابن به معنى پسر)

بن پورات يوسف: ماشاءالله

بنی چی (بنه چه): پسربچه

بهشتیه: گورستان یهودیان در تهران \_ گورستان به معنی عام

به عِزْرَت هَشِم: با يارى خدا

بيعُور حامِص: خارج كردن حامِص از منزل قبل از موعد پسَح

بی بی : مادر بزرگ

بیف کور: سادهلوح

بیلی نِدِر: بی حرف پیش

بيم ناشى: بى حرف پىش

پ

پاراشا: بخش هفتگی تورات که به ترتیب هر روز شنبه قرائت میشود.

آیه پاسوق: غيركاشر \_ ناقص پاسول: آبكش يالشت: آهسته راه رفتن يانىمك: يَتَک: يادداشت بازكردن پردهٔ جايگاه تورات پتيهَت هِخال: خرید نخستزاد ازکُهن پدی یَبِن: يردهٔ جايگاه تورات پردهٔ هِخال: پروتا: يول تجزيه و تحليل پروشا: عيد فطير پسَح: يَسَله: پشت سر، دزدکی پَنلَک: هالو قرعه \_ سالروز دستور خشایارشا هخامنشی برای نجات پوريم: يهوديان از فرمان قتل عام هامان نخست وزيرش خيطي پوريم شهوريم: هدية پوريم پوريمي: پوگروم: كشتار دستهجمعي يهوديان ـ اصل لغت روسي است صورت ـ در حضور پونیم (پانیم): تصرف كردن \_ بالاكشيدن \_ خوردن پيريسيدن: كنايه از بخت پیشونی: نيشگون پیک:

تَپ و تُس: هالو
 تخته بِشورَن: نفرین \_ آرزوی مردن کسی را کردن
 تخته مونده: مرده \_ روی تختهٔ مرده شویخانه مانده

تِرفا: غيركاشر

تِروعا: یکی از نواهای سه گانهٔ شوفار (نُه بار و با صدای شکسته و

لرزشدار)

تِشووا: توبه

تَصَدُق: قربان صدقه رفتن

تَعنيت: روزه

تقییا (تکیا): یکی از نواهای سه گانهٔ شوفار (صدای یکنواخت و بدون

لرزش)

تفیلا: دعا \_ نماز\_ عبادت \_ مناجات

تفیلین: چهار بخش از تورات که در محفظه هایی کوچک گذارده

می شود و مردان از سن ۱۳ سالگی به بعد به هنگام نیایش بامدادی به وسیلهٔ نوارهای چرمی به سر و دست چپ

مىبندند.

تَلمود: به معنى كسب دانش و تحصيل و مجموعهٔ تفسيرها و

تعبیرهای مباحث میشناکه در ابتدای قرن ششم میلادی در

بابل و اورشلیم تدوین گردیده است.

تُلّه: به هم پیچیده

تَنَخ: كتاب مقدس متشكل از تورات، نِويئيم (كتاب پيامبران) و

كِتوبيم(مكاتيب)

تورا (توراه ـ تُرا): تورات مجموعهٔ اسفار پنجگانهٔ برشیت (پیدایش)، شموت

(خروج)، وَيِقرا (الويان)، بَميدابار (اعداد)، دِواريم (تثنيه)

توراخال: تورای هخال در میان

تِهيليم: مزامير داوود

تیزکو لشانیم ربُت: سالهای زیادی نصیب شماگردد

تیشعا به آو: روز نهم ماه آب و روز سوگواری به مناسبت ویرانی معبد

نخست به دست بختالنصر بابلی و معبد دوم به دست

تيتوس رومي

تىشى: چى چى تيفون: طوفان

ث

ثقل سامیم: غذای سنگین و دیرهضم

ثقل سياه: رودل \_ دلدرد

3

جون جونک کندن: شیطنت

چ

چپو: غارت

چرچى: بزاز دوره گرد (همدانی)

چشم دامن: هيز

چَعْنيم: خوب \_ زيبا

چندیدن: ترسیدن

چهار پیاله: چهار بار نوشیدن شراب در شب عید پِسِح. می گویند اگر

آبی که این پیاله ها در آن شسته می شود پشت در خانهٔ کسی

ریخته شود، اعضای آن خانه ویلان و سرگردان میشوند.

7

حاتان: داماد

حاتاتي عاويتي پاشَعْتي: گناه و خطا و جرم كردم ـ استغفرالله

حاخام (خاخام): عاقل \_ ربای \_ حکیم (جمع حَخامیم)

حاس وحاليلا (حسبه حاليلا): نعوذ بالله

حاس وشالم (حسبه شالوم): نعوذُ بالله \_ استغفرالله

حالا (خالا): نان سفید مخصوص سفرهٔ شب شبات \_ یکی از هدایای

کاهنان \_ در ایران رسم بود که روز آدینه به کاهنان مستمند نان «حالا» میدادند. «حالا» در واقع رسم تقدیم بخشی از

خمیر نان به کاهنان در زمان قدیم بود.

حَلوم (حالون) كردن: خوابانيدن

حامِص: خميرترش ورآمده كه خوردنش در عيد سِح ممنوع است

حانف: منتكش

حبرا: انجمن کلیمیان یک شهر

حُربا: زشت \_ ويران

حِرَم و حِرَس: حرام کردن \_ از بین بردن

حَزّان (خزّان): پیشنماز

حَزيروت: حرام

حَگسامیَح (خَکسامیح): عید مبارک

حَلِّق: خوراكى ويژهٔ شـب پِسِح كه مخلوط خشكبارهاى متعدد

است.

خلیفی: قربانی

حَمور: خر\_ احمق

حُناق (خُناق): خفقان (خفه خون)

حَنوكا (خَنوكا): عيدگشايش به مناسبت گشايش بيتالمقدس و آزادي

اورشلیم از دست یونانیان در زمان مکابیها

حنوكيا: شمعدان نه شاخهٔ حنوكا

حُخْما (خُخْما): حكمت وعقل

حول هَموعد: روزهای عادی اعیاد \_ روزهای مابین دو روز اول و دو روز

آخر عید پسَح و عید سوکا

حیکاکردن: گرفتن رگ و پی و پاک کردن گوشت

حیلول: توهین \_ بیحرمت ساختن \_ از جنبهٔ تقدس به حال عادی

درآوردن

حيما: غصه \_ قهر

خ

خاک توسری: همآغوشی (به طنز)

ختيما طُوا: شادباش و آرزوی خوش پس از پايان روزهٔ كيپور

خدایار: خوش شانس

خَرّه: لجن \_ خراب (همداني)

خشت ميزرا حييم: شيئي خيلي محكم

خُناز: خودخواه

خوپا (حوپا): سايبان عقد \_ يک طليت (شال دعا)که چهارگوشهٔ آنرا بر

چهار ستون می آویزند و مراسم عقد زیر آن برگزار

مىشود.

خيرَت: كوكوى سبزى يا خاگينه

خی (حی): به معنای زنده \_ یکی از اسامی خداوند

**ن \_ د** 

دات: دین

دادا: خواهر بزرگتر

داراش کردن: تفسیرکردن ـ موعظه کردن

دَخيا: تميزكردن گوشت \_ جداكردن رگ و پيه

درو قادشووعا: ته و توی کاری را در آوردن

دُشمون: دشنام

دل گنده: آدم آهسته کار

دلیدن (دیلیدن): ترسیدن

دُمبليچه: انتهاي ستون فقرات

دوازده شباطيم: دوازده اسباط يهود

دوخان: سكو\_ منبر\_كرسي خطابه

دور از جنابی: کنایه از هر چیز تیز یا تند یا شــورکه جنبهٔ خطر چشم زدن

داشته باشد (نمک، میخ، سیخ، سوزن)

ديوْره تورا: آموزش تورات \_ مطالب تورات و موعظهٔ تورات

دَوَل دادن: از سر بازكردن

ديم: رو

ر

راشا: ظالم

رُش حودِش: روز اول ماه که برخی مواقع دو روزه است.

رُش هشانا: عيد سال نوى عبرى

روچيدن: پاييدن ـ ديدن

روفيدن: بلعيدن \_ خوردن

رحیسا (رخیسا): شستن، غسل دادن

ریمونیم: گلدسته های تزئینی روی تورات

ز – ژ

زاخار: فرزند ذكور \_ به معنى يادآورى

زاقا مَرا: فريادسهمگين

زخوت: حق و حقوق \_ احترام

زرت و زبیل: آشغال

زونا: زن فاحشه

زوهر: كتاب اساسى «كبالا» يا مكتب صوفيگرى مذهبى نوشته

«ربی شیمعون بریوحای» که تفسیر رمزآلود تورات است.

زيقا: مدفوع

س

سارا ایمنو: سارا مادر ما \_ نماد نجابت

ساطان: شيطان

ساقک: نماد مرد دیوانه

سال باغ: روز بعد از موعد نیسان که یهودیان به باغ و دشت و چمن

مىروند

سامیح بخُلکو: راضی به سرنوشت خود

سُخنوت: آژانس یهود \_ سازمان جلب مهاجر به اسرائیل

سِدِر: مراسم شب پَسَح یا عید فطیر

سرچال: محلهٔ یهودیان تهران

سِرفا: آتش زدن

سَرگینام: شرور ـ دارای افکار جهنمی

سعودا: سور، سفرهٔ مهمانی \_ ضیافت

سِفارادی: جوامع یهودی رانده شده از اسپانیا (۱۴۹۲) و پرتقال (۱۴۹۷)

که بعدها در شمال افریقا، اسرائیل و ممالک غرب و ترکیه

سكونت گزيدند. رسوم و آداب يهوديان شرق

سفرتورا: كتاب تورات

سلاطون: سرطان

سِليحوت: بخشايش

سلیحوتی: شبهای قدر و بیداری برای خواندن تفیلای سلیحوت (نیایش

بخشایش) از سحرگاه روز دوم ماه الول (ششمین ماه گاهنامهٔ

یهودی) تا شب قبل ازکیپور.

صَنداق (صَندُق): كسى كه نوزاد ختنه شونده را در دامان مى گيرد تا موهل او

را ختنه كند.

سوختک: ننه من غریبم در آوردن

سورر: متعصب، دشمن، ظالم

سوزمون: مصيبت

سوزمونی: کسی که دیگران را حرص می دهد.

سوكا: سايبان يا آلاچيق كه سقف آن از شاخهٔ درخت پوشيده شده

و در ایام عید سوکوت برپا می شود.

سوكوت: عيد سايبانها \_ يهوديان مدت هشت روزبه ياد خروج از مصرو

سایبانهایی که بنی اسرائیل دربیابان برپاکرده بودند، در سوکا

مىنشينند

سيدور: كتاب نماز

سيمحاتورا: عيد شادماني تورات براي پايان يافتن دوره يک سالهٔ قرائت

تورات در روز نهم بعد از عید سوکا. نام سیمحاتورا در دوران باستان وجود نداشت و تنها از قرن نهم و در بابل بنیان

گذاشته شد.

ئی

شاجانك: شايعەپرداز

شالُم: سلام، صلح

شالم عليخم: سلام عليكم

شاليح صيبور: نمايندهٔ مردم، پيشنماز

شامَعيم: آسمان، سَماوات

شاووعوت: عید هفته ها \_ عید نوبرینه ها \_ موعدگُل \_ روز نزول

تورات

شب آلاما: هيچوقت

شُبًات: شنبه \_ روز تعطیل مذهبی، ترک کار، استراحت و نیایش

شَبّات نَحَمو: شنبهٔ بعد از نوئي

شبِ إِخا: شــبى كه بيت المقدس ويران گرديد\_ نهم ماه آو \_ در اين

شــب كتاب إرمياكه باكلمهٔ إخا (چگونه) شروع مىشود،

قرائت میشود. معنی مجازی: هرگز

شبِ سال: آخرين شب موعد پِسَح و به پايان رسيدن ممنوعيت هشت

روزهٔ خوردن حامِص

شب نویی: رجوع شود به شب اِخا

شپشک لحاف کهنه: آدم تنبل و تکان نخور

شُحْريت: نمازصبح

شحيطا: ذبح حلال

شخار: عرق (نوشيدني الكلي)

شخينا: روح القدس \_ انوار الهي

شَدّای: نام خدا، یکی از صفات خداوندکه روی ِ زوزای درها نیز

نوشته می شود.

شِديم و مَزلى قيم: جن و پرى

شَطار: سند \_ سند اولیهٔ ازدواج یا نامزدی

شِقِر: دروغ

شَلمه: پول

شلح گوئل: پیامبریا ناجی را بفرست

شَماش: خادم كنيسا

شَنگ و واویلا: بیریخت \_ زشت

شوآ: فاجعهٔ انهدام یهودیان توسط نازی ها

شِواریم: یکی از نواهای سه گانهٔ شوفار (سه بار به طور کشیده و

كوتاه)

شوته: خُل

شوحِط: ذبح كننده \_ ذابح

شورگا: مردهشورخانه

شوفار: كرنا ساخته شده از شاخ قوچ در روز سال نو وكيپور در

كنيساها نواخته مي شود.

شوفط: داور \_ قاضى

شوۋعا: سوگند

شیرا: غزل و ترانه، اصطلاحاً برای ترانههای عروسی و ایام شادی

به کارگرفته میشود.

شير هَشيريم: «غزل غزلها» نوشتهٔ حضرت سليمان

شيون كن: كنايه از فرزند دختر

شیون و واویلا: کنایه از فراوانی شوربختی

ص ـ ض

صبيا: دختر ـ نماد زن ديوانه

صداقا: صداقا:

صّديق: نيكوكار

صیصیت: شال دعا برای مردان

صیون (صییون ـ صیوون): صیهون ـ تپهٔ محصوری در اورشلیم است که در سدهٔ دهم

ق.م به وسیلهٔ داوید پادشاه از دست یبوسیان به تصرف در آمد و بر آن شهر داوید برپا شد. در زبان ابنیا نام صیون به مفهوم روحانی آن به عنوان لقبی برای اورشلیم و اسرائیل به

کار رفته است کار رفته است

صیونیت: ستارهٔ شش پر داوودی

ط\_ظ

طامع: ناپاک

طَعام: نمک

طلیت: شال دعا

طويا: خوب

طوایی: خوبی

طويلا: غسل زنان

ع - غ

عارل: نامختون

عانی به گعوا: گدای گردن کلفت و مغرور

عانی: گدا \_ بیپول

عاوون: گناه \_ جرم

عاوون بیلی وتارا: گناهنابخشودنی

عرویت یا مَعَریو: نمازشامگاه

عَرِوا: به معنی شاخه های برگ درخت بیدکه در بستن سایبان سوکا

ازآن استفاده می شود. شب هفتم موعد سوکا یا شب احیاء که بخشهایی از تورات و میشنا و زوهر را از اول تا به آخر

میخوانند و به اتمام میرسانند.

عزاماتم: زشت و بى ريخت \_ زوار دررفته

عزرَت ناشیم: جایگاه زنان در کنیسا نزدیکی در خروجی یا پشت پرده

عَسارا: مينيان، ده نفر مرد لازم براى اقامهٔ نماز

عَقِدَت اسحق: بستن دست و پای اسحق توسط ابراهیم به منظور قربانی کردن

او در راه خدا

عَليا: مهاجرت یهودی به اسرائیل

عَليلا: بهانه، تهمت، رسوایی، بدعنقی

عَليلَت دام: تهمت خونخواری و ریختن خون غیریهودی در فطیر ریختن

به يهوديان

عَماز: غريبه

عَمالة: نام قومي است صحرا گردكه بسيار قدبلند بودند. اين قوم

برای اولین بار به قوم یهود حمله بردند. به معنی دراز

بىخاصىت و دىلاق استفاده مىشود.

عوبت عولام: سختى كشيده

عولام رفتن: مردن

عولام هَبا: عالم باقى

عولام هَزه: عالم فاني

عوله: مهاجر

عومِر: دوران سوگواری \_ شمارش ایام بین عید پسَح و شاووعوت

(نزول تورات)

عَئين هارَع: چشم شور

ف

فرو برى: نفرين \_ بميرى

ق

قالقادوش (قِهال هَقادوش): حضار محترم \_ جماعت مقدس

قبورا: مقبره \_ تدفين

قُپ: لُپ

قُدش: مقدس

قَدیش: تقدیس ـ نماز ویژه در نیایشهای مختلف به زبان آرامی که

متن آن تسبيح حق است.

قَديش زن: كنايه از فرزند پسر

قِرِن قَيِمِت: سازمانی که برای نگهداری زمینها و جنگلهای کشور اسرائیل

فعالیت و پول جمع آوری می کند.

قریعا: جامه درانی \_ یکی از مراسم سوگواری یهو دیان دریدن جامه

به هنگام فوت یکی از خویشاوندان درجهٔ اول است

قَسيون: استفراغ

قِشِه عُرَف: مستبد \_ گردن كلفت \_ گردنكش

قَهره خوردن: حرص خوردن

قَهر و تَهر: قهر و غضب

قوشیا: ایراد بیجاگرفتن

قورا قرائين: ثروت افسانهاي

قيدوش: تقديس ـ دعاى شـراب ـ عقد محرميت بين دختر و پسر

قبل از عقد رسمي

ک

كاشر: حلال

كاوود: احترام

كبالا (قبالا): علم الاسرار \_ عرفان يهودى

كُپارا: (كفاره) طبق آداب و رسوم قديمي قبل از يوم كيپور

خروسی (برای مرد) یا مرغیی (برای زن) دور سر

می گردانند و به قصد کفارهٔ گناهان قربانی می کنند.

برخی نیز صِداقا (صدقه)ای که مبین ندامت وکفاره

است مىدھند.

كُتِل هَمَعْراوى: ديوار ندبه \_ حصار غربي بيت المقدس در شهر اورشليم

كتوبا: عقدنامه \_ قبالهٔ ازدواج

كَخ سرت كنن: نفرين \_ خاك بر سرت

کده: غذای شباتی شبیه به حلیم

كُشْروت: حلال بودن خوراكي \_ قوانين شرعى براى مواد خوراكي

كُلا: عروس

کُلا ملعو: بزاز دوره گردیهودی

كُل نيدره: نماز همهٔ نذرهاكه شب كيپور خوانده مى شود

کلو: سگ

كُلُّه: حلق

كنيسا (كنيسه): نيايشگاهيهو ديان

كُوانا: تمركز فكر موقع نماز

كوزوندن: كشتن

كومدشمن: دشمن كام

كووَح: قدرت

كُهن: كاهنان معبد \_ اسلاف هارون برادر حضرت موسى

كُهن گادول: كاهن بزرگ

كِهيلا (قِهيلا): جامعة يهودي يككشور

كلاه شرعى \_ سريوش مردان کییا: روزهٔ بزرگ کلیمیان کیپور:

گ

گادُل: بزرگ

پراکندگی ـ دربدری گالوت:

> گئولا: نجات

گتو: محلة محصور ويزة يهو ديان

گِزِدا: گُرِم: حكم ظالمانه \_ خطر \_ زشت

غده

كَعُوا: غرور

كُلگال ميصرائيم: دردسر زیادکشیدن، کنایه از بلاهایی که در مصر بر قوم بنی

اسرائيل آمد

تفاسير ميشنا وگفتارهاي حكماي يهو دي گمارا:

گُناو:

گُنجفه: ورق بازی

گُندًى: غذای شب شبات \_ نوعی کوفته متشکل از آردنخودچی،

گوشت، پیاز و هل که داخل سوپ مرغ پخته میشود.

گُن عدن: باغ بهشت

گوئل: ناجى \_ مهدى موعود

> گوئيم: غيريهودي

گیپا: سيرابي

به معنی زبان \_ حرف نزن، نگو لأشون:

> لَحَک: آدم شل و وارفته

> > لخَئيم: به سلامتی

لخ: رفتن

لُقماسي: ريقماسي

لوبارا: نگو، حرف نزن

لوتُرایی: زبان خودساخته و رایج بین یهودیان که زبان توراتی یا عبری

نيست (نه تورايي)

لولاو: در عيد ســوكا برگ درخت خرما و شاخهٔ مورد و شاخهٔ بيد

را به یکدیگر وصل می کنند و به همراه اِتروق براخا می گویند.

اين سه گياه را متفقاً لولاو مينامند.

لوى: فرزند ســوم حضرت يعقوب و نياى يوخِود مادر موســى و

هارون. اسلاف لوى بعد از اسلاف هارون (كُهَنها) از

احترام خاصي برخوردارند.

٩

ماشیح: ناجی ـ امام زمان

ماغن: نگهدار\_نگهبان

ماغن داوید: سپر داود \_ ستارهٔ شش پر یهودی

مال و مامون: ثروت و دارایی

مان: مائده \_ غذای از غیب رسیده \_ خوراک بنی اسرائیل در

چهل سال سرگردانی \_ کنایه از غذای بسیار خوشمزه.

مانی: مادربزرگ (در چند شهرستان)

مَتانا: هدیه

متَن تورا: روز اهداى تورات

مَتيدن: مردن

مَحْشاوا: كابوس \_ افكار ناجور \_ فكر

مَحيلا كردن: بخشيلن

مَحيلا بودى طلبيدن: پوزشخواهي ـ حلال بودي طلبيدن

مرَ گل: جاسوس

مُردای توگور: آدم زشت و غیر قابل رؤیت

مَرگوندن: زدن

مُروا: قسمت

مَزال: بخت

مَزال طو: نيكبخت \_ مبارك باشد

میزموره داوید: مزامیر داود

مِزوزا: تکه پوستی که روی آن دو فصل تورات نوشته و در جلدی

قرار داده شده است. یهودیان مزوزا را روی قائمه دست راست در اطاق یا در خانه نصب می کنند و علامت شناسایی

خانهٔ یهودی است

مشپاط (میشپاط): نشمه

مَشو مادى: ديوانه

مَصًا: نان فطير

مگیلا (مقیلا): طومار \_ کتاب \_ نوشتهٔ طولانی (مثل مثنوی هفتاد من)

ملاخ: فرشته

مِلاخ هَماوت: ملكالموت (عزرائيل)

مِلَمِد: آموزگار

مَماشوت: واقعيت

مَمْزر: حرامزاده

منشت: میل داشتن

مِنورا: شمعدان هفت شاخهٔ مقدس که نقش آن روی دیوار پیروزی

بیت همیقداش دیده می شود.

مُشه بن عَمرام: حضرت موسى بن عمران

مُشه رَبنو: موسى آموزگار ما

موساف: نماز اضافی در روز شنبه و اعیاد

موعد: عيد \_ موسم

موعَديم شالُم: تبريك عيد

| ختنه کننده _ خاتن | موهل: |
|-------------------|-------|
| <i>G</i>          | J. J. |

مَهْلُوقِت: معركه و دعوا \_ اختلاف و ضديت

ميتصوا: ثواب \_ فريضه

ميچره: ميفهمه

میدراش: به معنی بررسی و پژوهش، شامل موعظهها، تعبیرها و

حكايتهاى پندآميز دربارهٔ موضوعهاى كتب مقدس يهود

ميرمادار: حقه باز

ميزراح: مشرق

ميزراحى: يهوديان مشرق زمين (از جمله ايرانيان)

میش تَحُویم: تعظیم \_ سجده

ميشپاخا: خويشاوند

میشکان: جایگاه \_ معبد سیاری که بنی اسرائیل پس از خروج از مصر

در بیابان برپاکردند و به صورت خیمه بزرگی بود.

میشنا: به معنی آموزش و مطالعه، مجموعهایست متشکل از شش

بخش حاوی تفسیرها و تعبیرهای احکام و قوانین تورات

مشوگا (میشوگا): دیوانه

میشی ماز: غریبه (اصفهان)

ميقداش: معبد مقدس

ميقوه: حوض يا چشمهٔ غُسل محتوى آب كُر

ميلاكنان: ختنه سوران

مینحا: نماز عصر

مینهاق: رسوم و آداب رایج بین گروههای مختلف یهودی (اشکنازی

\_ سفارادی \_ میزراحی)

مینیان: گروه ده نفری مردان که برای اجرای نماز لازم است

مَيه مِتيم: مثل مرده

ن

ناسى: رئيس جامعة يهوديان

ناشیم: زنان

نامَحريم: دور ـ نابلد

نامِز: نابلد

ناوى: پيغمبر ـ نبى

ناوي ها إل: پيامبر خدا

نبوآ: قدرت پیشبینی ـ نبّوت

نِخْرات: زشت

نِداوا: نذر

نِدِر: نذر

نرگسى: خورش سبزى و تخممرغ

نِس: معجزه

نِشاما: روح

نشامایی: دلپذیر

نَطيلت يادَئيم: شستن دست قبل و بعد از خوردن غذا، پس از بيداري

نعیلا: نماز اختتام دریوم کیپور

نَفشِرِه: نبيره

نَقالوس: تنگى نفس \_ خفقان

نَقاما: آزار و عذاب \_ انتقام

نَمِشتان: صدایش را در نیاور

نِوارِخ: دعاى بعد از غذا

نوما: ماه نو

نویی: ایام سوگواری \_ نُه روز در ماه عبری آو

نيامَت گرفتن: آرامش يافتن

نيدا: عادت ماهيانهٔ زنان

نیمَت بمونه: نفرین ـ بمیری

9

واورح: دررفتن، فراركردن

واویلا اگه راست باشه: واکنشی به نشانهٔ نگرانی

وبا: كوفت \_ بلاى آسمانى

ورَم (وَرَم باد): افاده

وصلهٔ جودى: يهودانه \_ عسلى \_ تكه پارچهٔ ناهمرنگى كه يهوديان مجبور

بودند روى لباس خود بدوزند تا از غير يهوديان قابل تفكيك

باشند.

ویاکامون (ویاش بکامون): بده \_ دادن

ويلون و ولامون: سرگردان

٥

هادورى: دروغى

هارون: برادر بزرگ موسی وکاهن معبد

هَبدالا: دعای فرق گذاری بین روز شبات و عید و روز عادی که در

پایان روز خوانده میشود.

هخال (هیخال): جایگاه تورات درکنیساها

هَرَت عولام: محشر \_ قيامت

هرگزندونی: دعا، برایت اتفاق نیفتد

هَسْكلَك: مرد شلخته (همداني)

هَشِم: به معنی آن نام. کنیهای برای خدا

هَفطارا: بخش از یکی ازکتب انبیاکه بعد از قرائت تورات درشبات

خوانده مي شود.

هاقالا (هَگعالا): تطهیر ظروف برای موعد پسَح

هَگادا: كتاب روايت آزادي يهوديان از سرزمين مصر و بندگي (ويژهٔ

شب پسَح)

هَلاخا: شرع

هَلِلويا: الحمدالله \_ آواى شادى هَموصى: دعاى بركت نان قبل از غذا

ی

يائين: شراب

یاشانی: گنج \_ چیز با ارزش

يبس وَئيبْرَخ: فرار

يبان گرفتن: ازدواج با بيوهٔ برادر

يحى راصُن: انشاالله

يِدِ عوبا: قرض

يروشولائيم: اورشليم

یشیوا: دانشسرای مذهبی \_ حوزهٔ علمیه

يِشيوايي: شب احياء گرفتن، تا صبح نشستن و تورات قرائت كردن

يقوتيئل: از اسامي حضرت موسى

يَلدى تهران: بچەهاى تهران \_ يكگروه ۷۱۶ نفره بچەهاى يهودى لهستان

هستند که با شروع تجاوز آلمان نازی به لهستان، کشور خود را ترک کردند و بعد از سه سال و نیم آوارگی در تاریخ ۱۸ فوریه ۱۹۴۳ وارد اسرائیل شدند. در این مسیر طولانی ترین توقف بچهها در اردوگاهی در تهران بود، و به همین دلیل به

«بچههای تهران» موسوم شدند.

يوفنا: نشيمنگاه

یه مَح شه مو: نابودگردد

ييديش: زبان تودههاي يهوديان شرق اروپاكه مبدأ آن آلمان قرون

وسطى است.

پارهٔ پنجم: پيامها و نامهها



### انجمن كليميان تهران

خوشوقتیم گشایش دومین کنفرانس تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی را به شما دست اندر کاران و شرکت کنندگان ساکن امریکا شادباش بگوییم.

توجه و عنایتی که متفکرین و علاقه مندان همکیش به گذشته و حال تاریخ زندگی یهودیان در ایران دارند نشانهٔ علاقه و پیوند جامعهٔ یهودی ایران به اصول اعتقادی یهودیت و حفظ پیوندهای دیرپای فرهنگ ایرانی با فرهنگ یهود است.

ما بر این عقیده هستیم که جوامع یهودیان ایرانی در تمام جهان با ریشههای فکری وشیوههای زندگی سنتی، فرهنگی با یکدیگر پیوستهاند و همین پیوستگی موجب بقای فرهنگ ایرانی یهودی و بالندگی زندگی فردی و اجتماعی یهودیانی خواهد بود که سرنوشت خود را ادامه زندگی مشترک با ملت ایران می دانند.

ما ضمن تقدیر از همهٔ کسانی که گذشتهٔ تاریخی زندگی یهودیان ایران و میراثهای دینی فرهنگی و اجتماعی این مردم را مورد تحقیق و بررسی قرار می دهند، می خواهیم عناصر تشکیل دهندهٔ جامعهٔ کنونی یهودیان ایران را نیز مطالعه نموده و ارتباط خود را باجامعهٔ یهودیان ایران بیش از پیش مستحکم وکارآمد نمایند.

با آنکه ممکن است همهٔ شرکت کنندگان محترم بدانند باز هم یادآوری این مطلب راخالی از فایده نمی دانیم که هم اکنون در ایران حدود ۳۵ هزار یهودی زندگی می کنند وبیدش از ۴ هزار دانش آموز یهودی در مدارس اختصاصی کلیمیان و مدارس عمومی وحدود ششصد نفر دانشجو در رشته های مختلف و دانشکده های علوم عالی مشغول تحصیل هستند. کتابخانهٔ مرکزی کلیمیان ایران که اخیراً افتتاح شده به یک واحد بزرگ تحقیقی تبدیل شده است. بیش از ۴۰ کنیسا دایر است و مراسم دعای روزانه در آنها برگزارمی شود.

مهدکودکهای تهران و شیراز بیش از صد و پنجاه نفر نونهالان زیر پنج سال را برای ورود به دورهٔ دبستان آماده می کنند. بیمارستان کانون خیرخواه (دکتر سپیر) میراث گرانبها و منحصر به فرد جامعهٔ کلیمیان ایران در خدمت به مردم محروم و نیازمند جنوب شهر تهران است و شناسامهٔ یهودی آن مخصوصاً بعد از انقلاب اسلامی موجب اعتبار و آبروی یهودیان ایران و جهان است. سرای سالمندان و نهادهای دیگر اجتماعی نیز فعالیت چشمگیری را دنبال می کنند.

جلب توجه شرکت کنندگان به موارد فوق به این منظور بودکه بررسی زندگی یهودیان ایران در عصر ما بدون توجه به واقعیتهای ذکر شده کامل نخواهد شد.

ما توقع داریم که محققان و آگاهان و دوستان عزیز متفکر ما جامعهٔ کلیمی ایران را مثل مومیایی و یا خدای ناکرده به عنوان یک جسد، کالبدشکافی نکنند. ما بر این عقیده هستیم که جامعهٔ یهودیان ایرانی و از جمله ساکنان ایران جامعهای آگاه، فعال و ماندگار است و فقط با این نگاه می توان به حقایق دسترسی یافت.

سپاس و قدردانی مجدد هیأت مدیرهٔ انجمن کلیمیان تهران را برای زحمات کسانی کهترتیب برگزاری این کنفرانس را دادهاند به اطلاع آنها برسانید.

با آرزوی موفقیت هرچه بیشتر برای شما رئیس هیأت مدیرهٔ انجمن کلیمیان تهران: پرویز یشعیا

### مؤسسات خیریه کانون خیرخواه ـ بیمارستان دکتر سپیر

دوستان و شرکت کنندگان عزیز دومین کنفرانس تاریخ شفاهی یهودیان ایران سلام فراوان و تبریک ما را با صمیمانهترین آرزو برای موفقیت درکار فرهنگیبزرگی که آغازکردهاید بپذیرید.

مؤسسات خیریه کانون خیرخواه (بیمارستان دکتر سپیر) که ۵۴ سال است وسیلهٔ ارتباط جامعهٔ کلیمیان ایران با سایر هموطنان میباشد به عنوان یک مؤسسهٔ بزرگ خدماتی خیریه در ایران شهرت کافی دارد. ادامهٔ کار این واحد بزرگ خیریه وظیفهای است که نه تنها بهیهودیان ایران بلکه به عموم یهودیان جهان مربوط می شود.

امیدواریم شرکت کنندگان محترم و همکیشان عزیز به اهمیت وجودکانون خیرخواه توجه فرموده و مخصوصاً یادآوری این نکته را ضروری می دانیم که کانون خیرخواه وبیمارستان دکتر سپیر تنها واحد فراگیر خیریهٔ یهودیان در کشورهای آسیایی و حتی دربیشترکشورهای اروپایی است و سه نسل از یهودیان ایران برای ادامهٔ فعالیت کانون خیرخواه جانفشانی کردهاند.

امیدواریم شما نیز ما را در این امر مهم یاری فرمایید.

رئیس هیأت مدیرهٔ کانون رئیس بیمارستان دکتر سپیر مدیر بیمارستان دکتر سپیر گاد نعیم دکتر منصور شاریم فرنگیس حسیدیم

## سوفر فروزان

## مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايران

با سلام و درود. ضمن عرض تبریک، موفقیت و توانایی روزافزون شما را در اقداممهم و بی سابقهٔ برپایی مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایران آرزو دارم.

در این نوشته، ضمن معرفی خود به عنوان یک خدمتگزار دیرین، سالخورده و باتجربه و صاحب نظری آگاه از پیپ و خمهای \_ گاه صادقانه وگاه ریاکارانهٔ موجود در بنیادهای اجتماعی گذشته و امروز \_ می خواهم درد دل خود را در این گلایه نامه در مورد آنهایی که بدون مایه و آگاهی کافی، جویای نام و طالب شهرت، غیر واقعیات را جانشین واقعیات می کنند، با شما در میان بگذارم.

من «سوفر فروزان» هستم که به مصلحت زمان گوشهٔ عزلت گزیدهام ولی با اندیشهای باز، واقف به امورگذشته و ناظر برکارهای نمایشی و میدانداری بعضی از غربت نشینان پرمدعا هستم، روزی در حد خود یکی از معماران بنای یکی از بنیادهای افتخار آفرین یهودیان ایران بوده ام. به نام یک سالخوردهٔ دنیا دیده و سرد وگرم چشیده هم سؤالی دارم و هم شکوه ای: سؤال و شکوه ام از آنهایی است که به هر جهت و سبب در زمرهٔ پیش کسوتان و رهبران جامعه در مقامی قرارگرفته اند. اینان در بسیاری موارد، چون سند ومدرکی در بین نبوده است، برای استحکام پایههای مقام و منزلت خود هر چه خواسته اندگفته اند و هرکاری خواسته اندکرده اند. در این زمینه بر آنها حرجی نیست. ولی چگونه برای تثبیت موقعیت و اثبات لیاقت خود با بی پروایی واقعیات گذشته، رخداده های با سندو مدرک را وارونه جلوه می دهند؟ چگونه می توانند حاصل رنجها، جانبازیها و فداکاریهای بی ریا و بی توقع دیگران را به حساب خود بگذارند و میراث خوار رنج نابرده و زحمت نکشیده بشده و بی توقع دیگران را به حساب خود بگذارند و میراث خوار رنج نابرده و زحمت نکشیده برنیخ نویسی و بازگویی تاریخ، اولین و ساده ترین شرط رعایت دو موردا خلاقی است: تاریخ نویسی و بازگویی تاریخ، اولین و ساده ترین شرط رعایت دو موردا خلاقی است:

اول امانت داری شرافتمندانه، دوم آگاهی کافی.

بحث این نگارندهٔ متعهد و مقید به حقیقت مطلق و واقعیت غیر قابل انکار مربوط بهداستان طولانی، عبرتانگیز و آگاهیدهندهٔ مجتمعی به نام «کانون خیرخواه» است. همان کانون خیرخواهی که نهال اولیهاش با انگیزهٔ عاطفی و انسانی و ایثار چند جوانفداکار\_\_امثال شادروانان دکتر سیپر و بنژامین نهورای و مرد خدمتگزار دکتر رحیم کهن کاشته شد و با اشک چشم کودکان یتیم، خون دل زنان بیوه، عرق جبین مردم شریف وزحمتکش کوچه و بازار آبیاری گردید. در آن زمان که سران والامقام جامعه کمتر توجهی به این بنیاد نداشتند و دربارهٔ هدف آن ـ ـ که نجات هزاران بینوای تهی دست از چنگال عفریت مرگ بود\_\_ کمترین احساس غم و مسئولیتی نمی کردند، جانبازانی چونشادروانان يوسف پيروزيان، حاج شعبان شمس، عبدالله نايب و چند نفر دیگر به مثابهٔباغبانان دلسوز به پرورش آن پرداختند. در جریان تغییرات سازمانی، مردان فداکاردیگری با دوراندیشی، ابتکار، قدرت مدیریت و وزن و اعتبار اجتماعی جوانمردانه قدمپیش گذاردند. آن نهال لرزان که روزی در نظر بزرگان بلند مرتبهٔ جامعه ارزش و قدرینداشت، در اثر تلاشهای شبانهروزی این عده، توجه وکمک خیراندیشان و نیکوکارانجامعه، یاری گرفتن از مقامات بلندپایه و حمایت مؤسسات خیریهٔ داخل و خارج تبديل بهدرختي تنومند و پربارگرديدكه مورد تحسين و استقبال بالاترين مقامات كشورى قرارگرفت. آنهايي كه عليرغم كشمكشهاي جاهطلبانه عدهاي صاحب قدرت، براساس تشخیص صحیح و پشتیبانی مردم چنین نقش سازندهای را در آن برههٔ تاریخی به وجود آوردند، مردانی بودند از قبیل شادروانان عبدالله ذهابیان، موسی پدید صیون، ميرزاآقا دقيقيان، يوسف اوهب، حقنظر تابان، دكتر همايون حكمتي، دكتر لقمان اميني و آقای دکتررحمتالله دلیجانی و سوفر فروزان که همه در اجرای رسالت انسانی خود جانانه بیا خاســتندو مجاهدتها کردند تا توانستند یک درمانگاه ساده را تبدیل به یک بنیاد پرآوازهٔ بهداشتی، درمانی، فرهنگی و اجتماعی کنند. یکی ازکارهای سادهٔ «کانون خیرخواه» و بیمارستان کورُش کبیر این بود که به همت روانشاد دکتر همایون حکمتی ۴۰۰ نفر معتاد به مواد مخدرمعالجه شوند، سلامت و توانایی خود را به دست آورند و در ردیف مردم سازنده وکمککننده درآیند. این گروه که برحسب ارادهٔ آزاد خود، این نگارنده را به مدیریت سازمانخود انتخاب کردند، شهرت و اعتبارکانون خیرخواه را به آنجا رسانیدندکه توانست توجه شخصیتهای مهم بین المللی، مانند النئور روزولت همسر رئیس جمهور آمریکا، که بهبازدید مؤسسات گوناگون کانون خیرخواه آمدند به سوی خود جلب کنند. والاحضرت الهپور غلامرضا پهلوی در جریان سرکشی و بازدید از بیمارستان در حالی که تحت تأثیرقرارگرفته بودند سؤال کردند: «آیا شما غیریهودی هم می پذیرید؟» جواب دادم: «وقتی بیماری به ما مراجعه می کند نمی پرسیم مذهبت چیست می پرسیم دردت چیست.» (متأسفانه آنها که بعدها وارث رنجهای دیگران شدند در صفحه ۱۲۶ کتاب تروعا یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر جلد نخست این جمله را به حساب دوران خود گذاشتند.) آنگاه ایشان با ابراز محبت گفتند: «من مراتب را به عرض اعلیحضرت خواهم رسانید و اقدامات وکارهای مهم شما را توضیح خواهم داد...»

متعاقب این بازدید، از شهبانو فرح پهلوی تقاضا شد برای بازدیدکانون خیرخواه و بیمارستان کورُش کبیر تشریف فرما شوند. این تقاضا مورد پذیرش قرارگرفت و معظملهاضمن ابراز رضایت و ابلاغ الطاف خود به هیأت مدیرهٔ کانون، پس از چند روز یک برگ چک به مبلغ پانصد هزار تومان به کانون اعطاکردند.

آنچه درکانون خیرخواه ساخته و ایجاد شد، در حدکمال بود و در قیاس با سازمانهای مشابه از نظر علمی، فنی، اداری، مدیریت، بهداشتی و درمانی در ردیف بهترینها قرارداشت. برنامهٔ آیندهٔ کانون این بود که، با اندوختهٔ کافی و پشتوانهٔ مرحمتی شهبانو، محل مناسبی خریداری کند و دست به کار تأسیس آموزشگاه پرستاری شود. زمینهٔ لازم ووسایل آن هم فراهم شد. طرح مذکور، برای جلب حمایت و پشتیبانی انجمن کلیمیان ایران، به هیأت مدیرهٔ انجمن پیشنهادگردید ولی متأسفانه حتی جواب مدبرانه ای نیزندادند!

حکایتِ غمانگیزی است که چگونه هیأت مدیرهٔ وقت کانون را مجبور به استعفاکردندو خود رنج نابرده بر سرگنج بادآورده نشستند. این عده تمام کارهای برجسته وافتخارآفرین معمارهای شایستهٔ سازندهٔ کانون خیرخواه و بیمارستان کورُش کبیر را نادیده گرفتند و امروز هم چون میراث بران راحت طلب، بنیان گذاران حقیقی را در پستوی بیمهری و حق کشی پنهان می کنند و حاصل رنج دیگران به حساب خود می گذارند.

با شهامت و صراحت مینویسم اگر قرار است سرگذشت یک قوم در طومار تاریخ ثبت گردد، باید شرافتمندانه و درکمال امانتداری با ذکر رخداده ها به صورت واقعی باشد.

آنچه در صفحات ۱۲۵-۱۲۵ و ۲۸۲ کتاب تروعا \_ یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر \_ جلدنخست از قول راویان نوشته شده است به دلایل زیر دارای اعتبار تاریخی و ارزش اجتماعی و اخلاقی نیست.

۱- شرح داستان از اواخر غمانگیز آن آغاز شده و اوایل افتخارآفرین آن از اصل
 داستان حذف گردیده است.

۲- اعتبار و شرف کانون خیرخواه برتر از این است که با چند جملهٔ ناکافی و داستانی نادرست گفته و نوشته شود.

با سپاس از الطاف الهی این خدمتگزار سالخوردهٔ پرخاطره هنوز زنده است وباشهامت ادعا می کند تاریخنویس امین وگویای کانون خیرخواه است. از جوانمردی بهدور است که عدهای حاصل رنج و مایههای سرافرازی دیگران را به نام خود ثبت کنند.

بگذارید کتاب تاریخ شفاهی یهودیان ایران که پدیدهای بی سابقه، بی مانند و ابتکاری است با محتوای در ست، خالی از غرض و دور از ترفند کهنه رندان نوشته شود. این کتاب سندی است برای قضاوت آیندگان، نگذارید نه خدمت بزرگ شما زیر پرسش برود و نه حقوق مسلم و طبیعی اشخاصی وارسته ای که پایه گذار و معمار یکی از بنیادهای تاریخی یهودیان ایران بوده اند پایمال گردد.

در پایان، نزاکت و وظیفهٔ پرده پوشی اخلاقی، مانع از آن است که کردههای ناروا وگفته های ناگفتنی را بازگوکنم. فقط به گوشه ای از یک واقعه تأسف آور اکتفا می کنم. در زمان تصدی و مسئولیت اینجانب، از سوی شادروان دکتر عیسی رفیع توصیه و وصیت شده بود، پس از فوت ایشان، مبلغ دویست هزار تومان به کانون خیرخواه پرداخت شود. آن مبلغ به یکی از سران قوم سپرده شده بود تا تحویل کانون گردد. ولی پس از درگذشت آن شخص نیکوکار، سالها اجرای وصیت مسکوت ماند و آن شخص سرشناس و به اصطلاح امین موضوع دریافت مبلغ دویست هزار تومان را مدتها به نفع خود مخفی نگهداشته بود وکسی هم از این جریان آگاهی نداشت. سالها بعد آقای مهندس بدیع

به دنبال طرح سؤالیفاش کردکه وصیت شده است از ماترک دکتر عیسی رفیع آن مبلغ به کانون خیرخواه داده شود و از همان زمان مبلغ در اختیار آن آقای سرشناس قرارگرفته است (نام آن شخص به علت درگذشت ذکر نخواهد شد.)

در اثر همت و پایمردی شادروان داود القانیان، پس ازگرفتاریهای فراوان، آن وجهطبق هشت فقره سفتهٔ بیست و پنج هزار تومانی به صندوق کانون خیرخواه واریز شد. این مبلغ به اضافهٔ مبلغ اعطایی شهبانو و اندوخته های دیگر بخشی از میراثهای خدمتگزاران فداکار تحویل گروهی داده شدکه امروز درکتاب تروعا خود را سازنده و خلاق معرفیمی کنند. اگر به مبلغ واگذار شده بالا و ارقام دیگری از قبیل سپردهٔ کارمندان، بهرهٔسپردههای بانک خصوصاً بهرهٔ مبلغ اعطایی شهبانو را اضافه کنیم چندین میلیون تومان دراختیار آنها قرارگرفت. ولی متأسفانه پس از مدت کوتاهی درکنیساها فریاد زدند و گفتند: «مردم به داد برسیدکه کفگیر به ته دیگ خورده و آه در بساط کانون خیرخواه باقى نماندهاست! » يكي از دلايل اعلام تهي شدن صندوق كانون، مديريت غلط آقايان وراث بود! اینان قبل از اقدام به بازخرید سابقهٔ خدمت کارمندان، ندانسته حقوق آنان را چند برابرکردند و بعد مجبور شدند به دلیل درآمد ناکافی همهٔ اندوخته ها را به مصرف برسانند و نیزبا هزینه های غیر ضروری کانون خیرخواه را به ورشکستگی بکشانند. اینان بدون اینکه توانسته باشند در توسعه یا حتی ادارهٔ امور فنی و اداری کانون کاری مثبت انجام دهند، لنگ لنگان خود را کشاندند تا زمزمهٔ انقلاب به گوش رسید. آنگاه در یک نمایش انتخاباتی، همان وراث لایق وکاردان\_ که درکار خود فرو مانده بودند\_\_ همراه سایراعضای انجمن کلیمیان، برای رهایی از زیر بار مسئولیت، همگی کنارکشیدند و امور را بهدست گروهی جوان به اصطلاح روشنفکر سپردند و در آن گیرودار آشوب سیاسی ملت راچون گله بی شبانی رهاکردند، بار سفر بستند و با خانوادهٔ خود به خارج پناه بردند. روشنفکران که در نهان سر پرمهری با انقلابیون داشتند، سرنوشت کانون را به روال برنامهٔروز رقم زدند و شد آنچه امروز در جریان است. ناگفته نماند همانهایی که قبل از انقلاب ازیکسو به علت تصرف کانون خیرخواه از سر غرورگردن می افراشتند و از سوی دیگر درکار خود فرو مانده و اندوختهها را به باد داده بودند، با پادرمیانی جناب خاخام یدیدیاشوفط برای چارهجویی و رهایی از بنبست خودساخته، دست به دامان این خدمتگزارشدند. ولی چون ویرانی از حدگذشته بود و در آن میان وجدان بیداری نمی دیدم، از قبول مسئولیت مجدد خودداری کردم.

خوانندهٔ گرامی، چه بنویسم که همه در تنگنای نادانی و خودخواهی خویش گرفتاریم. به قول شیخ اجل:

داروی تربیت از پیر طریقت بستان کادمی را بَتَر از علت نادانی نیست

سخن کوتاه کنم که دردسر شماکمتر شود. برای مزید اطلاع علاقه مندان و ارائهٔ مدرک، دوجلدکتاب که گویای بخشی از تاریخ واقعی کانون خیرخواه است ـ و این خدمتگزارسالخورده با پرداخت تمامی هزینه آن را به چاپ رسانیده و به رایگان تقدیم همگان کرده است ـ را همراه این نامه برای آرشیو مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی می فرستم. شاید بسیاری هم آنرا خوانده اند و از متن آن آگاهی دارند ولی در غربت از سر سخا آنرا نادیده گرفته اند. امیدوارم بتوانم جلد سوم را هم تقدیم کنم تا علاقه مندان از سر لطف دریابند که سرگذشت کانون چه بود، معماران و خدمتگزاران واقعی چه کسانی بودند و نقش سران قوم در این گذرگاه حیرت و عبرت چه بود. امیدوارم با توجه و عنایت به متن این نامه و با چاپ واقعیات بتوانید نوشته های قبلی مندرج در جلد نخست کتاب تروعا را اصلاح فرمایید و ازخوانندگان رفع سوء تفاهم به عمل آید.

در خاتمه آرزو دارم بتوانم روزی پردهٔ ابهام را به طورکامل از چهرهٔ کانون خیرخواهو از چهرهٔ خدمتگزاران و مدعیان خدمت بردارم.

با تقديم احترام موفق و تندرست باشيد

# فريارنيكبخت

# مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

در آستانهٔ برگزاری سومین کنفرانس بین المللی مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی مناسب دانستم نکاتی چند را برای ثبت در کتاب یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر جلد دومیاد آوری کنم:

یکی از دستاوردهای گرانبهای کنفرانس سال پیش، شرکت و همکاری اندیشمندانغیریهودی و ارائهٔ خاطرات، نظریات و مقالات از جانب آنان بوده است. هرگاه مایهودیان، شنیده ها و خوانده های خود را محدود به منابع یهودی نماییم، بی شک خود را درنگرشی تنگتر از آنچه برایمان ممکن و ضروری است محبوس کرده ایم. نگرش غیریهودیان به مسائل تاریخی و اجتماعی ما، اعم از خوش آیند یا غیر آن، واقع بینی ما راافزایش خواهد داد و تأثیرات آن زمان را نیز بر اندیشه های جامعهٔ غیریهودی برایمان روشن خواهد نمود. مشاهدهٔ این تغییرات و تحولات مسلماً ما را از خطر درجا زدن دراندیشه های کهنهٔ خود و زیستن در تاریخ مصون نگاه خواهد داشت.

حضور اندیشمندانی مانند خانم هما ناطق، آقای صدرالدین الهی .....در میان سخنرانان کنفرانس سال پیش و توجه خاص و تیزبینانهٔ ایشان به مسائل یهودیان ایرانی نه تنها آموزنده و مفید بود بلکه مایهٔ افتخار و سربلندی مرکز تاریخ شفاهی نیزگردید. در این رابطه به سهمخود از تلاش ارزندهٔ خانم هما ناطق در تهیهٔ کتاب موسوم به کارنامهٔ فرهنگی فرنگی در ایرانقدردانی می کنم و خواندن آن را به کلیهٔ ایرانیان اهل تحقیق و بویژه یهودیان و سایراقلیتهای مذهبی قومی توصیه می کنم. این کتاب در زمینهٔ نفوذ فرهنگی و سیاسی اروپائیان در ایران حقایق ناگفتهٔ بیشماری

را در رابطه با تلاشها، مسائل و مظالم اقلیتها ارائه می دهد، که دانستن آنها بررسیهای سنتی ما یهودیان را از چهارچوب «مسلمان بر علیه یهودی» به پهنهٔ پیچیده ای از تضادها و توطئه های سیاسی خارجی می گستراند و ابعاددیگری را برای ریشه یابی مصیبتهای گذشتهٔ خود در برابرمان به نمایش می گذارد.

البته از آنجاکه در عرصهٔ موشکافی مسائل تاریخی و اجتماعی هیچ فرصتی رانمی توانم از دست بدهم، و متأسفانه زمان بندی کنفرانس هم اجازهٔ بحث و گفتگوی چندانی را حتی به سخنرانان مهمان نیز نمی داد، در اینجا مختصراً به چند مورد از نظریات خانم ناطق برخورد خواهم کرد، به امید آنکه به تحقیق همه جانبه و نتیجه گیری عملی برای آینده یاری رسانده باشم (نظریات خانم ناطق که مختصراً در وقت محدود سمینار مطرح شد، بطور کامل در زمینهٔ مسائل یهودیان و مدارس آلیانس در همین کتاب به چاپ رسیده است.)

۱- تکیهٔ خانم ناطق روی توطئه های خارجی و بخصوص انگلیسها در برانگیختن شعله های نفاق و تعصب، نمی تواند این واقعیت را بپوشاند که معمولاً هیچ قدرت خارجی نمی تواند بدون وجود مادی این مسائل در درون جامعه در توطئه های خود موفق باشد. تجربهٔ تلخ استعمار اروپایی در میان قبایل آفریقا، در میان «سرخپوستان» دنیای «جدید» وبسیاری از سرزمینهای دیگر، دقیقاً مؤید این ادعاست.

۲- ریشهٔ اصلی مصیبتهایی که بر اقلیتهای مذهبی قومی ایران روا رفته است در وجودواقعی یک مذهب در حال فراگیرکردن خود (اسلام شیعه)، صاحب قدرت و در حالتی خشمگین و پرحرارت است. توطئهٔ خارجی معمولاً بر چنین زمینهای در ایران عمل کرده است: گشودن جبههٔ شرقی در برابر امپراطوری اسلامی (عثمانی سنّی)، سرکوب اقلیتهاو... چنین مظالمی، مدتها قبل از ورود اروپائیان به ایران وجود داشته و پس از وروداروپائیان نیز در بسیاری موارد بدون دخالت آنان ادامه یافته است.

۳- اشکال عملی شیوهٔ بررسی خانم ناطق در اینجاست که گویا باکنار زدن نفوذخارجی، چنین مصیبتهایی تکرار نخواهد شد. از یکسو نگرشی به تاریخ قدیم

نشان می دهد که حتی در جوامع آفریقایی و در میان سرخپوستان و جوامع شرقی نیز همواره مناقشات قومی و ستمهای عقیدتی وجود داشته است (اگر وجود نمی داشت باعث تعجببود)، و از سوی دیگر این توهّم که یک قوم یا نژاد یا ملت خاص (فرضاً ملت ایران) ازقاعدهٔ طبیعی و جبری تاریخ مبرا بوده یا هست، بسیار غیر علمی و رؤیایی است. در همین جمهوری اسلامی که نفوذ خارجی در زمینه های سیاستهای داخلی اجتماعی به میزان زیادی از میان رفته است، جامعهٔ ایران به حالت «طبیعی» خود (سلطهٔ طبیعی جامعهٔ اکثریت مذهبی) در حالتی تمام خواهانه، بنیادگرایانه و خشمگین، بازگشتی موقت انجام داده واوضاع غیر مسلمانان نیز به همان حالت سنتی بازگشت نموده است، البته با توجه به تغییر موازنهٔ جهان و منطقه و برخی عوامل دیگر.

۴- قوانین محدودکنندهٔ اقلیتهای غیرمسلمان یا غیرشیعه در دوران قاجار، قوانینی ابداعی و تازه نبوده بلکه عمدتاً قوانین رهبران مذهبی بسیار قدیمتر از دوران قاجاریه بوده، که احیاء شده وگهگاه به کار می گرفته شده اند.

۵- ستم مذهبی، درکلیهٔ مذاهب، هر زمان که روحانیت مربوطه صاحب قدرت سیاسی بوده اعمال می شده است. این واقعیت قرنها قبل از ظهور و تفوق اروپائیان وجود داشته است، ارتباطی هم به جغرافیا، تاریخ و دین خاصی ندارد. بنابراین برای رفع آن اساساً بایدبه جدایی مذهب از حکومت روی آورد و به سوی برقراری قوانین دمکراتیک که نمونه ای از آن قوانین حقوق بشر تدوین و جمع آوری شده است، و از قضا در این برهه از زمان، آن را مدیون غربیان هستیم.

9- سیستم حکومتی ایران قاجاریه، بر مبنای اتحاد روحانیت و سلطنت بنا شده و به صورتی کمی رقیق تر، از صفویان به ارث رسیده بود. قوانین حاکم بر جامعه اساساً قوانین شرع اسلام شیعه بود (به همین دلیل کاپیتولاسیون را برای امنیت خارجیان آوردند.) بنابراین ذکر این مطلب که سرکوب یهودیان (و سایرین) مسئلهای محلی و اتفاقی بوده، بسیار ساده انگارانه است و نقش مجموعهٔ سیستم حکومتی و قوانین حاکم را نادیده می گیرد: «... این آزار (آزار یهودیان) بیشتر جنبهٔ اقتصادی و مالی داشت، نهادی نشده بودو جنبهٔ اندیشیده و سازمان یافته نداشت ...» کارنامهٔ فرهنگی

فرنگی در ایران، هما ناطق، ص۱۱۸.

۷- نمونههای فراوانی از دخالت مستقیم پادشاه و روحانی در زمینهٔ اقلیت آزاری در جلد سوم کتاب تاریخ یهود ایران نوشتهٔ حبیب لوی ذکر شده است که علاقه مندان را به مطالعهٔ آن تشویق می کنم. اما دلیل اینکه فرضاً در دوران ناصرالدین شاه شدت، وسعت یا تعدد حوادث کمتر بوده و این توهم را بوجود آورده که مسئله یهودی آزاری در ایران (از نظرماهیت) اساساً پدیده ای متفاوت از اروپا بوده چیز دیگری است: دلیل اساسی اُفت یهود آزاری دورهٔ ناصرالدین شاه بخصوص در اواخر سلطنت او این بود که اقلیتهای یهودی، زرتشتی، بابی و... آنقدر سرکوب شده، کماثر و بی قدرت شده بودند که انگیزهٔ سرکوبی نیز تقلیل پیدا کرده بود. دلایل غیراساسی دیگر را می توان در مسائلی مانند حضور اروپاییان، رودربایستی ایرانیان، فشار مستقیم سفار تخانه ها و همچنین مدرنیزم دربار و اقشار بالایی اجتماع جستجوکرد.

۸- مدرنیزم مورد بحث را می توان در مورد نمونهٔ میرزاتقی خان امیرکبیر (و نمونه های دیگر) یافت. تلاشهای میرزاتقی خان در محدود کردن قدرت روحانیت بسیار قابل توجه است. البته هیچگاه نباید بپنداریم که اتحاد سلطنت و روحانیت به معنای عدم تضاد فیمابین بوده است، زیراکه هیچ سلطانی علاقه مند به محدود شدن نیرو و اراده اش حتی از جانب روحانیت نبود. چنین تضادی حتی پادشاهانی چند را به سوی مدرنیزم، اتحاد با خارجی وامتیاز دادن به اقلیتها سوق داده است: ناصرالدین شاه، رضاشاه و محمد رضاشاه از آن جمله اند. روحانیت متعصب و قدرت طلب تنها در صدد ظلم به غیر مسلمانان نبوده بلکه همواره آزادی عمل مسلمانان و پادشاهان را نیز محدود می کرده است. نمونهٔ اتحاد تجار مسلمان کاشان با تجار یه ودی را در برابر حکم به آزار یک تاجر یهودی دوخ خانم ناطق و فریدون آدمیت در کتاب دیگری ارائه داده اند.

۹- هیچکدام از ادعاهای اینجانب به معنای فراگیر بودن یهودآزاری در سطح تمامی مسلمانان یا ایرانیان بطور اعم نیست. نمونههای یاری، همدردی و دفاع مسلمانان ازیهودیان در تاریخ ثبت شده یا نقل شدهٔ ماکم نیستند. صحبت بر سر سیستم فکری وحکومتی جامعهای است که در هر زمان با اندکی مقدمهچینی، حیات

اقلیتها در آن به خطرتواند افتاد و ذهنیتی که بر جامعه حکمفرماست. به موجب این ذهنیت، مردم از چنین حوادثی آسان می گذرند و حتی نمی دانند بعداً نوبت خود آنهاست، آنچنان که با ظهور جمهوری اسلامی چنین شد.

۱۰- در رابطه با دفاع خارجیان از اقلیتهای مذهبی ـ قومی ایران (از جمله انگلیسها) آنقدر نمونه درکتاب حبیب لوی هست که نمونههای منفی ذکر شده در مقالهٔ خانم ناطق رادر سایهٔ خود قرار می دهند (هرچند نافی یکدیگر هم نیستند). در اینجا تنها به گزارشی ازآلیانس اسرائیلی در سال ۱۸۶۵، مندرج در صفحهٔ ۶۹۷ جلد سوم کتاب لوی بسندهمی کنم: «... از چند دولت اروپایی تقاضای حمایت از یهودیان ایران را نمودهایم... دولت انگلستان سفیر خود را مأمور حمایت از یهودیان نموده است...» و به موردی در فوریهٔ ۱۸۶۶ که: «... مراتب به وزارت خارجهٔ فرانسه اطلاع داده شد و جواب دادندکه مأمورین دولت فرانسه دستور جدی دادندکه همه جا از منافع تمدن دفاع نمایند و ... ». دهها نمونهٔ عملی از این حمایتها در کتاب لوی مندرج و مستند شدهاند. در اساس می توان دید که هرزمان اقلیتی بلادفاع بوده، بیشتر سركوب شده است، مانند: زرتشتيان، بابيها و يهو ديان قبل از اقدامات آليانس و دولت فرانسه، و پیشتر از آن قبل از جلب هرگونه حمایت خارجی. بنابراین در مورد امنیت اقلیتها، عامل حمایت خارجی عامل تعیین کننده و عامل حمایت داخلی در شرایط حكومت روحاني\_ سلطنتي قاجاريه عامل فرعي بوده است. به حسابنياوردن حمایت خارجی در تاریخ اقلیتها همانقدر از جانب ما نمک نشناسی است کهندیدن نمونههای حمایتهای گهگاه پادشهاهی چون ناصرالدین شاه یا بعضی از روحانیون وصاحبمنصبان محلی و مسلمانان انساندوست و خوش قلب. از سوی دیگر نشناختنتوطئههای خارجی و انگیزههای واقعی آنان هم، سادهلوحی و خوش پنداری است. آنچهمسلم است این که از دیدگاه اقلیتهای تحت ستم خاص، عامل نجات جان، بقای فرهنگی وقومی و امنیت زندگی و معیشت همواره مهمتر و حیاتیتر از آرمان همبستگی ملی در برابرخارجیان است، بخصوص در زمانی که عامل ستم هممیهنان خشمگین و بیمهر باشند.نمونهٔ اخیر «بوسنی»، تجربهٔ تلخ مشابهی است که نمی توان ساده از آن گذشت. از سوی دیگر، به شهادت تاریخ، هر زمانی که

اقلیتهای مذهبی قومی با مهربانی، احترام و اعتمادهم میهنان روبرو بودهاند، با عرق وطن پرستی قابل توجهی در سازندگی و دفاع از وطن شرکت جسته اند. آنچه همبستگی ملی را به وجود می آورد و مستحکم می کند، پرده پوشی تاریخ نیست بلکه ریشه یابی همه جانبه و تعهدات دوجانبه و چند جانبه مبنی بر حقوق برابر، احترام متقابل و حمایت قانون است.

۱۱- در مورد مدارس یهودی ایران نیز اشاراتی را مناسب میدانم: این مدارس، اعماز خارجی و ایرانی، در درجهٔ اول هدفشان ارتقای سطح فرهنگی یهودیان، ایجاد یاتقویت همبستگی مذهبی\_قومی آنان و احیای غرور و شخصیت از دست رفتهٔ آنان بودهاست. مدارس آلیان براستی توانستند فرهنگ یهودیان ایران را به بالاترین درجهٔ ممكن برسانند و در نتيجه جامعهٔ يهودي را عمدتاً با طبقهٔ متوسط و حتى بالاي جامعهٔ ایرانهمسطح کنند. خانم ناطق، از سرلطف وجود درصد بسیار زیادی غیریهودی در مدارس وابسته به آلیانس در این اواخر را نشانهٔ نوعی سیاست مثبت از جانب آلیانس دانسته اند (درمعنی). سیاست آلیانس اسرائیلی از آغاز این بود که در حدود ۲۰ درصد دانش آموزان مسلمان را به منظور نزدیکی دو جامعه، ایجاد ارتباط و انواع اهداف مثبت دیگر، در خودجای دهد. اما دلیل اینکه در این اواخر دانش آموزان مسلمان در مدارس مورد اشارهٔ ایشانتا این حد زیاد شده بودند بیشتر به علت انتقال تدریجی یهودیان به مناطق دیگر شهر وجذب شدن به مدارسی پیشرفتهتر مانند مدارس اتفاق بود. مدارس اتفاق در سالهای دههٔ ۱۹۴۰ توسط یهودیان مهاجریا پناهنده از عراق، برای فرزندان خودشان افتتاح گردید.صد در صد برنامهٔ درسی آنان صد در صد به انگلیسی و برمبنای برنامهٔ مدارس انگلیس بود. با اخراج صدها هزار از یهودیان عراق در دههٔ ۱۹۵۰ و اسکان هزاران تن از آنان در ایران، دانش آموزان جدیدی جلب اتفاق گردیدند و به تدریج یهودیان غیر عراقی، یعنی یهودیان ایرانی هم به اتفاق راه یافتند. با فشار وزارت فرهنگ و با تمایل یهودیان ایرانی، برنامههایفارسی این مدارس توسعه و به تدریج تفوّق یافتند. به علت اینکه در زمان محمدرضاشاه، بهائیان حق گشایش مدرسهٔ خود را نداشتند، تعداد روزافزونی دانش آموز بهایی و مدیران و مدرسین بهایی نیز درکنار یهودیان در مدارس اتفاق جای گرفتند. در اواسط دههٔ ۱۹۶۰با مهاجرت عده ای از یهودیان عراقی به خارج از ایران و تمایل تعدادی دیگر به سیستم آموزشی کاملاً انگلیسی و انتقال آنان به مدرسهٔ امریکایی (Community School)، مدارس اتفاق با حفظ درجهٔ بالایی از تدریس انگلیسی و عبری و با انتخاب دکتر باروخبروخیم به عنوان مدیر و گردانندهٔ اصلی، از نظر دروس اصلی به زبان فارسی هم سطح بالاترین مدارس ایران گردید و درصد قبولی محصلین آن در کنکور احتمالاً در صدر کلیهٔ مدارس قرارگرفت. سیاست دکتر بروخیم (که خود تحصیل کردهٔ آلیانس اسرائیلی است) جلب درصد بالایی از دانش آموزان مسلمان بود که در دههٔ ۱۳۵۰ به حدود بیست درصدرسید.

با تقديم احترامات

# «گویش های یهودیان ایران»

| بخوانيد             | بجاى              | سطر      | صفحه |
|---------------------|-------------------|----------|------|
| شكمناسر             | هوشع              | اول متن  | 149  |
| Dandān-Uilīq        | Dandan-Uiliq      | پانویس ۱ | 10.  |
| Rashīd al-Dīn       | Rashid al-Din     | پانویس ۲ | 10.  |
| كتاب أنوسي          | کتاب انوسی        | اول      | 101  |
| صحبت با غير         | صحبت با ير        | پانویس   | 101  |
| تاجیکستان و ایران   | تاجیکستان، ایران  | 11       | 101  |
| s.v. " Behdīnān     | .v." Behdinan     | پانویس ۲ | 100  |
| Judaeo-Persian      | Judeo-Persian     | پانویس ۳ | 100  |
| kerēnd              | kerend            | 11       | 101  |
| -ē- بلند در kerēnd  | e- بلند در kerend | 18       | 101  |
| kādan               | kãdan             | ١٨       | 101  |
| kerâ <sup>(n)</sup> | kerâ(n)           | ۲.       | 104  |
| keri <sup>(m)</sup> | keri(m)           | ۲.       | 100  |

| بخوانيد                      | بجاى                  | سطر        | صفحه |
|------------------------------|-----------------------|------------|------|
| پيشوند                       | يسوند                 | ۵          | 101  |
| (dar)kaftēnd                 | (dar)kaftend          | ٨          | 109  |
| dāketan                      | dãketan               | 11         | 109  |
| dāketâ <sup>(n)</sup>        | dãketâ(n)             | ١٣         | 109  |
| dāketi <sup>(m)</sup>        | dãketi(m)             | 18         | 109  |
| dākete                       | dãkete                | 14         | 109  |
| dāketi(d)                    | daketi(d)             | 14         | 109  |
| dākat                        | dãkat                 | 10         | 109  |
| dāketan                      | dãkatan               | ۱۵         | 109  |
| -tân-,-m                     | ân-,-š-,-tšân-, -m-   | 11         | 18.  |
| -šân-, -tân-, -mân-, -š      |                       |            |      |
| munbārut                     | munbarut              | آخر        | 18.  |
| dunbārut                     | dunbarut              | اول<br>اول | 181  |
| šunbārut                     | šunbarut              | ۲          | 181  |
| لوتْرائى، كُتْرائى، لوتْلائى | لوتْرائي، لوتْلائي    | آخر        | 181  |
| Journal of the               | ournal of the         | يانويس ٢   | 188  |
| كاشان هستند                  | كاشان است             | 1.         | 184  |
| خوانسار هستند                | خوانسار است           | ١.         | 188  |
| BENI-či                      | BENI-ci               | 14         | 188  |
| -či                          | -ci                   | 14         | 188  |
| BENI-či                      | BENI-ci               | ١٨         | 188  |
| با آن ها آشنا بودند          | با آن آشنا بودند      | ١.         | 180  |
| Rivista degli Studi          | Rivista degli studi   | ١٣         | 188  |
| Dandān-Uilīq                 | Dandan-Uiliq          | ١٨         | 188  |
| Rashīd al-Dīn                | Rashid al-Din         | 11         | 188  |
| Dandān-Uilīq                 | Dandan Uiliq          | ۶          | 184  |
| " Behdīnān Dialect,"         | " Behdinan Dialect,"  | ٨          | 184  |
| Encyclopædia Iranica         | Encyclopaedia Iranica |            |      |
| Encyclopædia Iranica         | Encyclopaedia Iranica | ۱۱ و ۱۲    | 184  |
| Society 97/1                 | Society 97            | ١٨         | 184  |

for you and clean for you as long as you pay the bills and respect me in public even if you hate my guts.

At this point as it is customary in our culture I would like to invite anyone who for any reason has an objection to this union to speak now or forever hold their peace....

(A man from the audience screams): Sharona!

Sharona: Keyvan?

Keyvan: Sharona!

Jamshid: KO O OFT!

Rabbi Manishewitz: And so having taken care of that, and in order to continue this wedding in a happy and joyous way, I would like to show my respect to the two families and their guests by offering a special \$2 discount on any hot wash and wax combination at my fully automated car wash at the corner of Pico and Robertson. And now, we come to one of the oldest traditions in our culture, which is the breaking of the glass. As you know the glass symbolizes the evil eye, and we break this glass to scare away the evil eye which I'm sure there are many present in this audience here tonight.

(Jamshid BREAKS the GLASS)

Rabbi Manishewitz: You may kiss the bride...

(Jamshid and Sharona embrace)

**Rabbi Manishewitz:** And now by the power INFESTED in me by the Board of Realtors of Southern California, and with this leash I pronounce you man and his wife.

(He puts the LEASH around Jamshid's neck and gives the end of the leash to Sharona)

Rabbi Manishewitz: MAZAL TOV.

from the kosher butcher at the corner of Pico and Robertson across the street from my fully automated car wash? And will you mention that I sent you?

Sharona: I do.

**Rabbi Manishewitz:** Jamshid, do you promise to remain faithful to your wife...

(An attractive BLONDE passes by and Jamshid follows her with his eyes.)

**Rabbi Manishewitz:** ... as I was saying, do you promise to remain faithful to Sharona, and make love to her at least once a day for the first six months after your wedding, and at least once a month thereafter so help you God?

Jamshid: SURE!

Rabbi Manishewitz: Jamshid, please REPEAT after me

**Jamshid:** (repeats each word after the Rabbi) ANNI, ATTA, ANAKHNOO, ATEM, HEM, LE VALIM, HAGHALIM, BAGHALIM, AGHOOZIM, IROONI, MEHMOONI, SOOZMOONI, HAVA, NAGILA...

**Rabbi Manishewitz:** ...which means, my beloved I will love you and cherish you and take you to lots of parties as long as you promise to watch your weight and WAX your legs at least once a week... Sharona, please REPEAT after me:

**Sharona:** (repeats each word after the Rabbi) ANI, ATTA, ANAKHNOO, ATEM, HEM, LEDODI, MELODY, BIGOODI, MAHI DOODI, SHEVA OT, MEVA OT, BORE PERI, BERENJEH PARI...

Rabbi Manishewitz: ... which means, my beloved I promise to cook

**Rabbi Manishewitz:** (upset, continues) ... as I was saying, 500 model or above with tinted windows, leather interior, dual air bags,

chrome wheels, and 5 disc CD changer?

Jamshid: Sure!

Rabbi Manishewitz: Sharona, do you promise to provide Jamshid

with at least one male child within the next nine to eleven months

so help you God?

Sharona: I do.

Rabbi Manishewitz: Jamshid, do you promise to provide Sharona

with a housekeeper to raise your children, and teach them Spanish?

Jamshid: I do.

Rabbi Manishewitz: Sharona, do you promise to understand, love,

respect and OBEY Jamshid and his MOTHER?

Sharona: I do.

Rabbi Manishewitz: Jamshid, do you promise to provide Sharona

with at least three major credit cards with limits of no less than

\$10,000 each...

**Jamshid:** (interrupts by whispering in Rabbi's ear)...

Rabbi Manishewitz: ... with limits of up to \$5,000 so that she can

pursue her career in shopping and purchase such fine brands as Mos-

chino, Armani, Versace and Gucci?

Jamshid: I do.

Rabbi Manishewitz: Sharona, do you promise to buy all your meat

75

eryone... as long as they are JEWISH, of course!

And now, having said all that, I think that we should move on to the wedding vows because I'm actually getting hungry, and if I'm not mistaken, I can even smell the sushi.

Dear congregation, I would like to let you know that Jamshid has already demonstrated his true love and affection for Sharona by purchasing for her (takes Sharona's hand) this magnificent diamond ring which (takes out a jeweler's LOOP and EXAMINES Sharona's RING) I believe is a 3.2 carat, SI QUALITY, G color, and I am sure GIA CERTIFIED, with a value of no less than \$20,000 retail and no less than \$13,000 wholesale. Not to mention that in return for Jamshid's love, Sharona's father has agreed to purchase for Jamshid this incredible Rolex watch...(takes Jamshid's hand and displays his watch to the audience.)...which I believe has a street value of no less than \$14,000 NEW, and...(examines the watch with his loop) in this case, \$8,000 USED.

And now, the vows: Jamshid, do you solemnly swear to purchase a condominium on the Wilshire Corridor with square footage of no less than 3,000, on the twelfth floor or above, with marble entry, doormen, valet parking, and sunken Jacuzzi, so help you God?

#### Jamshid: I do.

Rabbi Manishewitz: Sharona, do you promise to furnish this magnificent love nest, with the help of your father of course, with the finest of antique-looking Italian furniture, linens, towels, curtains, and of course the dining room chandelier?

Sharona: I do!

**Rabbi Manishewitz:** Jamshid, do you promise to buy Sharona a Mercedes Benz, 1998, 500 model or above...?

Jamshid: (interrupts him) I do...

4 or 5 emergency back-ups, when suddenly your mother's eyes met Sharona's eyes and it was LOVE AT FIRST SIGHT... and the rest, as they say, is history.

Jamshid and Sharona, it is clear to me that God has played an important role in the two of you getting together, because after all, you Sharona are from area code "310" and you, Jamshid are all the way from area code "818."

Now the idea of marriage is a very sacred thing in our culture, and it must be taken very seriously. That is why before I accepted the holy job of performing this ceremony, I wanted to make absolutely sure that the two of you had plenty of a chance to get to know each other in a private way and without the interference of friends and family and strangers. So I took it upon myself to do a little bit of investigating work and so I contacted my mother-in-law who is in charge of the Iranian Information Superhighway! And I was quite happy to be informed that the two of you were spotted at the El Rey restaurant engaging in intimate and personal conversations and also your were seen by our agents walking hand in hand and sharing romantic and personal thoughts on the beach in front of the Charthouse restaurant on Pacific Coast Highway... and so I became certain that you had plenty of a chance to become familiar with each other in privacy.

But more importantly than my concerns about you two, I must admit that I was more worried about your families getting along because after all it is THEM who must live together for all the years to come. I must admit that I was very disturbed by this question: how could a family from Kashan ever hope to get along with a family from Isfahan? I am not ashamed to tell you that I spent many many sleepless nights contemplating this deep and disturbing question... until it came to me one night in a dream that after all we have been away from the old country for many many many years and it is about time that we threw away these old fashioned ideas and these divisions by city and country and color and race, and that we should learn to overcome our prejudices and embrace one another and hold hands and grow together in a loving environment, and respect ev-

shid, it seems like only yesterday when I personally performed your circumcision—when it fact it was over 35 years ago; and sweet little Sharona, it seems like only a couple of months ago that you graduated from high school, and come to think of it, it WAS only a couple of months ago!

Over the years, I have attended many many joyous occasions: weddings, bar mitzvahs, and circumcisions, not to mention real estate closings.... But it brings me a special pleasure to be here tonight, because I've known both your families for many many years.... Your father, Sharona, was one of the very first customers at my fully automated car wash at the corner of Pico and Robertson; and your father, Jamshid, still owes me the fee for the circumcision I performed on you because he claims that I cut it crooked and that there was some kind of a LEAK.... God only know how much he would owe me today if I added penalties and interest compounded over 35 years....

Now dear guests, this morning I heard a story which is so romantic and beautiful that I feel I should share it with all 1200 immediate family members and friends who have gathered here tonight. It is the story of how these two lovebirds came to know each other and fall in love: I am told that it was during the holy day of Rosh Hashanah at the El Rodeo Temple on Wilshire Blvd, across the street from Robinson's May department store.

On that beautiful day, the young had gathered as usual outside the temple and were engaged in socializing and gossiping, and there was your mother, Jamshid, with her black book and pen in hand, searching desperately through the young bachelorettes for a soul mate for you, her beloved son... You know, it is a very difficult task for a mother not only to find a woman who is physically appealing and from a good family, but also to take into account the much more important statistics such as the net worth of each family, their annual income, the exact location of their private residence, the square footage of their private residence, the type of business they're in, the kind of car they drive, and so on and so forth... At any rate, I am told that she had collected over 40 phone numbers, not to mention

# The Wedding\*

#### Amir Ohebsion

Born in Tehran in 1967, Amir moved to Los Angeles in 1978 just before the Revolution. He graduated from UCLA with a degree in philosophy. Currently, he owns a wholesale jewelry design firm that manufactures and distributes sterling silver jewelry to department stores such as Barney's New York, Banana Republic and Nordstroms. However, he sees his future in writing and directing motion pictures. To this end, he cofounded Liquid Productions, an artistic group dedicated to the promotion of the arts through theatrical performances, one of which was featured at the Second Annual Conference of CIJOH in November 1996.

#### **Omid Arabian**

Born in Tehran in 1967, Omid Moved to New York in 1978. He got his BA. in Architecture from Columbia University in 1987, and his MA. in Cinema, from New York University in 1990. Omid wrote and produced the documentary, Deflected Trajectories I and II, which is long-format video which combine interviews of young Iranian-Americans with footage from television and movies.

**Rabbi Manishewitz:** Dearly beloved, we have gathered here in this beautiful place tonight to join in holy matrimony these two beautiful young people, Jamshid and Sharona.... You know Jam-

<sup>\*</sup> A play written by Amir Ohebsion and Omid Arabian. This play was written for the **Young Adults' Night** and performed there for the first time. Fariborz Davoudian played the part of Rabbi Manishewitz.

#### Young Adults' Night

Homayoun Shoa presented a classical guitar recital. Homayoun has been studying classical guitar since the age of fifteen. He is currently studying the *seh-tar* with the Master, Hossein Alizadeh. Homayoun is an engineer by education, and a successful businessman by profession.

David Jacques Soomekh performed an aria from Mozart's *Don Giovani*, and one of the scores from *The Fiddler on the Roof*. David has had an extensive singing career, performing as Albert in *Bye Bye Birdie* and Tevye in *Fiddler on the Roof*. In college, he was elected president of the Knox College Choir, and the Knox College Chamber Choir, both of which performed over 60 concerts throughout the U.S. and Europe, including Washington D.C., Colorado, Illinois, Missouri, Nebraska, Kansas, Pennsylvania, Virginia and Ohio, England. David is currently a second year medical student at the Dr. William M. Scholl College of Podiatric Medicine in Chicago Illinois. He is an active member of the American and Illinois Podiatric Medical Student's Association (APMSA and IPMSA), Foot Care for the Homeless, Student Advisory Board, and Hillel.

The Center would like to thank the young adults, Farshad "Shad" Rabbani, Payman Akhlaghi, Homayoun Shoa, Omid Arabian, Maz Makhani, David Soomekh, Amir Ohebsion, Actors: Fariborz Davoodian, Mercedes Javid and Shahin Moghavem, Shaun Toub whose presence helped make the unforgettable evening a huge success.

The evening also featured a play written and directed by Amir Ohebsion and Omid Arabian. Amir graduated from UCLA with a degree in philosophy and currently owns a wholesale jewelry design firm that manufactures and distributes sterling silver jewelry to department stores such as Barney's New York, Banana Republic and Nordstrom's. He is one of the co-founders of Liquid Productions; an artistic group dedicated to the promotion of the arts through theatrical performances.

Omid Arabian has a BA in architecture from Columbia University and a MA in Cinema from New York University. He has written and produced *Deflected Trajectories I and II*, a long-format video documentary that combines interviews of young Iranian-Americans living in the United States with footage from television and movies. The documentary in part focuses on this group's experience during the events of the revolution in Iran and as immigrants in the US.

#### YOUNG ADULTS' NIGHT

On Sunday, November 24, 1996, the Center for Iranian Jewish Oral History hosted its second Young Adults' Night at the Skirball Cultural Center and Museum. The Young Adults' Night Event was established by the Center to showcase the creative young adults in the Jewish Iranian community. An all-new and original Young Adults' Night program will be held each year in conjunction with the Center's annual conference.

The Center for Iranian Jewish Oral History was honored to have had the prominent and very talented actor, Shaun Toub as Master of Ceremony during the Second Annual Young Adults' Night. Shaun has appeared in 127 television episodes including: *Hunter, The Bold and the Beautiful, Colombo, Louise and Clark, Married with Children, General Hospital, Nash Bridges, Walker Texas Ranger,* and several movies made for television. He has also had roles in feature films including *Bad Boys, Broken Arrow and Executive Decision*. In the time since our program, Shaun has gone on to star in a feature film for HBO entitled, *Path to Paradise*, has had a role in the NBC hit drama series *ER*, and stared in several episodes of *Pacific Blue*. He will be featured in Jack Nicholson

The event also featured Farshad "Shad" Rabbani who performed with a full orchestra. As a musician, Farshad focuses on performing, producing, arranging, and songwriting. To date, he has worked with several noted artists such as Paula Abdul, Jackie Jackson, and Walter Orange of the Commodore's. Farshad is currently working on a new album. Payman Akhlaghi

Composer-pianist, Payman Akhlaghi performed two of his own compositions, each proceeded by a poem of his. Payman is currently studying composition and piano at UCLA. He has been the recipient of a Design for Sharing Art Scholarship, and in 1997, he became the sole recipient of the Hortence Fischbaugh annual award. Recently his "Secrets of the Wind" for symphony orchestra were partially recorded by UCLA Philharmonic

# PART III YOUNG ADULTS' NIGHT

#### **Mansour Mashian**

Born in Tehran, Mr. Mashian was a traditional wrestler. He remembers the two traditional Jewish wrestling halls (zurkhaneh): the first named Bashgah-e Chaychi, and the second located in the basement of Ettehad school. He remembers the Jewish leader (morshed) reapropriating the Muslim-specific rituals into a Jewish context. He also recalls the Jewish team being systematically harassed physically by the Muslim teams and their supporters whenever the Jewish team would win a match. He recalls Soleiman Haim's plays, their success, and the playwright's generosity in providing free tickets to those who could not afford admission. Lastly, Mr. Mashian remembers the Yaldai Tehran children and the Jewish-Iranian community's support of them.

### Abdollah Zargarian

Born in Hamedan, Mr. Zargarian speaks about the rituals and ceremonies that traditionally preceded a typical wedding night in Hamedan. He discusses the arrangement of marriages and recounts in detail his memories of the traditional seven-day and seven-night string of ceremonies that lead up to the actual wedding night.

#### **Reuben Dokhanian**

Mr. Dokhanian was amongst the first generation of immigrants to Israel. He recalls the year he spent in a kibbutz in 1946. He begins by recounting all of the events that lead to his aliah to Palestine, his journey to the kibbutz, a strike at the kibbutz, the daily routines and many of the lessons he learned there.

mittee for the restoration and renovation of Ester's tomb.

# **Nourollah Gabay**

Mr. Gabay discusses the importance of recording the oral history of Iranian Jews. He argues that because of widespread illiteracy in Iran until the mid-twentieth century, most of the Jewish-Iranian tradition was orally handed down in various Jewish-Iranian dialects. He argues that these oral memories need to be recorded as they are retold by their living safe keepers.

#### Baroukh Mohabber

Born in Isfahan's Jewish quarter and a student of the Alliance school, Mr. Mohabber received his high-school education at Isfahan's English College (Dabirestan-e Adab). He later worked at the English and American embassies. He discusses how during the Qajar dynasty a religious figure by the name of Agha Nejafi gave a religious order (fatva) stating that the two Muslim murderers of two Isfahani Jews should pay 13 Tomans each as compensation to the victims' respective families and be set free.

He also recounts an uprising against Jews triggered by the death of a Muslim man in Isfahan, and remembers how his mother intervened to get the police involved and save the Jews from the people's wrath. He further discusses Reza Shah's encounter with Isfahan's Jew on his way South. Mr. Mohabber remembers Reza Shah's respectful interaction with Rabbi Abraham and Rabbi Nissan, and his paying respect to the Torah by bowing in prayer in front of it. According to Mr. Mohabber, this was a tremendous display of respect by Reza Shah to the Jews of Isfahan. Finally, Mr. Mohabber remembers Rabbi Levy: a Polish Rabbi, and the founder of Otser Ha Torah schools in different cities throughout Iran.

#### **Azizeh Bral**

Born in 1921, Ms. Bral is the first Jewish Iranian woman to have received a Ph.D. in pharmacology. She received her degree from Tehran University in 1942. She is the co-founder of Hatef Organization—a foundation established to provide financial aid for Jewish Iranian students in need, helping them continue their educational pursuit. She has been involved in various academic and social organizations throughout her life, such as The Women's Foundation (Sazman-e Zanan), the Foundation for Education and Development (Sazman-e Amuzesh va Parvaresh).

## Tavous Javaheri

Born in Shiraz circa 1902 and currently residing in Los Angeles, Ms. Javaheri retells the events of the Second Program in Shiraz's Jewish quarters in 1910. She recalls the looting of her house. She remembers how, with the help and intervening of Ghavam and other prominent Muslim residents of Shiraz, her family was able to recover some of its stolen properties.

#### **Touba Soumekh**

Born in Hamedan, Ms. Soumekh recounts the founding of the Young Women's Committee (Majles-e Dokhtaran) in Hamedan's Alliance school. She talks about the weekly meetings they held in different members' homes on Saturdays to discuss the Torah and other books. She discusses her joining Hadassah after her marriage, and talks about how the organization's name was changed to Nesvan's Women's Committee (Komiteh-ye Nesvan) during the Pahlavi dynasty. According to Ms. Soumekh, the yearly two-Toman membership fee was aimed at gathering a fund to help Jewish Iranian women in need. Ms. Soumekh recounts the events leading up to Nesvan's 300-Toman donation to the Historical Preservation Com-

The project of oral history consists of the compilation of original documents and the recording of different individuals' personal history as retold during interviews. The majority of these individuals were involved, to various degrees, whether in federal and governmental decision-making processes or in academic, cultural or social organizations. As such, these individuals are first hand witnesses of historically significant events, which makes their stories archivally important. Moreover, these interviews also include sociologically valuable information on the artistic, social, and cultural lives of Jews in Iran. These individuals' oral memoirs are initially recorded during prescheduled interviews and subsequently archived for the research use of future scholars.

Thirty such interviews have taken place in 1997 with the collaboration of Shirine Daghighian, Avi Davidi, Faryar Nikbakht, Iraj Safai, Robert Saleh-Babbi, Homa Sarshar, Dariush Setareh, Sahar Younai, and Minoo Zahabian Koutal. A copy of all these tapes will be sent to Tel Aviv University and stored in the archives of the affiliated Diaspora Museum.

CIJOH's goal is to conduct at least one hundred such interviews with qualified individuals. Essentially, our objective is to make up for the current absence of documented Jewish Iranian oral history in the existing body of oral history projects around the world. CIJOH hopes to establish in the very near future a specifically allocated building in Los Angeles for the permanent maintenance and safe keeping of its growing archive.

Ms. Azizeh Bral, Ms. Tavous Javaheri, Ms. Touba Soumekh, Mr. Baroukh Mohabber, Mr. Mansour Mashian, and Mr. Abdollah Zargarian took part in the memory telling segment of CIJOH's second annual conference. As evidenced by their respective memories, each has played a notable role in the course of contemporary Iranian Jewish history. Mr. Nourollah Gabay opened the memory telling segment with a discussion on the importance of documenting the oral history of Iranian Jews. Subsequent to the conference, the Center received a written memoir from Mr. Reuben Dokhanian that was appended to the existing list.

# The Children of Tehran

#### Avi Davidi

**Avi Davidi** was born in 1969 in Tehran, and immigrated to Isreal in 1984. He received his Bachelors degree from Tel Aviv University in Math and Middle Eastern Studies. He later graduated from The University of Judaism in 1995 with a degree in International Studies. He is currently a Ph.D. candidate in Political Science at USC.

Davidi's article discusses the history of the "children of Tehran:" a group of 716 Polish children who made their way to then Palestine via Tehran at the beginning of the Second World War to escape the Nazi invasion. The article begins with the invasion of Poland; discusses the migration of Polish Jews to the Soviet Republic; and traces their subsequent settlement in the Southern parts of the USSR.

The author then elaborates on the events that lead to the migration of 1,388 Jews—871 of whom were children—to Iran. Discussions of the political atmosphere in Iran, and descriptions of the Polish immigrant camp in Tehran follow. The author then mentions the help provided for these children by Iranian Jews. Mr. Davidi finally documents the children's departure from Tehran and their arrival in Israel, before presenting his conclusion.

#### Yafa Saghian Ghinghis

ketubas are believed to have been written at the time of Jewish captivity in Babylon.

Saghian argues that the most important ketubas created in the Islamic world are Iranian. The oldest existing ketubas date back to the eighteenth century. These are distinguishable according to their decorative styles, each style denoting the ketuba's town of origin.

The article then divides Iranian ketubas into different stylistic categories, and discusses characteristic features of different examples.

# The History of Persian Ketubas

# Yafa Saghian Ghinghis

Yafa Saghian Ghinghis was born in Tehran, Iran, and moved to Israel after the Iranian Revolution where she lived from 1980-1986. In 1986 Yafa moved to Los Angeles. She received her M.A. in Fine Arts in 1984 in Jerusalem, Israel where she studied at Bezalel Academy of Fine Arts and Design from 1979 to 1983, and Atelier of Artists, in Tehran, Iran - 1974 - 1978.

Currently, she works at Valley Beth Shalom Day School and Hebrew School teaching art. She is a scenic designer year round and has hosted presentations since 1987. She has had her art exhibited at the University of Judaism, Sephardic Woman's Division, Beverly Hilton, Claremont, California, UCLA, Jerusalem Theater, Israel, Tel-Aviv Israel, Lithographic Show, Bezalel, Jerusalem, Beyt Haomanim, Jerusalem.

Yafa Saghian Ghinghis has received several distinctions from organizations such as: Magbit Foundation Award for Gold & Silver Mazal Tov Coin-1992, Magbit Foundation Award for Stamp EXODUS - 1992-3, Valley Beth Shalom an Award for the Jewish Heroes art project, Outstanding Student Award, from Bezalel, Jerusalem - 1991, Valley Beth Shalom Certificate of Honor in 1990, for all the art designed in plays, and art scenery placed in many successful plays, and Young Artist Award, from Gestetner, Jerusalem - 1984.

Discussing the significance of the marriage institution and the importance of the ketuba, Saghian mentions the difficulty in tracing the origins of ketuba-writing, relating this difficulty to the fact that marriages were not always religious contracts. The first

#### David Yeroushalmi

these concepts and views are derived mainly from the traditional sources of Jewish lore and literature (e.g., the Bible, Mishnah, Talmud, Midrash, and Haggadah). These sources equally play a major role in these poets' respective perception of Iran, its land, and its civilization. On the whole, Iran, with its numerous imperial and cultural symbols and institutions, is conceived of as belonging to the ancient past. These poets reveal an admiration towards Iranian kings and heroes and toward Cyrus the Great in particular. They further glorify and idealize the mutual respect and bonds that prevailed between the Jewish people and the Iranian Empire.

While in the minds of these poets Iran mainly evokes images and memories of a remote and, at times, legendary past, Islam constitutes a living and powerful socio-cultural environment in which these poets live and create. Their writings indeed attest to a very high degree of Persian-Islamic influence, both on the structures and contents of Jewish Iranian poetic composition. Nonetheless, in these works one detects a conscious effort on the part of the poets to preserve and cherish Jewish identity while rejecting those Islamic tenets and notions that are perceived as threatening or offensive to Jewish beliefs and sensibilities.

# Judaism, Iran, and Islam in the Works of Jewish Poets of Iran

#### David Yeroushalmi

**David Yeroushalmi** (formerly Kamran Ourshalimi) was born in Teheran on Dec. 4, 1946. He received his primary and part of his secondary education in Teheran. He immigrated to Israel with the Youth Immigration Movement of the Zionist Organization in July 1961. He attended the School of Oriental Studies in the Hebrew University; the Department of Asian Studies at the University of Wisconsin, Madison; and the Department of Middle East Languages and Cultures at Columbia University, New York. He completed his M.Phil. in 1979 and his Ph.D. in 1985. His doctoral dissertation dealt with Judeo-Persian literature and focused on the work of Emrani, the 15th-16th century Iranian poet.

His major work, entitled *A Judeo-Persian Book of Wisdom* is forthcoming by the E.J. Brill Publishers of Leiden, the Netherlands. A second work by him, on the Judeo-Persian poet Emrani, will be published in Hebrew by the Ben-Zvi Institute of Jerusalem. David Yeroushalmi has been honored with various awards.

In the course of the 14th-20th centuries, the Jewish poets of Iran produced a large body of literature that represents a unique synthesis of Jewish, Persian, and Islamic elements. This essay explores some of these poets' common perceptions and views concerning Judaism, Iran, and Islam.

Despite various nuances found in the writings of Jewish-Iranian poets (chief among them: Shahin, Emrani, Amina, Elisha ben Shemuel, and Kh(w)aje Bokharai), it appears that these poets share some underlying beliefs and views regarding the Jewish faith, and the role of Judaism and the Jewish people in history. It further appears that

# The Goy Boy in the Heart of the Mahalleh

## Sadredin Elahi

**Sadredin Elahi** was born on December 4, 1934 in Tehran. After graduating form high school, he went on to university where he studied journalism. He was one of the founding editors of *Kayhan-eh Varzeshi*. While editor of the magazine, he continued to write for various Iranian publications.

In 1979 he moved to California and conducted sociological studies in San Jose and Berkeley.

Mr. Elahi recounts memories from his childhood, sharing his experiences of growing up as a Muslim young man in Tehran's Jewish quarters. He remembers his parents' respective attitudes towards the Jewish neighbors. He recounts his teenage crush on the young Jewish girl next door. He also recalls the time when he was publicly punished in the school courtyard—at the request of his father—for having gotten involved with his classmates in beating up a group of Jewish kids after the latter won a competition in school.

## Homa Nategh

spread Jewish support for the spread of Alliance's influence. Nategh argues that this support was provided in hopes of being protected by the French and their academic envoys from the prevalent anti-Semitism in Iran. An elaborate discussion and documentation of various anti-Semitic currents and events around the turn of the century follow. The article concludes with a detailed history and statistical analysis of Alliance schools in Tehran, Shiraz, Isfahan, Hamedan, Saneh, Kermanshah, and some smaller cities up to the Revolution of 1979.

# The History of 'Alliance Israelite' in Iran

## Homa Nategh

Homa Nategh completed elementary and high school in Iran. She continued her education in France, where she received her Bachelor, Master, and Doctorate degrees in history at Sorbonne University, Paris.

Nategh was a professor of literature at Tehran University, Iran from 1967 - 1981. From 1995 to present she has been a professor of Iranian Literature at Sorbonne University, Paris. She has written and published several books and articles on the history of the Constitutional Revolution and women's liberation in Iran. Many of her English and French articles have appeared in various university publications. Homa Nategh has also translated many European language books into Persian.

The article begins with a brief history of Alliance Française in 1883 in Paris. Much of the historical data for this section is provided by the Alliance's quarterly bulletin. The author then discusses the difficulties Alliance faced in establishing itself in Iran due to the preexisting influences of Russia and the British Empire. The founding of the first Alliance committee in Tehran and Shiraz is then discussed. The committee faced many difficulties on different levels in its attempts to open schools. The first Alliance school was finally opened in 1891 by order of Nasser E'din Shah.

The Tobacco Movement, the Constitutional Revolution, and financial difficulties slowed down the further spread of Alliance's influence. The author then talks about the opening of Alliance schools throughout Iran after World War I; the effects of Reza Shah and nationalism on the Alliance schools and their curriculum; the wide-

#### Janet Afary

is currently on the Council of Iranian Studies and the Board of National Women's Studies Association. She is also the director of the community based Historical Society of Iranian Women in Chicago.

Both the accomplishments and the shortcomings of the Constitutional Revolution (1906-1911) become clearer when we examine that revolution from the point of view of Iran's Jewish community.

Some of the accomplishments of the revolution in this regard are: 1) The multiethnic Secret Society of 1905, which began the debate on political change, and included both Muslims and non-Muslims in its membership; 2) the struggles of the constitutionalists to form a National Consultative Majlis, rather than the Islamic Consultative Majlis suggested by Muzaffar al-Din Shah in August 1906; 3) the persistent efforts of Majlis deputies and constitutionalists elsewhere to ratify laws that gave equality to Muslim and non-Muslim (male) citizens in 1907; 4) the activities of Iran's first modern party, the Democrat Party, and its organ Iran-e Now in 1909-1911 to establish a new concept of nationality, one that was independent of religious identity; 5) and, finally, Iran-e Now's specific condemnation of anti-Semitism in Iran.

In contrast, many of the most important shortcomings of the revolution become clearer when we examine the attitude of both the constitutionalists and the anti-constitutionalists toward Jews of Iran:

1. the arch-conservative cleric Shaikh Fazlollah Nuri, who opposed the new democracy in Iran, stated specifically that he condemned many new constitutional provisions because they challenged the religiously sanctioned legal inequality of non-Muslims; 2. others who supported the revolution remained confused over the meaning of equality and puzzled over how to end the contradiction between modern secular laws and shariat laws; 3. and, finally, even some of the supporters of the revolution, such as the Bakhtiaris, continued to rampage and pillage the Jewish communities, even as they moved to liberate the capital city of Tehran from the anti-constitutionalist Muhammad Ali Shah in July, 1909.

# The Crucial Role of Non-Muslims in the Iranian Constitutional Revolution

# Janet Afary

**Janet Afary** is Assistant Professor of History and Women's Studies at Purdue University, Indiana. She received her MA in Linguistics from Tehran University. She has a Ph.D. in Modern Middle East History from the University of Michigan, Ann Arbor in 1991. Her dissertation was the winner of two awards from the Foundation for Iranian Studies and the University of Michigan.

Some of her academic publications include: The Iranian Constitutional Revolution, 1906-1911: Grassroots Democracy, Social Democracy, and the Origins of Feminism (New York: Columbia University Press, 1996); "Steering Between Scylla and Charybdis: Shifting Gender Roles in 20th Century Iran," National Women's Studies Association NWSA Journal 8, no.1 (Spring 1996): 28-49; "The Contentious Historiography of the Gilan Republic in Iran: A Critical Exploration," Iranian Studies 28, nos. 1-2 (Winter/Spring 1995): 3-24. "Social Democracy and the Iranian Constitutional Revolution of 1906-1911," in A Century of Revolution: Social Movements in Iran. Edited by John Foran (University of Minnesota Press, 1994), 21-43; "The Debate on Women's Liberation in the Iranian Constitutional Revolution, 1906-1911," in Expanding the Boundaries of Women's History: Essays on Women in the Third World. Edited by Cheryl Johnson-Odim and Margaret Strobel (Indiana University Press, 1992), 101-121; "Peasant Rebellions of the Caspian Region During the Iranian Constitutional Revolution: 1906-1909," International Journal of Middle East Studies 23 (1991): 137-161.

She is currently working on a second study entitled "Gender, Politics, and Popular Culture in 20th Century Iran." Dr. Afary was a founding member of the Iranian Jewish Association of Southern California (SIAMAK) in 1979 and has been a commentator on Radio Seda-ye Iran since 1994. She

### Moshfegh Hamedani

News Agency.

He began his career in journalism at *Iran*, *Mehr*, and *Mehregan magazines*. With the allies invasion of Iran during World War II, he joined Dr. Mostafa Mesparzadeh and Abdolrahman Faramarzi in cofounding *Kayhan*—Iran's foremost daily newspaper—becoming its editor-in-chief. A few years later, he began publishing *Kavian* magazine, and became one of Dr. Mohammad Mossadeq's ardent supporters in the latter's plan to nationalize Iran's oil industry; a stance that was to cost Hamedani dearly after Mossadeq's coup in 1953 (*Mordad 28*). *Kavian's* office was looted and burnt; Hamedani was imprisoned and eventually banished from Iran. In exile in Rome, he became fluent in Italian and proceeded to translate works from that language into Persian.

Excluding the hundreds of articles, short stories, and sociopolitical editorials he has published over the course of his fifty-year career in journalism, his other collected writings and translations exceed well over fifty book titles published in Iran and abroad. His most acclaimed writings include *Love and Love* (*Eshq va Eshq*), *Anxieties of Youth* (*Delhoreh ha-ye Javani*), and The Educated (*Tahsilkardeh ha*). He has translated *The Idiot*, *The Brothers Karamazov*, *Schiller's Masterworks*, *Schopenhauer's Thoughts*, *Anna Karinina*, *Stalin*, *Napoleon*, and many other titles in psychology, sociology, and philosophy.

# Moshfegh Hamedani

# A Biography

At the start of the evening celebrating Moshfegh Hamedani lifetime achiements, Mr. Hamedani was introduced by the celebrated Iranian poet, Mr. Nader Naderpour.

Nader Naderpour was born in Tehran, Iran on June 6, 1929. He received his degree in Italian Language and Literature from the University of Peruggia in 1964 and his Bachelor of Arts degree in French from the Sorbonne in 1952.

Nader Naderpour is a prominent Iranian poet and has received many awards for Best Poetry. His poetry is translated into many different languages, such as English, French, Russian and Italian. He is a member of the French: Union des Ecrivains, and has published eight volumes of poetry in Persian from 1954 to 1986.

Mr. Naderpour recounts the events leading up to his first meeting with Moshfegh Hamedani.

Moshfegh Hamedani, author, translator, and journalist, was born in 1912. He was educated in Hamedan's Alliance school and finished all of his high-school requirements in one year. Before the age of twenty, he translated two books of philosophy into Persian and was given a teaching position in Darolfonun high school as a French instructor. He received his Bachelor's degree in two years with a major in philosophy and education while working for the Office of International Affairs. Shortly thereafter, he became the director of Parse

# PART II SYNOPSIS OF PERSIAN ARTICLES

c'est avec beaucoup de plaisir que j'entreprends cette étude laborieuse et ce travail de fourmi qui consists à fouillerinlassablement dans les archives, les livres et à interroger lesgens.

de la Perse. Les conversions forcées des "non-croyants", c'est à dire des non-Musulmans, commencent à cette période. La persistance de l'attitude intolérante contre les non-croyants durera jusqu'au milieu duXIXe siècle. Sous le règne de Nasseredin-Chah et de son filsMozaffaredin-Chah, une ouverture vers les idées occidentales améne une amélioration des rapports, bien que le fanatisme etl'intransigeance d'une partie de la population musulmane de laPerse soient toujours présents.

L'arrivée de l'Alliance Israélite Universelle en Iranpermet une certaine émancipation des Juifs par l'instruction. La révolution Constitutionnelle de 1906 supprime la loi religieuse(Charria) au profit d'une législation civile. L'avènement de ladynastie des Pahlavi change le cours de l'histoire de l'Iran. Eneffet, l'émancipation des Juifs fait partie d'un plan d'ensemble, la priorité étant de moderniser le pays, de prendre comme référence l'Occident. Le plus remarquable est le retour vers l'histoire ancienne de l'Iran, vers l'héritage de la pério de pré-islamique. C'est vers les années 1950 que s'établit unealliance de fait entre l'Iran et Israël, unis par la méme défiancedu monde Arabe.

L'identité des Juifs en Iran a été marquée, sur un plancollectif, par leur appartenance à une culture, une civilisation, une religion, une classe ainsi que par un courant politique. Puis l'éducation et la sensibilité de chacun a permis l'émergenced'une personnalité. Le goût des Juifs pour la musiquetraditionnelle implique, dans une certaine mesure, une adhésion à la vision du mond Persan.

A travers les soubresauts successifs de l'histoire de l'Iran,les Juifs ont réussi à garder intact leur plaisir de la musique. Ils l'ont pratiqué aussi bien par satisfaction personnelle quecomme un métier. Ils ont ainsi participé aux cérémonies et auxfêtes. Ils ont donné des concerts et ils ont joué de la musiquesavante. Ils ont été des spécialistes de création et de fabricationd'instruments.

Les noms les plus connus, que j'ai déjà mentionné, àsavoir Moussa Khan Kachi, Rostam Chirazi, Baba Khan, Davoud Chirazi et Ghanouni ne sont pas les seuls qui aient joué un rôle important dans la musique de la Cour des Qadjar. Madame Homa Nategh m'a confié qu'il y avait beaucoupd'autres musiciens Juifs au XIXe et du début de XXe siècle enIran. Alors mes recherches ne font que commencer et je doisdire que

Pour les musiciens Iraniens, la manière de jouer estbeaucoup plus important que ce que l'on joue. Il s'agit de fairepartager sa sensibilité, son état d'ame, son émotion, faire partde son inspiration, bref jouer avec le Hâl . Ce mot est très difficile à traduire en français et peut-être en est-il de même enanglais. C'est ce que doit transmettre le maître à son élève. D'où l'importance de la place de celui qui sait et celui quiapprend, qui imite le maître. La difficulté dans ce cas étant quela transmission ne peut se faire qu'oralement, siné bé siné. L'objectif de la tradition est dans cette relation de maître à élève. Le mot employé est tavakkol, une soumission dans laconfiance d'un futur prometteur en savoir. Cela demande unebonne compréhension, donc une bonne connaissance de lalangue. Entre maître et élève, la religion semble avoir été oubliée. Par exemple, Hossein Qoli, Mirza Abdollah, DarvishKhan, Hossein Khan, Mortâza Neydavoud, entre autres, ont représenté une communauté musicale avant tout. Leur seulsouci, à tous, a été la transmission d'une musique qui ne pouvaitse transmettre que par la parole.

Je dois parler de la profonde intégration de la communauté Juive en Iran et pour cela je fais un court rappel historique.

L'origine des Juifs en Iran est à placer dans le contextehistorique des années 540-550 av. J.C. Cyrus le Grand offre à lacommunauté Juive la possibilité de retourner à Jérusalem. Maisune partie de ces anciens exilés, bien intégrés dans les nouvelles région où ils ont été placés, préfèrent rester. Ces différentes communautés de Babylone s'éparpillent petit à petit vers lesprovinces et les villes de la Perse. Ainsi ils s'installent à Chiraz, à Lorestan, à Hammadan et à Isfahan, et ailleurs.

Une grande amitié relie l'Iran et le Pays de Juda. Cetteamitié devient légendaire. La politique de Darius le Grand, vers500 av. J.C., est un équilibrage diplomatique des différents pouvoirs de la région et pour cela il s'appuie totalement sur lepays d'Israël. Et c'est ainsi que les Juifs ont toujours été lespartisans des monarchies de la Perse. Ces relations particulières, entre les Juifs et la dynastie des Achéménides estrapportées dans la Bible.

L'intolérance du clergézoroastrien, sous le règne desSassanides, puis à partir des années 1500, l'officialisation duchiisme comme religion d'Etat, détériorent les bonnes relationsentre les différentes communautés

celaenrichirait d'autant notre histoire collective. En particulier leursdates et lieux de naissance, les villes où ils ont vécu, desanecdotes sur leurs vies, des appréciations personnelles sur lavaleur de leurs musiques, leurs places dans la société Iranienne, des souvenirs personnels, etc... Mon nom et adresse sont noté ssur cette liste et nous pourrions correspondre ensemble.

En recherchant dans les différentes bibliothèques à Paris,à la Bibliothèque Nationale, à la bibliothèque de l'Opéra deParis sur la musique, à la Sorbonne, je n'ai pas trouvé beaucoupde titres de livres qui puissent m'apporter des informationsutiles. La seule source appréciable a été à l'université de laSorbonne à Censier où enseigne Madame Homâ Nâteq. J'ai puconsulter quelques documentations intéressantes. Je me suismis en rapport avec des étudiants qui voyagent en Iran, je leurai parlé du travail de recherche que j'ai entrepris et je leur ai demandé de trouver des livres qui seraient susceptibles de mefournir des renseignements. Existe-t-il encore en Iran des livresqui parlent réellement de la musique traditionnelle?

Comment définir la musique traditionnelle Iranienne? Etqu'est-ce-qu'une tradition? On peut la définir comme étant unemémoire collective qui est transmise, le chaîne qui relie leprésent au passé. Sous un certain angle, la tradition est laculture. Cette musique doit garder une authenticité dans latradition musicale. La sauvegarde de cette authenticità a été l'une des ambitions des groupes de musiciens Juifs. En effet,pour tout musicien Iranien, il y a une dimension spirituelle qu'ilfaut préserver. Il y a un haut niveau dans cet art qu'il fautconserver.

Les sortes de musiques traditionnelles que l'on peutdistinguer:

Sonnati-radif

Asil

Mazhabi

Mahalli

Melli

Elmi

Toutes ces sortes de musique ne peuvent être jouées qu'en utilisant des instruments traditionnels et en évitantl'apport de la technique occidentale.

surpris par l'affirmation de la présence des Juifs dans la musique traditionnelle Iranienne. Il nous faut démontrer cette existence avec des preuves si possible. Parexemple la judéité de Morteza Neydâvoud n'est pas évidentepour tout le monde et on a prétendu que ce musicien n'a jamais été Juif. D'autre part, j'ai pu lire dans un article de LawrenceLoeb, l'influence mutuelle qu'il accorde l'une sur l'autre par lesmusique Juives et non-Juives en Iran et l'importance del'apport des Juifs dans la musique traditionnelle Iranienne.Donc il y a une vérité à démontrer. A nous de relever le défi etde justifier la véracité de cette réalité. La légitimation de cette présence demande des preuves. Je suis en possession de laphoto du tableau intitulé "Les musiciens de Nâser-e-Din Chah", peinture de Kamalel-Molk, célèbre peintre Iranien. On peutvoir Moussa Kalimi, joueur de Kamantché, tenir une place quel'on peut considérer comme historique dans la société musicaleIranienne. De même la renommée qu'a eu Ostad RostamKalimi Chirazi, à la Cour des Qadjar, reconnue et portée dansles livres d'histoire de la musique. A partir de là, on peutadmettre une certaine influence d'autres musiciens Juifs et dela place qu'ils ont effectivement occupé dans la musique classique Persane. Et même remarquer par exemple ce qu'a puapporter Moussa Kalimi à la musique instrumentale Iraniennepuisqu'il a modifié la structure du kamantché en ajoutant une4ème corde à cet instrument et qui l'a ainsi enrichi dans sa musicalité et lui a donné de nouvelles possibilités. Cela a été rapporté par Ruhollah Qhaleqi dans son livre Sargozasht-é musiqi-é Iran.

Des auteurs comme Sépantah (*Tchéchm andâz-é musiqi-é Iran*), Behruzi, (*Tchéhré-yé musiqi dar Irân*), Joeydi, (*Zaminé-yé-chenakht-é musiqi-é Iran*), Khaleghi, etc... parlent des musiciensJuifs mais sans autres formes de précisions. Habib Levy dansson livre*Târikhé Yahoud-é Irân* donne des informations utiles sur le rôle joué par les Juifs dans la musique Iranienne mais ilne précise rien de particulier et surtout il ne cite aucun nom demusicien Juif.

J'ai pu àtablir, à travers mes recherches, une liste de nomsde musiciens qui semblent avoir été populaires dans la viemusicale Iranienne. Je tiens cette liste à votre disposition. Siquelques unes parmi vous pouvaient apporter desrenseignements sur n'importe lequel de ces musiciens, oud'autres musiciens Juifs que je n'ai pas noté sur cette liste,

egrande nostalgie qu'ils se rappelaient Delshad, les frères Bakhchi ou les frères Sarkhoche, tous des luthiers renommés. Ilapparaît, d'après ce que j'ai pu constater à travers lesdiscussions que j'ai pu avoir avec eux, que Neydavoud, cetancien élève de l'Alliance Israëlite Universelle, tenait une placeprivilégiée et à part dans la communauté des musiciens Iraniens. Ostâd Cyrus Raindjbar, Maître du Tar, m'a confié queles réunions autour de ce maître étaient recherchées et que les jeunes musiciens venaient là pour écouter les plus anciens. C'était un foyer de rencontre de la musique traditionnelle et les musiciens venaient là pour échanger des idées et parfaire leurconnaissances. Ostâd Akhbâri, joueur de santour, m'a confirméles bonnes relations qu'il entretenait avec le milieu musical Juifde Téhéran. Des noms reviennent souvent dans les discussions: Younâ Dardachti, Dâvoud Chirâzi et ses trois enfants: AghaDjan 1er appelé Chirâzi, le 2e appelé Esmail Zâqi et le 3e filsEbrahim, Djazassand dit "Zarpaindjé", Yahyâ Khan Haroun, Ghanouni de Chiraz. Je ne peux pas les citer tous car ils sonttrop nombreux et cela prendrait de notre temps.

Une étude rigoureuse sur la contribution des Juifs à lamusique Iranienne demande des références précises, des nomsqui ne prêtent pas à confusion. Dans tous les livres que j'ai pu consulté, jusqu'à maintenant, sur l'histoire de la musiqueIranienne, en index de fin d'ouvrage, tous les noms demusiciens cités sont répertoriés. Comment, sans aucunecontestation, affirmer que Keygham, Mobachere ou HouchangChirazi sont Juifs?

Même parmi les musiciens Iraniens, il n'y a pas unanimité dans l'affirmation de l'appartenance à la communauté Juive de Agha Djan I et Agha Djan II par exemple. Je vous parle sur cesujet car j'ai commencé à étudier les musiciens par liste alphabétique et je me suis trouvé devant ce problème.

D'autre part j'ai appris que lors des conversions forcées à l'Islam, beaucoup de Juifs ont préféré changer de noms etprendre des noms àconsonance telle qu'il soit difficile de repérer leur origine Juive. C'est une difficulté pour moi et jecherche comment m'en sortir et les replacer dans ma liste demusiciens Juifs.

Parmi les intellectuels et les musiciens universitaires enFrance, quelques uns, spécialistes de la musique traditionnelle Iranienne, ont été

musique par le clergéchiite a ouvert un espace à ces derniers. Les Juifs ont toujours Alain Khosro Chaouli

été attirés par la musique. On a pu dire que cette attiranceproviendrait depuis l'époque du roi David, où les fête duTemple étaient servis par un ensemble de 4000 chanteurs etmusiciens. La sensibilité juive à la musique correspond à un phénoméne de langage. La recherche de l'universalité atoujours été une de leur préoccupation. Or la musique possède précisément cette propriété d'être comprise en dehors de laparole.

Parmi les différents auteurs qui ont écrit sur l'histoire dela musique en Iran, je considère Ruhollah Khaleghi comme uneréférence qui ne devrait pas être contestée. Dans les différentsouvrages que j'ai pu consulter, jusqu'à maintenant, Khaleghireprésente incontestablement un point de repére dans laconnaissance et le savoir. Il est pris comme sourced'information et admis par tous les chercheurs en musique et àceux qui s'intéressent à l'histoire musicale Iranienne.

Hassan Machhoun et Habibollah Nassiri Far racontentleurs souvenirs personnels. Une multitude d'anecdotes, une incroyable mémoire et certainement des notes personnelles, quiont dû les accompagner tout au long de leurs vies, enrichissentleurs écrits. Leurs bibliographies, en fin d'ouvrages, très fournies, permettent de constater un nombre important demusiciens dans la société Iranienne, ne serait ce qu'au XIX et XXe siècle.

Par exemple j'ai lu avec beaucoup d'émotion ce qu'a pu écrire Machhoun, dans ses relations d'amitié avec EbrahimSarkhoch. Un profond respect et une grande estime réciproqueles ont attachés mutuellement.

De même j'ai été touché par la manière dont s'est conduitNeydavoud face à son ancien maître, Darvish Khan. Dans lesdifférents écrits que j'ai pu consulté, l'humanisme et lagénérosité de Mortéza ont été remarqués par tous. En appelantson école de musique du nom de son maître, il a confirmé etjustifié le surnom de "fils spiritual de Darvish Khan".

Etant motivé par ce travail de recherche universitaire, j'aicontacté tous les musiciens Iraniens que j'ai pu trouvé à Paris.Plusieurs entretiens m'ont permis de constater leur gentillesseet leur amabilité Ils ont gardé des souvenirs et ils m'ont communiqué sans réticence et avec une grande spontanéité ceque leur mémoire avait gardé intact. Parfois, c'est avec un-

# Les Juifs Iranians et la Musique

## Alain Khosro Chaouli

Alain Khosro Chaouliwas born in 1960 in Tehran. His parents were one of the first Iranian Jewish families who immigrated from Iran to Parisin 1950.

In 1996, Chaouli began working on his doctorate under Professor HomaNategh in Paris on Jewish Characteristics in Iranian Folk Songs. Chaouli isan optometrist and lives in a suburb of Paris.

Lorsque Madame Homâ Nâteq m'a proposé de fair desrecherches, dans le cadre d'une étude universitaire, sur lacontribution des juifs à la musique traditionelle Iranienne, je nepensais pas me trouver devant une telle réunion decirconstances. D'abord avoir l'honneur d'être parmi vous. Ensuite le plaisir et l'inquiétude m'ont accompagné dans mesrecherches. Le plaisir de me plonger dans une musique qui a bercé ma petite enfance lorsque je vivais encore en Iran avecmes parents avant leur émigration en France en 1950. Ensuite l'inquiétude, car comment aborder un sujet qui n'a jamais été étudié, comment retrouver des musiciens éparpillés à travers lemonde ou bien peut-être morts. Comment les nommer ensuite,il n'est pas écrit clairement que Dardachti, Neydâvoud, ouSarkhoche sont juifs.

L'arrivée de l'Islam en Iran et l'interdiction de la musique ont modifié les mentalités. Il y a eu, devant l'attitude de l'Islam,un retrait des musiciens chez les musulmans et un plus grandengagement parmi d'autres minorités, en particulier chez les Juifs Iranians. La déconsidération de la



Figure 2.  $\ @$  The Beth Tzedec Reuben & Helene Dennis Museum, Toronto.



Figure 3. © Anton Felton

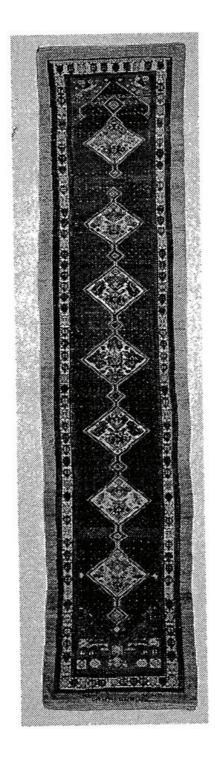


Figure 4. © Anton Felton

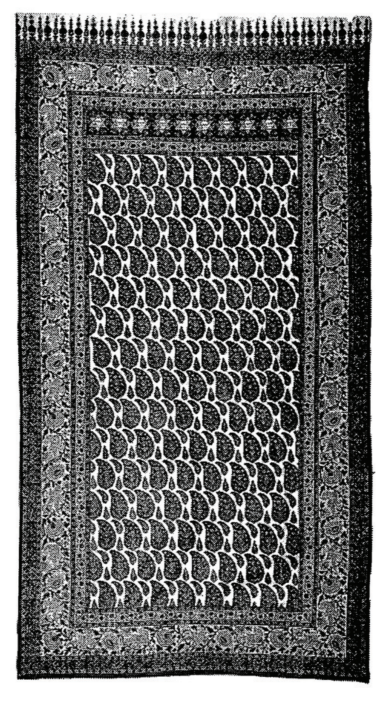


Figure 5. © Anton Felton



Figure 6. © Anton Felton



Figure 8. © Anton Felton



Figure 9. © Anton Felton

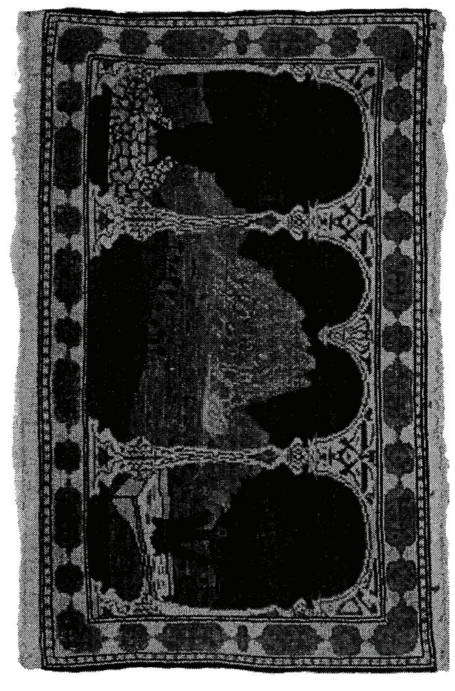


Figure 10. © Anton Felton

been woven by young Iranian or Kurdish Jewish girls at the Bezalel School in Jerusalem around 1910. Both artistically and thematically, this rug is one of the best of the Bezalel—a most successful composition. The three niches here let us see the view as if from a porch or multiple windows, pushing back the picture and deepening the view. Almost subliminally, we see the Crown of the Torah in the double-arched niche, which echoes the outline of the Tablets of the Law. A further subtlety is to be found in the columns—two complete and at the edges two vertically bisected-each with the Star of David at the base, their columnar form reminiscent of typical 19th century Polish Sabbath candlesticks. The rug depicts three of the most evocative places in Jewish history. In the right panel is the tamarisk tree of Abraham. In the central panel is Mount Sinai, where The Almighty revealed the Ten Commandments to Moses. The designer has placed ten palm trees in the foreground to act as a thematic link both to the Ten Commandments and between the other trees—Abraham's tamarisk and Herzl's cedar. In the left panel is Herzl's tree planted by him on his only visit to the Holy Land. All the scenes are set against exactly the same barren desert background, always the place of spiritual birth and rejuvenation of the Jewish people.

The imagery in this carpet portrays some of the rich threads both of the continuity and of the changes in Jewish history; an appropriate carpet in which to end this review of Jewish Persian carpets.

I haven't shown a Jewish carpet from Mashhad but I'd like to quote James Fraser, a young Englishman who visited Mashhad in the 1830's and met Mulla Mehdi, the head of the Jewish Quarter.

"Jews... are known to have influence in all quarters, and if any man could introduce me safely among the savages of the desert or ransom me if unfortunately taken, it would be Mulla Mehdi." High praise indeed.

Today, we have looked only at Jewish Persian carpets, but wherever there were Jews in carpet weaving areas, there were Jewish carpets—in Turkey, Afghanistan, Egypt, Spain, Bulgaria, Moldavia, Greece, and Israel.

Finally, may I close on a personal note. I am writing the first book ever on Jewish carpets.<sup>21</sup> It will be published in 1997 and if anyone has any information, photographs, stories about Jewish carpets, do please let me know.

<sup>21-</sup> Published by the Antique Collectors Club Ltd., Market Street Industrial Park, Wappingers Falls, NY 12590. Fax: (914) 297-0068.

150 years ago it would probably have been a treasured substitute for a Jewish carpet, and used for devotional and festive purposes by a relatively poor Jewish family. I use the word relatively advisedly for the economic conditions of most Iranian Jews through most of that long history is of miasmal poverty.

## Figure 6.

Let us now go to Kerman to see this 1920s pictorial rug. It celebrates the first Jewish governor of Israel for nearly 2000 years. The Hebrew inscriptions at the bottom allude to Yehuda and Moshe. One of them might have come from Isfahan and the other has the honorific title of Haj. I do not know if this implies he had visited Jerusalem rather than Mecca. Take a look at the top circular compartment. It took me years to work out its English writing. It reads "Sir Herbert Samuel, High Commissioner" - only backwards.

## Figure 7.

Now to Tabriz to see the symbols of the tribes, and of Moses and Aaron with a Menorah. But what is particularly interesting about this carpet is how little it owes to Islam. Most of the elements are from Jewish and Pre-Islamic design and its themes portray the critical moments in Judaism; the binding of Isaac, the tribes, the Tablets of the Law, Moses and Aaron, the prophet Elijah. It was made in the reign of the last Shah, so tragically ended in 1979.

# Figure 8.

Let's now look at a couple of great Islamic carpets inscribed by Jews. Here's a Ferahan signed "at the Order of Ismai'l and Aba Yahudi." This family was responsible for many fine carpets between the 1860s and the 1880s.

# Figure 9.

Here's another one signed by the Yahudi's.

# Figure 10.

For the last rug, let's turn to a Bezalel Zionist rug that may well have

Patriarchs in the Holy City of Hebron, the tomb of Rachel near Bethlehem, the building of Rama, and the tomb of Samuel. At the bottom—here the sides differ—are two major synagogues in the Old City of Jerusalem, the House of Jacob, and the House of Israel. Along the border are the two pivotal biblical scenes of the binding of Isaac and of the discovery, by the Pharaoh's daughter, of Moses in the bulrushes. Between them is the Western Wall.

## Figure 3.

Let's look now at another silk Kashan. It's a little later, perhaps around the 1890s, and is one of a distinct type of fine Jewish Persian carpet. I have tracked over a dozen of this category in Museums and private collections. This one is in the Beth Tzedek Museum in Toronto who tell me that it was commissioned by the Shah-Nasser-el-Din (1848-1896) as a special gift to his Jewish doctor, Hakim Nour-Mahmood, in celebration of Mahmood's survival from an assassination attempt by his jealous rivals.

From the top down we see the symbols of the twelve tribes and the Temple with its ornamental gate rather than stone walls. Unusual in oriental carpets is the use of perspective with foreshortening as the view recedes. The four pillars indicate the interior with Jachin and Boaz, freestanding and barley-sugar shaped according to tradition. In the middle register are the snow-capped mountains under the sunburst, and in the lower register we see a representation of the Western Wall. The borders introduce us to the biblical scenes including the sale of Joseph into slavery and Noah's Ark at the top of Mount Ararat.

# Figure 4.

Here is another 100-year-old carpet; the Hebrew inscription identifies the date as Sept./Oct. 1895. This woolen runner was woven in the mountains in Sarab, near to the border with Azerbaijan. It is a rough village rug with many of the qualities of a rug from Hamadan. This may have come about through substantial movements of the Jewish population in the 18th century.

# Figure 5.

Let's go to Isfahan to see a poor Jew's carpet. It's not really a carpet but a block printed cotton textile with Stars of David in the top cross panel.

tury.<sup>19</sup> Let's look at some slides of carpets woven by or for Jews from Kashan, Isfahan, Kerman, Tabriz, Ferahan, Sarab and finally Jerusalem.

## Figure 2.

This carpet is a silk Kashan of the 1850s, made up of nearly 2,000,000 separate knots. It is a religious hanging, expressing both formally and emotionally the basic tenets of Judaism. It's called a Mizrach—meaning East—as it would be hung on a wall facing Jerusalem both as a directional finder for prayer and reminder of the Divine Omnipresence. Jewish and Iranian culture unite in this fascinating silk rug. King Solomon is receiving the Queen of Sheba, identified by the Hebrew description from the book of Kings between them. which reads "the Queen of Sheba before Solomon." They are seated on their chairs on an elevated platform beneath which is written "The Throne of King Solomon." Underneath are six steps occupying about half the bottom area of the main panel. On each step there is a pair of named animals—a predator and its prey—each facing the other. The chairs of Solomon and the Queen of Sheba, as well as the steps leading up to them are all embedded in a grand throne.

In the main border, the designer summarizes the early history of the Jewish people in twenty-nine panels. The twelve tribes of Israel are expressed through many of the symbols given to them by Jacob (Genesis, 49): the wolf of Benjamin; the fruitful tree of Joseph; the bowl of plenty of Asher; the flag of Gad; the hind of Naphtali; the serpent of Dan; the boat of the seafarers of Zebulun; Issacher, the lion of Judah; the grapes of Levi; the sword of Simon; and the trees of Ruben. Some of the symbols are repeated in reverse form and the lettering of the lion of Judah in one of its panels is also reversed.

Continuing around the panels of the borders are some of the major places and events in Jewish history. Down the side are the burial place of the

<sup>19-</sup>We get a sense of the huge number of carpets in Tehran alone from the memoirs of Thomas Herbert, an intrepid English voyeur. Tom, peeping at night from his roof at the thousands of other roofs, describes "each house top spread with carpets, whereon slept a man and his peculiar seraglio, some had three, some six, others twelve female beauties sleeping by him." Thomas Herbert, *Travels in Persia*, 1627-1629, ed. Sir William Foster (Freesport: Books for Libraries Piem, 1929).

<sup>20-</sup>Kings, 1:10.

of the other. The synagogue of the Iraqi community offers various titles and honors, but the enticements of the Palestinian synagogues seem superior. They offered not only shorter services, use of their precious Bible codices, and magnificent Torah scrolls, but also particularly beautiful carpets on which the congregation may sit.

Another source of information is in the writings of the great medieval travelers Rabbi Benjamin of Tudela, who reported that by the end of the 12th century there were substantial Jewish communities in most of the major carpet producing areas of Iran: Hamadan, Isfahan, and Shiraz<sup>16</sup>. Another contemporary report states that the Jewish community of Tustar, some 15,000, actually controlled the carpet trade there.<sup>17</sup> The whole area from Isfahan to Tustar (Sushtar) had been known as Yahudistan.

Still in the 12th century, another notable Jewish traveler, Rabbi Petachia of Ratisbon, marveled both at the Jewish academy in Baghdad and at the numerous costly carpets that adorned it. Journeying on to Ezekiel's tomb, he reported that it too was covered with beautiful carpets. Rabbi Petachia recorded the communities particularly inspired use of carpets in protecting Jewish cemeteries from desecration. Nearby were the tombs of some of the great Talmudic rabbis of the 3rd to 5th centuries, each one covered by a carpet. He asked why this was? The reply was that under each carpet, coiled and waiting to strike at anyone who dared to desecrate the tomb, was a snake.<sup>18</sup>

No Jewish Persian rugs, however, are known from the great oriental carpet period of the 16th and early 17th centuries; although there are many surviving Jewish Iranian textiles such as embroidered and brocaded Ark curtains, Torah mantles and binders. We do know that the great Shah Abbas I (1587-1629), himself an able weaver, brought many Jews to his new capital of Isfahan for their high skill in dyeing, and that many of them were members of the all-powerful weaving guilds. There they joined the original Jewish community in the northern sector Yahudiyya.

The great tide of Jewish Iranian carpets starts early in the 19th cen-

<sup>16-</sup> E. N. Adler, *Jewish Travellers in the Middle Ages* (New York: dover Publication Inc., 1987).

<sup>17-</sup>J. Bacon, *The Illustrated Atlas of Jewish Civilization* (Andre Deutsch, 1969). 18-Adler: 1987.

songs might have been frivolous or blasphemous.

By the end of the 7th century CE, Islam had conquered the Middle East. We do not know what impact this had on any Iranian Jewish weavers, but we do know that in Southern Arabia Jews were taxed by their new masters in carpets—highly significant in that this gives some indication of the quantity and the quality of the carpets they produced. What seems to have happened was that Islam protected its own agricultural power base by heavily taxing non-Muslim farmers to the result that Jews and Christians left the land for the towns to join those engaged in crafts such as dyeing or weaving.

The Genizah—a semi secret attic in the synagogue in Old Cairo—safeguarded a vast treasure trove of letters and documents of the community there. The information revealed about the range of Jewish involvement in carpets from the 10th to the 13th century is overwhelming. A weaver who had been forced to work in the royal factory in Damascus complains that "the artisans of this profession are Jews but I am the only Karaite among them." The ketuba of a relatively poor bride—she had been married in Tyre in the Lebanon in 1054 CE—reveals that she had but one pile carpet that also had to serve as her bed. We find references to "wall-to-wall" carpeting as well as to the classic placement of carpets—one large central rug framed by two long runners on either side and a smaller "door mat" to the front. We read too of complaints against wives who had even stolen their husbands' carpets. A court order of 3 September 1159 CE settles a partnership dispute over a carpet factory. And we learn too of doctors, including the great Maimonides, who specially commissioned extra large carpets for their waiting rooms to seat the crowds of patients.<sup>15</sup> It was Maimonides who, in 1176/7 CE, writes about the pride of the synagogues in Muslim Spain, North Africa, and Palestine in their fine carpets.

An 11th century record in the Genizah highlights the importance of carpets in its account of the conflict between two synagogues in old Cairo. One synagogue, the Palestinian, had its roots in the Jewish community of Byzantium, the other in the community of Iraq. With startling contemporary resonance, both synagogues try to recruit—to poach—the members

<sup>15-</sup>S. D. Goiten, *A Mediterranean Society* (Berkley: University of California Press, 1991).

for his letter-writing and proselytizing than for his weaving skills—was St. Paul.<sup>11</sup>

## **Figure 1.**<sup>12</sup>

From this time we get our first pictorial evidence of Jewish rug weavers. This is a wall-painting of Jews weaving a mat in Alexandria in the 2nd century CE.

From the 3rd to the 5th centuries CE, the great Talmudic Rabbis wrestled with the halakhic problems of carpets. One set of difficulties were over Shatnes—the prohibition against the intermingling of species—relevant in that cotton and wool are often combined in one carpet. Most of the authorities excluded carpets and limited the taboo to items of clothing.

Another problem the Rabbis discussed was the use of carpets in relation to corpses and contagion generally. Were carpets barriers between what was clean and what was unclean or were they conduits—or both—or neither?<sup>13</sup>

A Talmudic judgement of the 3rd century CE brings us close to the Jewish artisans of the Sassanian Empire. All the major crafts were separated into guilds. Each guild had its own work song. In a Talmudic response, Rav Huna pronounced that "The songs of the boat hauliers and of the ploughmen are permitted, but those of the weavers are forbidden." I think it possible that these weavers' songs were the instructions that the master weaver would chant to his knotters as he called out the color of each knot in sequence. This incredible feat of memory—a carpet can house 250,000 to 2,000,000 separate knots—made for efficient production. One reason for the prohibition may be that as the boat hauliers and the ploughmen were constantly on the move, their songs did not offend anybody for too long; whereas the weavers were fixed in one place and if you lived next door you were stuck with their chanting. Eight hundred years later Rashi, the great sage and himself a skilled weaver, suggested that the weavers'

<sup>11-</sup>C. G. Jung, Man and his Symbols (New York: Aldous Books, 1964).

<sup>12-</sup>The editors of the volume were unable to procure a copy of this particular figure. For an image of the rug in question see: Anton Felton, *Jewish Carpets: A History and Guide* (Woodbridge: Antique Collectors' Club, 1997), 11.

<sup>13-</sup>Onototh, 8:1. Epstein, ed., *The Babylonian Talmud: Seder Tohotorth* (London: The Soncino Press, 1948).

<sup>14-</sup>Sotah 48a, *The Talmud*; as cited in M. Wischnitzer, A History of Jewish Arts and Crafts (London: Jonathan David, 1945).

The Bible has many references to carpets. In what is my wife's favorite verse, the Book of Proverbs asks,

"For who can find a good wife She is more precious than rubies"

The verse goes on to describe the very practical skills required of this paragon, which include the collecting and spinning of wool and of flax, the making and selling of fine linens and, of course, the weaving of Kelims.<sup>7</sup>

The Book of Chronicles tells us of King Solomon, who in the 10th century BCE built the First Temple. It was his ally, Hiram, King of Tyre who supplied the craftsmen to weave its hanging of blue, purple, crimson and off-white.<sup>8</sup>

But during the 8th to the 6th centuries BCE, Israel is pillaged by the Assyrians. The long history of the Jews of Iran begins here with the mass deportation of Israelites to Assyria.

In the 6th century BCE, Cyrus the Great grants freedom to the Jews; many had settled in Hamadan and in Shiraz, others had founded Isfahan. We know that marvelous carpets were being made at this time, because two centuries later Alexander the Great breaks into Cyrus's Tomb to discover Cyrus's golden funeral couch resting upon an exquisite golden carpet. But we don't know about any Iranian Jewish involvement in carpets over this period. It is in the nature of Jewish history that so much is forgotten, so much is lost.

But, by the 1st century CE more documentary evidence of Jewish weaves is again available. Josephus, the Jewish aristocrat, having helped lead the revolt against Rome then changes sides. He joins the Roman conquerors and survives to write the fullest account we have of the last days of ancient Israel. Josephus had been a high priest at the Temple. He saw and describes the hangings of the Second Temple as being, "truly wonderful."

Many Jewish weavers were famous for their skills. One, called Baruch, was called from Israel to Spain at the request of the Roman Governor General there. But according to the great psychologist C. G. Jung, the most famous Jewish carpet weaver of all—albeit we know of him more

<sup>7-</sup>Proverbs, 31: 10-27.

<sup>8-</sup>Chronicles II, 3: 10.

<sup>9-</sup>Josephus, Jewish Wares (London: W. Whiston, 1737).

<sup>10-</sup>L. Freehof and B. King, *Fabrics of Synagogues and Homes* (New York: Heartside Press, 1996).

5000 years ago, the ancient Egyptians were weaving mats both as floor coverings and as sunshades suspended on wooden booths. We may still see wall paintings of their weavers at work on the looms in the Tombs of the Pharaohs<sup>3</sup>.

4000 years ago, Abraham left Ur with his family and his donkeys to become the founding father of the Jewish people<sup>4</sup>. He left behind a society where looms were common and wool was the major export<sup>5</sup>.

3500 years ago, we first learn of Jewish carpets. They could not have had a more auspicious start, being described in the Book of Exodus<sup>6</sup>. Moses and the Israelites have escaped from Egypt and are now in Sinai. Moses has received the Tables of the Law. How are these nomads wandering in the desert going to protect the Tablets? The Almighty answers by giving very immediate and detailed instructions—the technical specification takes up most of chapters 25, 26 and 27 of Exodus—of exactly how the Israelites are to build the Tabernacle to house the Tablets safely in their wanderings. Basically, it was to be a huge mobile tent with four types of Kelim-type carpets suspended and draped over a frame. The carpets must have looked marvelous! They were azure, crimson, vermilion and off white. Emblazoned on one side of the hanging carpet that separated off the Tablets of the Law were lions, on the other side were eagles. The weave itself was similar to that used until recently by the Bedouin of the Sinai. These were the first Jewish carpets—3500 years ago.

But what is a Jewish carpet? The time, the place, the days and the knots may all be different but it is the Jewish symbols—the Menorah, the Decalogue, the Star of David, the Lion of Judah, Moses and Aaron, Abraham and Isaac, the portraits and the places, and the Hebrew inscriptions and the purpose for which they are used—that make Jewish Kelims and piled weaves, and give them their enduring and cohesive identity. They could be used for religious purposes, or secular purposes, or in rites of passage by or for Jews. It's not the best of definitions, but given that no one has ever produced an even broadly accepted definition of who is or is not a Jew, I do not think it likely we will do much better.

<sup>3-</sup>J. Harris, 5000 Years of Textiles (London: British Museum Press, 1993).

<sup>4-</sup> M. Grunkel, The Legend of Genesis (New York: Schockin, 1964).

<sup>5-</sup>H. Ling Ross, Studies in Primitive Looms (Bedford: Ruth Bean, 1977).

<sup>6-</sup> Exodus, 26: 31-33 and 36-37.

#### **Jewish Persian Carpets**

#### **Anton Felton**

**Anton Felton,** born in 1935, first fell in love with Jewish carpets in 1960, and has been worrying, studying, and collecting them ever since. His book is due to be published in 1997.

In my talk this morning, we briefly review the history of Jewish and Jewish Persian carpets. Then we will look at some slides and discuss some typical examples of Jewish Iranian carpets from major centers including Kashan, Isfahan, Kerman, Tabriz, and Ferahan.

#### The History

One of the difficulties in the telling of a history is that one cannot convey a sense of the subject without looking at what happened before. So let's start right at the beginning.

30,000 years ago, even more important than the invention of the wheel, was the invention of thread and string.<sup>1</sup>

9000 years ago, woven mats—the regular interweaving of weft and warp—were being made in what is now the Judean desert. Fragments may still be seen today in the wonderful Israel Museum in Jerusalem.<sup>2</sup>

<sup>1-</sup> E.J.W. Barber, *Prehistoric Textiles* (Princeton: Princeton University Press, 1991).

<sup>2-</sup>Ibid.

Israel should therefore not be one that measures the extent to which they have remained attached to Iranian culture and tradition, but rather one that can determine how well they have integrated into Israeli society. Measured against such a yardstick, the earlier waves of immigrants have been well integrated; and those who have arrived more recently are following suit. Israel does not aim at fully preserving the particular features of each of its components, but rather at allowing each group to preserve some aspects of its unique features in order to create a mosaic wherein each component adds its own particular thread to the fabric of a balanced and diversified Jewish-Israeli culture and collective identity.

While becoming Israelis, however, each community should preserve distinctive elements of its cultural heritage, encouraging its research and preservation for future generations. It is in this sense that the Iranian community has not done enough, even compared to Jews from other Middle Eastern countries. There are no enough scholarly books in Hebrew that bring the proud history of Iranian Jewry and its rich culture and unique facets to the attention of the young Israelis of Iranian and other origins. There is an all too obvious absence of efforts to preserve the rich Iranian-Jewish heritage. Allow me to conclude by expressing the hope that the younger generation will fill this void, and by commending the initiatives of the Center for Iranian Jewish Oral History on this path.

Israeli society, regarding Israel as their home and themselves as Israelis. They read Israeli newspapers and gain their information about the world from Hebrew media. There are numerous "mixed-marriages" between Iranians and non-Iranians. (Paradoxically, Israel is the only place in which a marriage of two Jews is termed "mixed marriage.") Few of them frequent Iranian synagogues, fewer even "consume" Iranian culture. From among the children of the immigrants of the 1950s, few speak Persian, and even fewer read and write Persian.

Israelis of Iranian origin occupy some of the most prominent positions in all spheres of life. Today, the Deputy Prime Minster of Israel is originally from Iran. There are several members of parliament of Iranian origin. Two of the generals in the Israeli Defense Forces are of Iranian origin (one of them was born in Iran). One of the most popular pop singers in Israel was born in Iran. One of the most successful young Israeli authors and some of the leading artists in Israel are also of Iranian origin. Moreover, Iranians have their share in all other fields of life, leaving significant imprints on the emerging Israeli culture—not as Iranians, but as Israelis of Iranian origin.

With this said, one might ask whether there is in fact a problem of Iranian Jews in Israel? I would certainly tend to think not! But there are in Israel Jews who come from Iran who face problems, as much as there are such people in other groups in Israel and in any immigrant community. One point should be stressed. While most countries allow only selective immigration, Israel is committed (by ideology) and obliged (by law) to accept all Jews who wish to make Aliyah. In fact, they are granted citizenship with all it merits—i.e., social security, health insurance, housing loans etc...—as they arrive. I know of immigrants who arrived in Israel after the age of ninety, and others with severe health problems, and others yet with empty pockets. Under such realities, absorption of immigrants is likely to continue confronting Israel with sever challenges. Yet keeping the gates of Israel open to all Jews is a basic tenet of Zionism, the changing of which would be far from appropriate. What must be done instead is to recruit all sources (including more care by Iranian Jews) and help those in need.

The ultimate yardstick to measure the integration of Iranian Jews in

at parties, and that of Persian cuisine at weddings. The immigrants have also strengthened the Iranian Jewish organizations. For one thing, as mentioned above, the initiative to establish *Irgun Haggag* was directly related to the Revolution. They also helped strengthen the Iranian organizations, because after all they were the ones most interested in such activities (cultural and other) and therefore became prominent participants in them.

Eighteen years after the Revolution, those who immigrated after 1979 may still face difficulties (employment and housing remain the most pressing problems; cultural adjustment is another). But all in all, they are already well absorbed and their children, at least, are becoming authentic Israelis. One would be hard pressed indeed to find any Iranian-Jewish community who has become better absorbed in its country of residence than the one in Israel has.

#### Some Concluding Remarks

The Iranian community in Israel today constitutes the largest Iranian-Jewish community worldwide. There are possibly more Jews of Iranian origin now living in Israel than in all other parts of the world. Yet, as this community is being fully integrated into Israeli society, it is only preserving some—and progressively diminishing aspects—of its native Iranian-Jewish culture and tradition. Yet the success of the Iranian Jews in Israel should not be measured by the degree to which they preserve their Iranian identity and maintain their distinctive features (linguistic, social, cultural). Jews did not come to Israel to become better Iranians, preserving their particular characteristics. Zionism was meant to turn immigrants into good Israelis, sharing the burden of establishing the Jewish State and making it a better place to live, a homeland for the Jews—not to become Iranians, Germans, French, or Egyptians living in Israel.

A more appropriate yardstick for assessing their absorption is thus one that measures the extent of their emotional, cultural, and practical identification with Israel. Measured against such a criteria, the recent waves of Iranian Jews have been well absorbed; those who arrived in the 1950s to an even greater degree. They live with the Israeli rhythm of life, enjoying its celebrations and grieving its tragedies. They have been integrated into

The difficulties facing the Iranians were in many ways similar to those facing other immigrants to Israel. In addition to cultural and social difficulties, they were faced with two major practical problems: housing and employment. Still, most Iranians managed to purchase housing units shortly after their arrival. All in all, they bought more expensive apartments than Jews from the former Soviet Union or Ethiopia (even though the latter receive higher loans), and even compared with many veteran Israelis. In their occupations, too, most of them have found appropriate jobs and decent incomes. Regrettably, although highly educated, many of them preferred to go into private business rather than enter professional careers. Once when I stressed the educational qualifications of the young Iranians, the then Minister of Absorption asked me: "Why is it that every Iranian engineer ends up opening a boutique in Israel?" In fact, many of them moved to other engagements, often far away from the area of their expertise. But most of them ultimately managed to secure incomes, in many cases higher than the average Israeli salary.

Lacking a tradition of political activity, Iranian Jews were less interested, and thus less active in politics. This, given the Israeli realities, proved a disadvantage. Also, the educated members of the Israeli-Iranian community have generally distanced themselves from community life and do not volunteer to help the new comers. On the one hand, there was a bright side to this reality: they were forced to become more Israeli. But on the other, there were not enough people to provide them with support and comfort. After all, absorption does not only include official support; in most cases, a smile, hospitality, and care can prove comparatively more important. Israelis who adore the concept of Aliyah (immigration) should do more to absorb the Olim (immigrants).

As elsewhere in immigrant communities, with the new wave of immigration from the same country, the new comers were not only influenced by the Iranian Jews who have been there before, but they also influenced them in return. Although recently there is a general trend in Israel to "return to one's roots," this seems much more true in the Iranian community. In many ways, the new immigrants brought their predecessors closer to Iranian culture. Consider just the number of *shabha-ye she*'r [poetry readings], the celebration of *Now-Ruz*, the prominence of Iranian music

notations. Such sentiments, the study adds, were shared by many students, and typified the contradiction between their expectation to transform from their status of a Jewish minority to be part of the majority in Israel, and their sense of transforming from the status of religious to "ethnic" minority. Initially at least, they found it difficult to adjust to the Israeli society and its norms of personal conduct (lack of *ta`arof* was one point mentioned; that professors come to university with sandals was another). They felt that people mocked their Persian accent. Some students even complained that they were treated like people lacking culture and education, interested only in material achievements. Many found the Israeli society too "liberal" in comparison to their native culture and found it difficult to adjust to.<sup>14</sup> But still, this comparative study of Iranian and Latin American students found that (with all their differences) the students' grievances and their sense of alienation was generally similar. <sup>15</sup>

Israeli approach to new comers did not help either. In fact, most immigrants were mocked and referred to with pejorative terms by earlier immigrants. This was true of the immigrants from Germany (early 1930s), Morocco and Romania (early 1950s), as well as Ethiopia and the former Soviet Union. There were many jocks about the Iranians (the main theme was to mock their supposed miserliness). While some responded with laughter, many were irritated. The weakness of the Iranian organizations proved another problem. It was only with the Islamic Revolution that some of the leaders of the community, headed by then member of Knesset Moshe Katsav, established *Irgun Haggag* (the roof organization of Iranian Jews). There was no understanding, not to mention sufficient empathy, for the new immigrants and the particular circumstances of their immigration. Moreover, there was not much awareness of their particular needs. Unlike Iranians who arrived in the 1940s and 1950s, those who arrived in the 1970s (much like the Ethiopian and Russian Jews) found themselves in a society that had already crystallized, making their assimilation even more difficult. In fact, even the Iranian Jews who had already been integrated into the Israeli society did not seem to care much for them.

of New-Immigrant Students from Iran and Latin America" (in Hebrew; MA thesis, Haifa University's school of Social Work, 1984), 62.

<sup>14-</sup> Valfer, 61-65.

<sup>15-</sup>Valfer, 144-146.

The Islamic Revolution was, in many ways, a revolution in the life of the Iranian Jewish community. After years of relative freedom and economic progress, they had mostly been part of the Iranian elite. Many of them gained wealth and enjoyed greater freedom than they had in the past. Many of them felt socially confident, economically successful, and politically secure. Moreover, they were free (again, relatively speaking) to practice their religion, even in the traditionally hostile Shiite environment, and they mostly identified with the Iranian state. The strength of Israel and its close ties with Iran further added to their confidence.

This has dramatically changed with the Revolution. Their assets turned into a liability<sup>12</sup>. The regime's basic concepts, their own share in the Shah's establishment, and the fact that they were often identified with Israel, all worked against them. Moreover, some of them felt obliged to escape the country, often leaving much of their wealth behind. Needless to say, they generally did not come to Israel to satisfy an ideological (Zionist) zeal, but rather to escape from the wrath of (radical Islamic) ideological fervor.

With all their long contact with Israel, many of them did not know much about life there and were unprepared for the change. In fact, even under the realities of close relations with Iran, Israel and Zionist organizations did not seek the opportunity to explain the essence of Zionism to them or to make them familiar with Israel and its problems. No wonder then, that with the Revolution, there was little knowledge about Israel.

Under such circumstances, their arrival in Israel was a kind of cultural shock. So many of them felt that while in Iran they were a religious minority, in the Jewish state they were treated as an ethnic minority. A study of the absorption of Iranian students following the Revolution stresses this dichotomy: "In Iran," one student said, "they called me a Jew, here they call me Parsi.<sup>13</sup>" "Parsi," should be added, carries some derogatory con-12-For a discussion of the changes in the situation of the Jews in Iran, see my article "The Jews of Iran: Between the Shah and Khomeini," in Sander L. Gilman and Steven T. Katz, eds., *Anti-Semitism in Times of Crisis* (New York: New York U.P., 1992), 353-371; for a comparison of the Islamic regime's treatment of religious and ethnic minorities, see my "Khomeini's Policy Toward Ethnic and Religious Minorities," in Milton J. Esman and Itamar Rabinovich, eds., *Ethnicity, Pluralism and the State in the Middle East* (Ithaca: Cornell U.P., 1988), 215-229.

13Rivka Valfer, "The Role of Social Support Systems in the Adaptation Process

Generally speaking, the Iranians' immigration has not been a problematic *Aliyah*. They have proven to be hard working people, well integrated into the society and willing to share the burden of building the new state. By the time of the Islamic Revolution, the immigrants of the 1950s had mostly integrated into the new Israeli culture, and their links with Iran significantly diminished, to say nothing of that of their children. They still may have preferred Persian cuisine and were perhaps better accustomed to Iranian music. And the elderly still spoke Persian. But they did not celebrate *Now-Ruz*, or organize poetry readings. Nor did they read Persian newspapers. As was the case in the first years of the newly born state, and in line with the governing national spirit, the young generation spoke mostly Hebrew, and had virtually no knowledge of Persian. Israel is, in fact, a country where parents learn their ancestral tongue from their children.

This was also the case with the Iranian Jews. The youngsters, communicating with their parents in Hebrew, "forced" the older generation to gradually move to Hebrew as its first language. After some initial attempts to publish Persian newspapers in the first years following the independence, efforts ceased and, by the 1970s, there were no Persian newspapers being printed in Israel. Persian books were very rarely bought in Israel. The Jews of Iran had become part and parcel of the Israeli society.

There were some changes with the Islamic Revolution and the new wave of immigration. Altogether, some 16,400 Jews immigrated from Iran to Israel—roughly a third of the Jews who left Iran after the Revolution. Once when I mentioned such figures to the President of Israel, with some irritation, he reminded me that such proportions were still higher than in other waves of immigration since the beginning of Zionism (this was before the Jews from Ethiopia and the former Soviet Union arrived). This time too, the leadership of the community did not immigrate to Israel (many of them ultimately settled in the US). Those who came, however, were mostly well educated (at least the young generation)—although many of them moved to business rather than working in their fields of expertise—and were relatively well to do (compared with their predecessors and even to many Israelis). Yet, they were people who escaped from a revolution.

Still, the old Yishuv (Jewish settlement in Palestine) on the eve of the independence was mostly Ashkenazi. These settlers were also better organized and more politicized<sup>8</sup>. As in any other immigrants' community, the greater affinity between the new immigrants (culture, language, family ties) and the absorbing establishment gave them an added advantage. Moreover, the founding fathers of the new state were mostly Ashkenazi, as was the governing culture at the time. Also, Jews from Asia and Africa had larger families than those coming from Europe, which proved another disadvantage for them in their attempts to survive the difficulties they faced and forge ahead. Thus, while all families could move to small (usually one bedroom) apartments from the initial tent camps in which they were temporarily accommodated in the early 1950s, those with two kids (mostly Ashkenazi) were at an advantage compared to families with five or more children (most of the Sephardic). Later, they seemed to focus more on providing better education for their children, which in turn led to a perpetuation of whatever social gaps that had initially existed.

The Jews of Iran proved even less organized and their community activity less effective. The fact that their leadership did not immigrate along with them put them at a further disadvantage. Even before Israel's independence, one observer lamented that the impact of Iranian Jews was not sufficiently noticed in the old *Yishuv*. This, he said, was not because they lacked talents, but due to internal rifts and rivalries. Initiatives by official authorities, as well as attempts by leaders of the community visiting from Iran, failed to remedy the malaise<sup>9</sup>. In early 1949, the Iranian Jewish community was believed to encompass some 30,000 people (more than half of them in Jerusalem). They had six different organizations in Jerusalem and four in Tel Aviv. Such divisiveness, one observer noted, further hampered attempts to better absorb Iranian Jews who arrived after Israel's independence<sup>10</sup>. This was less true of the Jews of Mashhad then living in Israel, who had been more organized and supported by Jews in Mashhad and Europe.<sup>11</sup>

<sup>8-</sup>This point is also made by Mostafavi, 160.

<sup>9-</sup> See a review by Ben-Zion Cohen, in *Hed Ha-Mizrah* (October 20, 1944): 10-11 See also, *Hed Ha-Mizrah* (April 10, 1943): 10.

<sup>10-</sup>Hed Ha-Mizrah (April 29, 1949): 11.

<sup>11-</sup> Hed Ha-Mizrah (March 15, 1946): 14.

Jews' Immigration to Palestine; 1921-1951, recently published in Iran<sup>7</sup>.

Israel is, in fact, a country with internal rifts and conflicting tendencies: orthodox vs. seculars, rightists vs. leftists, poor vs. rich, Ashkenazi vs. Sephardic. Engaged in struggle for its independence, Israel failed to pay sufficient attention to social problems. Undoubtedly, much more should have been done to narrow these gaps. But this neglect was not—as some wish to present—the result of any deliberate policy. There were certainly no discriminating policies, though some disadvantageous realities worked against the Sephardic Jews.

Israel commemorates in 1997 one hundred years of Zionism and will celebrate in 1998 the fiftieth anniversary of its independence. Israel's realities seem much different from the vision of early Zionism and that of the founders of Israel. The social structure, political culture, Jewish character, and the basic norms of daily life all seem different now from what they were envisioned fifty years ago. Among other matters, Israel is more religious than the Zionists envisioned it to be. And the influence of Sephardic Jews—unlike what is customary conceived—is much more instrumental than had been visualized originally. In fact, in the present government of Israel, some half of the ministers are form Sephardic origin. Yet Sephardic Jews were initially at a disadvantage and currently some still feel discriminated against.

Evidently, modern Zionism was a European vision led by Europeans who chose European nationalism as their model. Moreover, with the emergence of Zionism a hundred years ago, the vast majority of the world Jewry lived in Europe and only a small part lived in the Muslim world. Things changed considerably by the time of Israel's independence. By then, many European Jews immigrated to the US, six million were killed, and most of the European Jews who had survived the holocaust were left behind the Iron Curtain. By contrast, Jews from the Middle East became an important element in the immigration following Israel's independence and—due to higher birth rates—ultimately out-numbered the Europeans Jews in Israel. (Things have changed somewhat with the immigration of the Jews from the former Soviet Union in the 1990s.)

<sup>7-</sup>Marzie Yazdani, ed., *Asnad Mohajerat-e Yahudiyan-e Iran be Felestin* (Tehran: Sazeman-e Asnad-e Melli, 1996), 38-39 in the editor's introduction.

because of its attraction, but as a result of the Islamic Revolution, which led to their flight. Second, on average they had a higher level of education, professional experience, and wealth (though, in many cases, many left some of their assets behind). Third, again, they arrived without their leadership, most of whom migrated then to the US (mostly to Los Angeles and New York). And finally, while back in Iran they were part of the elite, they had to begin anew in Israel. They had higher expectations, and better qualifications than their predecessors.

The above would suffice to show that the Iranian immigrants shared some common features with immigrants from other Diaspora, while being different in some respects—i.e., their background, training, and expectations—not only from other immigrating groups, but also from different waves of Iranian immigration.

#### The Israeli Attitude: Immigration and Immigrants

While there has been no discrimination against Jews immigrating from Muslim countries in comparison to those immigrating from western (Ashkenazi) origins, in many ways the former group has been at a disadvantage. Some observers often overstress the ethnic rifts in the Israeli society. In fact, they blame what they believe to be Zionism's racist tendencies for this rift. Arab sources, now also echoed in some Iranian-Islamic writings, have made this point repeatedly. More recently, they viewed the Israeli attitude towards the Intifada (the Palestinian uprising) as racist<sup>5</sup>. They also argue that the Ashkenazi attitude towards the Sephardic (oriental) Jews also represents a sort of racism. In this vein, a recent study on Iranian Jews published in Iran says that a clear division was made in Israel between oriental Jews who were separated from the Ashkenazi (az lehaze nezamat-e shar`i va moqei`yat-e ejtema`i): "In fact, it can be said that national-ethnic boundaries were formed" and oriental Jews have become second-rate citizens. Such gaps, it concludes, are expanding daily<sup>6</sup>. This same point is repeated in a collection of documents, Records on Iranian

<sup>5-</sup> For such Iranian attitudes, see my articles on Iran in Tel Aviv University's publication by The Project for the Study of Anti-Semitism, *Anti-Semitism Worldwide*, in each of volumes of 1994, 1995 and 1996.

<sup>6-</sup>Mostafavi, 159-60.

available and contributed in professions alien to those they traditionally occupied (i.e., agriculture, construction), and rooted themselves in all types of settlements (*Moshavim*, *Kibbutzim*, immigrants' townships, and large cities). In this they did not differ from their fellow brethren from other countries of the Middle East or, for that matter, the European survivors of the Holocaust.

Their experience did differ, however, from that of Jews immigrating from other Middle Eastern countries in many other respects. First, the Jews of Iran—occasional harassment and persecutions notwithstanding—were not actually forced out of Iran following the 1948 war<sup>4</sup>. Second, while the Jews from the Arab lands left their countries of residence almost entirely and together with their traditional leadership (such as from Iraq or Yemen), Iranian Jews (like those of Morocco), left without their leadership (the more wealthy and educated class), which continued to live in Iran. Third, the links between the Iranian Jews in Israel and those in Iran was not subsequently cut (many of them later traveled to Iran and most had relatives there). And fourth, unlike the case with the Arab countries, relations between Israel and Iran were not marked by hostility. Rather, they were typified by close ties, which further influenced the inter-relationships between the Iranian Jews and Israel.

The relative freedom and the economic prosperity that many Jews enjoyed in Iran prior to the Islamic Revolution did not encourage them to immigrate. Nevertheless, from 1952 to 1978, according to official data, 40,886 additional Iranian Jews migrated to Israel. For the most part, they arrived in small numbers: except in 1958, when 5,685 Jews immigrated within the same year, the largest number of immigrants for any given year (between 1952 and 1978) was less than 3,000.

Another relatively large wave of immigration occurred with the Islamic Revolution. Some 16,400 Jews have made *Aliyah* to Israel from 1979 to the end of 1996. This was in many ways a unique immigration, compared with that of their predecessors. First, they arrived in Israel not

<sup>4-</sup> Iranian sources often go as far as to describe a flowery situation of the Jews is Iran. They blame the Zionist movement for attempts to force the Jews out of Iran, then as well as following the Islamic Revolution. See, for example, `Ali Asghar Mostafavi, *Iranian-e Yahudi* (Tehran: Bamdad, 1990\91),mainly 149, 159-162, 173-174.

(what is now) Iraq, to Damascus. Having lost most of their wealth en route, many of them remained there and only a few families made it to Palestine. Most of them settled in the Jewish quarter of Safed (one of the four major Jewish centers at the time).

Another group left around 1892 and included more diverse immigrants, mostly from major cities such as Shiraz, Kashan, Kerman, and Yazd. Unlike the previous group, most of these immigrants actually made it to Palestine, although they too lost much of their property by the time they arrived. They settled mostly in Jerusalem, where they encountered many obstacles: they hardly spoke any Arabic, the common language in Jerusalem those days, which further alienated them from the local Jewish community. The absence of Persian Jewish community organizations (i.e., synagogues and schools) made the transition even more difficult for them. Housing and employment proved their most crucial immediate challenges. By 1894, the first Persian synagogue was built with the support of wealthy members of the local Iranian community, and little or virtually no help from the community in Iran or from local Jewish institutions. Slow immigration continued until 1908, when the Association of Lovers of Zion was founded.<sup>3</sup>

It was only in the late mandate era (close to the foundation of Israel) that, as a result of a growing Zionist consciousness in Iran, the first relatively large Zionist immigration occurred. Though I have not been able to find definite statistics about the number of Iranian Jews who arrived before 1948, their numbers are roughly estimated to have been over twenty five thousand.

The most extensive Iranian Aliyah (literally: transcendence; immigration) occurred immediately following Israel's independence (24,822 between 1948 and 1951, according to available data). These immigrants were mostly unprofessional, with little or virtually no education and wealth. Like newcomers from other countries at the time, they mostly settled in temporary tent camps, and gradually moved to permanent housing units provided by the government. Given the hard economic realities and the ideological fervor in the newly born state, they took up any work

<sup>3-</sup> For a detailed account of the difficulties and initial challenges, see Refael Haim Ha-Cohen, *Avanim Ba-Khoma [Rocks in the Wall]* (Jerusalem: 1970).

from other countries.

This paper does not presume to provide any scholarly analysis of the Iranian immigration and their absorption into Israel's population; nor does it claim to prescribe preferred solutions for the questions involved. It merely attempts 1) to bring to the attention of this volume's readers some of the dilemmas involved in the attempt to transform the different Diaspora into one unified nation, and 2) to point out some of the distinctive features and similarities of the absorption of Iranian Jews and that of other Diaspora. In so doing, this article will also strive to resolve some of the misconceptions that govern popular attitude towards questions regarding the absorption of the different Jewish groups in Israel.

#### Vicissitudes of Iranian Immigration

One of the most ancient Jewish communities worldwide, Iranian Jews have always maintained their emotional and cultural ties with Jewish traditions and continued to yearn for the Land of Israel. This was evident in the writings of Jewish-Iranian commentators, poets, and scholars throughout the medieval period, and it persisted through the twentieth century.<sup>2</sup> It is no wonder then, that immigration to Israel, though on a limited scale, continued all along and that with the creation of Israel a massive immigration took place.

The Iranian Jewish community in Israel—roughly estimated now at over 200,000—has been well integrated in all spheres of life, namely the government, the parliament, the military, academia, culture, industry, and business. Iranian Jews were influenced by the emerging Israeli culture, and left significant imprints on it.

Iranian immigration until the late nineteenth century, much like the immigration and settlement in Palestine of other Jewish communities, was rather limited. Obviously, it was mainly motivated by religious belief and sentiments, rather than national aspirations.

One small group arrived in Palestine (then under Ottoman rule) in 1815. It consisted mostly of Jews from Shiraz and its surroundings. They traveled from the port of Bushehr and then by camels and mules through

<sup>2-</sup> See David Yerushalmi's essay in this volume.

ent visions of the Jewish State's preferred identity. Yet they all desired to live in the homeland of the Jewish people: Israel. They arrived in different "ships," but realized that they were all in the same "boat": sharing compatible visions and a common destiny.

Israel's Jewish population of some 758,000 in May 1948 absorbed a population almost equal to its own size by 1951<sup>1</sup>. Most astonishingly, it managed to absorb Jews who fled from the holocaust and escaped from Arab countries, all under devastating social and economic hardships, a vital quest for national identity, and the concomitant circumstances of the War of Independence, in which some 6000 of the Jewish population (roughly one percent) was killed or injured.

Jewish immigration was central to the Zionist vision and constituted the main hope for the perpetuation and prosperity of Israel. Yet the absorption of so many immigrants comprised numerous difficulties, as it was accompanied with significant dilemmas and called for major adjustments. Some of the questions, relevant to the main theme of this paper, were: 1) How could a balance be achieved between the distinctive traditions of each entering group and the emerging Israeli culture? 2) How should the heritage of the past be preserved while new traditions are formed? 3) How should the distinctive features be absorbed, and a unified culture forged?

The Jews of Iran were one of these groups. While some of them arrived in Palestine much prior to the Zionist movement, their massive migration came only in the late-1940s and early-1950s, overlapping with the major immigration of Jews from Europe (mainly survivors of the Holocaust) and the Arab countries (mostly those who escaped following Israel's independence). Iranian Jews continued to arrive with varying frequency form then on, but the next significant wave came only on the eve of the Islamic Revolution (1979), a few years before the more massive immigration waves from Ethiopia (mid-1980s) and the former Soviet Union (early 1990s). The Jews of Iran were thus part of Israel's historical transformation; and, as such, the dilemmas concerning them and those with whom they were confronted, were essentially similar to the dilemmas of Jews

<sup>1-</sup> For statistics of Jewish immigration to Israel between 1948 and the mid-1960s, see: State of Israel, *Statistical Yearbook*, 1966. The date used in this paper for Iranian Jewish immigration is based on Jewish Agency sources. Those of Statistical Yearbook are different. Further study is needed, on this issue too.

#### Immigration to Israel: Iran and Other Diaspora

The Zionist movement, much like other national struggles in history, marked the Zionists' strive to fulfill their national aspiration to establish a Jewish state. Unlike other national movements, however, the creation of Israel was not meant only for the Jews who then lived in Eretz Israel (Land of Israel): the new state was established as the homeland of the Jews who then lived there, as well as for all Jews willing, or might in future wish to settle there. Turning Israel into the homeland for the Jews was a central aim of Zionism. Consequently, immigration of Jews to Israel became a major dogma in the Zionist vision and in the politics of the Jewish State.

The perpetual yearning expressed in the saying "Next Year in Jerusalem" has accompanied Jewish history all along. Since the late nineteenth century, the Zionist movement added new dimensions to this old strive and marked the actual struggle to make this dream a reality. The new waves of European anti-Semitism; the realities that emerged following World War I (including the 1917 Balfour declaration, the disintegration of the Ottoman Empire, the growing Jewish immigration and their struggle in Palestine), and, last but not least, the devastating consequences of World War II (the Holocaust and the large number of Jewish refugees), were other significant stimuli to secure a homeland for the Jews.

Although only part of the world Jewry moved to settle in Israel by the time of its independence in 1948, what mattered most was that a Jewish state had been established. What's more, it was prospering rapidly while keeping its gates widely open to absorb Jews who desired, or were forced to leave their countries: be it from Arab states (following the 1948 war), Iran (late 1970s), Ethiopia (mid-1980s), or the former Soviet Union (early 1990s). More than that, the strength of Israel eventually enhanced the self-confidence and progress of Jews worldwide, while their prosperity, in turn, strengthened Israel.

As a result of this multicultural immigration, Israel has become a melting pot for people who differed in many respects, even though they share a common faith. All in all, during the initial years of Israel's independence, Jews from some fifty countries arrived there, carrying along with them diverse traditions, distinct cultural heritages and norms of life, and differ-

# Reflections on the Immigration of Iranian Jews to Israel

#### David Menashri

**Professor David Menashri** (Ph.D., 1982; Tel Aviv University) is a Senior Research Fellow at the Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African Studies, Coordinator of the Parviz and Pouran Nazarian Chair for Modern Iranian Studies, and Head of the Department of Middle Eastern and African History at Tel Aviv University (from 1996/7).

Most recently, professor Menashri published his new book *Iran: Between Islam and the West* (Tel Aviv, 1996; in Hebrew), and *Revolution at a Crossroads: Iran's Domestic Politics and Regional Ambitions* (Washington DC: The Washington Institute for Near East Policy, 1997). His other major publications include: *Education and the Making of Modern Iran* (Ithaca: Cornell U.P., 1992); *Iran: A Decade of War and Revolution* (New York: Holmes and Meier, 1990); and *Iran in Revolution* (Tel Aviv: Hakibutz Hameuhad, 1988; in Hebrew). He is also the editor of The *Iranian Revolution and the Muslim World* (Boulder: Westview Press, 1990) and of the survey *Islamic Fundamentalism: A Challenge to Regional Stability* (Tel Aviv: Moshe Dayan Center, 1993; Hebrew). A new book edited by professor Menashri, *Central Asia Meets the Middle East*, will be published this year by Frank Cass Publishers, in London.

Professor Menashri is the recipient of numerous grants and awards, both in Israel and abroad. He has received major grants from the Ford Foundation, Fulbright and the Ben Gurion Foundation; his theses and books on Iran have earned him, several times, the Landau Prize.

# PART I ARTICLES

#### Sunday Evening: Young Adults' Night

#### Monday, November 11

Iranian Jews and Music, (In French)

Alain Chaouli M.D, Paris

Jewish Persian Carpets, (In English)

Anton Felton, London

The History of Persian Ketubas,

Yafa Saghian, Los Angeles

#### The Story of Persians, (A Documentary Film)

Israel Television, Jerusalem

#### Tales from the Past: Memory Telling Panel

Azizeh Bral, Tavous Javaheri, Touba Soumekh, Baroukh Mohabber, Mansour Mashian, Abdollah Zargarian. Nourollah Gabay, and Rueben Dokhanian.

#### A Tribute to Yaldai Tehran and their Iranian Rescuers

Yaldai Tehran: Suzan Cohen, Marietta Benario, Armand Benario. Rescuers: Haji Aziz Elghanian, Jahanguir Banayan, Rahim Cohan, Mehdi Cohanim, Shamsi Hekmat, Maliheh Kashfi Sappir, Shlomo Mehdizadeh, Nissan Melamed, Habib Moradpour, Ebrahim Rad, Rouhollah Sappir, Morteza Senehi, Shemuel Shamil-Zadeh, Morad (Mordekhai) Shalom, Mirza Moussa Toub (Pasteur).

#### Yaldai Tehran: A Perspective,

Avi Davidi, Los Angeles

#### Concert,

Pari Zangeneh – Vocalist, Tehran

#### THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS

#### SECOND ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE

#### CENTER FOR IRANIAN JEWISH ORAL HISTORY NOVEMBER 9-10-11, 1996

#### AT

# SKIRBALL CULTURAL CENTER & MUSEUM LOS ANGELES, CALIFORNIA

#### Saturday, November 9

A Tribute to Moshfegh Hamedani

Opening of Photo, Book, and Document Exhibition

Moshfegh Hamedani, A Documentary Film,

By: Homa Sarshar & Abbas Hojat Panah, Los Angeles

My Friend Moshfegh and Mr. Dostoevsky,

Nader Naderpour, Los Angeles

Acceptance Speech,

Mosfegh Hamedani, Los Angeles

Traditional Iranian Jewish Music and Humor

#### Sunday, November 10

Iranian Women and Judaism,

Parvaneh Sarraf, New York

Immigration of Iranian Jews to Israel, (In English)

David Menashri, Ph.D., Tel Aviv

The Crucial Role of Non-Muslims in the Iranian Constitutional Revolution,

Janet Afary, Ph.D., Indiana

The History of Alliance Israelite in Iran,

Homa Nategh, Paris

The Goy Boy in the Heart of the Mahalleh,

Sadredin Elahi, Ph.D., San Francisco

Judaism, Iran, and Islam: The Works of Judeo-Persian Poetry,

David Yeroushalmi, Ph.D., Tel Aviv

tle *TERUĀ*—a Hebrew word referring to one of the shofar's three sounds signaling news and conquest—was selected with a specific intent for our first publication. Our hope was to sound a horn signaling the end of a far too extended silence surrounding the presence and role of Jews in Iran's history and culture, and further to focus attention on specific aspects of Iran's contemporary history. At a time when Iran's past is being reevaluated and its history reassessed, the role of religious and cultural minorities—which constitutes a significant portion of that past—should not prove an exception to this trend by remaining unnoticed and not discussed. Those who previously wrote our history witnessed the significance of these roles and failed to consider them; those who experienced and made history passed on without recording them. The negligence is a significant one, and it needs to be corrected.

Though some interpreted our attempt in this vein as a separatist agenda, we nevertheless maintain the believe that the ultimate goal of any historical, scientific, academic, and sociological research is not reducible to such a limited end. If anything, ours is an attempt to reunite the disassociated and forgotten constituents of Iran's past with its history. To this end, we have striven to bring awareness to the experiences and positions of minorities and subcultures—be it that of women, children, or religious and cultural minorities—during the years of monarchic rule in Iran. Contrary to popular belief, their lives were not as sheltered and enviable as many historians and researchers have tried to make us believe.

Our goal in founding the oral history project, organizing annual conferences, and producing publications is to invite researchers and the public at large to use our archives, attend our lectures, and read our journals, and subsequently engage in the reevaluation of Iran's history along with us. We hope to have created an atmosphere wherein history can be told from the mouths and perspectives of those who experienced it, so that its otherwise overlooked details may be brought to light and contemplated in a public forum. Having rooted themselves in that land for over twenty seven hundred years, the Jewish people of Iran have long earned the right to speak of their lives and verbalize their experience. And time is running out. Many of our elders who witnessed discrimination and cruelty and also lived through the more prosperous years of tolerance for the Jews during Iran's recent history are now in their seventies, eighties, and nineties. We are in a battle against time. It would be a shame to lose the day.

October 1997

#### **Foreword**

The Center for Iranian Jewish Oral History is proud to have received in the past year the intellectual and financial support of those interested in helping us conduct interviews, collect photographs and documents, and follow through with our goals to document the lives and achievements of Iranian Jews in and outside Iran. We are further proud to announce that in the past year our efforts were met with the support of such internationally renowned institutions as Tel Aviv University, UCLA, and The Diaspora Museum and Research Institute in Israel.

Our collaboration with the SHOAH Foundation made possible several additional interviews with Iranian Jews who had helped "The Children of Tehran."

We are further proud to announce that our archive now holds more than 750 photographs and documents, and over 50 taped interviews. Concomitantly, our collection and documentation of shiras and other traditional and folk music that represent a considerable part of Iranian Jewish culture has continued to grow. We have received the collaboration of many generous individuals who volunteered their time and talent to sing and record many of these songs for our archive. Entries for our Judeo-Persian dictionary have also increased considerably.

Our project of video documentaries, which has so far produced two biographies—"Morteza Khan Neydavood" and "Moshfegh Hamedani"—is currently in the process of editing a third feature on the life of Mirza Soleiman Haim. We are also in the final stages of production of a documentary film on the contemporary lives of Jews in Iran called: "The Children of Esther: Jews in Iran Today."

The Center collaborated with Skirball Cultural Center and Museum in organizing an exhibition on traditional Iranian Jewish weddings. We are grateful to all of our friends who donated and loaned various decorative and ceremonial objects to the Center for the exhibition's main display booth. The exhibition will open at Skirball Cultural Center and Museum in conjunction with CIJOH's third annual conference in November of 1997.

Last year, the Center also put out its first annual publication of proceedings from the conference in a book entitled TERUÃ. The ti-



#### The Center for Iranian Jewish Oral History

#### Congratulates

#### Avi Davidi

Winner of the Center's

#### Iranian Jewish Studies Award Of Academic Achievement

Starting this Year, the Center for Iranian Jewish Oral History will offer an award every year for the best research paper presented to the Center by an Iranian student in the field of contemporary Iranian Jewish history. Abstracts and articles may be presented to the Center for consideration every year before September.

The Center for Iranian Jewish Oral History is grateful to Sousan Yousefzadeh for making this year's award possible with a generous donation made in loving memory of her late father Ayoub Yousefzadeh.

The award was presented top Avi Davidi for his article entitled "Yaldai Tehran: A perspective."

#### **Statement of Purpose**

The Center for Iranian Jewish Oral History (The Center) was established on August 9, 1995 in Los Angeles with the full support of 16 different Iranian Jewish organizations in the Los Angeles community.

The Center has been recorded as a non-profit organization in the state of California and has been assigned a Federal Identification number.

The Center was created to gather information and interview people knowledgeable in the following subjects: Iranian Jewish history, culture, science, literature, social life, politics, art, and economics. These taped interviews, documents, pictures, and lore will be open for researchers and the public to use in two different centers in two different countries. One center is located in Los Angeles, the other at the Diaspora Research Institute - Tel Aviv University.

These interviews will build a bridge between the older generation and the younger one through the middle generation. Join us in discovering these old and wise people who are walking encyclopedias of knowledge, and help us compile their experiences before it is too late.

The Center will host an annual conference to gather experts in the field of Iranian Jewish history from all over the world. Each conference will include an update of the past year's activities. After each conference, a journal will be published to document each lecture and event.

This project has been conceived and founded by Homa Sarshar. The Center's Board of Directors is headed by: Debbie Adhami, Sandra Delrahim, Roxana Javid, Farah Nourmand, Roxana Rastegar, Yas Sadatmand, Homa Sarshar, Houman Sarshar, and Sahar Younai.

#### Table of Contents

| The Crucial Role of Non-Muslims in the Iranian Constitutional  |
|----------------------------------------------------------------|
| Revolution                                                     |
| Janet Afary51                                                  |
| The History of Alliance Israelite in Iran                      |
| Homa Nategh53                                                  |
| The Goy Boy in the Heart of Mahalleh                           |
| Sadredin Elahi55                                               |
| Judaism, Iran and Islam the Works of Judeo-Persian Poetry      |
| David Yeroushalmi57                                            |
| The History of Persian Ketubas                                 |
| Yafa Saghian Ghinghis59                                        |
| Yaldai Tehran: A Perspective                                   |
| Avi Davidi61                                                   |
| Tales from the Past: Memory Telling Panel                      |
| Azizeh Bral, Tavoos Javaheri, Tooba Soomekh, Barookh Mohabber, |
| Mansoor Mashian, Abdollah Zargarian, Nourollah Gabay, Reuben   |
| Dokhanian63                                                    |
| Part III                                                       |
| Young Adults' Night                                            |
| Young Adults' Night                                            |
| Introduction69                                                 |
| The Wedding                                                    |
| Amir Ohebsion and Omid Arabian71                               |

#### TABLE OF CONTENTS

## **English Section**

| Statement of Purpose                              | XV  |
|---------------------------------------------------|-----|
| Winner of the Iranian Jewish Studies Award of Aca |     |
| Achievement                                       | XVI |
| Foreword                                          |     |
| Program                                           |     |
| Part I                                            |     |
| Articles                                          |     |
| Immigration of Iranian Jews to Israel             |     |
| DavidMenashri                                     | 3   |
| Jewish Persian Carpets                            |     |
| Anton Felton                                      | 19  |
| Les Juifs Iranians et la musique                  |     |
| Alain Chaouli                                     | 39  |
|                                                   |     |
| Part II                                           |     |
| Synopsis of Persian Articles                      |     |
| Moshfegh Hamedani                                 |     |
| Nader Naderpour                                   | 49  |

#### Acknowledgements

Iranian Jewish organizations: Anjoman-e Kalimian-e-Tehran, Eretz Cultural Center, Eretz Cultural Center Sisterhood, Fariborz Fred Matloob Unit of B'nai B'rith, Iranian-American Jewish Federation, Iranian Jewish Community of N.Y., Jewish Kurds Organization, Magbit Foundation, Nessah Educational & Cultural Center, United Mashadi Jewish Community of America.

Donors of photos, documents, ketubas, and books: Jahaguir Banayan, Sima Baravarian, Akhtar Barlava, Armand Benario, Daniel and Youssef Bolour, Youness Boustani, Azizeh Bral, Rahim Cohan, Ruben Dokhanian, Farokh Faezi Ekbatani, Nader Haghnazar-Zadeh, Moshfegh Hamedani, Massoud Harounian, Lotfollah Hay, Amir Hirmand, Ramin Javaherian, Roxanna Javid, Shemoil Kamran, Maliheh Kashfi, Mahboubeh Neydavood (Khalepari), Eshagh Lalehzari, Mansour Mashian, Nematollah Mehdizadeh, Shokrollah Mehdizadeh, Soraya Melamed, Salim Morad, Faryar Nikbakht, Nimtaj Rafaelzadeh, Rahmat Rahimian, Dalia Sadatmand (Moghavem), Amir Shoushani, Mahin Simantoub (Moradof), Rouhollah Solouki, United Jewish Mashhadis of New York, Sahar Younai, Parvaneh Yousefzadeh, Albert Yousefzadeh, Minoo Zahabian Koutal.

**Internet Services:** m2web concepts - Massoud Mahgerefteh.

**Accounting Services:** Ramineh & Fani - Hamid Fani. **Insurance:** Meimand Insurance - Behrouz Meimand.

**Production Director:** Bahman Mojallal. **Video & Photography:** Abbas Hojat Panah.

#### Acknowledgments

#### Yaldai Tehran and Their Iranian Rescuers Remembered

On the last night of the conference, the center presented the Iranian rescuers of the "Yaldai Tehran" and the family of those rescuers who have passed on a plaque of recognition: Haji Aziz Elghanian, Jahanguir Banayan, Rahim Cohan, Mehdi Cohanim, Shamsi Hekmat, Maliheh Kashfi Sappir, Shlomo Mehdizadeh, Nissan Melamed, Habib Moradpour, Ebrahim Rad, Rouhollah Sappir, Morteza Senehi, Shemuel Shamil-Zadeh, Morad (Mordekhai) Shalom, Mirza Moussa Toub (Pasteur). We wish a long and prosperous life for those of the rescuers who are still with us, and restful peace for those who have passed on.

The Center presented Suzan Cohen, Marietta Benario, and Armand Benario –three of the "Yaldai Tehran"—with bouquets of flowers.

The Center for Iranian Jewish Oral History's Board of Directors would like to express its gratitude to the following people who enhanced our effort to make the conference a success:

**Board of Advisors:** Kamran Broukhim, Shirin Daghighian Avi Davidi, Nourollah Gabay, Nejat Gabbay, Bijan Khalili, David Menashri, Faryar Nikbakht, Manijeh Pournazarian, Solomon Rastegar, Iraj Safai, Rabbi David Shofet, Parvaneh Yousefzadeh, Minoo Zahabian Koutal.

**Volunteers:** Manijeh Adhami, Mahboubeh Gabbay, Ramin & Farzin Javaherian, Kia Kamran, Shahriar Kashfi, Massoud Moadel, Soleiman Naim, Mojgan Oheb, Fereydoun Rassouli, Nedjat Sarshar, and Dariush Setareh.

# Dedicated to Yaldai Tehran and their Iranian Rescuers

Let me hear thy voice; for sweet is thy voice.

Song of Songs 2:14

#### הַרְאִׁינִי אֶת־מַרְאַיִּךְ הַשְּׁמִיעֵנִי אָת־קּוֹלֵךְ בִּי־קּוֹלֵךְ עָרֵב וּמַרְאַיִּךְ נָאוָת שיר השינים

آوایت را به گوش من بخوان از آن روکه آوایت شیرین است

غزل غزلهای سلیمان باب ۲:۱۳



# **Center for Iranian Jewish Oral History**

#### **Board of Directors**

Debbie Adhami

Sandra Delrahim

Roxanna Javid

Farah Nourmand

Roxana Rastegar

Yas Sadatmand

Homa Sarshar

Houman Sarshar

Sahar Younai.

Published by: Center for Iranian Jewish Oral History

CIJOH - P.O. Box 2543

Beverly Hills, California 90213-2543

First Printing, October 1997 10 9 8 7 6 5 4 3 2 1

Copyright © Center for Iranian Jewish Oral History 1997 All rights reserved.



## REGISTERED TRADEMARK - MARCA REGISTRADA

#### LIBRARY OF CONGRESS CATALOGING-IN-PUBLICATION DATA:

Center for Iranian Jewish Oral History

Volume II

The History of Contemporary Iranian Jews

ISBN # 0-9661291-0-5

Iran - Persian Jews - 20th century - Jewish History - Title

Printed in the United States of America Logo & cover design by Roxanna Javid Type & page design by Emma Dolkhanian Production manager: Henrik Galstians

Without limiting the rights under copyright reserved above, no part of this publication may be reproduced, stored in or introduced into a retrieval system, or transmitted, in any form, or by any means (electronic, mechanical, photocopying, recording, or otherwise), without the prior written permission of both the copyright owner and the above publisher of this book, except for the quotation of brief passages in criticism.

This book is printed on acid-free paper.

# THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS

**Editor: Homa Sarshar** 

**English Editor: Houman Sarshar** 

A publication of: Center for Iranian Jewish Oral History

> VOLUME II FALL 1997

The Center for Iranian Jewish Oral History would like to thank Eretz Cultural Center, Nahid & Ezzat Delijani, Leon Farahnick, Yafa & Alex Hakkakian, Jacqueline & Isaac Moradi, Pouran & Parviz Nazarian, Younes & Soraya Nazarian, Parvaneh Youssefzadeh, Mahlagha & Solomon Rastegar Sepehr Sarshar, and Houman Sarshar for making the publication of this journal possible with their generous financial support.

The editors of The History of Contemporary Iranian Jews, Volume II, would like to thank Debbie Adhami, Faryar Nickbakht, Sohrab Rostamian, Iraj Safai, Parvaneh Yousezadeh, and Minoo Zahabian Koutal for proofreading the final draft of this volume.

The opinions expressed in each article and interview are those of their respective authors and in no way reflect CIJOH's views. It is our belief that the study of history and the presentation of an objective truth—if such a truth is indeed attainable—requires a broad spectrum of sources and opinions, which must subsequently, become grounds for comparison and contemplation. Our aim is to enrich this spectrum to the best of our ability.

# THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS