انسان و سمبولهایش

دکتر کارل گوستاو يونگ

ترجمة دكتر محمود سلطانيه

انسان و سمبولهایش

د کتر کارل گوستاویونگ

با همکاری دکتر ماری لویز فون فرانتس دکتر جوزف ال. هندرسن دکتر آنیه لایافه دکتر یولانده یا کوبی

ترجمة دكتر محمود سلطانيه

```
Jung, Carl Gustav یونگ، کارل گوستاو. ۱۸۷۵–۱۹۶۱م.
انسان و سمبولهایش/کارل گوستاو یونگ/ نرجمه محمود سلطانیه
                                                                            سر شئاسه:
                                                                عنوان و نام پدیدآور:
                                          تهران: جامي، ١٣٧٧.
                                                                     مشخصات نشر:
                                                                  مشخصات ظاهرى:
                                                     ۴۹۴ص.
                                          978-964-5620-19-4
                                                                               شابک:
                                                          وضعيت فهرمت نويسي: فيها
                                                   سمبوليسم.
                                                                              موضوع:
                                                  روانشناسي.
                                                                              موضوع:
                                                                      شناسه افزوده:
                                     سلطانيه، محمود - ١٣٢٤.
                                        ۱۳۷۷ ۹ب ۹ی /BF۴۵۸
                                                                      ردەبندى كَنْگرە:
                                                    10./141
                                                                      ردەبندى ديويى:
                                                                شماره كتابخانه ملي:
                                                 07101-74
```



خیابان دانشگاه، چهارراه وحید نظری، شماره ۵۲ تلفن ۶۶۲۰۰۳۳۳

www.Jamipub.com

info@jamipub.com

,

فهرست مطالب

| ۵            | پیشگفتار                           |
|--------------|------------------------------------|
|              | ۱ ـ کند و کاو در ناخود آگاه        |
| 75           | کدشته و آینده در ناخودآگاه         |
| <b>F</b> 1   | کارکرد خوابها                      |
| ٦٩           | تحليل خوابها                       |
| ۷۵           | مسأله ويژگمي افراد                 |
| 44           | کھن الگو در نماد خواب              |
| 119          | روح آدمي                           |
| 174          | نقش نمادها «سمبولها»               |
| 147          | درمان از همگسیختگی شخصیت           |
|              | ۲ _ اساطیر باستانی و انسان امروز   |
| 101          | نمادهای جاودانه                    |
| זרו          | قهرمانان وكماني كه آنها را ميمازند |
| 197          | کھن الگوی آیین آموزش اسرار مذہبی   |
| ۲ • ۱        | زشت و زيبا                         |
| <b>Y</b> • 9 | ارفه و پسر انسان                   |
| 577          | نماد <b>های تُعالی</b>             |

۴ / انسان و سمبولهایش

## بنام خداوند جان و خرد

«کیمیاگر در پی راز جهان است و روانشناس در جستجوی راز دل.» (گامنون بائلار G. Bachelard)

## تنها شاعران مي توانند سخن مرا دريابند...

زوریخ، اواخر سالهای ۲۰: امروز هوا خوب است. آفتاب ملایمی قفسه های کتابخانه دکتر یونگ را نوازش میکند. مدتی است که بیمار دکتر در دفتر ساکت نشسته و ظاهراً حرفی برای گفتنی ندارد. گاهگاهی دکتر یونگ با حسرت نگاهی به طرف باغچه حیاط میاندازد. بیرون هوا لطیف و دلانگیز است. دکتر یونگ تأملی کرده و سپس رو به بیمار میکند و می پر سد: «خانم، ممکن است آخرین خوابی راکه دیدید برای من تعریف کنید؟». بیمار فکری میکند و بالاخر و به سخن می آید: «بله. آقای دکتر دیشب خواب عجیبی دیدم... خواب دیدم، خواب دیدم که یک سو سک طلایی...». در همان لحظه یونگ صدایی از پشت پنجره می شود. گویی کسی دارد در میزند. پس از اجازه گرفتن از بیمارش، از جای بلند می شود و پنجره را باز میکند. همراه هوای لطیف، یک سو سک طلایی از نوع اوراتا<sup>(۱)</sup> وارد دفتر می شود. دکتر یونگ و خانم تحت معالجه حیرتزده به این صحنه می نگرند...

پاریس، اواخر سالهای ۲۰: امروز هوا خوب است. آندره بر تون<sup>(۲)</sup>، شاعر سور آلیـــت همراه زنی اسرا رآمیز به نام نادژا<sup>(۳)</sup> مشغول قدمزدن است. نزدیک چـهارراهـی مــیرسند، نـادژا

<sup>1.</sup> Scarabeide aurata 2. A. Breton 3. Nadja

نگاهی به خانه های اطراف خیابان می اندازد و می گوید: «آن پنجره را می بینی؟ سیاه است مثل همهٔ پنجره ها. حالا نگاه کن تا یک دقیقهٔ دیگر روشن می شود و قرمز.» بر تون دقیقه ای به آن سمت خیره می شود و ناگهان پنجره روشن و قرمز می شود! پر ده های پنجره قرمزند. بر تون با تعجّب به این صحنه می نگرد...

آن حادثهٔ زوریخ که برای شما نقل کردم تخیّلی نیست، بلکه حقیقی است. با<u>ح</u>د افزود که پس از این واقعهٔ غریب بود که روانشناس سو ثیسی، کارل گوستاو یونگ (۲۱ـ۱۹ـ۱۸۷۵) مقولهٔ «همزمانی<sup>(۱)</sup>» را تدوین کرد.

بنابر فرضیّهٔ تقارن زمانی، بین جهان عینی و روح انسان ارتباط وجود دارد. بدین معنی که هر کدام دیگری را تأیید میکند. در لحظات شور و هیجان ویژه، وقتی وضعیّت روانی انسان شدیداً ملتهب میشود (هنگام عشق، نفرت، همّت، تمرکز، آفرینش، شوریدگی...) روح می تواند واقعیّت خارجی را تغییر دهد. بنظر یونگ پدیدار شدن آن سوسک طلایی داخل دفتر در چهارچوب دعلم، و نظریّهٔ علّیت قابل درک نیست. باید به یک منطق غیرعلّی<sup>(۲)</sup> متوسل شد. ناخود آگاه انسان واقعهٔ عینی را با وضعیت روان خود مربوط می ساقرد، بطوری که رویدادی که دتصادفی، یا دمقارن، به نظر می رسد دحاد ثمای حاثز معنی<sup>(۳)</sup> می گتر دد. در واقع، مقوله دهم زمانی، یونگ به پیوند روح و ماده، تأثیر متقابل ذهنیّت و عینیّت اشا ره دارد و فکر و عمل انسان را حاثز معنی می پندارد.

آن حادثهٔ پاریس هم قصّه نیست بلکه رویدادی است حقیقی، هرچند عجیب. پس از این اتفاق و مشاهدهٔ حوادث غیر منتظرهٔ دیگر بودکه آندره بر تون، لویی آراگن و سور آلیست های فرانسه مقولهٔ «تصادف اجباری» (یا توفیق اجباری<sup>(۲)</sup>!) را تدوین کردند. بنابرا ین مفهوم انسان بیدار و بینا (مخصوصاً شاعر<sup>(۵)</sup>) در زندگی روزمرهٔ خود، گاهی با وقایع ویژه ای روبه رو میشود که هم بیانگر روند عینی و هم نشانگر سیر آرمانی ذهن اوست. به زباق دیگر، تطابق ها و «توفیق های» غریبی صورت میگیرد که خرد ما قادر نیست پاسخی به آنان بدهد و به نظر می رسد که نیروهایی نامرئی و منطقی جادویی و نه علّی بر حوادث روزگار فر مانروایس میکند. فرضیهٔ «تصادف اجباری» سور آلبت ها بر پیون، عینیّت دنیا و ذهنیّت خلّاق انسان استوار است. بدین معنی که قوهٔ تخیّل فرد خلّاق می تواند به عین دربیابد براثر برونفکنی

1. Synchronicité 2. logique a-causale 3. coïncidence significative 4. hasard objectif 5. éveillé, voyant projection میل و شوق désit شدید انسان در اشیاء و پدیده های موجود، اتفاقی غیر منتظره، غیر معمول به وجود می آید. گویی که ناخود آگاه در وجنگل نشانه های<sup>(۱)</sup> جهان ار تباطات پنهانی راکه عقل نمی بیند در طی جریان و ترکیب عینی ـ ذهنی ویژه ای خبر و آشکار میکند. این بینایی مختص آفرینشگران و اندیشمندان خلاق است. آنمان همبستگی ها<sup>(۱)</sup> را می بیند، وحادثه، آفرینند. یعنی از طریق کشف و شهود یا استعداد ذهن خود به جمهان عینی یک واقعیت حائز معنی می بخشند. باید افزود که در نظر سور آلیست ها، این جویندگان واقعیت بر تر<sup>(۲)</sup>. عوامل تعیین کننده در شکل گرفتن و تصادف اجباری؛ اصولاً عشق، دوستی، همفکری و همدلی می باشند.

بدین ترتیب، مابین دهمزمانی، یونگ و مقوله دتصادف اجباری، سورآلیست ها تشابهی فاحش است. امّا می توان به قرابت های فکری و همدلی های دیگری که بین آنان وجود دارد اشار ه کرد:

۱- هم یونگ، هم سور آلیست ها با علم شینتگی<sup>(۳)</sup> و خردزدگی<sup>(۵)</sup> مخالف بودند، یعنی آنان از خرد، منطق و علم بت نمی ساختند و ارزش و حدودی را برای منطق انسان قاتل بودند. در ضمن باید گفت که خردستیزی آنان از لحاظی، ریشه در آثار نویسندگان و اندیشمندان بزرگت پیشین دارد: مثلاً، از طرفی می دانیم که یونگ به نوشته های نیچه<sup>(۱)</sup>، شو پنهانر<sup>(۷)</sup>، گوته<sup>(۸)</sup>، اکارت<sup>(۱)</sup> و پاراسلز<sup>(۱۱)</sup> توجه به سزائی داشته و تحت تأثیر متون غنوسیه، کیمیا گری یا عرفانی شرق بوده است. از طرف دیگر، پژوهش های اخیر نشان داده که افکار نیچه و گوته یا نوشته های عرفان و کیمیا گری و حتی جلسات احضار روح در شکل گیری نهضت سور آلیست مؤثر بوده است.

۲- علی رغم ستایشی که از دستاوردهای فروید کردند، چه یونگ، چه پرچمداران سور آلیست با روانکاوی فروید همراه نشدند و اساساً این عدم همگامی از جهانبینی خردستیز آنان سرچشمه میگیرد. اگر به مکاتبات فروید نگاهی اندازیم متوجه می شویم که خود او از ساختار ،داعتقادی، غیرفرویدی یونگ آگاه بوده است: دوست من... ملاحظه یونگ را بکنید... شما چون قرابت نژادی (منظور فروید «نرژاد» یمهود است) و فکری (مقصود او

forêt des signes 2. correspondances 3. surréel 4. sùentisme 5. rationalisme
 Nietzsche 7. Schopenhaner 8. Goethe 9. Eckart 10. Paracelse
 M. Carrouges, J. Starobinski د. ک. به تحقیقات ۱۱.

خردگرانی و بی دینی است) با من دارید راحت تر افکار مرا می پذیرید... او مسیحی است و...» (نامه فروید به کارل آبراهام، ۳مه ۸۹۸۸). همچنین اگر نوشته های آندره بر تون و لوئی آراگن ( که هر دو دانشجوی روانپزشکی بودند و در بخش روانی های بیمارستانی در پار<u>ع</u>س مدتی مشغول کار بودند) را بررسی کنیم متوجه می شویم که بنیانگزاران سور آلیسم از همات سال های بیست (ملاقات بر تون با فروید در ۱۹۲۱ است) به فرضیه ها و شخصیت «خرّدز ده» فروید تردید کرده بسودند و بینش تک بعدی او را (از جنسیت، رویا و ضمیر ناخو د آگاه) نمی پذیرفتند.<sup>(۱)</sup>

۳۔ توجه به شرق و فرهنگهای غیراروپایی عامل مشترک دیگر یونگ و سور آلیست ها است: مثلاً می دانیم که یونگ تحقیقات و سافرت های مختلفی به خارج اروپا (آسیا، آمریکا، آفریقا)کرده و پس از این پژوهشها بود (بویژه بعد از سال ۱۹۱۸)که در بینش او نوعی غربزدائی<sup>(۲)</sup> به خوبی آشکار می شود. «علم بهترین ابزار ذهن غربی است و بوسیلهٔ آن بیشتر درها باز می شوند... امّا شرق به ما چیزی وسیعتر، عمیقتر و مهمتری را آموخته ک عبارت است از درک حقایق بوسیلهٔ تجربه زندگی (<sup>۳)</sup>». می تو ان اضافه کر دکه علاقهٔ یو نگ مه شرق و اساطیرش چنان شدید بود که با آثار خاور شناسان و ایرانشناسان کاملاً آشنا بود (مثلاً هانری کربن ایرانشناس بزرگ از مریدانش بود). این گرایش به شرق و فرهنگهای غيراروپائي در نهضت سور آليسم مشاهده مي شود و دلايل گونا گوني دارد: بعد از جنگ اول جهانی اکثر جوانان اروپا ناراضی بودند و برداشت بسیار منفی از غرب (مظنهر ستمگری، استعمار، استثمار) داشتند و روی به جهان و دیدگاه های غیرار و پائی کردند. «صنطق» و «علم» غرب پاسخ خواسته های معنوی و وجودی آنان را نمی داد و بینش نمای خاور ز مین توجه آنان را جلب کرد. مثلاً هم بر تون، هم آراگن به آثار شرقی و شعرای ایران زمین علاقمند می شوند و اندیشه های جوانی آنان با تصاویر سرزمین های دور و ادبیات چینی و اسلامی غنی تر می شود. ۴- در عرصه نفوذ فکری و تأثیر اجتماعی می توان بین یونگ و نهضت سور آلیسم نکات مشترکی یافت: اولاً و برخلاف عقاید فروید، اندیشه یونگ بیشتر در محافل و کشورهایی مورد توجه قرار گرفت که سلطهٔ خردگرانی و علم پرستی کمتر بود (مانند آمریکا و جوامع

۱- ر.ک. به کتاب های:

Le paysan de Pariz 1924, Les vases communicants 1932, Nadja 1928, Manifeste 1924. 2. désoccidentalisation 3. L'homme à la découverte

غیرا روپائی)؛ مثلاً در فرانسه عقاید فروید از لحاظی بیشتر مورد توجّه قرار گرفت چون با دیدگتاه خردگرا هموطنان دکارت<sup>(۱)</sup> سازگارتر بود. با ایس حال؛ بیزرگانی چون گاستون باشلار<sup>(۱)</sup> و هانری کربن<sup>(۲)</sup> نظریات یونگ را به فرویدیسم ترجیح دادند. به نظر من، حتی میشل فوکو<sup>(۱)</sup> که در جوانی (میخواست روانکاو شود و) تحت تأثیر فروید و لاکان<sup>(۵)</sup> بود، پس از مطالعه هایدگر، نیچه، مرلویونتی و بررسی تجربه جنون از فرودیسم فاصله گرفت. با اینکه او بهندرت به نظریات یونگ اشاره داشته<sup>(۱)</sup>، اما در آخرین پژوهش خود در مورد تاریخ جنسیت<sup>(۱)</sup> فوکو کاملاً فرویدزدائی میکند و تفکیکی که مابین هنر عشق ورزی<sup>(۱)</sup> بودای تاریخ جنسیت<sup>(۱)</sup> فوکو کاملاً فرویدزدائی میکند و تفکیکی که مابین هنر عشق ورزی<sup>(۱)</sup> یونگ است. می توان گفت که اندیشه دوران پختگی فوکو فروید و خردگرائی راکنار گذاشته و به پیچیدگی سرزمین عظیم ناآگاهی پی برده است. در ضمن روش ساختاری «باستانشناسی دانش<sup>(۱)</sup> نوکو (که از پژوهش های دومزیل<sup>(۱۱)</sup> و باشلار<sup>(۱۱)</sup> به وام گرفته) با شیوه «باستانشناسی روان» یونگی بی شباهت نیست.

همچنین، افکار و آثار سورآلیستها در کشورها (آمریکا، آمریکای جنوبی) و محافلی (ادبی، هتری) اساساً رونق گرفت که «خرد شورانگیز»<sup>(۱۱)</sup> (اصطلاح شاعر فرانسوی آپولین)<sup>(۱۱)</sup> را بر «خرد خشک» منطق ترجیح میدادند. زیرا «خرد شورانگیز» هسمان خبرد دل و مسنبع آفرینش و شعر است. در چنین اقلیمی عنصر مادینه<sup>(۱۱)</sup> راهبر عنصر نرینه<sup>(۱۱)</sup> روح است و آنجا فقط همدل می پذیرند و نااهل نمی خواهند...

آری، حکتر یونگ هم پیرو و طالب خرد دل بود و به نقاشان (پیکاسو، ما گریت و دالی) و نویسندگان و شاعران (گوته، نیچه، جویس)<sup>(۱۷)</sup> عشق می ورزید. در دیـداری (۱۹۵۹) با میگوئل سرانو (نویسنده اهل شیلی) به او گفت: تستها شساعران مسی توانسند سمخن مسرا دریابند...

## دكتر حامد فولادوند

(۱۳ آبان ۱۳۷۱)

4. M. Foucault 0 = Lacan 1. Descartes 2. G. Bachelard 3. H. Corbin ۲. ر. ک. به سمیشار نیچه Royaumont 1964 7. Histoire de la sexualité 9. sciénce sexualis 10. archéologi, e du savoir 8. ars erotica 11. Dumézil 12. Bachelard 13. raison ardente 14. Apollinaire 15, ani ma 16. animus 17. Joyce

## سخنی در تألیف کتاب

مقدمات فراهم آمدنِ این کتاب دارای داستان جالبی است. بنابرایسن، لازمست ک شقهای دربارهٔ جزئیات پدید آمدنِ آن سخن به میان آید.

در یکی از روزهای بهار سال ۱۹۵۹ سازمان رادیو و تلویزیون بریتانیا آقای جان فریعن را مأمور برگزاری یک مصاحبه با دکتر کارل گوستاو یونگ<sup>۱</sup> میکند. آقای فریعن هم مسئولیت را پذیرفته، عازم سفر میگردد و ترتیب و قرار ملاقات و انجام مصاحبه مورد نظر را با کارل یونگ میگذارد. وی در ویلای زیبای یونگ در کنار دریاچهای واقع در زوریخ مصاحبهاش را انجام میدهد، این مصاحبه بسیار موفقیت آمیز از آب درمی آید و داستان پدید آمدنِ این کتاب هم در نتیجه همین مصاحبه آغاز میشود.

از جمله کسانی که پس از مشاهده و تماشای این مصاحبه شیفته یو نگ میگردد آقای ولفگانگ فوکس <sup>۲</sup> مدیر عامل انتشارات آلدوس<sup>۲</sup> بود.

وقتی که فوکس مصاحبهٔ یونگ را \_دربارهٔ زندگی و آثار و اندیشهاش \_در تلویزیون تماشاکرد و پی برد که بین فریمن و یونگ دوستی صمیمانه ای وجود دار د، از وی درخواست کرد تا به اتفاق بکوشند و وی را متقاعد کنند تا دربارهٔ عقاید و اندیشتهای ژرف و بنیادین خویش کتابی عمومی، آنهم به زبان ساده و با شرح و بسطی که برای همگان مفید و قابل درک باشد بنویسد. بنابراین بار دیکّر فریمن عازم زوریخ شده و سرانجام با پاآفشاری زیاد یونگ را متقاعد می سازد تا دست به چنین کاری بزند: و سرانجام او تقاضایش را می پذیرد و قسول

3. Aldous Books

<sup>1.</sup> Carl Gustav Jung

<sup>2.</sup> Wolfgang Foges

میکن<sup>ی</sup>د که این کار را انجام داده و کتابی بنویسد. آنهم نه برای روانپزشکان و فیلسوفان بلکه برای سردمِ کوچه و بازار.

اماً کارل یونگ برنامهٔ نگارش چنین کتابی را به دو شرط می پذیرد: نخبت آنکه: این کتاب نباید محصول کار یک نفر باشد. بلکه باید کاری باشد گروهی، کاری که محصول کوششی جمعی از نزدیکترین پیروان صادق و راستینِ مکتب فکری او باشد تا تـعلیمات و آموزههای وی را جاودان سازد.

دوم آنکه: کـار هـماهنگسازی کـتاب و حـلّ مثکـلات احـتمالی بـین نـاشر و پدیدآو رندگان با مسئولیّت خود فریمن باشد.

و سرانجام پس از بحث و تبادل نظر بسیار موافقت می شود که موضوع اصلی و جامع کتاب، «انسان و سمبولهایش» باشد و خود دکتر یونگ افراد زیر را برای همکاری خویش در نوشتن ا<u>من</u> کتاب برمیگزیند.

۲ ـ دکتر ماری لویزفن فرانتس <sup>۱</sup>، اهل زوریخ که نزدیکترین دوست و محرم اسرار او بود.

۲ ـ دکتر جوزف ال. هندرسن<sup>۲</sup>، از برجسته ترین و مطمئن ترین پیروان آمریکایی نظریاتش...

۳ ـ آنبهلا یافه"، اهل زوریخ که هم منشی مخصوص یونگ بـود، هــم روانکـاوی باتجربه و اهم زندگینامه نویس او.

۶ - دکتر بولانده یا کوبی<sup>۶</sup>، که پس از مرگ یونگ باتجربه ترین روانکاو در زوریخ بود و علت گزینش این چهار نفر هم از لحاظ بصیرت و تجربه آنها در موضوعات ویژه ای بود که برعهده داشتند و هم از آن جهت بود که همگی آنها مطمئن ترین افراد نزد یونگ بودند و می توانستند متواضعانه و با اعتقادی راسخ بیانکنندهٔ نظریات و آموزه های یونگ در نگارش این کتاب باشند و طبق دستورات وی عمل کنند...

در این کار مسئولیت شخص یونگ عبارت بود از پی افکندن طرح اصلی کتاب و نظارت و ر هبری در کارِ همکارانِ خود. بنابراین یونگ فصل نخستین کتاب را زیر عـنوان

2. Joseph L. Henderson

Aniela yaffé
 yolande yacobi

<sup>1,</sup> Marie - Iouise van frans

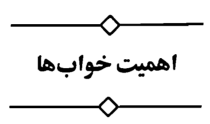
دکندوکاو در ناخود آگاه، تألیف کرد. و بقیهٔ فصول را دیگر همکاران وی نوشتند.

بهرحال آخرین سال زندگی یونگ بطور کامل صرف نوشتن نخستین فصل این کتاب شد و وقتی در سال ۱۹٦۱ دیده از جهان فرو بست، فصل مربوط به خویش را به پایان رسانده و همچنین پیش نویس فصلهای مربوط به همکاران خود را نیز تعیین کرده بود. پس از فوت یونگ دکتر فون فرانتس مسئولیّت کلّ کتاب را بر طبق دستورات صریح یونگ برعهده گرفت. بنابراین موضوع و طرح اصلی کتاب ۱۰سان و سمبولهایش، به طور کلی تو سط خود دکتر کارل یونگ پی افکنده شد و آخرین بازبینی و تنقیح تمام کتاب پس از مرگش تو سط دکتر فون فرانتس با صبر و بردباری تمام ویرایش و پرداخته گردید.

از آنجایی که دکتر کارل گوستاو یونگ یکی از بزرگترین متفکّران و روانپزشکان قرن بیستم است، بنابراین به بررسی گوشه یی از بُعد عرفانی روانکاوی او می پردازیم.

D کندوکاو در ناخودآگاه

Carl Gustav Jung



انسان برای انتقال آنچه در ذهن دارد به همگونهی خود از گفتار یا نوشتار بهره می گیرد. اگر چه زبان انسان سرشار از نمادهاست اما در بسیاری موارد از نشانه ها و نمایه هایی<sup>(۱)</sup> که خیلی هم گویا نیستند نیز استفاده می کند، مانند ONU<sup>(۲)</sup>، نیایه های<sup>(۲)</sup> که خیلی هم گویا نیستند نیز استفاده می کند، مانند Unice<sup>(۲)</sup>، Unicef و Unesco<sup>(۳)</sup> که از حرف اول کلمه های پشت هم ساخته شدهاند، یا نشانه های تجاری و یا نام داروها. که البته به اینهمه می توان نشانه های ثبتی و آرایه ها<sup>(۵)</sup> را هم افزود. اگرچه تمامی اینها بخودی خود معنایی ندارند، اما یا به سبب کاربرد فراگیر شان در نظر ما معنا یافته اند و یا اینکه ما به ظن خود به آنها مفهوم داده ایم. ولی هیچکدام اینها نماد نیستند بل تنها تداعی گر نشانه ی اشیاء هستند.

آنچه ما نمادش مینامیم یک اصطلاح است،(یک نام یا نمایه یی که افزون بر معانی قراردادی و آشکار روزمرهی خود دارای معانی متناقضی نیز باشد. نماد

نمایه ـ تصویر Image ،

۲ ـ سازمان ملل متحد ۲ ـ سازمان تربیتی، علمی و فرهنگی ملل متحد

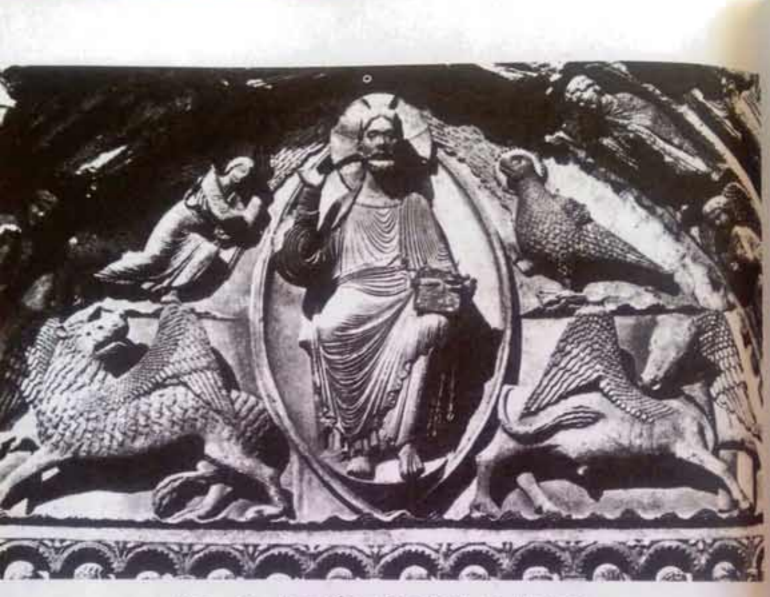
**a** = Décoration

۱۶ / انسان و سمبولهایش

شامل چیزی گنگ، ناشناخته یا پنهان از ماست. برای مثال بر روی بسیاری از بناهای مهم کرت<sup>(۱)</sup> نقش یک تیشهی دوسر وجود دارد. اگرچه ما این شی، (برونذهن)<sup>(۳)</sup> را می شناسیم، اما مفهوم نمادین آن را نمی دانیم. نمونه ی دیگر، مورد آن هندیست که پس از بازگشت از انگلیس به دوستان خود گفته بود؛ انگلیسیها حیوانات را می پرستند. چون در کلیساهای قدیم آنجا نقش عقاب، شیر و گاو را دیده بود. او هم به مانند بسیاری از مسیحیان نمی دانست که این حیوانات نمادهای چهار قدیس مسیحی هستند) نمادهایی برگرفته از رویت حزقیال پیامبر که خود او نیز آن ها را از خدای خور شید مصریان، یعنی هوروس<sup>(۳)</sup> و چهار پسرش نمادهای چهار قدیس مسیحی هستند) نمادهایی برگرفته از رویت حزقیال پیامبر که خود او نیز آن ها را از خدای خور شید مصریان، یعنی هوروس<sup>(۳)</sup> و چهار پسرش مناخته شده هستند، در پاره یی شرایط کاربردی نمادین دارند.(اما دستیابی به دنیا شناخته شده هستند، در پاره یی شرایط کاربردی نمادین دارند.(اما دستیابی به هنگامی نمادین می شود که چیزی بیش از مفهوم آشکار و بدون واسطه ی خود داشته باشد. این کلمه یا نمایه جنبهی هاخود آگاه گسترده تری دارد که هرگز نه می تواند به گونه یی دقیق مشخص شود و نه بطور کامل توضیح داده شود، و هیچکس هم امیدی به انجام این کار ندارد.)

هنگامی که ذهن ما مبادرت به کنکاش در یک نماد می کند به انگارههایی فراسوی خرد دست می یابد. مثلاً نمایه ی چرخ می تواند موجب درک خور شید ی «الهی» شود، اما خرد ما ناگزیر در این مرحله به ناتوانی خود گردن می نهد چرا که انسان توان تعریف وجودی «الهی» را ندارد. وقتی ما با توجه به حدِّ هموشی خودمان چیزی را دملکوتی» می نامیم در حقیقت تنها از نامی که پایه بر باور ها یمان دارد بهره گرفته ایم و نه شواهد انکار ناپذیر. » کار آنجایی که چیزهای بیشماری فراسوی حدِّ ادراک ما وجود دارد، پیوسته ناگزیر می شویم به یاری اصطلاح های نمادین بر داشت هایی از آن ها ارایه دهیم که

|                                            |                 | Y = Objet |
|--------------------------------------------|-----------------|-----------|
| از جزایر یونانی واقع در مدیترانه Crète = ۱ | <b>₹</b> = Idćc |           |
| خدای آفتاب مصریان قدیم Horus = ۲           | 1               |           |



سه تن از چهار نویسنده ی انجیل که به شکل حیوان و به صورت نقش برجسته در کلیسای بزرگ شارتر (فرانسه) نمادین شدهاند.



مه تن از پسران هوروس خدای مصریان باستان که به صورت حیوان نمادین شدهاند (حدود ۱۲۵۰ پیش از میلاد مسیح)



۸ نه می توانیم تعریشان کنیم و نه بدرستی آن ها را بفهمیم، و درست به همین سبب <sup>7</sup> است که دین ها از زبانی نمادین بهره می گیرند و خود را با نمایه ها تعریف می کننه. اما این بهره گیری خود آگاهانه از نمادها تنها نشاندهندهی یک کنش مربوط به روانشناسی بسیار مسهم است و افىزون بىر آن انسان نىمادهای نىاخودآگاه و خودانگیخته (۱) را نیز می آفریند. گرچه دستیابی به اینهمه آسان نمی نماید اما اگر بخواهيم كاركرد ذهن بشر را بهتر بفهميم نا گزير بايد به آن دست يابيم. ا كر درست بیندیشیم بی درنگ متوجه خواهیم شد که انسان هرگز هیچ چیزی را بطور کامل درک نمیکند. او می تواند ببیند، بشنود، لمس کند، بچشد. اما داده هایی که از راه بینایی، شنوایی، بساوایی و چشایی به وی منتقل می شود بستگی به تعداد و کیفیت حواسش دارد.(حواس انسان نسبت به دریافت پیرامون خود محدود است و از همين روست كه مي كوشد با بهره گيري از ابزار علمي اين نارسايي خود را بهبود بخشد. بعنوان مثال انسان مي تواند با بكارگيري دوربين، برد ديد خود را بيشتر کرده و یا به باری دستگاه تقویت کننده ی برقی ضعف شنوایی خود را جبران کند. اما حتاکامل ترین دستگاه ها هم نمی توانند جز قابل دید کردن چیز های دور یا بسیار ریز و بگوش رساندن صداهای بسیار ضعیف کاری انجام دهند. به هررو از هر وسیله یی که استفاده کند باز سرانجام به مرحله یی میرسد که معرفت خود آگاه نمی تواند از آن فراتر رود. افزون بر این، دریافت ما از حقیقت شامل جنبه های ناخودآگاه هم می شود. نخست هنگامی حواس ما نسبت به پدیده های واقعی، نسبت به حس بينايي يا شنوايي واكنش نشان مي دهد كه اين همه از قلمروي واقعييت به قلمروی ذهن راه یابند و در آنجا تبدیل به واقعیتی روانی که طبیعت غایی آن نيز قابل شناختن نيست گردند (زيرا روان نمي تواند جوهر ذاتي خود را بشناسد). هم از این روست که در هر تجربه عوامل ناشناخته ی بیشماری وجود دارد. و از آن گذشته هر واقعییت مشخص همواره بسیاری ناشناخته در خود دارد، چراکه ما

) = Spontanée

طبيعت غايي ماده را نمي شناسيم.

باید به این جنبه های ناخود آگاه دریافت های آگاهانه مان، وقایعی که آگاهانه به حساب نیاورده ایم را نیز بیفزاییم. وقایعی که از یک نقطه نظر می توان گفت به آستانه ی خود آگاهی نرسیده اند. آن ها رخ داده اند اما ما بی آنکه بتوانیم بشناسیمشان آن ها را ضبط کرده ایم، و تنها در لحظه های کشف و شهود یا در یک فرایند تفکر ژرف است که متوجه ی رخداد آن ها می شویم. و اگرچه به هنگام رخداد متوجه اهمیت حیاتی و تأثیر آن ها نمی شویم اما مدتی بعد چونان اندیشه یی فرعی از ناخود آگاهمان سربر می آورند.

چنین اندیشه یی می تواند مثلاً در خواب بروز کند. عموماً جنبه ی ناخو دآگاه وقایع در خواب به شکل اندیشه یی تعقلی آشکار میگردد و نه نمایه یی نمادین. از نقطه نظر تاریخی مطالعه بر روی خواب بود که برای نخستین بار روانشناسان را قادر ساخت تا به بررسی جنبه های ناخو دآگاه وقایع روانی خو دآگاه بپر دازند.

روانشناسان براساس همین شواهد است که می پندارند روان ناخود آگاه وجود دارد، در حالیکه بسیاری از فلاسفه و دانشمندان آن را باور ندارند. آن ها ساده دلانه ایراد می گیرند که چنین پنداری مستلزم وجود دو درونذهن<sup>(۱)</sup> یا به زبان ساده دو شخصیت در یک فرد است. و این درست همان تناقضی ست که وجود دارد و موجب تیره روزی انسان کنونی شده است. امروزه بسیاری از افراد از این دوگانگی رنج می برند. البته این به هیچوجه نشانه ی بیماری نیست، بل عارضه یی طبیعی ست و در هر زمان و همه جا بچشم می خورد. روان نژندی<sup>(۱)</sup> که دست چپش نمی داند دست راست چه می کند تسنها مورد نیست، و این وضع نشان از ناخود آگاهی که میراث مشترک بشریست دارد.

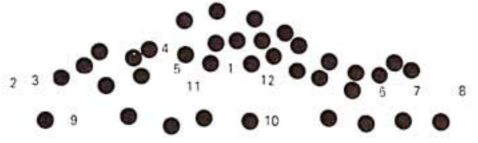
خودآگاهی در انسان بهمرور و مرارت و در فرایند قرنهای بیشمار پیش از تمدن (که ناگزیر آغاز آن را با اختراع خط در حدود ۴۰۰۰ سال پیش از میلاد

(درون) ۲ = Le Névrosé



در داستان دکتر جکیل و آقای هاید نوشتهی استیونسون ( ۱۸۸۶) از همگسیختگی جکیل به صورت تغییر فیزیکی بروز میکند و نه آنگونه که در واقعیت رخ میدهد، یعنی تغییر در حالات صرفاً روانی





- 1 Sigmund Freud (Vienne) 2 Otto Rank (Vienne) 3 Ludwig Binswanger (Kreuzlingen) 4 A. A. Brill

- 5 Max Eitingon (Berlin) 6 James J. Putnam (Boston) 7 Ernest Jones (Toronto) 8 Wilhelm Stekel (Vienne)

- 9 Eugen Bleuler (Zürich) 10 Emma Jung (Küsnacht) 11 Sandor Ferenczi (Budapest) 12 C. G. Jung (Küsnacht)

میدانند) تکوین یافت و هنوز هم تا تکامل نهایی راه درازی پیش رو دارد، زیرا بخشهای وسیعی از ذهن انسان همچنان در پردهی ابهام قرار دارد. آنچه ما روان مینامیم به هیچوجه نمی تواند بوسیلهی خودآگاه ما و محتویات آن شناسایی شود.

آنکه وجود ناخود آگاه را انکار میکند درحقیقت بر این باور است که امروزه روان بطور کامل شناخته شده است. اما این باور همانقدر اشتباه است که شناخت کامل دنیای برون. روان ما بخشی از طبیعت است و رازهای ناگشوده اش آنچنان بی شمار که نه قادریم روان را تعریف کنیم و نه طبیعت را. البته ما از وجود آن ها مطمئن هستیم و می توانیم بکوشیم در حدِّ توان کارکردشان را تعریف کنیم. بنابراین گذشته از شواهد بدست آمده در خلال پژوهش های پزشکی، دلایل منطقی بیاری نیز وجود دارد که سبب می شود ادعاهایی از ایس دست که وناخود آگاه وجود ندارده را مردود بدانیم. زیرا چنین ادعاهایی تنها بیانگر همان ترس و بیزاری دیرینهی انسان از آنچه تازه و ناشناخته است می باشد.

ایستادگی در برابر انگارهی بخش ناشناختهی روان دلایلی تاریخی دارد. خودآگاهی دست آورد بسیار اخیر طبیعت است و هنوز در مرحلهی «تجربه» میباشد. شکننده و آسیب پذیر است و در معرض خطرهایی ویژه قرار دارد. همانگونه که پژوهشگران مردم شناس آوردهاند یکی از رایج ترین ناهنجاریهای روانی نزد انسانهای بدوی «گمگشتگی روح» است، یعنی بخش پذیر شدن یا به بیان روشن تر ازهم گسیختگی خود آگاهی.

نزد مردمانی که خود آگاهی شان هنوز به مرحله ی تکاملی خود آگاهی ما نرسیده است دروح» (یا روان) یگانه احساس نسمی شود. بسیاری از انسان های بدوی<sup>(۱)</sup> بر این باورند که انسان افزون بر روح خودش دارای روح بزرگ بیشه یی یا روح جنگلی<sup>(۱)</sup> نیز هست که در درون یک حیوان وحشی یا یک درخت حلول

۱- یونگ در کتاب «انسان در راه کشف روح خود» آورده است: باید خاطرنشان کرد که ما انگاره ی «بدوی» را به مثابهی «اصلی» گرفته ایم، بی هیچگونه نظری پیرامون اعتبار ارزشی آن. ۲ = Bush Soul

کرده است و با وی گونه یی همسانی روانی دارد. ایس همان چیزی ست که نژادشناس گرانقدر فرانسوی لهوی برول<sup>(۱)</sup> آن را اشتراک عرفانی نامیده است. و اگرچه او بعدها زیر فشار منتقدین مخالف، نگرهی خود را پس گرفت اما من فکر میکنم این رقیبان او بودند که اشتباه میکردند. چون در روانشیناسی ایس یک پدیدهی پذیرفته شده است که فردی بتواند با فرد یا بیرونذهن دیگر همسانی ناخودآگاه داشته باشد.

این همسانی نزد انسان های بدوی شکل های بسیار گونه گونی دارد. اگر «روح مرغزاری»<sup>(۲)</sup> مربوط به <sub>ن</sub>ک حیوان باشد، حیوان به نوعی برادر فرد قلمداد میگردد. مثلاً فردی که سوسمار برادرش باشد می تواند در کمال امنیت درون رودخانه یی پر از سوسمار شناکند و اگر روح جنگلی، درخت باشد چنین می پندارند که گونه یی پیوستگی پدر فرزندی وجود دارد و بنابراین هر آسیبی که به روح جنگلی برسد به فرد هم خواهد رسید.

پاره یی قبایل می پندارند که انسان چند روح دارد. چنین احساسی در افراد بدوی نمایانگر اینست که هر انسانی از چندین بخش متمایز و در عین حال پیوسته با یکدیگر تشکیل شده است. این بدان معناست که روان فرد بسیار دور از یگانه شدن کامل است و هر آن بوسیلهی آسیبهای ناشی از هیجان لگامگسیخته تهدید می شود.

ا گرچه ما از طریق پژوهشگران مردم شناس با این مسایل آشنا شده ایم، اما گویا با خود ما هم که در مرحله یپشرفته تری از تمدن قرار داریم چندان بیگانه نباشد، چرا که ما هم ممکن است دستخوش از هم گسیختگی روانی شویم و شخصییت خود را از دست بدهیم. ما هم ممکن است چنان نابخر د و قربانی خوی پلشت شویم و ناتوان در بیاد آور دن موضوع های مهم مربوط به خودمان یا دیگران، که بگویند دمگر دیوانه شده اید؟. ما مدعی هستیم که می توانیم «خویشتن دار باشیم» اما

1 = Lévy Bruhl Y = L'âme de la Brousse

خویشتن داری کیفیتی نادر و تحسین برانگیز است. ما خود می پنداریم که خویشتن داریم، اما دوستمان ممکن است به چیزهایی درباره مان اشاره کند که از آن ها آگاهی نداریم.

شک نیست که حتا در آنچه سطح والای تمدن می نامیم هم، خود آگاهی بشر به درجه یقابل پذیرشی از تداوم نرسیده و هنوز آسیب پذیر و حساس و تجزیه پذیر است. خصیصه یی که موجب جدا شدن بخشی از ذهن ما از بخش های دیگر آن می شود در حقیقت بسیار گرانبهاست، زیرا به ما اجازه می دهد خود را بر روی یک موضوع متمرکز کنیم و از پرداختن به موضوع های دیگری که موجب پرت شدن حواسمان می شود ببر هیزیم. اما تفاوتی ریشه یی وجود دارد میان کنار گذاشتن ارادی و حذف موقتی بخشی از روانمان با حالتی که این پدیده، خودانگیخته و بی خبر و بدون جلب رضایت دروندهن و حتا مخالف خواست وی بوجود می آید. اولی ثمره ی پیشرفت موجود متمدن است و دومی همان است که بدوی ها گمگشتگی روح نامیده اند و می تواند نزد ما سبب بیماری روان نژندی باشد.

بدین تر تیب حتا امروزه هم وحدت خود آگاهی امری ناپایدار است و به آسانی می تواند از هم گیسخته شود. و توانایی چیرگی بر هیجان ها که از یک نقطه نظر می تواند مطلوب باشد، از جهات دیگر ارزشی قابل تر دید می یابد، زیراگونه گونی جذابییت و گرمی رابطه ی میان انسان ها را از میان می برد.

با چنین چشماندازیست که ما باید به بررسی اهمییت خوابها، خواهشهای غیر مادی، دست نیافتنی، گمراه کننده، مبهم و گنگی که ناخود آگاه پدید می آورد بپردازیم. اکنون برای تفهیم بهتر نقطهنظر خودم شرح می دهم چگونه اینهمه در خلال سالیان دراز شکل گرفته و من از چه رو به این نتیجه رسیدهام که خواب مناسب ترین و رایج ترین قلمرو برای بررسی نمادسازی انسان است.

زیگموند فروید نخستین کسی بود که کوشید بگونه یی تـجربی زمینهی ناخود آگاه خود آگاهی را بررسی کند. او فرض را بر این گذاشت که خواب امری اتفاقی نیست و با افکار و مسایل خود آگاهانه ی ما پیونددارد. چنین فرضی بـه هیچوجه قراردادی نبود و تکیه بر دست آوردهای عصب شناسان گرانمایه یی چون پی یر ژانه'' داشت، بر این مبناکه نشانه های روان نیژندی دست کیم بیا یکی از تجربه های خود آگاه پیوند دارند. و به نظر می آید که ایس نشانه ها، تظاهر قسمت های گسیخته ی خود آگاه ما باشند که در شرایط و لحظه های متفاوت، خود مي توانند دوباره خود آگاه شوند. در پايان قرن گذشته فرويد و ژوزف برو ثر ('' ثابت کردند که نشانه های رواننژندی، هیستری، پاره یی دردهای جسمانی و رفتارهای ناهنجار درواقع وجهی نمادین دارند و هرکدام شیوه یی از شیوههای ابراز وجود ذهن ناخود آگاه ما هستند، درست همانند خواب. مثلاً بیماری که با وضعی تحملناپذیر روبروست ممکن است هربار که میکوشد چیزی را بـبلعد گرفتار تشنج گردد: او دنمی تواند وضع موجود را تحمل کند. بیمار دیگری با همین شرایط ممکن است گرفتار تنگی نفس شود: فیضای خیانه بیه نیظر وی خفقان آور مي آيد. بيمار سوم ممكن است از فلج پا رنج ببرد: او ديگر نمي تواند راه برود و به بیانی دیگر نمی تواند به آنگونه زندگی ادامه دهد. و چهارمی همهی آنچه را که خورده برمیگرداند چرا که نمی تواند شرایط نامطبوع را «هضم» کند. من مي توانم شواهد بسياري از اين دست بياورم. به هررو اين واكنش هاي جسماني تظاهر مشکلاتی هستند که ناخود آگاهانه آزارمان میدهند و در بیشتر مواقع خود را در خواب بیان میکنند.

هر روانشناسی که گوش به تعریف خواب افراد سپر ده باشد می داند نمادهایی که در خواب ها وجود دارد بسیار گونه گون تر از نشانه های جسمانی رواننژندی است. این نمادها اغلب به شکل او هام پیچیده و جالب توجه نمایان می گردند. اما اگر روانکاوی که با چنین دنیایی رویایی روبرو می شود روش «تداعی آزاد»<sup>(۲)</sup> فروید را بکار بندد، پی خواهد بر دکه خواب ها در نهایت می توانند به چند شکل ساده ی اساسی کاهش یابند. این روش نقش مهم در انکشاف<sup>(۳)</sup> روانکاوی ایے

**\ =** Pierre Janet

Y - Josef Breuer

\* Libre association

# - développement

کرد، چرا که به فروید اجازه داد تا خواب را نقطهی آغاز بررسی مشکل رنج ناخود آگاه بیماران بگیرد. فروید با تکیه بر این مطلب ساده اماکار آ نشان داد که اگر خواب بیننده را تشویق کنیم تا نمایه های خواب های خود را شرح دهد و برداشت های خود از آن ها را بیان کند، سرانجام پس اندیشه های ناخود آگاهی که سب پریشانی وی می شده - چه آن هایی که بازگو کرده و چه آن هایی که از بازگو کردنشان خودداری می کرده - فاش خواهد کرد. گرچه انگاره هایی که بیان می کند در نظر اول غیر منطقی و بدون پیوند با درونذهن وی می نماید، اما سران جام لحظه یی فرامی رسد که کشف آنچه وی می کوشد پنهان نگاه دارد یا اندیشه و تجربه ی نامطبوعی که می خواهد حاشا کند آسان می شود. به هررو هر ترفندی که خواهد بود. یک پزشک آنقدر با نقیضه گویی ها مواجه شده است که به همنگام به یسیر آمیخته ی پنهان کاری ها و خیالبافی ها به مثابه ی نشانه های وجدان ناراحت نوسیر آمیخته ی پنهان کاری ها و خیالبافی ها به مثابه ی نشانه های وجدان ناراحت به درت از حقیقت دور می ماند. و آنچه دست آخر کشف می کند بد بختانه به درت از حقیقت دور می ماند. و آنچه دست آخر کشف می کند بد بختانه به درت از حقیقت دور می ماند. و آنچه دست آخر کشف می کند بد بختانه

تا به اینجا هیچکس نمی تواند با فروید و نگرهی(۱) واپسزنی و ارضای خیالی امیال وی به منزلهی سرچشمهی ظاهری نمادهای خواب مخالفت کند.

فروید اهمیت ویژه یی برای خواب به مثابه ینقطه ی آغاز روش و تداعی آزاده قایل بود. اما من پس از چندی بر این باور شدم که شیوه ی بکارگیری غنای خیالبافی که در خلال خواب در ناخود آگاه ما پدید می آید، هم گمراه کننده است و هم ناکافی. در حقیقت تر دیدهای من از زمانی نمایان شد که یکی از همکارانم تجربه یی راکه به هنگام مسافرتی طولانی با قطار در روسیه بکار گرفته بود برایم بازگو کرد. اگرچه او زبان روسی نمی دانست و نمی توانست الفبای سیریلیک<sup>(\*)</sup> را بخواند اما با مشاهده ی حروف ناآشنای روی لوح ها و محل های آگهی به چنان

1 = Théorie

۲-الفبای اسلاوها.

۲۸ / انسان و سمبولهایش

رويايي فرورفت كه توانست به آنها هرگونه مفهوم ممكني را بدهد.

گذار از یک انگاره به انگارهی دیگر او را به رخوت کشاند و «تداعی آزاد» بسیاری از خاطرههای قدیمش را زنده کرد. در میان آن خاطرههای نا گوار او غافلگیر موضوعهای نامطبوعی شده بود که مدتها بود در حافظهاش دفن شده بودند. مواردی که مایل بود فراموش کند و از همین رو خود آگاه وی بکلی آنها را به فراموشی سپرده بود. و بدین ترتیب به موردی دست یافته بود که روانشناسان آن را «عقده» می نامند، یعنی مضامین عاطفی و پس نهاده ی مستعد برای ای جاد اختلالات دایمی در زندگی روانی و حتا بروز روان نژندی.

این داستان به من آموخت که برای کشف عقده های یک بیمار نیازی نیست از خواب برای آغاز فرایند وتداعی آزاد، استفاده شود و فهمیدم از هر نقطه روی پیرامون دایره می توان به مرکز آن رسید. می توان از حروف سیریلیک، از تمرکز بر روی یک گوی بلورین، از یک مهر دعا، از یک پرده ی نقاشی مبهم و تا حتا از گفتگویی بدون مقدمه پیرامون واقعه یی پیش پا افتاده آغاز کرد: بنابراین خواب به منزله ی نقطه ی آغاز در مقام مقایسه با اینهمه، کاربردی یکسان دارد.

اگرچه خواب اغلب به وسیلهی عقدههای معمولی فرد برانگیخته می شود اما با اینهمه اهمییت ویژهی خود را دارا می باشد (عقدههای معمولی نطفههای حساس روان فرد هستند که در برابر تحریک ها و اختلال های بیرونی واکنش نشان می دهند). درست به همین سبب است که می توان به وسیلهی تداعی آزاد از هر خوابی به اندیشه های پنهانی که موجب آزار فرد می شوند دست یافت.

باتوجه به اینهمه بخودگفتم اگر تا به اینجا حق با من باشد منطقاً می توان نتیجه گرفت که خواب عملکردی ویژه و پر معنا دارد. خواب ها اغلب ساختاری مشخص و مفهوم دارند و انگاره ها و امیال نهفته را بروز می دهند، اگرچه عموماً ایس انگاره ها و امیال بی درنگ قابل درک نیستند. از همین رو من به خود گفتم شاید بهتر باشد بجای کشیده شدن بوسیلهی تداعی «آزاد» و تسلسل انگاره ها به سوی عقده هایی که به آسانی از راه های دیگر هم دست یافتنی هستند، به شکل و محتوای

خواب توجه بیشتری بکنم.

این انگارهی جدید تحولی در روانشناسی من ایجادکرد. و از آن پس بهمرور از پیگیری تداعی هایی که از متن خواب بسیار دورند دست کشیدم و با پذیرش اینکه خواب همان چیزی رابیان میکندکه ناخو د آگاه میکو شد بگوید، بر آن شدم که بیشتر بروی تداعی های مستقیم خود خواب متمرکز شوم.

تغییر برخوردم نسبت به خواب روش کارم را هم تغییر داد. این روش جدید ناگزیر بود به تمامی جنبه های متفاوت خواب بپردازد. هر داستانی که ذهن خود آگاه ما بیان کند یک سرآغاز، یک انکشاف و یک سرانجام دارد. اما در مورد خواب چنین نیست. ابعاد زمانی و مکانی آن کاملاً متفاوتند و برای درک آن باید همهی جوانب آن را بررسی کرد، درست همانند اینکه شیئی ناشناخته را آنقدر در میان دستان خود بچرخانیم تا با جزءجزء شکلش آشنا شویم.

شاید دیگر به اندازه ی کافی درباره ی اینکه چگونه بیش از پیش با تداعی «آزاد»ی که فروید آن را بکار برده بود مخالف شدم سخن گفته باشم. من می خواستم تا آنجا که ممکن است به خود خواب بپردازم و تمامی انگاره ها و تداعی های نابجایی را که ممکن بود برانگیزد حذف کردم. بدون شک آن ها می توانستند به کشف عقده هایی بیانجامند که موجب پریشانی روان بیمار می شوند، اما من به دنبال هدف بسیار مهمتری بودم، چه برای تشخیص هویت عقده ها راه های بسیاری وجود دارد. مثلاً روانشناس می تواند با استفاده از آزمایش تداعی شفاهی (به بیمار تعدادی کلمه می دهد و از وی می خواهد تا آن ها را کنار هم قرار دهد و در همان حال واکنش های وی را مطالعه می کند.) تمامی کلیدهای لازم را بدست بیاورد. اما اگر-بخواهیم ترکیب روانی مجموعه ی شخصیت یک فرد را بشناسیم و بفهمیم باید بپذیریم که خواب نقش بسیار مهمتری ایفا می کند.

امروزه تقریباً همه میدانند که آمیزش جنسی می تواند بوسیلهی بسیاری از نمایهها نمادین شود. (یا به گفته یی دیگر می تواند بصورت کنایی تجسم شود.) هریک از این نمایه ها در فرایند تداعی می توانند ما را به ار تباط های جنسی و عقده های ویژه یی که بر روی شیوه ی رفتار جنسی فرد اثر می گذارند رهنمون شوند. البته چنین عقده هایی را می توان به یاری همان رویایی که مشاهده ی حروف ناشناخته ی روسی پدید آورد گشود. بدین سان من پذیرفتم که خواب به دلایلی معین می تواند حامل پیامی غیر از نماد جنسی باشد. مثالی می آورم:

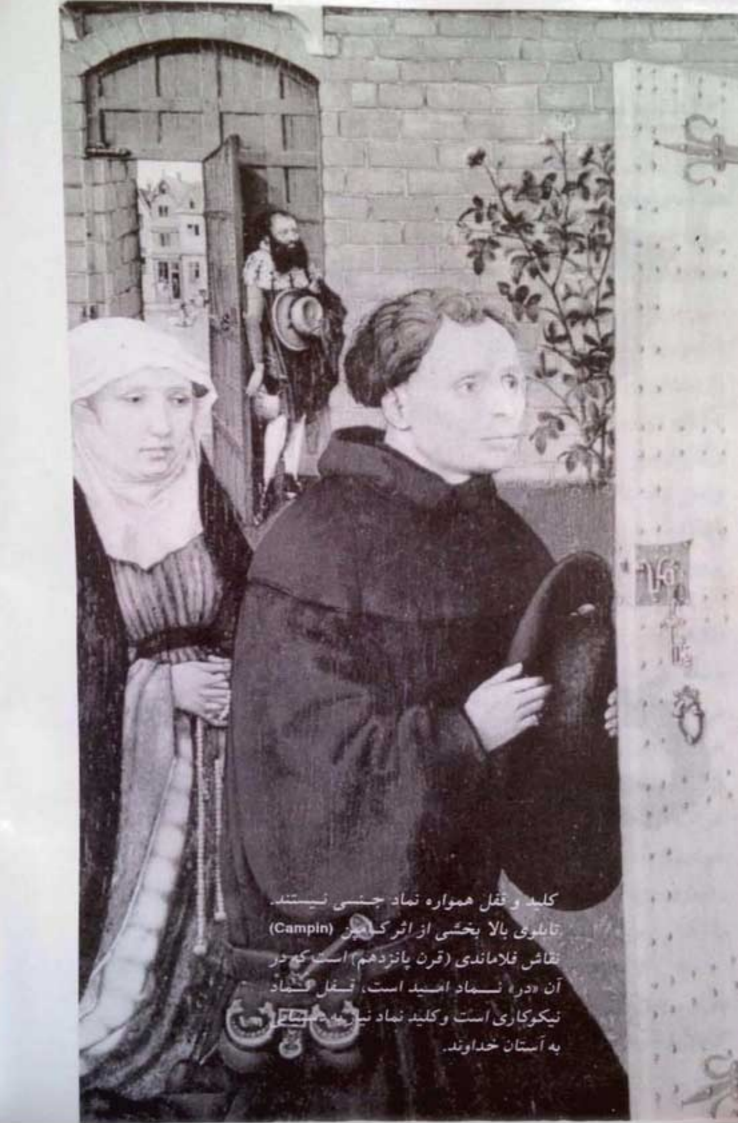
مردی خواب می بیند که کلیدی را درون قفل می کند، عصای سنگینی بدست دارد یا دری را به زور چماق باز می کند. هریک از این ابزار می تواند نماد جنسی انگاشته شوند. در عین حال، اینکه ناخو دآگاه یکی از این سه ابزار را به دو ابزار دیگر ترجیح می دهد هم اهمییت بسیار دارد و نشانهی نیّتی ویژه است. مسئلهی واقعی اینستکه چراکلید به عصا و یا عصا به چماق ترجیح داده شده است. و گاه آشکار می شودکه اصلاً رفتار جنسی مسبب نبوده و موضوع روانی دیگری در کار بوده است.

با این منطق من به این نتیجه رسیدم که برای تعبیر خواب تنها نمایه ها و انگاره هایی باید بکار گرفته شوند که جزئی از خواب هستند. خواب محدودیت های ویژه ی خود را دارد. شکل خاص خود را دارد و خود به ما می گوید چه چیز با آن در رابطه است و چه چیز از آن دور می شود. تداعی و آزاده به سبب مشی پرپیچ و خم خود همواره ما را از موضوع های اصلی خواب دور می کند. در حالیکه روش من گردشی ست بر روی دایره یی که در مرکز آن نمایه ی خواب قرار دارد. من همواره گرد نمایه ی خواب می گردم و کوشش های خواب بیننده برای فاصله گرفتن از آن را نادیده می گیرم. بارها شده در حین انجام وظیفه ی حرفه یی ام جمله ی: دبر گردیم به خواب شما ببینیم خواب چه می گوید؟) را تکرار کرده ام.

مثلاً یکی از بیماران من خواب زنی مست، ژولیده و مبتذل را دیده بود. در خواب چنین مینمود که آن زن همسر او باشد در حالیکه در واقعییت همسر او کاملاً با آنچه در خواب دیده بود تفاوت داشت. بنابراین در وحلهی اول خواب



عنصر مادینه همان عنصر زنانه در ناخودآگاه مرد است و عنصر نرینه نیز همان عنصر مردانه در ناخودآگاه زن (در فصل سوم توضیح داده خواهد شد). ایسن دوگانگی درونی غالباً به صورت شخصیتی دوجنسیتی نمادین شده است. همانند ادو جنسیتی تاجداره که در یکی از نوشته های کیمیا گران قرن هفدهم به چشم می خورد.



بکلی نادرست بنظر می آمد و بیمار هم بی درنگ آن را به مثابهی یکی از مزخرفات پوچی که ذهن در مدت خواب با آن مواجه می شود پس زد. اگر منِ پزشک به وی اجازه می دادم تا وارد جریان تداعی انگارههای خود شود بدون تردید می کوشید تا جایی که امکان دارد از یادآوری موارد نامطبوع خواب خود فاصله یگی د. مدیر این می مینیا که این ایست

خواب خود فاصله بگیرد. و در این صورت تنها یکی از عقدههای معمولی وی گشوده میشدکه شاید هیچ ارتباطی با همسرش نداشت و ما هرگز به مفهوم خاص آن خواب ویژه پی نمیبردیم.

پس ناخود آگاه او با آن تاکید نادرست میکوشید چه پیامی به وی بدهد؟ خواب بهروشنی انگارهی زن لاابالی را بیان میکرد که با خواب بیننده پیوندی تنگاتنگ دارد. اما از آنجاییکه پرتو این نمایه بروی زن او ناموجه و خلاف واقع بود من ناگزیر شدم سبب آن نمایهی نفرت آور را در جای دیگری جستجو کنم.

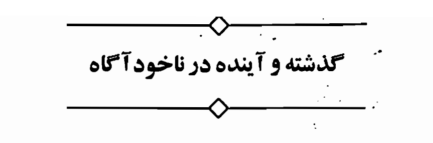
در قرون وسطا بسیار پیش از آنکه دانشمندان بدنشناس ثابت کنند ساختار غده یی همگی ما دارای عناصر مشترک ماده و نر می باشد، عقیده بر این بود که ددر درون هرمرد یک زن وجود دارد.» و من نام این عنصر زنانه در مرد را عنصر مادینه 'گذاشتم. این جنبه ی زنانه از یک نقطه نظر احساس فرودستی را در مرد در رابطه با اطرافیانش بوجود می آورد و به همین سبب می کوشد تا آن را از خود و دیگران پنهان کند. حتا هنگامی که شخصیت ظاهری فردی عادی بنظر می آید باز ممکن است که وی دزن موجود در درون خود» را از دیگران و خود پنهان کند، به گونه یی که گاهی وضعیتی اسف انگیز می یابد.

و این همان وضعیت بیماری بود که پیش از این از آن سخن گفتم. جـنبهی زنانهی وی خوشایند نبود. خوابی که دیده بود با زدن تلنگری بجا میخواست به وی بگوید: دشما از پاره یی جهات زنی لاابالی را میمانید.» (البته این نمونه بیانگر این موضوع نیست که وظیفهی ناخودآگاه دادن درس داخلاق» است. خواب به

**\ =** anima

۳۴ / انسان و سمبولهایش

بیمار نمیگفت رفتار خود را بهتر کند، بل تنها می کوشید خود آگاه منحرف بیمار راکه بر شریف بودن وی پافشاری می کرد متعادل کند.) درک این موضوع که چرا کسانی که خواب می بینند می کوشند پیام دریافت شده از این راه را فراموش و یا حتا انکار کنند آسان است. خود آگاه بطور طبیعی در برابر آنچه ناخود آگاه و ناشناخته است ایستادگی می کند. من پیش از این به وجود بنا به گفته ی مردم شناسان از نو آوری. انسان های بدوی در برابر وقایع ناگوار همان واکنشی را نشان می دهند که حیوانات وحشی. اما انسان «متمدن» همین واکنش را در برابز انگارههای نو نشان می دهد و برای حفاظت خود از ضربه ی نو آوری سدی روانی بر پا می کند. و ما این را به راحتی در واکنش های فرد، مقابل خواب هایش به هنگامی که او را نشان می دهد آنی به بندی شاه در می کنند مماهده می کنیم. بسیاری از پیشگامان فلسفه، علوم یا ادبیات از این محافظه کاری فطری معاصرین خود آسیب در ناخود آگاه می گذرد بیان کند با ترس بسیار از نو گرایی روبر و می شود آسیب در ناخود آگاه می گذرد بیان کند با ترس بسیار از نو گرایی روبر و می شود آسیب در ناخود آگاه می گذرد بیان کند با ترس بسیار از نو گرایی روبر و می شود.



تا به اینجا من طرح اولیهی پاره یی اصول را که مبنای بررسی مسئلهی خواب قرار داده ام ارائه دادم، زیرا خواب اساسی ترین و مؤثّر ترین وسیله برای نشان دادن استعداد نمادسازی انسان است در اینجا باید دو نکتهی بسیار مهم را در نظر گرفت: نخست اینکه خواب باید همچون یک واقعه انگاشته شود، دیگر اینکه نباید دربارهی آن انگارهی قبلی داشت و باید پذیرفت که به هررو هر خوابی مفهومی دارد و جلوه یی ویژه از ناخود آگاه است.

دشوار است که بتوان درباره ی این اصول بیش از این فروتن بود. هرقد ر هم که ناخو د آگاه را حقیر بشماریم باز باید بپذیریم که می توان از آن بهره گرفت. ارزش ناخو د آگاه دیگر از ارزش یک شپش طرف توجه حشره شناس که کمتر نیست. اگر فردی با تجربه ی اندک خود بر روی خواب بر این باور باشد که خواب پدیده یی بی نظم و تهی از مفهوم است ایرادی ندارد، اما اگر آن را به منزله ی واقعه یی عادی بپذیریم (که براستی نیز چنین است) در این صورت باید قبول کنیم که خواب علتی منطقی و یا به لحاظی هدف و یا همزمان هردو را در خود دارد.

حال کمی در چگونگی پیوند آنچه در خودآگاه و ناخودآگاه ذهن ما وجود دارد موشکافی میکنیم. مثالی آشنا بزنیم:گاه میشود که شما بهناگهان فراموش

۳۶ / انسان و سمبولهایش

میکنید چه میخواستید بگویید، در حالیکه لحظه یی پیش از آن برایتان کاملاً روشن بود چه میخواهید بگویید. یا درست در لحظه یی که میخواهید یکی از دوستان خود را معرفی کنید نامش از ذهنتان می گریزد و می گویید بیاد نمی آورید چه نام دارد. درحقیقت در آن لحظه انگار ناخود آگاه شده یا دست کم موقتاً از خود آگاه جدا شده است. همین پدیده برای حواس هم پیش می آید. وقتی ما به یک نت موسیقی که در مرز شنوایی مان قرار دارد گوش می دهیم، بنظر مان می آید که صدا به تناوب قطع و وصل می شود، اما درواقع این کاهش و افزایش تناوبی توجه خود ماست و نه تغییر در آن نت موسیقی.

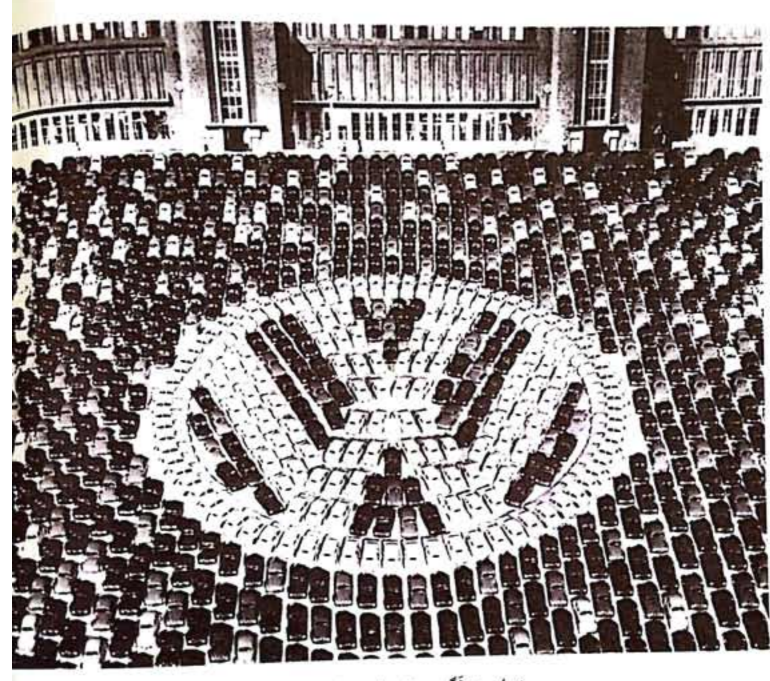
اما هنگامی که موضوعی از خودآگاه ماگریخت بدین معنا نیست که دیگر وجود ندارد. درست به همانگونه که اگر خودرویی در پیچ خیابانی ناپدید شد، نیست نشده است و تنها از دید ما خارج شده است. و همانگونه که ممکن است ما بعدها دوباره آن خودرو را ببینیم، اندیشههای از یادرفته را نیز می توانیم دوباره بازیابیم.

بخشی از ناخودآگاه شامل انبوهی اندیشه، تأثّر و نمایهی موقتاً پاکشده، اگرچه در ذهن خودآگاه حضور ندارد اما برآن تأثیر میگذارد. فردی که سربههواست یا دحواسش جای دیگریست، وقتی اتاق را برای برداشتن چیزی می پیماید، حیران بر جای می ایستد چون فراموش کرده است چکار داشته و مانند کسانی که در خواب راه می روند دستانش میان آنچه روی میز وجود دارد به جستجو می پردازد. او فراموش کرده چه می خواهد اما ناخودآگاهانه راهنمایی می شود تا اینکه متوجه می شود چه می خواسته و این ناخودآگاه وی بوده که او را به مقصود رسانده است.

اگر به رفتار بیماری رواننژند توجه کنید خواهید دید بسیاری از کارهایی راکه انجام میدهد ظاهراً آگاهانه یا عامدانه است، اما اگر پیرامون آن کارها از وی بپرسید ملاحظه خواهید کرد که یا به آنها آگاهی ندارد و یا با نییت دیگری انجام داده است. او میشنود بی آنکه بشنود. میبیند بی آنکه ببیند. میداند بدون آنکه



از خود بیخود شدن به دنبال رقص شمشیر که گاه به جنون جمعی می انجامد و سبب می شود شخص نوک شمشیر را متوجهی سینهی خود کند.



در ایسن آگیمی تسجارتی خسودروهای مینیاتوری نشانهی کارخانهی فولکس واگن را به نمایش گذاشته اند که می تواند در ذهن خواننده یادمان های دوران کودکی را زنده کند. حال اگر یادمان ها دلپذیر باشد، نشان خودرو ناخودآگاهانه نظر بیننده را جلب میکند و سبب تبلیغ خودرو می شود. بداند. اینگونه شواهد آنقدر زیاد است که یک مـتخصص خـیلی زود مـتوجه میشود ناخودآگاه ذهن همان رفتاری را بروز میدهد که خودآگاه. و در چنین مواردی هرگز نمی توان مطمئن بود آیا اندیشه، کلام و رفتار، آگاهانه است یا خیر.

رفتارهایی از این دست سبب میشود بسیاری از پزشکان گفتههای افراد هیستریک را دروغ محض بدانند. اظهارات اینگونه افراد مطمئناً بیش از افراد معمولی نادرست میباشد، اما ددروغ، واژهی مناسبی نیست. درواقع حالت روانی آنها سبب شیوهی رفتاری ناپایدارشان میشود، زیرا خود آگاو آنها به دنبال تداخل ناخود آگاه دستخوش نابسامانیهای پیش بینی نشده می گردد و حتا ممکن است احساس بساوایی آنها نیز از این نوسانها متأثر گردد. فرد مبتلا به هیستری ممکن است برای لحظه یی نیش سوزن را روی بازوی خود حس کند و آنی بعد دیگر حس نکند. اگر بتوان توجه وی را روی نقطه یی مشخص متمرکز کرد، ممکن است تمامی بدنش کاملاً بی حس شود تا اینکه سرانجام تنشی که موجب حذف درک شوند. که البته بیمار در تمامی این مدت آنچه بر سرش آمده را بطور درک شوند. که البته بیمار در تمامی این مدت آنچه بر سرش آمده را بطور ناخود آگاه ضبط خواهد کرد.

پزشک پس از خواب کردن چنین بیماری می تواند به روشنی این فرایند را مور دمطالعه قرار دهد. نشان دادن اینکه بیمار تمامی جزییات را بخاطر سپر ده آسان است. نیش سوزن یا ملاحظه یی که در مدت غیبت خود آگاه شده است می تواند مبین این باشد که بی حسی یا دفراموشی، در کار نبو ده است. به خاطر دارم روزی زنی را در حالت گیجی کامل به در مانگاه پژوهشی آور دند. وقتی روز بعد بخود آمد خود را می شناخت، اما نمی دانست کجاست، چرا و چگونه به آن جا آمده، حتا زمان ورود خود را هم نمی دانست. اما هنگامی که او را خواب کردم برایم گفت چگونه بیمار شده، چگونه به در مانگاه پژوهشی آمده و چه کسی او را در آنجا پذیرفته است. و همهی جزییات درست بود. او حتا توانست ساعت پذیرش خود را هم بگوید، چون ورودی در مانگاه ساعت دیواری داشت. حافظهی او به هنگام خواب مصنوعی چنان درست کار میکردکه گویی در تمامی آن مدت هشیار بوده است.

وقتی ما درباره ی اینگونه مسایل بحث می کنیم معمولاً باید شواهدی بر مبنای مشاهدات بالینی بیاوریم. به همین سبب است که بسیاری از خرده گیران بر این باورند که ناخود آگاه با تمامی تظاهرهای دقیق خود تنها در قلمروی بیماریهای روانی قرار دارد. آنها هرگونه تظاهر ناخود آگاه را نشانه ی روان نژندی یا روان پریشی<sup>(۱)</sup> می دانند و آن را از ذهن طبیعی متمایز می کنند. در حالی که پدیده های روان نژندی به هیچو جه زاییده ی انحصاری بیماری نیستند و در حقیقت نمودهای مبالغه آمیز پدیده های عادی هستند که به سبب همین مبالغه آمیز بودن خود به راحتی مشاهده می شوند. نشانه های هیستری ممکن است در همه ی افراد عادی وجود داشته باشد اما آنقدر خفیف است که معمولاً قابل تمیز نیست.

مثلاً فراموشی که بهموجب آن پارهیی از انگارههای خود آگاه ما به جسهت اینکه نظر مان متوجهی چیز دیگر می شود توانایی خاص خود را از دست می دهند، فرایندی بسیار عادیست.

هنگامی که توجه ما به موضوعی جلب می شود، تمام موضع هایی که پیش از آن ذهن ما را به خود مشغول کرده بودند در سایه قرار می گیرند. درست همانند نورافکنی که وقتی بخش جدیدی از یک چشمانداز را روشن می کند بخش های دیگر را رها می کند تا در تاریکی فروروند. و این گریز ناپذیر است چون خود آگاه جز بخش کوچکی از نمایه ها را نمی تواند به وضوح در خود نگاه دارد و حتا در این صورت هم مقدار وضوح متغیر است.

انگارههای فراموش شده از میان نمی روند و گرچه ما نمی توانیم هرگاه دلمان خواست آن ها را حاضر کنیم اما بصورت نهفته درست در آستانهی یاد حضور دارند و می توانند هرلحظه و اغلب پس از سال ها فراموشی ظاهراً کامل نسمایان شوند. منظور من موضوع هاییست که ما خود آگاهانه دیده یا شنیده ایم و پس آنگاه فراموش شدهاند. اماگاه می شود که ما می بینیم، می شنویم، احساس میکنیم و می چشیم بی آنکه متوجه باشیم. حال یا بدین سبب که حواسمان جای دیگریست یا بدین سبب که حس های ما انگیزه ی لازم جهت تاثیر بر خود آگاهمان را ندارند. با اينهمه ناخود آگاه ما آنها را ضبط مي كند. اين دريافت هاي حسى نيمه خود آگاه نقش مهمي در زندگي روزمرهي ما ايفا مي كنند و بي آنكه خو دمان متوجه باشيم بر روی واکنش هایمان در برابر رویدادها و مردم اثر می گذارند. مثالی روشن در این زمينه توسط يک استاد که با يکی از شاگردان خود در روستايي گردش ميکرد و جذب گفتگویی جدی شده بود، بمن ارایه شد. او ناگهان متوجه شده بـود کـه رشتهى انديشههايش توسط جريان غيرمنتظرهى يادمانهاى دوران كودكي بريده شده است و وقتی به پشت سر خود نگریسته بود متوجه شده بود که یادمان های دوران کو دکی زمانی زنده شده که از برابر یک مزرعه می گذشته است، بنابراین از شاگرد خود خواسته بود به محل آغاز زنده شدن خاطره ها بازگردند. وقتی بازگشته بودند و بوی غاز به مشامش رسیده بود بی درنگ متوجه شده بود که همان بو خاطر ه های گذشته اش را زنده کرده است. او در جوانی در مزرعه بی زندگی کرده بود که در آنجا غاز پرورش میدادند. بوی بخصوص غاز تاثیری پردوام اما فراموش شده بر روی وی گذاشته بود. با گذار از برابر مزرعه به هنگام گردش، او به گونه یې نيمه خود آگاه بو را دريافت کر ده بود. و ناخو د آگاو وي تجربه ها يې را که از همان دوران دور کودکی به فراموشی سپرده شده بودند دوباره به یادش آورد. دریافت نیمه خود آگاه بود، زیرا حواس وی جای دیگری بود و انگیزه آنےدر شدید نبو د که بی درنگ آن را به خود آگاه بکشاند. و با این حال او خاطر مهای دفراموش شده ی خود را زنده کرده بود.

تأثیری که دریافت.های ناخودآگاه در بروز یک سلسله پـدیدههای روانـی دارند به همان انـدازه پـیدایش نشـانههای رواننـژندی را تـوجیه مـیکنند کـه خاطرههای ملایمتر به هنگام یادآوری گذشته بوسیلهی یک نمایه، یک بو و یا یک صدا. مثلاً ممکن است دختری که ظاهراً در کمال سلامت در یک اداره کار میکند ناگهان گرفتار سردردی شدید یا نشانههای دیگری از پریشانی شود. این دختر بی آنکه خود بداند با شنیدن صدای سوت کشتی از دور، ناخو دآگاه گرفتار غم سفر مرد موردعلاقهاش که میکوشیده فراموشش کند شده است.

فروید در کنار فرایند عادی فراموشی به چندین نکتهی دیگر عامل فراموشی یادمانهای ناخوشایند اشاره کرده است. یادمانهایی که فرد سخت مایل است فراموش کند. همانگونه که نیچه آورده است؛ هنگامی که غرورمان برانگیخته میشود حافظهمان اغلب ترجیح میدهد تسلیم شود. و به همین سبب است که ما در میان یادمانهای فراموش شده به بسیاری موارد نهفته (که در صورت تسایل نمی توانیم زنده شان کنیم) برمیخوریم که ناخوشایند هستند و با دنیای روانیمان ناسازگار. روانشناسان این را تمایل واپس زدگی می نامند. مثلاً حسادت خانم منشی به یکی از شرکای ریس خود نمونه یی از همین دست است. این خانم منشی اگرچه نام وی را در فهرست اسامی دعوت شدگان دارد، اما همواره فراموش میکند او را دعوت کند. و هرگاه به او گوشزد کنند، پاسخ می دهد وفراموش، کر ده یا سرش شلوغ بوده است. او هرگز و حتا با مراجعه به وجدان خود هم دلیل واقعی کو تاهی خود را نمی پذیرد.

بسیاری از مردم اشتباهاً دربارهی نقش اراده غلوّ میکنند و می پندارنـدکه هیچ چیز به ذهنشان راه نمی یابد مگر آنکه خود بخواهند و اراده کنند. اما بـاید دانست که تفاوتی ظریف میان محتویات ارادی و غیرارادی ذهن وجود دارد. محتویات ارادی از منییت ناشی میشود، درحالی که محتویات غیرارادی از چشمههایی که منطبق بر دمنِ، خویش نیست و درست وارونهی آن است. و این همان دوارونه،ی دمنِ، خانم منشیست که فراموش میکند دعوت کند.

فراموش کردن آنچه که مشاهده یا احساس کردهایم دلایل بسیار دارد و به یاد آوردنشان هم روش های بسیار! پنهان کردن خاطره نمونهی جالبی از این دست است: یک مؤلّف به وسیلهی یک سلسله مضمون یـا طـرحریزی یک داسـتان پیش فرض های خود را پیگیری میکند که به یکباره در مسیری متفاوت می افتد. یک علت شاید انگاره یی تازه یا نمایه یی متفاوت و یا موضوع فرعی کاملاً جدیدی باشد که به خاطرش رسیده. حال اگر شما از او بپر سید چه چیز موجب شده تا از موضوع خارج شود، پاسخی ندارد. و اگرچه به موضوعی کاملاً جدید که ظاهراً از پیش هم به آن آگاهی نداشته پر داخته اما خود متوجهی تغییر مسیر اندیشه هایش نیست.گاه حتا می توان نشان داد آنچه او نوشته سخت شبیه اثر مؤلّف دیگریست، اثری که او فکر میکند هرگز ندیده است.

من در کتاب چنین گفت زرتشت نیچه به نمونه یی حیرت آور از این دست برخوردم. نیچه دراین کتاب خود به نقل تقریباً کلمه به کلمه ی واقعه یی که در دفتر یادداشت یک کشتی در سال ۱۹۸۹ نوشته شده بود پرداخته است. برحسب اتفاق من این واقعه را در اثری که سال ۱۹۳۵ انتشار یافته بود خواندم (نیم قرن پیش از آنکه نیچه کتاب خود را بنویسد). وقتی من این بخش از یادداشت را در چنین گفت زر تشت یافتم از شیوه ی نگارش کاملاً متفاوت آن با شیوه ی نگارش نیچه جا خوردم و به این نتیجه رسیدم که نیچه گرچه اشاره نکرده اما آن کتاب را خوانده است. بنابراین برای خواهر وی که هنوز زنده بود نامه یی نوشتم و او تایید کرد که وقتی برادرش یازده ساله بوده با هم کتاب را خوانده اند. من فکر می کنم باتو جه به موضوع نمی توان پذیرفت که نیچه مر تکب سرقت ادبی شده باشد و بر این باورم که این بخش از یادداشت پنجاه سال بعد ناگهان به ذهن خود آگاو وی راه یافته موضوع نمی توان پذیرفت که نیچه اس بعد ناگهان به ذهن خود آگاو وی راه یافته

در اینگونه موارد یادمانها به یاد می آیند بی آنکه خودمان متوجه باشیم. همین موضوع ممکن است در مورد موسیقیدانی که در دوران کودکی خود آوازهای سنتی و کوچهبازار را شنیده مصداق داشته باشد. بدین سان که به هنگام ساخت یک قطعه موسیقی به صورت مضمون اصلی پدیدار شود. یعنی یک انگاره یا نمایه از ناخود آگاه به خود آگاه راه یابد.

آنچه تا کنون از ناخود آگاه بیان کردهام تنها طرحی سرسری از طبیعت و کنش

این بخش پیچیده ی روان آدمیست. اما شاید همین هم برای تفهیم رفتار جوهر نیمه خود آگاه که خواب های ما با حرکت از آن می توانند خو دانگیخته تولید شوند بس باشد. این جوهر نیمه آگاه می تواند شامل تمامی نیازهای ما از جمله تحریک ها، نییت ها، ادراک ها، مکاشفه ها، اندیشه های عقلانی یا غیر عقلانی، برداشت ها، استتاج ها، پیش فرضها و در مجموع یک سلسله احساس ها باشد. و هرکدام از این پدیده های روانی می توانند خرده خرده، موقت و یا به صورت دایمی ناخود آگاه شوند. و اینهمه ناخود آگاه می شوند تنها به این دلیل ساده که جا برای همه شان در ذهن خود آگاه و جود ندارد. پاره یی از اندیشه های ما نیروی مؤثر بجلب نمی کنند) چون دیگر برای ما اهمییتی ندارند و با آنچه ذهن ما را مشغول جلب نمی کنند) چون دیگر برای ما اهمییتی ندارند و با آنچه ذهن ما را مشغول داریم.

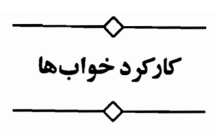
فراموشی پدیده بی طبیعی و لازم است زیرا اجازه می دهد ادرا که ها و انگاره های تازه بی در خود آگاه ما شکل بگیرند. اگر فراموشی پدیدنیا ید تمامی تجربه های شخصی ما، ورای آستانه ی خود آگاهی می مانند و ذهن ما آنقدر اشباع می شود که دیگر توانایی تحمل را از دست می دهد. امروزه این موضوع آنقدر روشن است که هرکس کمی از روانشناسی سررشته داشته باشد آن را می پذیرد. باید توجه داشت درست همانگونه که محتویاتِ ذهن ما می توانند در ناخود آگاه ناپدید شوند، محتویات جدیدی که هرگز پیش تر خود آگاه نبو دهاند نیز می توانند از آن سربر آورند. مثلاً ممکن است آدم احساس کند چیزی به ناگهان دارد وارد تخته سنگ و است. کشف اینکه ناخود آگاه تنها ما می توانند در ناخود آگاه بوانه های می شود، دچیزی به نظرش می آید و یا می پندارد یک ومار ماهی زیر تخته سنگ و است. کشف اینکه ناخود آگاه تنها ما می نیدارد دیک و مار ماهی زیر توانه می وانی و انگاره های آینده یا هم می باشد موجب شد برخورد تازه یی با روانشناسی بکنم. جدل های سیاری پیرامون این نکته روی داده، اما تازه یی با روانشناسی بکنم. جدل های سیاری پیرامون این نکته روی داده، اما انگارههای جدید و آفریننده نیز می توانند از ناخودآگاه سربرآورند. انگارههایی که هرگز پیش از آن در خودآگاه نبودهاند و همچون جواهری از ژرفای تیرهی ذهن پدید می آیند و بخش بسیار مهمی از روان نیمهخودآگاه را اشغال میکنند.

ما نمونه هایی از این دست را که موجب حل پاره یی معماها بر مبنای دیدی جدید و غیر منتظره می شود همواره در زندگی روز مره ی خود مشاهده می کنیم. بسیاری از فلاسفه، هنر مندان و حتا دانشمندان قسمتی از بهترین انگاره های خود را مدیون الهام هایی هستند که به ناگاه از ناخود آگاهشان سر بر آورده. استعداد دستیابی به رگه های غنی این جو هر و تبدیل مؤثّر آن به فلسفه، ادبیات، موسیقی و یا کشف علمی را معمولاً نبوغ می نامند.

ما شواهد آشکاری از این دست در تاریخ علوم داریم. مثلاً (پوانکاره، <sup>(۱)</sup>ی ریاضی دان و ۵ که کوله <sup>(۲)</sup>ی شیمیدان خود اعتراف کر ده اند که کشفیات مهمشان به یاری نمایه های ناگهانی برخاسته از ناخو د آگاهشان صورت گرفته است. تجربه ی خوابی که دکارت <sup>(۳)</sup> مدعی بود بر مبنای آن ناگهان به تسلسل علوم دست یافته نیز از همین دست می باشد. رابرت لویی استیونسون <sup>(۳)</sup> سال ها به دنبال داستانی بود که بیانگر احساس عمیق او نسبت به شخصیت دوگانه یموجودی بشری باشد تا سرانجام داستان دکتر جکیل و آقای هاید<sup>(۵)</sup> در خواب به وی الهام شد.

من در قسمتهای بعدی جزیبات چگونگی سر برآوردن این موارد از ناخودآگاه را شرح خواهم داد و شکل بروز آنها را بررسی خواهم کرد. در حال حاضر به بیان این موضوع بسنده میکنم که استعداد روان ما در پدید آوردن اینهمه موارد جدید هنگامی مفهوم ویژهی خود را مییابد که بخواهیم نماد در خواب را توضیح دهیم. زیرا تجربه یحرفه یی من بارها ثابت کرده که انگارههای موجود در خواب تنها در پیوند با پدیدههای حافظه نیستند، بل بیانگر اندیشههای جدیدی هستند که هرگز پا به آستانه یخود آگاهی نگذاشته اند.

- 1 = Pioncaré Y = Kékulé
- **7** Descartes
- F = Robert Louis Stevenson
- **b** = Le Docteur Jekyll et Mr Hyde



من بروی سر چشمههای آنچه به خواب مربوط می شود تأکید کردم، زیرا سرآغاز شکوفایی بیشتر نمادها از آن است. بدبختانه فهم خواب دشوار است و همانگونه که پیش از این آوردم خواب هیچ شباهتی به بیان یک داستان تو سط ذهنی خودآگاه ندارد. ما در زندگی روز مره ی خود پیرامون آنچه می خواهیم بیان کنیم فکر می کنیم و با گزینش پیوندی منطقی در استدلال، کارآترین شیوه ی گفتاری را برمی گزینیم. بعنوان مثال یک فرد بافرهنگ می کوشد از بکارگیری استعاره های متضاد اجتناب کند، زیرا چنین کاری ممکن است مفهوم کلامش را گنگ کند. اما خواب بافت دیگری دارد. خواب بیننده از نمایه هایی که به نظر متضاد و مسخره می آیند و زمان در آنها جایی ندارد و چیزهای بسیار پیش پاافتاده

شاید عجیب به نظر بیاید که ذهن ناخود آگاه بتواند به موضوع های خود نظمی بدهد کاملاً متفاوت با نمونه های ظاهراً منظمی که ما قادریم به اندیشه های خود به هنگام بیداری بدهیم. و اگر چنانچه کوشش کنیم خواب خود را بیاد بیاوریم از این تفاوت به حیرت می افتیم. این خود یکی از دلایل اصلی ست که درک خواب را برای افراد معمولی بسیار دشوار میکند. براساس منطق تجربههای عادی روزمره، خوابها هیچ مفهومی ندارند و به همین سبب است که یا آنها را نادیده میانگارند و یا میپذیرند بـوسیلهی آنـها گمراه شدهاند.

شاید اگر ما متوجه شویم انگارههای ظاهراً منظمی که در خلال زندگی روزمره ما را به خود مشغول کردهاند بسیار کمتر از انتظار ما دقیق هستند، آنوقت درک موضوع بالا آسان تر بنماید. درواقع اگر از نزدیک انگارههای روزمره ی خود را موشکافی کنیم پی خواهیم برد مفهوم آنها (و اهمییت عاطفی آنها برای ما) زیاد هم دقیق نیستند. و درست از همین روست که ممکن است تمامی آنچه که شنیده یا احساس کرده ایم نیمه خود آگاه شوند و به ناخود آگاهمان راه یابند و حتا آنچه که در ذهن خود آگاهمان نگاه داشته ایم و می توانیم بنا به میل خود بیاد بیاورم نیز هربار ردِپای انگاره ی ناخود آگاه را در خود داشته باشد. بدین ترتیب که ادراکهای خود آگاه ما خیلی سریع عنصر ناخود آگاه را که اهمییت روانی هم دارد می گیرند. هرچند ما خود به وجود این عنصر و اینکه چگونه بس شکل و منیوه ی معمول اثر می گذارد آگاهی نداشته باشیم.

البته این ردپای ناخود آگاه در افراد مختلف با یکدیگر فرق دارد. هریک از ما بنا به ذهنیت خود نمایه یی عام یا مجرد از آن می سازد و بنابراین به روش خاص خود آن را می فهمد یا بکار می بندد. وقتی من در گفتگویی از کلمه هایی مانند «حکومت»، (پول»، «بهداشت» یا «جامعه» استفاده می کنم چنین می انگارم که اینهمه کم و بیش همان معنایی را برای من دارند که برای شنوندگانم. اما قید «کموبیش» در اینجا دارای اهمیت است، چراکه هر کلمه برای افراد حتا با زمینه های مساوی فرهنگی معنای اندک متفاوتی دارد و سبب این تفاوت ها برداشت های شخصی ست و طبیعتاً هرقدر تجربه های اجتماعی، دینی، سیاسی و روانی افراد متفاوت تر باشد این برداشت ها نیز گونه گون تر خواهد بود.

هرگاه مفاهیم منطبق بر کلمات باشند تفاوت برداشت. الجیز است و ب هیچوجه تعیینکننده نمیباشد. اما اگر به شرح جزییات پرداخته شود، نه تنها درک

۴۸ / انسان و سمبولهایش

به مفهوم ناب کلمه، بل ارزش احساسی و کاربردی آنها نیز بگونه یی چشمگیر متفاوت خواهد شد. معمولاً این تفاوتها نیمه خود آگاهانه هستند و افراد به آن ها آگاهی ندارند.

گرچه می توان این تفاوت ها را به سبب ناچیز بودنشان و اینکه در زندگی روزمره نقشی اساسی ندارند بی اهمیت دانست. اما همینکه وجود دارند خود نشان می دهد که حتا در مسلم ترین داشته های خود آگاه نیز سایه ی تردید به چشم می خورد. حتا دقیق ترین مفاهیم فلسفی و ریاضی که ما ایمان داریم چیزی بیش از آنچه خودمان به آن داده ایم ندارند هم شامل داشته هایی افزون بر تصوّرات ما می باشند. این یک روید اد روانی ست و در جزییات خود ناشناخته. حتا اعد ادی که برای محاسبه بکار می بریم هم چیزی بیش از آن دارند که می انگاریم. زیرا آن ها عناصر اسطوره یی هم می باشند. (فیثاغور ثیان اعد اد را الهی می انگاریم. زیرا آن ها چون ما آن ها را با هدفی کاملاً کاربردی مورد استفاده قرار می دهیم بنابراین از جنبه های دیگر آن بی خبریم.

در یک کلام، هر مفهومی در خود آگاه ما تداعی های ویژه ی روانی خود را می طلبد. شدت و ضعف تداعی هایی از این دست (بسته به اهمییت نسبت درک در چهارچوب شخصیت کلی، یا بسته به طبیعت انگاره های دیگر و حتا عقده هایی که در ناخود آگاه ما جمع شده اند) ممکن است به تغییر شخصیت (عادی) مفهوم بیانجامد. و شاید حتا در خلال وارد شدن به زیر آستانه ی خود آگاه تبدیل به چیزی کاملاً متفاوت شوند.

اگرچه جنبه های نیمه خود آگاه آنچه بر سر ما می آید ظاهراً نقش ناچیزی در زندگی روزمره مان ایفا می کند، اما در تجزیه و تحلیل خواب، چون روانشناس با تصوّرات ناخود آگاه سروکار دارد، نقش مهم دارند، چراکه درواقع ریشه های تقریباً نادیدنی اندیشه های خود آگاه ما هستند. به همین سبب است که اشیاء یا برونذهن ها یا انگاره های پیش پا افتاده ممکن است در خواب چنان معنای روانی شدیدی بگیرند که موجب شوند از خواب آشفته مان بپریم. هرچند خوابی که

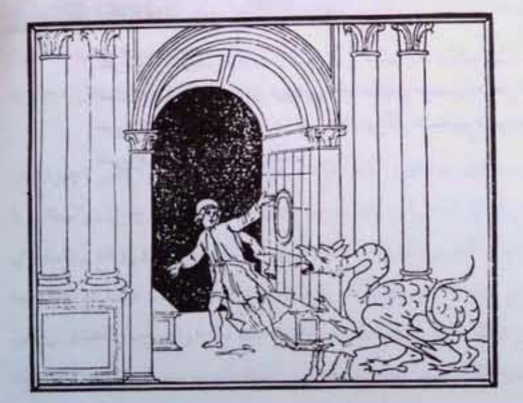


کار نقاش سویسی ارهارد ژاکویی که بر مبنای یک خواب کشیده شده است؛ تابلو، یک جاده ی اروپایی را با نشانه ی معمول «محلَّ عبور حیوانات» نشان می دهد و در عین حال بیانگر طبیعت غیر منطقی و نامربوط نمایه های رویایی است.



از کارهای گویا؛ خفاش ها و بوف ها بر فراز سر مردی که در حال خواب دیدن است می چرخند.

«رویسای پسولیقیل» کار فرانچسکو کیلونا Francesco)؛ Colonna (قسرن پانزدهم)؛ اژدهایی که معمولاً در بسیاری از خوابها دیده می شود و سر در پی خواب بیننده می گذارد.



دیدهایم بسیار هم معمولی بوده باشد؛ مانند خواب یک اتاق دربسته یا خـواب نرسیدن به قطار.

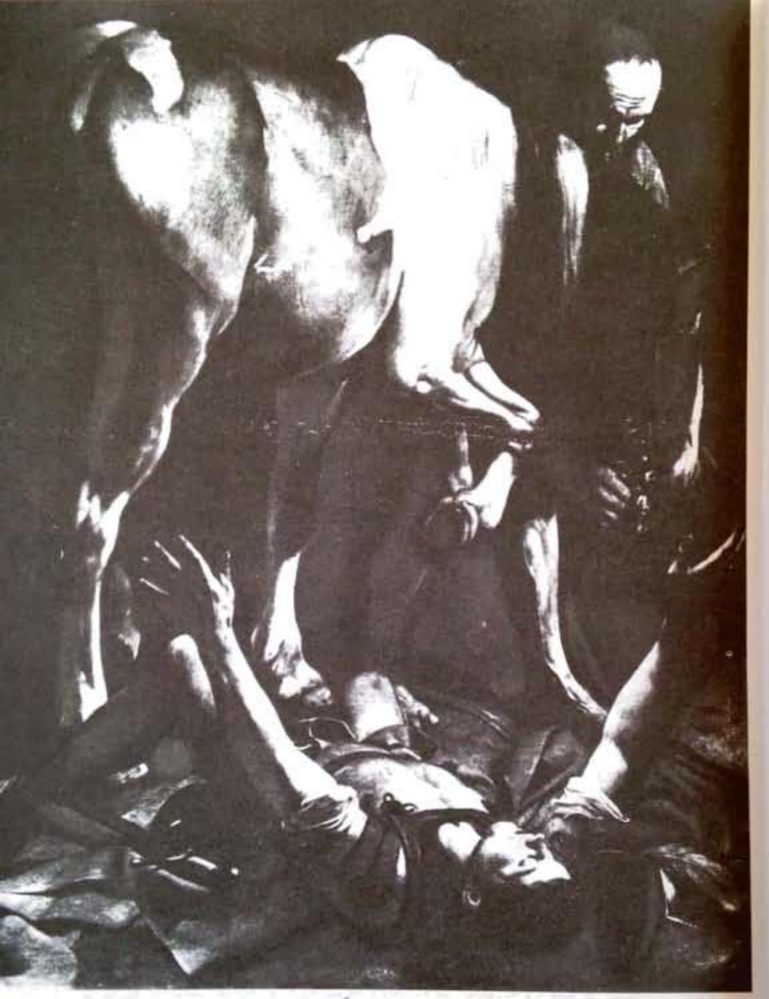
نمایه های خواب های ما بسیار جالب توجه تر و برجسته تر از مفاهیم یا تجربه هایی است که در زندگی روز مره با آنها روبرو می شویم. یکی از دلایل این موضوع این است که ممکن است مفاهیم در خواب جنبه ی ناخود آگاه خود را بیان کنند. در حالیکه در اندیشه های خود آگاه، ما خود را محدود به تأکیدهای منطقی که بسیار کمرنگ تر می باشند می کنیم. زیرا آن ها را اغلب از تداعی های روانی شان خالی کر ده ایم.

یادم می آید یکبار خوابی دیدم که تعبیرش برایم دشوار گردید؛ در آن خواب یک مرد می کوشید از پشت به من نزدیک شود و روی کولم بپرد. من از آن مرد هیچ نمی دانستم جز اینکه یکی از گفته های مرا آنقدر تحریف شده بیان می کرد که مضحک می نمود. اما من رابطه ی این کار با کوشش برای پریدن بر روی کول خودم را نمی فهمیدم. البته در زندگی حرفه یی ام بسیار اتفاق افتاده که یکنفر گفته هایم را تحریف کند و این مورد آنقدر زیاد بوده که حتا زحمت اینکه از ماست که نسبت به واکنش های عاطفی خودمان خویشتن دار باشیم. و ظریف قضیه همینجا بود و من بی در نگی مفهوم خواب خودم را دریافتم. یک ضرب المثل اتریشی خود را در قالب نمایه یی گویا بیان می کند. ضرب المثل عامیانه ی اتریشی چنین است: «تو می توانی بر پشت من سوار شوی» که مفهو مش اینست: «برایم مهم نیست درباره ی من چه می گویی.».

چنین خوابی را می توان نمادین نامید. زیرا موضوع را به گونه یی مستقیم بیان نمی کند، بل آنرا به گونه یی غیر مستقم و به یاری استعاره بیان می کند تا نتوانیم بی درنگ پیامش را دریابیم. چنین خوابی که بسیار هم رایج است به منزله ی تغییر ماهییت استعاره نیست، بل تنها نشاندهنده ی اینست که بیان احساس عاطفی زبان تصویری برای ما دشوار است. ما در زندگی روز مره ی خود نا گزیریم مطالب



یکی از کارهای شاگال که در آن محتوای یک خواب به بهترین وجهی نشان داده شده است.



پل قدیس زیر جذبهی نگاه مسیح به زمین در غلتیده است. (کاری از Caravage مربوط به قرن شانزدهم میلادی) را تا حدِّ امکان دقیق بیان کنیم و آموخته ایم اندیشه ها و تمایلات خود را از زیور طبع بزداییم و خود را از ویژگی های کیفییت روحیه ی بدوی محروم کنیم. بیشتر ما تمامی تداعی های روانی وهم آور هر انگاره یا هرچیز دیگر را به ناخود آگاه خود فرستاده ایم، درحالی که انسان بدوی هنوز این خواص روانی را باور دارد. او برای حیوانات، گیاهان، سنگ ها قدرت هایی قایل است که به نظر ما عسجیب و پذیرش ناپذیر می آید.

مثلاً وقتی یک جنگلنشین آفریقایی در خلال روز به حیوانی شبزی بربخورد. می پندارد که روح جادوگر قبیله موقتاً در جسم آن حیوان جای گرفته است. یا اینکه او را روح بیشه و یا روح یکی از نیاکان قبیله اش می انگارد. یک درخت می تواند نقشی تعیین کننده در زندگی یک نفر بدوی بازی کند. مالک روح و صدای او باشد و فرد پندارد که سرنوشتشان به یکدیگر وابسته است. بو میان امریکای جنوبی بر این باورند که آرای سرخ<sup>(۱)</sup> و یا طوطی هستند. گو اینکه نه پر دارند، نه بال و نه نک. زیرا در دنیای بدوی ها مرزی خاص میان موجو دات بد آنگونه که در جامعهی مبتنی بر «عقل» ما به چشم می خورد وجود ندارد.

دنیای ما تسماماً «عینی» شده و از آنچه روانشناسان هوییت روانی یا «مشارکتهای عرفانی» مینامند تهی شده ایم. و دقیقاً همین هالهی تداعی های ناخود آگاه است که به زندگی انسان بدوی رنگ و روی خیالی می دهد. ما به اندازه یی از اینهمه بی بهره شده ایم که اگر با فردی با چنین خصوصیاتی روبرو شویم با وی احساس بیگانگی می کنیم. این پدیده ها در زیر آستانه ی خود آگاه ما مانده اند و اگر بر حسب اتفاق بروز کنند تا آنجا پیش می رویم که آن را روید ادی غیر معمول قلمد اد کنیم.

بارها اشخاص بافرهنگ و هوشمند نزد من آمدهاند تا دربارهی خوابهای غریب و حالتهای رویایی و حیرت آور خود با من مشورت کنند. آنها چنین

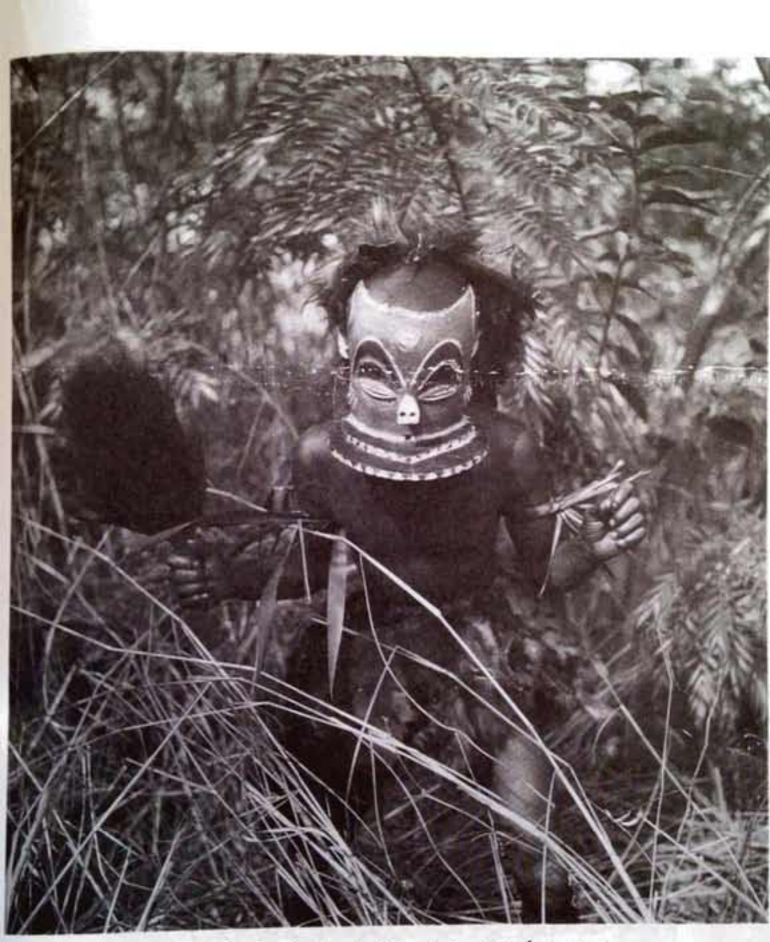
1 - ARAS Rouge

میانگاشتند که افراد سالم از نظر روانی نباید گرفتار چنین حالت هایی شوند و اگر چنانچه فر دی گرفتار حالت های رویایی شود بدون شک از یک بیماری رنج می برد. رکن علل فقه میکار منبع گذیر

یک عالم فقیه یکبار به من گفت رویت های رویایی خرقیال پیامبر جز نشانه ی بیماری چیزی نبوده و وقتی موسی و سایر پیامبران «صداهایی» می شنیده اند که با آنها سخن می گفته درواقع دستخوش اوهام می شده اند. می توانید تصوّر کنید اگر این مرد گرفتار یکی از این پدیده های «خودانگیخته» می شد دچار چه و حشتی می گشت. ما چنان به طبیعت ظاهراً عقلانی دنیای خویش خو گرفته ایم که به دشواری می توانیم چیزی را که حسن نیت تنها برای توضیح آن کافی نیست بپذیریم. انسان بدوی در برابر چنین رویدادهایی به سلامت روان خود شک نمی کند و به بت های خود، ارواح و خدایان می اندیشد.

و با اینهمه، هیجان هایی که بر ما اثر می گذارند همگی همینگونه هستند. در واقع هراس های ناشی از تمدن ما ممکن است بسیار دهشت آورتر از هراس هایی باشد که انسان بدوی از شیاطین دارد. وضعییت انسان متمدن امروزی همواره مرا بیاد یکی از پزشکان در مانگاه آموزشی ام می اندازد که خود گرفتار روان پریشی شده بود. یک روز صبح که حالش را پرسیدم پاسخ داد شبی بسیار خوب را گذرانده، اما با وجودی که در تمام طول شب، سراسر آسمان را با کلرور جیوه حسابی پا ک کرده، هیچ اثری از خداندیده است. این یک مورد روان نژندی یا شاید بدتر از آن بود. ما با روان نژندی هراس زده یا گرفتار ترس واهی از خدا و یا دتر س از خدا، روبرو بودیم. هیجان همان بود، اما نام و طبیعت برونذ هن وی تغییر کرده بود و این وضع را و خیم تر می کرد.

یادم می آید روزی یک پروفسور فلسفه نزد من آمد و دربارهی ترس واهی خود از سرطان برایم سخن گفت. او از اینکه نکند یک غدهی بدخیم داشته باشد رنج می برد و اگرچه چندین آزمایش و پر تونگاری نشانداده بودکه اوکاملاً سالم است، اما همواره میگفت: داوه، خودم خوب می دانم چیزیم نیست اما میگویم نکند چیزی باشد. چه چیز این انگاره را در مغز او نشانده بود؟ این انگاره در واقع



یکی از جادوگران کامرون با صورتک شیر. نه اینکه وانمود کند شسیر است، نه. او ایمان دارد که براستی شیر شده است. از ترسی ناشی می شد که هیچ ار تباطی با خواست خود آگاهانه ی وی نداشت. این اندیشه ی بیمارگونه بیکباره بر او چیره شده بود و چنان قدر تی بدست آورده بود که او یارای مهارش را نداشت. از ای آن فرد بافر هنگ اعتراف به این موضوع بسیار دشوارتر از انسان بدوی در بیان گرفتاریش بدست یک شبح بود. نفوذ آزاردهنده ی ارواح خبینه در ذهن انسان بدوی دست کم فرضی قابل قبول است، اما برای انسان متمدن پذیرش اینکه ناراحتی وی چیزی جز نفوذ احمقانه ی تصوّراتش نیست تکاندهنده می نماید. پدیده ی وسوامی به هیچوجه از میان نرفته و به همان صورت اول خود وجود دارد. اما امروزه برای ذهن بگونه ی زیان آورتر ارزیابی می شود.

من در این زمینه بارها انسان متمدن را با انسان بدوی مقایسه کردهام. و همانگونه که بعد نشان خواهم داد این مقایسه ها برای فهم گرایش انسان به آفرینش نماد ونقش خواب در پیدایش آن بسیار مهم است. چرا که در بسیاری از خواب ها با نمایه ها و تداعی هایش شبیه انگاره ها، اسطوره ها و آداب مذهبی بدوی ها روبرو می شویم. فروید این نمایه های رویایی را «بقایای کهنه» نامیده است. اصطلاح نشان می دهد که این نمایه ها عناصر روانی بسیار قدیم می باشند که در ذهن بشر باقی مانده اند. و این شبیه نقطه نظر کسانی ست که ناخود آگاه را به مثابه ی ضمیمه ی ناب خود آگاه (یا روشن تر بگوییم به منزله ی زب اله دان تمامی آنچه خود آگاه نمی خواهد) می انگارند.

آزمایشی اساسی تر مرا مجاب کرد که چنین چیزی قابلدفاع نمی باشد و باید آن راکنار گذاشت.

من دریافتم که تداعی هاو نمایه هایی از این دست بخشی از کمال ناخود آگاه هستند و نزد تمام خواب بینندگان خواه بافر هنگ یا بی سواد، باهوش یا کو دن وجود دارند و به هیچوجه تفاله های زاید ادراک نیستند. آن ها به سبب مختصات «تاریخی» خودکارکرد و ارزش ویژه ی خود را دارند (و این را دکتر هندرسن<sup>(۱)</sup>

\ = Henderson

در فصل دیگر کتاب نشان خواهد داد). آنها پلی هستند میان شیوهی بیان اندیشههای خودآگاه و شیوهی توصیفی ابتدایی تر، رنگین تر و سرشار از تصویر. افزون بر اینچنین شیوهی توصیفی، مستقیم با احساس ها و عواطف ما سروکار دارد. یوند می دهند.

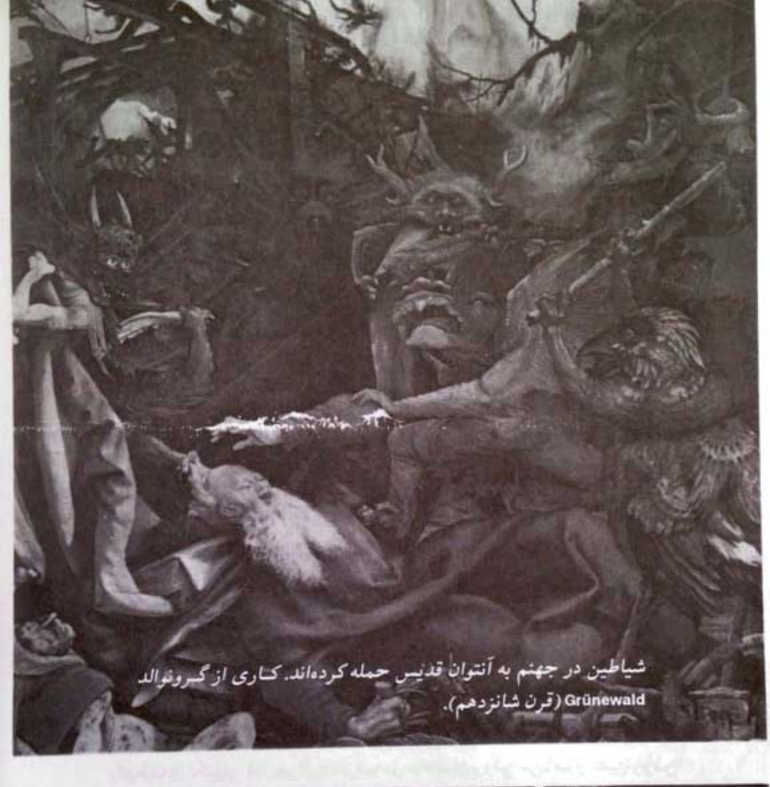
من پیش از این درباره ی تضاد جالب میان اندیشه های «مهار شده»ی زندگی بیداری و غنای نمایه هایی که خواب هایمان ارایه می دهند سخن گفته ام. و اکنون با تفاوت دیگری در این زمینه آشنا می شویم: ما در زندگی متمدن خود بسیاری انگاره ها را از نیروی عاطفی شان تهی کرده ایم و در برابر آنها واکنش نشان نمی دهیم، و اگرچه در گفتار خود آن ها را به کار می گیریم و یا وقتی دیگران آن ها را بکار می گیرند برخور دی متعارف می کنیم، اما درواقع هیچگونه تأثیر ژرفی بر روی ما نمی گذارند. و برای اینکه پاره یی موضوع ها بر ما تأثیر بگذارند و رفتار و کردار مان را دگرگون کنند، به چیزی مؤثر تر نیاز مندیم. و این همان چیزی ست که زبان رویاها دارای آن می باشند؛ زیرا نمادهای رویا دارای چنان نیروی روانی هستند که نا گزیر مان می کنند متوجه شان شویم.

کم مثلاً خانمی بود که به سبب پیشداوری های احمقانه و پایداری سر سختانه اش در برابر هرگونه استدلال منطقی شهرهی خاص و عام بود. اگر سراسر یک شب را هم با وی بحث می کردند باز بی نتیجه بود و او کو چکترین توجهی به کنه بحث نمی کرد. اما خواب های وی اغلب زبانی کاملاً متفاوت را بکار می گرفتند. یک شب او خواب دید به یک میهمانی مهم دعوت شده است. خانم میزبان به هنگام شب او خواب دید به یک میهمانی مهم دعوت شده است. خانم میزبان به هنگام مستقبال از او گفته بود: «چقدر لطف کردید تشریف آوردید. تسمام دوستانتان منتظر شما هستند.» آنگاه او را تا در ورودی راهنمایی کرده در را گشوده بود. به محض اینکه خانم از آستانه ی در گذشته بود... خود را در یک طویله یافته بود. مج این زبان خاص رویا آنقدر ساده است که کودن ترین ذهن هم آن را می فهمد. آن خانم ابتدا از پذیرش مفهوم خوابی که چنان مستقیم و بی پروا برخورد کرده بود خودداری میکرد، اما سرانجام پیام خواب هاکارگر افتاد و پس از چندی او ناگزیر پذیرفت. زیرا دیگر نمی توانست زیشخند بر آمده از درون خود را هـم نادیده انگارد.

اینگونه پیامهای ناخود آگاه بیش از تصوّر رایج مهم هستند. ما در زندگی خود آگاه خودمان در معرض انواع تأثیرات قرار داریم. دیگران سبب انگیختگی و یا افسر دگی ما می شوند. رویدادهای زندگی حرفه یی و اجتماعی توجه ما را به خود جلب می کنند. و این همه موجب می شود ما به راههایی کشیده شویم که شایسته ی شخصیت فر دی مان نمی باشد. چه ما خود متوجه ی این تاثیر ها باشیم یا نه، به هر رو خود آگاهمان مدام از آنها آسیب می بیند و در برابر شان تقریباً بی دفاع است. و این بویژه در افراد برون گرایی که دربست به دنیای بیرون وابسته اند و یا آنهایی که احساس خود کم بینی دارند و شخصیت ان متر ازل است صادق می باشد.

هرچه خود آگاهی بیشتر زیر نفوذ پیش داوری ها، خطاها، خیال پر دازی ها و امیال پوچ قرار گیرد، زندگی فرد بیشتر از مسیر طبیعی خود خارج شده از غرایز عادی، طبیعت و واقعییت دور و دورتر می شود و حفرهی موجود آنچنان ژرف می گردد تا به رواننژندی بیانجامد.

وظیفهی خواب معمولاً کوشش در برقراری توازن روانی ما به یاری ملزومات رویاست که به گونه یی پیچیده موازنه ی کلی روان را دوباره برقرار می کند. من این را وظیفه ی تکمیلی (یا جبرانی) خواب در ساختمان روانی می نامم و همین روشن می کند چراکسانی که واقع گرا نیستند یا زیاده از اندازه به خود بها می دهند یا پا را از گلیم خود فراتر می گذارند همواره خواب می بینند که در حال پرواز یا سقوط می باشند. خواب اگرچه این گونه ضعف های شخصیتی آن ها را جبران می کند اما در عین حال خطر های موجود در رفتارشان رانیز به آنها گوشزد می کند. و اگر چنانچه به این هشدار ها توجه نکنند ممکن است اتفاقات نا گواری برایشان روی دهد. مثلاً احتمال دارد از پله سقوط کنند یا تصادف با خودرو انتظارشان را بکشد. مردی را بخاطر می آورم که درگیر یک سلسله کار های خلاف شده بود. این







نصویر رویسرو: کاریکاتوری از نقاش آمریکایی Gahan Wilson. تصویر، سایهی خروشچف را بصورت ماشین دهشتناک مرگ نشان میدهد.



ت صویر روبرو: کاریکاتوری از مجلهی کروکدیل روسیه که غرب امپریالیست را همانند گرگی نشان می دهد که بوسیلهی پرچم کشورهای استقلال یافتهی آفریقایی رانده شده است. شخص کشمی بیمارگونه به خطرنا کترین راههای کوهنوردی پیدا کرده بود که برایش به گونه یی جنبهی جبرانی داشت. او همواره در پی این بود که از دخویشتن خود فراتر برود، یک شب خواب دید از قلهی کوه هم فراتر رفته و پای خود را در فضای تهی گذاشته است. وقتی خواب خود را برایم تعریف کرد بی درنگ به خطری که تهدیدش می کرد پی بردم و کوشیدم به وی هشدار دهم و مجابش کنم میانه روی پیشه کند. و حتا به او گفتم خوابش مرگی ناشی از حادثه در کوهستان را پیشگویی کرده است. اما بیهوه بود و شش ماه پس از آن او «پای در فضای تهی گذاشته بود». یک راهنما شاهد بوده که او به همراه دوستش از مکانی صعب العبور با یک طناب پایین می رفتند. دوست وی برای چند لحظه پای خود را روی برجستگی تخته سنگی می گذارد و خواب بیننده ی ماکه در پی او بوده بنا گاه طناب برجستگی تخته سنگی می گذارد و خواب بیننده ی ماکه در پی او بوده بنا گاه طناب برجستگی تخته سنگی می گذارد و خواب بیننده ی ماکه در پی او بوده بنا گاه طناب برد. و بدین سان روی دوست خود می افتد و او را هم با خود می کشد و هردو برد. می و بدین سان روی دوست خود می افتد و او را هم با خود می کشد و هردو

نمونهی دیگر مورد زنیست که زندگی بسیار بلندپروازانه یی داشت. اگرچه مغرور و مستبد بود، اما خوابهای تکاندهنده یی که بیانکننده ی وقایع ناگوار بودند می دید. وقتی من سبب را برایش گفتم برآشفت و از پذیرش گفته هایم خودداری کرد. به مرور خواب هایش رنگ تهدید آمیز تری می گرفتند و همکی با رویاهای بلندپروازانه اش به هنگام گردش تنها در پارک های بزرگ ارتباط داشتند. من خطری راکه تهدیدش می کرد می دیدم، اما او به هشدار هایم توجهی نسمی کرد. اندک زمانی بعد در یکی از پارک های بزرگ مورد حمله ی و حشیانه ی یک منحرف جنسی قرار گرفت و اگر فریاده ایش توجه چند نفری راکه در آن نزدیکی بودند جلب نکر ده بود شاید کشته شده بود.

در مورد این خانم هیچچیز شگفتانگیزی وجود نداشت. خواب هایش نشان میداد که درباطن آرزوی چنین حادثه یی را میکشیدهاست. درست همانند آن مر د کوهنورد که ناخود آگاهانه بدنبال یافتن راهی برای گریز از مشکلاتش بود . البته روشن است که هیچکدام از آن دو فکر نمی کردند بهای آرزویشان آنهمه سنگین باشد. این یک استخوان چند قسمت بدنش شکست و آن دیگر زندگی خودرا باخت. بنابراین خواب می تواند واقعه را پیش از وقوع هشدار دهد و این را نباید لزوما به حساب معجزه یا پیشگویی گذاشت. بسیاری از بحرانهای زندگی ما تاریخچهی طولانی ناخود آگاه دارند و ماگام به گام به آن ها نز دیک می شویم بی آنکه متوجهی خطری که هر دم فزونی می گیرد بشویم. در واقع آنچه از قلمروی خود آگاه می گریز د اغلب به ناخود آگاه می رود که می تواند بوسیلهی خواب به ما ابلاغ گردد. خواب ها اغلب همینگونه هشدار می دهند. البته بسیار اتفاق می افتد که در آنها هیچگونه هشداری هم وجود ندارد. و به همین سبب بنظر نمی آید منطقی باشند.

قرص را بر این بخداریم که خوابها همچون دستی یخوکار درست به موقع به یاری مان می شتابند. اگر خوشبینانه برخور دکنیم باید بگوییم گاه خواب ها راهنمایی مان می کنند و گاهی هم نه. تا حتا ممکن است این دست مرموز دام هم بگستر دیا دست کم ظاهراً چنین کند. گاهی هم همانند پیشگویی خدایان دلف<sup>(۱)</sup> می باشد که به شاه کرزوس<sup>(۱)</sup> گفتند اگر از رود هالیس<sup>(۱)</sup> بگذر دکشوری بزرگ را نابو د خواهد کرد. و شاه بیچاره پس از شکست کامل تازه متوجه شد که منظور از کشور بزرگ همان کشور خودش بو ده است.

نباید پژوهش در مورد خواب را دستکم گرفت. خواب از ذهنیتی سرچشمه می گیرد که کاملاً بشری نیست. بنظر زمزمهیی می آید نشأت گرفته از طبیعت، از زیبایی و سخاو تمندی و البته گاه از خشونت. اگر بخواهیم این ذهنیت را توصیف کنیم بدون شک اساطیر باستان و یا انسان های بدوی بیشتر گویا هستند تا تکیه کر دن بر خود آگاهی انسان امروزی. البته من به هیچوجه منکر موفقیت های بدست آمده ی ناشی از تمدن جوامع امروزی نیستم. اما این موفقیت ها به بهای گزاف از دست دادن بسیاری چیزهای دیگر که تازه به اهمیتشان پس می بریم

1 • Delphes

Y = Croesus

۳ = Halys



غیبگویی دلف در مشورت با شاه یونان (نقاشی روی گلدان) «پیام»های ناخودآگاه اغلب همانقدر مبهم و متباین هستند که گفتههای غیبگویان.



بدست آمده است. مقایسهی میان روح انسان بدوی و انسان متمدن درحقیقت برای نشان دادن همین سودها و زیانهاست.

انسان بدوی بسیار بیشتر منقاد غریزه های خود می باشد تا انسان «معقول» امروزی که آموخته چگونه خود را «مهار» کند. ما در فرایند تمدن خود دیواری محکم و نفوذناپذیر میان خود آگاهی خود و عمیق ترین لایه های غریزه های روانیمان بناکرده ایم و حتا خود آگاهی خود را از بنیان اندامی پدیده های روانی جدا کرده ایم. خوشبختانه ما لایه های غرایز اساسی خود را از دست نداده ایم. البته اگرچه این غرایز نمی توانند خود را جز با زبان نمایه های تصویری بیان کنند اما به هررو بخشی از ناخود آگاه ما را تشکیل می دهند. و از آنجایی که این پدیده های غریزی به شکل های نمادین بروز می کنند بنابراین همیشه قابل شناسایی نمی باشند. این غرایز نقشی اساسی در آنچه که من رفتار جبرانی خواب می نامم ایفا می کنند.

برای حفظ ثبات روانی و حتا سلامت فیزیولوژیکی لازم است خود آگاه و ناخود آگاه با یکدیگر پیوند داشته باشند و موازی یکدیگر تکامل یابند. و اگر از یکدیگر جدا یا «گیخته» شوند رواننژندی پدید می آید. از این نظر نمادهای خواب های ما ضرور تأ پیام آوران از بخش غریزه به بخش عقلانی ذهن می باشند و همین به فقر خود آگاه غنا بخشیده موجب می شود دوباره زبان فراموش شده ی غرایز را درک نماید.

البته مردم ناگزیر نسبت به این رفتار ابراز تردید میکنند، زیرا اینگونه نمادها اغلب برای ما نامحسوس یا نامفهوم می باشند. درک خواب در زندگی عادی اغلب بیهوده انگاشته می شود. و من این را می توانم با ارائهی نمونه یی از تجربه ام در یکی از قبایل بدوی افریقای شرقی نشان بدهم. هنگامیکه افراد این قبیله خواب دیدن خود را انکار کردند شگفتزده شدم. اما با گفتگوهای صبورانه و غیر مستقیم بزودی دریافتم که آنها هم مانند سایر آدمیان خواب می بینند، اما معتقدند که خواب هایشان مفهومی ندارد. آنها می گفتند وخواب های افراد عادی هیچ پیامی در خود ندارد» و بر این باور بودند که تنها خواب دیدن ریس و جادوگر قبیله اهمییت دارد و بس. و از آنجایی که تعالی قبیله به آنها بستگی داشت بنابرایس خوابهایشان از ارزش والایی برخوردار بود. اما بدبختی اینجا بود که ریس و جادوگر قبیله مدعی بودند دیگر خوابهای بامفهوم نمی بینند و می گفتند از زمانی این چنین شده که انگلیسی ها پای به سرز مینشان گذاشته اند. از نظر آن ها مامور انگلیسی مسئول قبیله، وظیفه ی خواب دیدن را که رفتار قبیله را نظم می داد خود به عهده گرفته بود.

وقتی افراد این قبیله پذیرفتند که خواب می بینند اما خواب هایشان تسهی از مفهوم است، درست شبیه انسان های متمدنی شدند که بر این باورند خواب برایشان مفهومی ندارد، چون آن را درک نمی کنند. اما حتا یک انسان متمدن هم می تواند متوجه شود خوابی که شاید بخاطر هم نیاور د ممکن است در خلق و خوی وی تاثیر خوب یا بد داشته باشد. در این گونه موار د معمولاً خواب بگونه یی نیمه خود آگاه دریافت می شود. و تنها زمانی ما بدنبال تعبیر خواب خود می رویم که ویژگی شگفتانگیزی داشته باشد و یا منظم تکرار شود.

در اینجا لازم است دربارهی تحلیل نابخردانه یا غیر مسئولانهی خواب هشدار بدهم، زیرا تعبیر خواب پاره یی افراد که در نابسامانی شدید روانی بسر می برند بسیار خطرناک است. در چنین مواردی که خودآگاه کاملاً یکطرفه است و از ناخودآگاه نامعقول یا «مخبط» جداست نباید بدون نگهداشتن جانب احتیاطهای ویژه بین خودآگاه و ناخودآگاه ار تباط برقرار کرد. به بیانی روشن کاملاً احمقانه است اگر فکر کنیم برای تعبیر خواب دستورالعملی حاضر و آماده وجود دارد که با تهیهی آن می توان به ترجمان هرگونه نمادی دست یافت. هر نمادی که در خواب مشخص و مستقیم نمی توان تعبیر کرد. ناخودآگاه آنقدر به شیوههای گوناگون خودآگاه را تکمیل یا تعدیل می کند که ممکن نیست نمادهای دو فرد متفاوت در طبقهبندی یکسان بگنجند.

البته ممکن است خواب و نمادهای منفرد (که من ترجیح میدهم آنها را

وانگیزه، بنامم) که تمثیلی هستند و مکرر دیده می شوند هم وجود داشته باشد. در میان این انگیزه ها می توان به سقوط، پرواز، گریز از چنگال حیوانات وحشی یا آدم های کینه جو، لباس نامناسب در مکان های عمومی بتن داشتن، شتابز دگی، خود را در میان انبوه جمعییت گم کردن، زدوخور د با سلاح های غیر قابل استفاده یا عدم توانایی در دفاع از خود، دویدن بی هدف اشاره کرد. یک نمونه از خواب های دوران کودکی اینست که خواب بیننده بی نهایت کوچک یا بزرگ می شود و یا بین این دو در نوسان است. درست مانند داستان آلیس در سرزمین عجایب. باز یاد آوری می کنم که این انگیزه ها باید در متن خواب بررسی شوند و نه به منزله ی حروف رمزی که تغییر ناپذیرند.

خوابی که تکرار می شود پدیده یی شایان توجه است. هستند افرادی که از دوران کودکی تاکهنسالی یک خواب مشخص را می بینند. خوابی از این دست معمولاً یا کوششی است برای جبران نقاط ضعف خواب بیننده، یا بازگشت به ضربه یی که فرد در گذشته خورده و یا پیشگویی واقعهی مهمی که ممکن است در آینده رخ دهد.

خود من سالها خواب بخشی از خانه م را می دیدم که از وجود آن آگاهی نداشتم. گاه این بخش مربوط می شد به والدینم که سال ها پیش از آن فوت شده بودند. من شگفتزده در آن بخش خانه پدرم را می دیدم که در یک آز مایشگاه ماهی ها را تشریح می کند و مادرم میهمانسرایی بسرای اشباح دارد. ایس بخش ناشناخته یخانه ی موروثی، بنایی تاریخی بود که مدت ها بدست فراموشی سپرده شده بود. در آن جا مبل های قدیم جالب وجود داشت. در پایان سلسله خواب هایی که پیرامون آن می دیدم به کتابخانه یی فرسوده با کتاب هایی ناشناخته برخوردم. و سرانجام در آخرین خواب یکی از کتاب ها را گشودم و در آن با تعداد زیادی تصویر های نمادین شگفتانگیز روبرو شدم. وقتی از خواب پریدم قلبم از هیجان می تهید.

زمانی اندک پیش از این آخرین خواب، من سفارش کتابی قدیم دربارهی

۶۸ / انسان و سمبولهایش

کیمیا گری قرون وسطا را به یک کتابفروشی داده بودم. چون در یک کتاب به نقل قولی برخورده بودم که فکر می کردم شاید به کیمیا گری دوران بیزانس ار تباط داشته باشد و میخواستم مطمئن شوم. هفته ها پس از دیدن خواب آن کتاب ناشناخته بسته یی از کتابفروش دریافت کردم. در آن بسته کتابی با جلد چرمی مربوط به قرن شانزدهم وجود داشت. در کتاب تعداد زیادی تصویر های نمادین شگفت آور به چشم می خورد که بی درنگ مرا به یاد خوابم انداخت. از آنجاییکه شگفت آور به چشم می خورد که بی درنگ مرا به یاد خوابم انداخت. از آنجاییکه روانشناسی بود بنابراین درک انگیزه ی خواب های تکراریم آسان می نمود. خانه درواقع نماد شخصیت من و زمینه ی خود آگاه دلبستگی هایم بود. و آن بینای ناشناخته نشان از پیشگویی قلمروی جدیدی در پژوهش هایم داشت که خود آگاهم مرگز آن خواب را ندیدم.





من پژوهش خود را باتوجه به تفاوت میان نشانه و نماد آغاز کردم بارِ نشانه همواره کمتر از مفهومیست که مینمایاند، در حالیکه نماد همیشه محتوایی بیش از مفهوم روشن و آنی خود دارد. افزون بر این نمادها فرآورده های طبیعی و خودانگیخته هستند. هیچ نابغه یی هرگز با بدست گرفتن قلم یا قلم مو بخود نگفته: من حالا یک نماد ابداع میکنم. هیچکس نمی تواند اندیشه یی کم و بیش معقول را که نتیجه ی منطقی تعقّل است و یا بدنبال مشورت بو جود آمده بگیرد و به آن شکل ونمادین و دهد. چنین انگاره یی با هر رنگ و لعاب خیالی هم که باشد باز نشانه یست متکی بر اندیشه ی خودانگیخته بروز میکنند، زیرا خواب دیدن یک نمادها در خواب بگونه یی خودانگیخته بروز میکنند، زیرا خواب دیدن یک اتفاق است و نه یک ابداع. (و بنابراین خواب منبع اصلی شناخت ما درباره ی نماد است.

البته باید یاد آوری کنم که نمادها تنها در خواب دیدن پدید نمی آیند. بل در هرگونه ت<u>ظاهر روانی نیز</u> دخالت دارند. در ضمن اندیشهها و احساسهای نمادین، کنشها و موقعیتهای نمادین هم وجود دارند. بنظر می آید حتا برونذهنهای بی جان هم در پیدایش شکلهای نمادین با ناخود آگاه همکاری کنند. نمونههای

۰ ۷ / انسان و سمبولها یش

بسیاری از این دست وجود دارد، مانند ایستادن آونگ ساعتهای دیواری درست به هنگام مرگ صاحبانشان؛ که ایستادن حرکت آونگ ساعت فر دریک کبیر به هنگام مرگش در سانسوسی<sup>(۱)</sup> یکی از همین نمونه هاست. نمونه ی بسیار رایج دیگر شکستن آیینه و یا افتادن قاب عکس از دیوار به هنگام مرگ صاحبانشان است. یا شکستن اشیاء گونا گون منزل به هنگام بحران عاطفی یکی از ساکنان آن که گرچه کم اهمییت تر هستند، اما به هررو توضیح ناپذیرند و هرچند آدم های شکاک این رویدادها را باور نکنند اما به هررو همواره رخ می دهند و همین به تنهایی نمایانگر اهمییت روانی شان است.

بسیار نمادهای گاهاً خیلی مهم هم وجود دارند که جنبه ی فردی ندارند و طبیعت و سرچشمه شان جمعی است. مانند نمایه های مذهبی. افراد مومن سرچشمه ی این نمادها را الهی می دانند و ناشی از الهام. افراد شکاک هم آنها را ساختگی می انگارند. اما هر دو اشتباه می کنند. درست است که بنابر باور شکا کان نمادها و مفاهیم مذهبی در خلال قرن ها بگونه ای ظریف و بسیار آگاهانه ساخته و پرداخته شده اند. و همچنین درست است که بنا بر ادعای افراد مؤمن سرچشمه ی نمادها و مفاهیم مذهبی آنقدر قدیم است که بنا بر ادعای افراد مؤمن سرچشمه ی اما به هر رو این هردو دنمادهای جمعی ارآمده از رویاها و تحیلات خلاق انسان های بسیار قدیم می باشد و هم از این رو مظاهر غیر عمدی و خودانگیخته می باشند و نه ابداع های عمدی.

همانگونه که بعد توضیح خواهم داد اینهمه تاثیری مستقیم و مهم بر روی تعبیر خواب ها خواهد داشت. البته روشن است که فرض بر نمادین بودن خواب سبب می شود آن را به گونه یی دیگر تعبیر کنم تا فرض بر این باشد که محرک اصلی از اندیشه یا هیجانی از پیش شناخته شده، اما رنگ خواب بخود گرفته به عاریت گرفته شده است. که با این فرض دوم مفهوم قابل توجهی از تعبیر خواب بدست

**s** = Sans- Souci

نمی آید، زیرا مفهوم را از پیش می شناخته ایم. از همین روست که من همواره به شاگردانم گفته ام: «هرچه می توانید بیشتر دربارهٔ نمادگرایی بیاموزید. اما به هنگام تحلیل خواب همه را فراموش کنید». این توصیه آنقدر در عمل اهمییت دارد که من همواره بخودم قبولانده ام خواب دیگران را آنقدر خوب درک نمی کنم که بتوانم بدرستی تعبیرشان کنم. و همین موجب شده بتوانم از تاثیر تداعی ها و واکنش های خودم بر روی بی ثباتی و تر دیده ای بیمار جلوگیری کنم. از آنجاییکه مهم ترین مسئله برای درمان، دریافت پیام ویژه ی خواب (یعنی سهیم شدن ناخود آگاه در خود آگاه) می باشد بنابراین برای روانکاو ضروریست محتوای خواب را بسیار موشکافانه بررسی کند.

وقتی با فروید کار میکردم خوابی دیدم که گویای گفته های بالا می باشد. خواب ديدم در دخانهي خودم، هستم. ظاهراً در طبقهي اول و در سالني دلنشين و دلباز که به سبک قرن هجدهم تزیین شده بود قرار داشتم. از اینکه هرگز پیش از آن چنان فضایی را ندیده بودم حیرتزده شده بودم و از خود می پرسیدم طبقهی همکف چگونه است؟ پایین آمدم. اتاقها همگی کم و بیش تاریک بودند. ديوارها چوبي بودند، مبلها بزرگ و مربوط به قرن شانزدهم و شايد هم قديم تر. حیرت و کنجکاویم افزایش می یافت. می خواستم معماری مجموعهی خانه را ببينم. به زيرزمين رفتم و در آنجا با درى كه به پلكانى باز مى شد برخوردم. از پله ها پایین رفتم و وارد محوطه یی شدم که سقفی گنبدی داشت. کف با سنگ های بزرگ فرش شده بود و دیوارها بسیار قدیمی مینمودند. دست بر روی ملات دیوار کشیدم و متوجه شدم مخلوطی از گرد آجر دارد و به سبک دیوارهای رمی ساخته شده است. کنجکاویم هردم فزونی می گرفت. در گوشه یی یک حلقهی آهني روي يكي از سنگفرشها وجود داشت. حلقه راگرفتم و سنگ را بلند كردم. از پلکانی بسیار تنگ و باریک پایین رفتم و وارد سردابه یی شبیه گورهای پیش از تاریخ شدم که در آن دو جمجمه، چند استخوان و تکه سفال وجود داشت و در همين هنگام از خواب پريدم.

۷۲ / انسان و سمبولهایش

اگر فروید به هنگام تحلیل این خواب از روش من که مُبتنی بر بکارگیری تداعی هایی که منطبق بر توضیح های همه جانبه بود پیروی میکرد داستانی دور و دراز را میشنید. اما چنین نشد و او به آسانی توانست از مشکلی که مربوط به خود وي مي شد بگريزد. اين خواب در حقيقت چکيدهي زندگي من بود و بويژه تحول ذهنیتم. من در خانه یی با قدمت دویست ساله بزرگ شده بودم. بیشتر اثاثیهی منزل ما قدمتی سیصدساله داشتند. و بیشترین تحولات ذهنی من از مطالعهی نوشتههای کانت'' و شوپنهاور'' ناشی می شد و واقعهی مهم آن روزگاران نوشتههای چارلز داروین (۲) بود. کمی پیش از آن در دنیای قرون وسطایی پـدر و مـادرم کـه ميانگاشتند دنيا و بشر تابع بي چون و چراي تقدير الهي هستند زندگي ميكردم، كه این باور آرامآرام در ذهنم منسوخ می شد. باکشف ادیان شرقی و فلسفهی یونان ايمان مسيحيام مطلقييت خود را از دست داده بود و درست از همين رو طبقهي همكف خانهام آنهمه تاريك، آرام و خلوت مينمود. كنش من نسبت به موضوع برمیگشت به سابقهی پژوهش هایم بر روی کالبدشناسی تطبیقی و دیرین شناسی به هنگامی که دستیار مؤسّسهی کالبدشناسی بودم. من شیفتهی سنگوارهی انسانها شده بودم، بویژه انسان های نثاندر تال و جمجمه ی پیش انسان هایی که بـوسیله ی دوبو آ() کشف شده بودند و بحث و جدل زیادی را برانگیخته بودند. درحقیقت اينهمه تداعىهاى واقعى خواب من بودند. اما جرات نسمىكردم از جسمجمه و استخوانبندی و جسد با فروید سخن بگویم، زیرا تسجربه نشسان داده بسود ایس موضوع ها برای او ناخوشایند هستند. او بر این باور شگفتانگیز بود که من انتظار مرگ زودهنگامش را میکشم. و زمانی به این باور رسید که من به مومیاییهای بدست آمده از بلیکلر (۵) در برم (۱) علاقمند شده بودم. ما این مومیایی ها را هنگامی که در سال ۱۹۰۹ میخواستیم باکشتی به امریکا برویم سر راهمان دیده بودیم. هم از این رو بود که من در بیان تمامی اندیشههای خودم تردید کردم، بویژه 🕶 = Darwin

|            | Y = Schopenhauer      | • •       |
|------------|-----------------------|-----------|
| ) • Kant   |                       | 3 = Brême |
|            | • Disikeller          | 1ª Dieme  |
| 🕈 = Dubois | <b>ð</b> = Bleikeller |           |
|            |                       |           |

اینکه آخرین تجربه ها نشان می داد شکافی ژرف میان نقطه نظرهای من و فروید پدید آمده است. می ترسیدم اگر دنیای درونم را برای او آشکار سازم دوستی وی را از دست بدهم، چون حدس می زدم از شنیدن آن یکه بخورد. از آنجایی که من از روانشناسی خودم کاملاً مطمئن نبودم، دربارهی وتداعی آزاده خودم تقریباً به او دروغ گفتم تا ناگزیر نشوم بیهوده بکوشم او را از وضع روانی بسیار شخصی خودم که با وی کاملاً متفاوت بود آگاه سازم.

گرچه من باید از خواننده به دلیل شرح طولانی خوابم برای فروید پـوزش بخواهم، اما این نمونه بیانگر مشکلاتیست که در تـحلیل مـؤثّر خـواب مـیان شخصیت روانکاو و خواب بیننده وجود دارد.

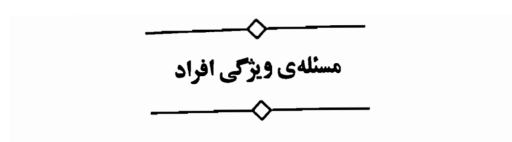
بزودی متوجه شدم که فروید در پی یافتن اتمایلات بروزندادنی، من است. و همین موجب شد به وی بگویم جمجمه هایی که در خواب دیده ام ممکن است مربوط به پارهیی از افراد خانواده ام باشد که به هر دلیلی خواهان مرگشان می باشم. اگرچه او دلیلم را پذیرفت اما خودم از این فریبکاری خرسند نبودم.

در مدتی که بدنبال پاسخی مناسب به پرسش های فروید می گشتم به یکباره از مکاشفه ی نقش عامل درونی در درک روانی یکه خوردم. این مکاشفه به اندازه یی نیرومند بود که من دیگر جز به گریز هرچه سریع تر از آن شرایط پیچیده نمی اندیشیدم و به همین سبب هم از چاره ی آسان دروغ بهره گرفتم. البته این کار نه پسندیده بود و نه از نظر اخلاقی قابل دفاع، اما اگر دروغ نگفته بودم شاید برای همیشه میانه ام با فروید به هم می خورد و من به دلایل بسیار حاضر به چنین کاری نبودم.

مکاشفهی من درحقیقت درک ناگهانی و غیرمنتظر، ام از مفهوم خویشتن مکاشفهی من درحقیقت درک ناگهانی و غیرمنتظر، ام از مفهوم خویشتن خویش زندگی «من» و دنیای «من» بودکه به سبب دلایل و اهداف شخصی در تضاد با ساختار نظری وی که بر روی ذهنییتی بیگانه با من بنا شده بود قرار داشت. تضاد با ساختار نظری وی که بر روی ذهنییتی بیگانه با من بنا شده بود قرار داشت. این بخش را فروید ندیده بود. من دیده بودم و بنابرایس در یک آن پیامش را دریافتم. این کشمکش بیانگر نکته یی اساسی در تحلیل خواب می باشد. چون تحلیل خواب بیش از آنکه فنی بر مبنای قواعد باشد تبادلی دیالکتیکی ست میان دو شخصیت. که اگر آن را به منزلهی فنی مکانیکی بکار بندیم شخصییت روانی خواب بیننده امکان ابراز وجود نمی یابد و حل مشکل درمان به این پر سش ساده بستگی خواهد داشت که کدام یک از این دو، روانکاو یا خواب بیننده بر دیگری چیره خواهد شد؟ درست به همین سبب بود که من بکارگیری خواب مصنوعی را کنار گذاشتم، زیرا نمی خواستم اراده م را به بیمارم تحمیل کنم. من می خواستم فرایند درمان از شخصییت خود بیمار بروز کند، نه از تلقین های موقتی من. هدف من پشتیبانی و حمایت کامل از منش والا و آزادی بیمارم بود تا همانگونه که مایل است به زندگی خود شکل دهد. من در روند گفتگوهایم با فروید متوجه شدم که پیش از ارایهی نظریه های کلی درباره ی انسان و روان او، باید ابتدا انسانی را که مورد مطالعه قرار می دهیم بسیار خوب بشناسیم.

تنها فرد است که واقعیت دارد و هرچه از این باور دورتر شویم بیشتر به دام انگارههای انتزاعی پیرامون انسان همو ساپی ین<sup>(۱)</sup> می افتیم و بنابراین بیشتر به بی راهه کشیده می شویم. در این قرن وانفسا و دگرگونی های سریع باید درباره ی فر دفر د موجو دات بشری بسیار بیشتر دانست، زیرا بسیاری چیز ها بستگی به کیفییت روحی و اخلاقی تکتک آن ها دارد. با اینهمه اگر بخواهیم همه چیز را در چشم انداز واقعی خود ببینیم باید گذشته ی انسان را هم مانند حال او درک کنیم و به همین سبب است که درک اسطوره ها و نمادهای قدیم ضروری ست.

شاخه یی از انسان های نخستین Homo Sapiens



در تمام رشته های علمی می توان برای هر دروند هن غیر شخصی فرضیه یی ارائه داد. اما روانشناسی ما را با روابط میان دو فر د که هرکدام شخصیت ذاتی خود را دارا می باشند و هیچ کس به هیچ وسیله یی نمی تواند آن ها را از شخصیت خودشان تهی کند روبرو می ساز دکاروانکاو و بیمار بخوبی می توانند به بررسی مشکل به گونه یی غیر شخصی و عینی بپر دازند. تنها کافی ست وار د گفتگو شوند تا هرکدام با شخصیت خود درگیر جدل گردند. و پیشر فت در جدل توافقی دو جانبه را می طلبد.

تنها در صورتی می توان درباره ی نتیجه ی نهایی جدل قضاوتی عینی داشت که ما آن را با معیار های ارز شمند برای جامعه مان بسنجیم. البته ما همواره باید میزان تعادل روحی (سلامت روان) بیمار را هم در نظر داشته باشیم و در عین حال نتیجه نمی تواند دستورالعملی کلّی برای همه ی افراد در سازگاری شان نسبت به معیار های جامعه صادر کند و چنین کاری راه بجایی نخواهد برد. در جامعه ی سالم و طبیعی افراد معمولاً با یکدیگر اختلاف نظر دارند و به ندرت پیش می آید روی موضوعی که در قلمروی غریزه قرار نداشته باشد توافقی همگانی وجود داشته باشد. اگرچه اختلاف نظر محمل زندگی روحی جامعه است، اما نمی توان آن را به تنهایی کافی دانست، چرا که هم نظری نیز در جای خود مهم است. و از آنجایی از که روانشناسی اساساً تکیه بر تعادل اضداد دارد بنابراین هیچ قضاوتی قاطع نیست مگر ضدش هم در نظر گرفته شود. سبب این ویژگی این است که هیچ نظرگاهی فراسو یا بیرون از روانشناسی وجود ندارد تا بوسیلهی آن بتوانیم دربارهی طبیعت روان قاطعانه قضاوت کنیم.

اگرچه خواب هر فرد را باید مختص خود وی دانست، اما پاره یی کلّیات برای طبقهبندی و پالایش موادی که روانشناس به هنگام مطالعه بر روی بسیاری از افراد گرد آوری می کند لازم است. ممکن نیست بتوان هیچ نگرهی روانشناسی را تنها با محدود کردن خود به شرح تعداد زیادی موارد خاص سامان یا آموزش داد بی آنکه کوشش شود وجوه اشتراک یا افتراق آنها را دریافت. هر خصیصهی عامی می تواند مبنا گرفته شود. مثلاً می توان فرق نسبتاً ساده یی میان افرادی که شخصیت برونگرا دارند با افرادی که شخصییت درونگرا دارند قایل شد. اگرچه این تنها یکی از بیشمار تعمیمهای ممکن است، اما به راحتی نشان می دهد اگر تحلیل به وسیلهی یکی از این دو گروه صورت گرفته باشد و بیمار از گروه دیگر، چه مشکلاتی بروز خواهد کرد.

از آنجاییکه تحلیل عمیق خواب به تقابل دو فرد می انجامد بنابراین از یک گروه بودن یا از دو گروه متفاوت بودن اهمییت بسیاری خواهد داشت. اگر هردو از یک گروه شخصیتی باشند می توانـند زمان درازی هـماهنگ با یکـدیگر همکاری کنند. اما اگر یکی شخصیتی برونگرا و دیگری درونگرا داشته باشند نقطهنظر هایشان بسیار زود متفاوت شده در تضاد با یکدیگر قرار خواهند گرفت، بویژه اگر هیچکدام به شخصیت خاص خود توجه نکند یا هرکدام بر این باور باشند که تنها شخصیت خود شان برای مثال برونگرا همواره نقطهنظر اکثریت را بذیرد و درونگرا به دلیل باب روز شدن نقطهنظری آن را ردکند. این تقابل به آسانی نشان می دهد آنچه نیزد این یک ارزشمند است نزد دیگری بی ارزش می باشد. بعنوان مثال فروید درونگرا را فرد بیماری می انگاشت که تنها





گاندی هم مرتاض بود (درونگرا) و هم سیاستمدار (برونگرا).



پدر و مادر یونگ. عشق یونگ به ادیان باستانی و اسطوره های قدیم او را از پدر کشیش هرچه بیشتر دور می ساخت. بخود می پردازد. اما درونگرایی و شناخت از خود می تواند والاترین ارزش ها را دارا باشد.

در تحلیل خواب در نظر گرفتن تفاوت شخصیتها اهمییتی حیاتی دارد. روانکاو هم یک انسان کامل نیست و نمی توان او را تافته یی جدابافته از دیگران انگاشت، آن هم تنها به این دلیل ساده که پزشک است و به نگرهی روانشناسی و فنون ضروری مجهز می باشد. او تنها در صورتی می تواند خود را بر تر بداند که بپندارد نگره و فنون وی به مثابه حقایق مطلق می توانند تمامییت روان بشر را دربر گیرند. اما از آنجاییکه در چنین باوری جای تر دید بسیار است بنابراین او نسبت به بر تری خود مطمئن نمی باشد. در نتیجه اگر بخواهد بجای تقابل تمامییت روان انسانی بیمار خود با تمامیت وجودی خود، تمامیت روان انسانی بیمار را با نگره و فنون (که فریضه و کوششی جهت درمان بیش نیستند) تقابل دهد گرفتار تر دید پنهانی خواهد شد.

شخصییت کامل روانکاو تنها معادل مناسبیست که در برابر شخصییت بیمار قرار دارد. تجربهی عملی و آشنایی با روانشناسی جز مزایایی ساده برای کار روانکاو نیستند و موجب نمیشوند که او همانند بیمار خود مورد آزمون قرار گرفته، فراسوی درگیریهای رایج انگاشته شود. به بیانی روشن دانستن ایسنکه شخصیت آن دو همسو یا در تقابل با هم و یا مکمل یکدیگرند از اهمییت بسزایی برخور دار است.

برونگرایی و درونگرایی تنها دو نمونه از ویژگی های رفتاری انسان هاست و اغلب نیز بارز و قابل شناسایی است. البته اگر افراد برونگرا را مورد مطالعه قرار دهیم بی درنگ متوجه خواهیم شد که خود آن ها هم از بیاری جهات با یکدیگر متفاو تند و بنابراین برونگرایی برای نشان دادن صفات معیزه ی واقعی افراد معیاری بسیار سطحی و کلّی می باشد. به همین سبب من مدت ها پیش کو شیدم به ویژگی های اساسی و کاملاً متفاوت افراد بشر جهت قانونمند کر دنشان دست یابم. من همیشه از اینکه تعداد قابل توجهی از افراد در صورت امکان هرگز از هو ش

۸۰ / انسان و سمبولها پش

خود بهره نمی گیرند و گروه بیشمار دیگری از آن به گونه یی احمقانه بهره می گیرند یکه خورده ام. همچنین از اینکه بسیاری از افراد هو شمند دارای ذهنییتی بیدار، آنچنان زندگی می کنند که گویی هرگز نیامو خته اند چگونه حواس خود را بکار گیرند شگفتزده شده ام. آن ها چیزهایی را که در برابر چشمانشان قرار داشت نمی دیدند و کلماتی را که در گوش هایشان طنین می انداخت نمی شنیدند و متوجه ی چیزهایی که در دست خود لمس می کردند یا می چشیدند نمی شدند. پاره یی از آنها حتا از وضع بدن خود هم آگاهی نداشتند. دیگرانی هم بوده اند که تابت است و هیچ امکانی برای تغییر ندارند. دنیا و روانشان ایستاست و همواره یکنواخت. انگار فاقد قوةی تصوّر هستند و دربست وابسته به دریافتهای حسی شان. تصادف و امکان در دنیای آنها جایی نداشت و هامروزه شان فردایی حقیقی را به دنبال نداشت و آینده جز تکرار گذشته نبود.

در اینجاکوشش میکنم نخستین تأثّرات ناشی از مشاهداتم در برخورد با افراد گوناگون را برای خواننده بازگوکنم؟?من خیلی زود متوجه شدم افرادی که از هوش خود استفاده میکنند جزو کسانی هستند که فکر میکنند، یعنی از توانایی های هوشی خود در برخورد با دیگران و بنا به مقتضای موجود بهره میگیرند. البته افراد دیگری هم هستند که گرچه هوشمندند اما فکر نمیکنند و راهِ خود را با تکیه بر «احساس» می جویند و می یابند.

این کلمه نیاز به پاره یی توضیحات دارد. مثلاً گاهی سخن بر سر احساسی است که فردی خاص یا چیزی در ما بوجود می آورد. گاهی هم از کلمه ی «احساس» برای رساندن مفهوم عقیده استفاده می شود. یک بیانیه ی رسمی هم می تواند چنین آغاز شود: «ریس جمهور احساس می کند که لازمه ی شرایط...» افزون بر این همه کلمه ی احساس می تواند مفهومی مکاشفه یی نیز داشته باشد مانند: «احساس می کردم او نخواهد آمد.» یکدیگر قرار می دهم به ارزش ها استناد می کنم، به دلپذیر یا دل آزار، به خوب یا بد و غیره... بر این مبنا، احساس نوعی هیجان نیست (که غیرارادی باشد). احساس کردن بر مبنای مفهومی که من به آن می دهم، همانند تفکّر عملکردی عقلانی (یعنی تنظیم کننده) است. درحالی که مکاشفه عملکردی غیر عقلانی (یعنی حسی) می باشد. اگر مکاشفه محصول «الهام» باشد دیگر عملی ارادی نیست و باید آن را به منزلهی رویداد غیرارادی ناشی از کیفیات درونی و برونی انگاشت و نه به منزلهی قوهی قضاوت (که یک عمل است). مکاشفه هرچه بیشتر خود را به دریافت حسی، آن هم در صورتی که اگر اساساً به محرکهای عینی که موجودیت خود را مدیون علل جسمانی و نه روانی هستند، وابسته باشد، یک بدیدهی غیرعقلانی خواهد شد، نزدیک میکند.

این چهار گونه کارکردِ بدن بر چهار شیوه یی که به لطف آن ها خود آگاه ما می تواند خود را با تجربه همسو کند انطباق دارد: شعور (یعنی دریافت حسی) به شما می گوید چیزی وجود دارد. تفکّر به شما می گوید آن چیز چه هست. احساس به شما می گوید آیا دلپذیر است یا نه. و مکاشفه به شما نشان می دهد آن چیز از کجا آمده و به سوی چه کشیده می شود.

بایدگفت تنها این چهار معیار که گونه های رفتاری را مشخص میکنند وجود ندارد و بعنوان مثال برای اراده، مزاج، تخیل، حافظه و غیره نیز معیار وجود دارد. و اگرچه اینهمه مقوله های جزمی نیستند اما طبیعت بنیادینشان معیاری مناسب برای طبقه بندی در اختیارشان میگذارد. و هربار که از من خواسته می شود درباره ی واکنش والدین و فرزندانشان، شوهران و همسرانشان نسبت به یکدیگر توضیح بدهم من از این طبقه بندی بهره ی بسیار میگیرم. این همه به خود ما هم یاری می رساند تا متوجه ی پیشداوری هایمان بشویم.

باتوجه به تمامی این دلایل، اگر بخواهیم خواب شخص دیگری را درک کنیم باید منییت خود را کنار بگذاریم و از پیشداوری کردن چشم بپوشیم. این کار نه ساده است و نه دلپسند، زیراکوششی اخلاقی که باب طبع هرکس نیست را می طلبد. اما اگر روانکاو نکوشد به نقطهنظر خود برخورد انتقادی کند و نپذیرد که نقطهنظرش نسبی میباشد، نه میتواند اطلاعات درست بدست آورد و نه بقدر کافی وارد ذهن بیمار میشود تا بتواند بفهمد در آن چه میگذرد. همانگونه که روانکاو انتظار دارد بیمار با حسننیت به نظرات او گوش فرادهد و آنها را جدّی بگیرد. بیمار هم همین انتظار را از او دارد. اگرچه این تبادل پایاپای برای تفاهم لازم است، اما همواره باید در نظرداشت که به لحاظ درمانی اینکه بیمار بفهمد بسیار مهم تر از آنست که روانکاو بخواهد مهر تأیید بر فرضیههای نظری خود بنشاند. ایستادگی بیمار در برابر تحلیلهای روانکاو را نباید همواره و اکنشی اشتباه پنداشت، این ایستادگی نشان میدهد چیزی لنگ میزند، حال یا بیمار هنوز بدرستی نتوانسته درک کند و یا تعبیر روانکاو درست نیست.

ما درکوشش های خود برای تعبیر نمادهایی که در خواب دیگران وجود دارد همواره از گرایش نسبت به پر کردن خلاء گریزناپذیر درک خود بوسیلهی فرافکنی<sup>(۱)</sup> آسیب دیدهایم. بدین معناکه هرآنچه روانکاو دریافت میکند یا میاندیشد، خواببیننده هم همانگونه دریافت میکند و میاندیشد.

برای چیره شدن به این منبع اشتباه من همیشه بر اهمییتی که در متن هر خواب ویژه وجود دارد پافشاری کردهام و اینکه هرگونه فرضیهی نظری بر روی خواب بطور اعم-جز اینکه خوابها هرکدام به نوعی دارای مفهوم هستند-باید کـنار گذاشته شود.

از آنچه تاکنون گفته ام چنین بر می آید که ممکن نیست بتوان برای تعبیر خواب قوانین فراگیر معتبر وضع کرد. و وقتی فرض را بر این گذاشتم که عملکرد عمو می خواب جبران کمبودها یا در هم پیچاندن خود آگاه است منظورم این بود که این فرض شامل مؤثّر ترین شیوهی مطالعهی خواب های ویژه است. در پاره یی موارد این کارکرد بخوبی نشان داده شده است.

**\ - Projection** 

یکی از بیماران من بسیار از خود متشکر بود و متوجه نبود تقریباً همه از اینکه خود را برتر از دیگران میداند خشمگین می شوند. او نزد من آمد و برایم گفت: خواب دیده ولگردی مست در گودالی افتاده است. دیدن این منظره تنها موجب شده بود تا دلسوزانه بگوید: دمشاهدهی اینکه یک انسان تا چه اندازه می تواند <u>مقوط کند چقدر وحشتناک است. و روشن بود که ماهیت نامطبوع خواب</u> دستکم موجب شده بود تا انگارهی مبالغه آمیزی که نسبت به شایستگی های خود داشت تا حدودی فروکش کند. اما مسئله به این سادگی هم نبود. من متوجه شدم که او یک برادر شدیداً الکلی دارد و خواب آشکار می کرد که احساس بر تری طلبی وی هم از نظر درونی و هم از نظر بیرونی جنبه ی جبرانی نسبت به برادرش داشته است.

در مورد دیگر زنی که از هوشمندی خود در درک از روانشناسی بخود می بالید، چندین بار خواب زنی از آشنایان خود را دید. در عالم واقعیت او از آن زن خوشش نمی آمد و وی را زنی فتنه گر، جلف و دروغگو می دانست. اما در عالم خواب زن را چون خواهر خود دوست داشتنی و مهر بان می دید. بیمار من نمی توانست درک کند چرا چنان خواب فریب دهنده یی درباره ی کی که دوستش نداشت را می بند بگر حالیکه خواب می کوشید به وی حالی کند که جنبه های ناخود آگاه خصوصیات وی دسایه یی بسیار شبیه شخصیت دوستش روی شخصیت وی انداخته است. برای بیمار من که انگاره هایی ثابت روی شخصیت خود داشت بسیار دشوار بود بپذیرد خوابش به عقده ی خود توانسمند بینی وی و انگیزه های پنهانیش که سبب می شد تا با دوستانش ستیزه جویی کند اشاره دارد. او همواره دیگران را متهم می کرد و هرگز خود را سرزنش نمی کرد.

این تنها جنبهی واقع در دسایه یی شخصیت ما نیست که از وجودش بی خبریم، نادیدهاش میگیریم و آن را پس میزنیم. گاهی صفات مثبت خود را هم نادیده میانگاریم. مثلاً مردی را می شناسم که ظاهری فروتن، محجوب و بسیار خوشایند داشت و در گردهم آیی ها همواره در. آخرین ردیف می نشست، اما پنهانی مراقب بود که حضورش حس شود. وقتی از او می خواستند سخن بگوید، همواره نظر خود را شمرده بیان می کرد، اما هرگز بر آن نبود تا آن را تحمیل کند. در بسیاری موارد می کوشید از گفته هایش چنین برداشت شود که موضوع را می توان بگونه یی بهتر و در سطحی عالی تر حل کرد (بی آنکه هرگز توضیح دهد چگونه). او همواره در خواب هایش برجسته ترین شخصیت های تاریخ مانند ناپلئون یا اسکندر کبیر را می دید. خواب های وی همگی حکایت از عقده ی مختود کم بینی وی داشتند. و در عین حال موضوعی دیگر را نیز بیان می کردند. خواب ها می گفتند؛ براستی من کیستم که با این شخصیت های برجسته دید ار خود کم بینی وی را جبران می کردند. این انگاره ی ناخود آگاه عظمت طلبی او را از واقع احساس خود کم بینی وی را جبران می کردند. این انگاره ی ناخود آگاه عظمت طلبی او را از دیگران تحمیل می کند نشود. او هیچ نیازی نمی دید که به خود یا دیگران ثابت کند چرا قضاوت بر ترش به سبب شایستگی بیشتر ش است ؟

در واقع او ناخود آگاهانه دست به بازی بسیار خطرنا کی زده بود و خواب هایش سر سختانه می کو شیدند این موضوع را به شیوه یی مبهم به او یاد آوری کنند. اینکه تو با ناپلثون باشی و از بستگان اسکندر کبیر دقیقاً حکایت از عقده ی خود کم بینی دارد. البته می توان پر سید آیا خواب نمی توانست رک و پوست کنده و بدون ابهام باشد؟

این پرسش بارها از من شده است و خود من نیز آن را از خودم پرسیدهام. و اغلب از روش آزاردهنده یخواب ها در پرهیز از دادن اطلاعات صریح و نکته های تعیین کننده شگفتزده شده ام. فروید ایس کارکرد ویژه ی روان را وسانسور یمی نامید و بر این باور بود که سانسور نمایه های خواب را آنچنان تغییر می دهد که دیگر قابل شناسایی نیستند و یا چنان گمراه کننده می شوند که خود آگاه خواب بیننده به موضوع واقعی خواب پی نمی برد. وسانسور یا کسمان کردن اندیشهی شکننده ی خواب بینده از او به هنگامی که در خواب است در بر ابر ضربهی خاطرههای ناگوارش محافظت میکند. البته من در بارهی این نگره که خواب دیدن را به منزلهی نگهبان خوابیدن قیلمداد میکند تیردید دارم. زییرا خواب دیدن اغلب موجب اختلال خوابیدن می شود.

به نظر من محتویات نیمه خود آگاه روان با نزدیک شدن به آستانه ی خود آگاه محو می شوند. و نمایه ها و انگاره های به حالت نیمه خود آگاه از نظر تنش در سطحی بسیار پایین تر از هنگامی که در ناخود آگاه هستند قرار دارند. و در حالت نیمه خود آگاه شفاقیت خود را از دست می دهند. روابط میان آن ها زیاد منطقی نیست و وجه تشابه شان بیشتر گنگ می نماید. زیاد عقلانی نیستند و بنابراین و خیر قابل فهم، می باشند. همین پدیده در تمامی حالت های مشابه خواب مانند خستگی، تب و مسمومیت نیز مشاهده می شود. اما اگر چیزی سبب ایجاد تنش در این نمایه ها شود از نیمه خود آگاه فاصله گرفته و هرچه به آستانه ی خود آگاه نزدیکتر شوند بیشتر نمود پیدا می کنند.

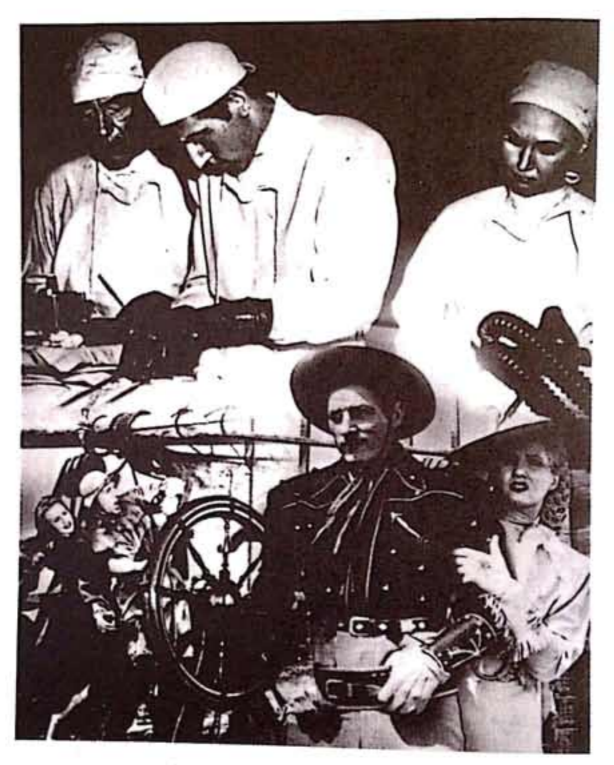
همین سبب میشود بفهمیم چرا خواب ها اغلب تمثیلی می باشند. چرا نمایه های مربوط به رویا با یک دیگر مخلوط می شوند و چرا روال منطق و رویدادهای موقتی روز مره در خواب مصداق ندارد. شکل خواب ها برای ناخود آگاه طبیعی ست و موضوع های آن به هنگام شکل گیری خواب به نیمه خود آگاه می روند. خواب ها به هیچو جه از خوابیدن در برابر آنچه فروید و تمایل متعارض<sup>(۱)</sup> می نامد محافظت نمی کنند. آنچه او «تغییر حالت» خواب می نامد در واقع چیزی جز شکل گرفتن قوه ی محرکه ی ما در ناخود آگاه نیست. و برای همین است که خواب نمی تواند انگاره یی کاملاً روشن و مشخص را پدید آورد. چه اگر می توانست دیگر خواب نبود، زیرا از آستانه ی خود آگاهی گذر می کرد. و برای همین است که خواب ها از موضوع هایی که برای ذهن خود آگاه بیشترین اهمیت را دارند می جهند و «حاشیه ی خود آگاه» را همانند پر تو های

۱\_منظور تعارض میان تمایل و حس اخلاقیست.



«کابوس» کار نقاش سویسی هانری فوسلی Henri Füssil (قرن عجد» بنظر نمی آید رویای ما از محتویات ناخودآگاه در امان باشد. این قرد الکلی میتواند در خواب هرکس که نسبت به سایرین احساس برتری دارد پدیدارگردد.





خواب های قهرمانی وسیله یی هستند برای جبران احساس ناتوانی فرد (صفحه یی از فیلمی بر اساس داستان James Thurber)

۸۸ / انسان و سمبولها یش

ضعیف ستارگان به هنگام کسوف کامل خورشید می نمایانند. باید بدانیم که نمادهای رویا اغلب نمودهای بخشی از روان هستند که ذهب خود آگاه نمی تواند مهارشان کند. نه شعور و نه تعمد هیچکدام در حیطهی اختیارات ذهن نیستند. و در تمامی طبیعت زنده یافت می شوند، و تفاوتی اصولی میان رشد جسم و رشد روان وجود ندارد. درست همانگونه که گیاه، گل را به بار می آورد، روان هم نمادهای خود را می آفریند. در تمامی خواب ها ما شاهد چنین فرایندی هستیم.

و اینگونه است که نیروهای غریزی از راه خواب (و افزون بر آن از راه انواع مکاشفه ها، تمایلات و رویدادهای خودانگیخته ی دیگر) بر روی فعالیت خود آگاه تأثیر میگذارند. میزان خوبی یا بدی این تأثیر به محتوای واقعی ناخود آگاه بستگی دارد. اگر ناخود آگاه شامل بسیاری از چیزهایی باشد که باید معمولاً در خود آگاه باشند بنابراین عملکردش ناموزون و مغشوش خواهد شد. انگیزه هایی بروز میکنند که بر غرایز غیرقابل تردید استوار نیستند و هنگامی موجود یت ناخود آگاه به آن رانده شوند. این غرایز روی روان ناخود آگاه بهنجار را می یو شانند و نمادها و انگیزه های اصلی را به انحراف میکشانند. از همین رو بهتر است روانکاوی که بدنبال علت های اختلال روانی ست ابتدا بکوشد از بیمار خود پیرامون آنچه دوست دارد یا از آن واهمه دارد اعترافی کم و بیش داوط لبانه بگیرد.

این شیوه ی کار شبیه همان شیوه ی بسیار قدیم اعتراف در کلیسا می باشد، که از بسیاری جهات پیشروی فنون روانشناسی امروزی بوده اند. و اگر چه این شیوه ی کار معمولاً مناسب است، اما پاره یی اوقات ممکن است زیان بخش باشد. زیرا ممکن است بیمار از احساس حقارت یا ضعف بسیار دستخوش نابسامانی روحی شود و برایش اگر نگوییم غیر ممکن دستکم دشوار باشد تا پیش روی خود شاهدی مضاعف بر کمبود شخصییتی اش بیابد. من اغلب به این نتیجه رسیده ام که مؤثّرتر اینست که ابتدا در بیمار نگرشی مثبت بوجود آوریـم. ایـن کـار در او احساس امنییت بوجود می آورد و برای طرح مسایل دشوارتر بسیار مفید خواهد بود.

بعنوان مثال خوابی به نشانه ی عظمت طلبی را در نظر بگیریم که در آن (مثلاً) خواب بیننده مشغول نو شیدن چای با ملکه ی انگلستان و یا سرگرم بحثی خودمانی با پاپ است. اگر خواب بیننده شیزوفرنی نباشد کم تعبیر نماد بستگی زیادی به حالت ذهن او در همان لحظه دارد. یعنی حالت خویشتن او. اگر خواب بیننده خودبزرگ بین باشد به سادگی می توان نشان داد (به وسیله ی تداعی آزاد انگاره ها) تا چه اندازه خواسته هایش بچه گانه و ناشی از خواست برابری یا برتری نسبت به والدین است و با واقعیت ناسازگار. اما اگر مورد خودکم بینی باشد که در آن فرد احساس کند بی لیاقتی اش تمامی جنبه های مثبت شخصیتش را از میان برده، آزار دادنش با بیان اینکه بچه گانه، احمقانه و به خطا فکر می کند اشتباهی فاحش است. اینکار احساس خودکم بینی وی را به شدت افزایش می دهد و این خطر را در بردارد که او در برابر درمان مقاومت کند.

چون هر بیماری که نزد روانکاو می رود وضعیت ویژه ی خود را دارد، بنابراین هیچ فن و اصول درمانی قابل تعمیم وجود ندارد. بیماری داشتم که مدت نه سال تحت معالجهام قرار داشت و چون در خارج زندگی می کرد هر سال تنها به مدت چند هفته او را می دیدم. از همان ابتدا دریافته بودم براستی از چه رنج می برد. اما می دانستم کمترین کوششم برای گفتن حقیقت سبب چنان مقاومتی می شود که ممکن است به گسیختن رابطه مان بیانجامد. بنابراین چه خوشم می آمد یا نمی آمد ناگزیر بودم نهایت دقت را بکار برم تا رابطه مان ادامه یابد و بتوانم تمایل او را که خواب هایش نیز پشتیبانیش می کردند و ما را همواره از ریشه های رواننژندی وی داور می کردند دنبال کنم. گفتگوهای ما چنان پرت بودند که اغلب خودم را به خاطر گمراه کردن بیمارم سرزنش می کردم. و تنها عاملی که سبب می شد بیکباره حقیقت را برای او نگویم بهبودی تدریجی آما محسوس وی بود. در سال دهم بیمارم اظهار داشت که معالجه شده و از تمامی نشانه های بیماری رهایی یافته است. شگفتزده شده بودم، زیرا از نظر اصول علمی بیماری او غیرقابل علاج بود. او با مشاهدهی حیرت من لبخندی زد و کوتاه گفت: هاز شما بخاطر اینکه صبورانه و مدترانه و بی آنکه فریب بخورید بمن اجازه دادید همواره از کنار علت دردآور رواننژندی خود رد شوم سپاسگزاری میکنم. امروز آماده ام همه چیز را برای شما بازگو کنم. اگر می توانستم راحت درباره ی آن سخن بگویم همان نخستین جلسهی مشاوره ام برایتان میگفتم. اما ممکن بود رابطه مان از هم گسیخته شود. آنوقت چه بر سر من می آمد؟ مسلماً از نظر روحی شکست می خوردم. در خلال این ده سال من توانستم به شما اعتماد کنم. و هر چه اعتماد من بیشتر می شد حالم بهتر می شد. و روند آرام بهبودی موجب می شد تا هر چه بیشتر خودم را باور کنم. و امروز به اندازه ی کافی آمادگی دارم تا از آنچه خوره ی جانم شده بود برای شما سخن بگویم.

و با چنان صراحت تکاندهنده یی مشکل خود را شرح داد که تازه متوجه شدم چرا معالجه روندی خاص خود را داشته است. ضربهی اولیه آنقدر شدید بوده که او به تنهایی یارای مواجهه با آن را نداشته است. او به یاری شخص دیگری نیاز داشته و کوشش من در درمان وی برقراری تدریجی اعتماد متقابل بود و نه اعمال نگره یی بالینی.

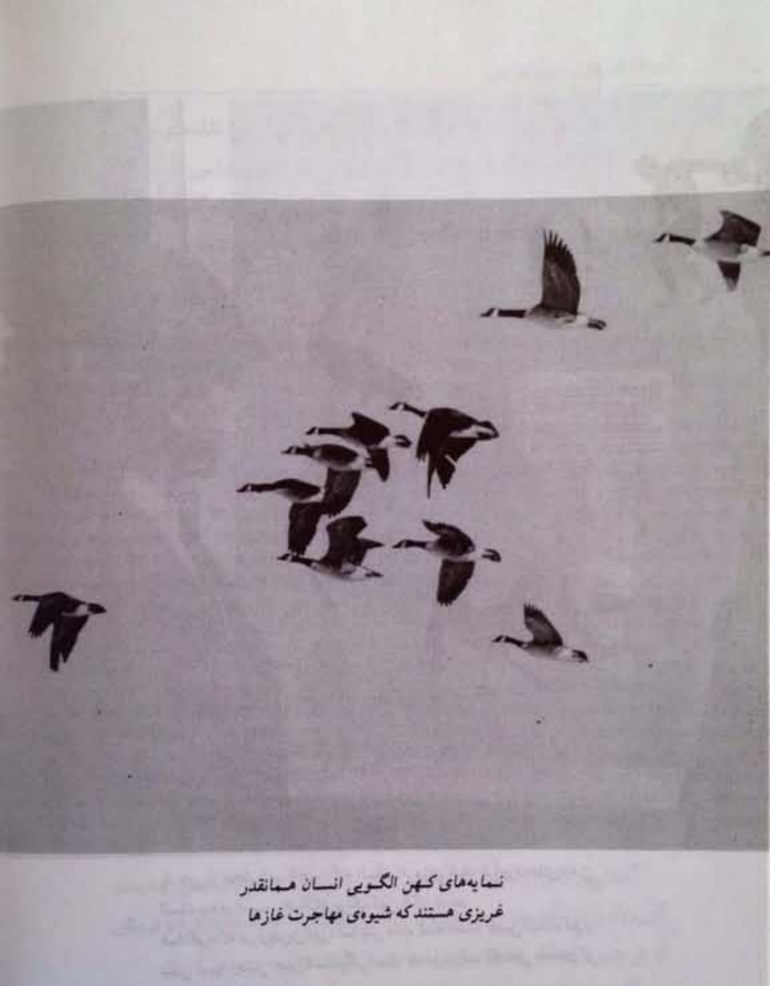
مواردی از این دست به من آموخت که چگونه بجای رعایت نگرههای عامی که شاید اصلاً به کار درمان موارد ویژه نیایند، روشهای درمانیم را با نیازهای فردفرد بیماران هماهنگ کنم.

آشنایی با طبیعت بشری که من در مدت شصت سال تجربهی عملی بـدست آوردهام به من آموخته تا هر موردی را به منزلهی مورد جدید قلمداد کنم و پیش از هر چیز برای آن روشی ویژهی خودش را بیابم.

گاه در اینکه عمیقاً وارد خیالبافی ها و رویدادهای دوران کودکی شوم تردید به خود راه ندادهام و گاهی از حدِّکمال شروع کردهام، حتا اگر نا گزیر می شدم به



پاره بی از محتویات ناخود آگاه انسان امروزی شبیه فرآورده های ذهن انسان بدوی است. همانکه یونگ کهن الگو نامید. همانگونه که در ویترین موزه نمایش داده شده است جنین انسان کم و بیش شبیه جنین حیوانات دیگر است که در رونمد تکامل بعدی از یکدیگر متمایز می شوند.

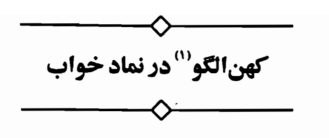


مبهم ترین نظریه های علمی فراسوی طبیعت دست بیاویزم. اصل اینست که بتوانیم زبان فرد را بیاموزیم و حرکت کورمال ناخودآگاهش بهسوی روشنایی را دنبال کنیم. هر مورد روش خاص خود را می طلبد.

و این زمانی صادق است که بخواهیم نمادها را تعبیر کنیم. دو آدم متفاوت ممکن است تقریباً بطور دقیق یک خواب ببینند. (این رویداد برخلاف باور افراد ناآگاه و بر مبنای مشاهدات و تجربههای بالینی زیاد هم نادر نیست.) اما اگر بر فرض یکی از دو خواببیننده جوان باشد و دیگری پیر، مشکلی که آزارشان میدهد متفاوت خواهد بود و تعبیر یکسان خوابهایشان احمقانه است.

نمونه یی که بخاطرم می آید خوابی ست که در آن عده یی سوارکار جوان از میان محوطه یی گسترده می گذرند. خواب بیننده که پیشاپیش همه می رود به ا دشواری از روی گودالی پر از آب می پرد، اما دیگران درون آب می افتند. جوانی که ابتدا این خواب را برایم شرح داد شخصییتی محتاط و درون گرا داشت. همین خواب را پیر مردی جسور، فعال و نترس برایم تعریف کرد. او خواب خود را هنگامی برایم گفت که بیمار بود و برای پزشک و پرستار خود دردسر می آفرید. و با خودداری از دنبال کردن دستورهای پزشکی بخود آسیب فراوان می رساند.

برای من روشن بود که خواب به مرد جوان میگفت چه باید بکند. اما به مرد پیر تداوم کارهای گذشتهاش را گوشزد میکرد. خواب، مرد جوان را به غلبه بر تردیدهایش تشویق میکرد، در حالیکه پیرمرد نیازی به تشویق از ایسن دست نداشت؛ ذهن آزاردهندهی او هنوز فعال بود و بزرگترین دشمنش شده بود. این نمونه نشان میدهد تعبیر خوابها و نمادها بستگی تمام به وضعییت ویژهی خواب بیننده و چگونگی ذهن وی دارد.



من پیش از این اشاره کردم که خوابها کارکردی جبرانی دارند. این فرضیه نشان میدهد که خواب یک پدیده ی عادی روانی ست که در آن واکنش های ناخود آگاه یا تحریک های خودانگیخته به خود آگاه راه می یابند. بسیاری از خواب ها را می توان به کمک خواب بیننده تعبیر کرد چون وی، هم تداعی ها و هم متن نمایه ی رویا راکه به یاری آن می توان تمامی جوانب را مورد بر رسی قرار داد تأمین می کند.

این روش برای تمام موارد عادی که یکی از بستگان، یکی از دوستان و یا بیماری در روندگفتگویش با شما شرح میدهد مناسب است. اما وقتی موضوع بر سر خوابهای وسواس برانگیز یا شدیداً عاطفیست دیگر تداعی های شخصی ارایه شده بوسیله یخواب بیننده برای تعبیر خواب وی کافی نیست. در اینگونه موارد باید توجه داشت (البته فروید پیش از همه آن را مورد توجه و تفسیر قرار داده) که عناصر دیگر جنبه ی شخصی ندارند و نمی توانند از تجربه های شخصی خواب بیننده ناشی شوند. این عناصر که پیش از این از آن ها سخن گفتم همانهایی میتند که فروید: آبقایای قدیم، شکلهای روانی مینامد که گویا ذاتی، ماهوی و مورثی ذهن بشر هستند و خارج از دایره ی رویدادهای زندگی افراد. پ درست همانگونه که در بدن آدمی مجموعه یی از اندامهایی که هر کدام تاریخ تکامل ویژه ی خود را دارند یافت میشود، در ذهن نیز می توان سازماندهی مشابهی را مشاهده کرد. و بدون شک ذهن هم تاریخ تکامل خودش را دارد. البته منظورم از «تاریخ» این نیست که بگویم ذهن با بازگشت آگاهانه به گذشته بوسیله ی زبان و سایر رسوم فرهنگی ساخته میشود. بل منظورم انکشافی است که در ذهن انسان اولیه که هنوز روانش کمی شبیه حیوان بود از نظر زیستی، ماقبل تاریخی و ناخود آگاه به مرور روی داده است.

این روان بسیار کهن اساس ذهن ما را تشکیل می دهد. درست همانند ساختار اندام ماکه پایه بر ساختار عمومی حیوانات پستاندار قدیم دارد، و چشم باریک بین کالبدشناس یا زیست شناس می تواند ردِّ این شباهت های ساختاری را در اندام ما بیابد، پژوه شگر ورزیده ی ذهن هم به همینگونه می تواند شباهت های موجود میان نمایه های رویای انسان امروزی با نمو دهای ذهن انسان اولیه و «جلوه های گروهی» و مضمون های اسطوره یی او را مشاهده کند.

درست همانگونه که زیستشناس نیازمند علم کالبدشناسی تطبیقیست، روانشناس هم به دعلم تشریح تطبیقی روان، نیاز دارد. به بیانی دیگر نه تنها روانشناس به تجربهی کافی دربارهی خواب و دیگر محصولات فعالیت ناخود آگاه نیاز مند است، بل باید به علم اسطوره شناسی به معنای وسیع کلمه هم آشنا باشد. و اگر چنانچه به این همه مجهز نباشد به هیچوجه نمی تواند به وجوه تشابه مهم دست یازد. مثلاً در صورتی که روان نیزندی ناشی از وسواس و جن زدگی رایج را نشناسیم، تشخیص وجه تشابه میان آن دو ممکن نخواهد بود. نظر من درباره ی دبقایای قدیم، که آنرا کهن الگو یا دنمایه های بدوی، نامیدها همواره مورد حمله یکسانی قرار گرفته که از روانشناسی خواب و اسطوره شناسی شناخت کافی نداشته اند. اغلب فکر میکنند اصطلاح و کهن الگو ، بیانگر نمایه ها یا انگیزههای اساطیری مشخص است. اما هیچیک از اینها چیزی جز نمودهای خودآگاه نیستند و بنابراین اشتباه است اگر چنین پنداریم که نمودهایی چنین متغییر، مورثی شوند.

کهن الگو بر آن است تا انگیزه های نمودهایی که گرچه در جزییات کاملاً متفاوت هستند، اما شکل اصلی خود را از دست نمی دهند را به ما بشناساند. بعنوان نمونه نمو دهای بسیاری وجود دارد که انگیزه ی دشمنی برادران نسبت به یکدیگر شده است، بی آنکه خود انگیزه تغییری کرده باشد. کسانی که به من ایراد می گرفتند به اشتباه فکر می کردند منظور من «نمو دهای مورثی»ست و از همین رو انگاره ی کهن الگو را بطور کامل رد می کردند. آنها متوجه نبودند که اگر کهن الگو نمو د اصلی خود آگاه ما (یا برگرفته از آن) باشد بجای آنکه از بروز آن حیرت کنیم و یا موجب گمراهی مان شود باید بتوانیم آن را درک کنیم. «کهن الگو » در واقع یک گرایش غریزیست و به همان اندازه ی قوه ی محرکی که سبب می شود پرنده آشیانه بسازد و مورچه زندگی تعاونی خود را ساز مان دهد کارآ می باشد.

در اینجا لازم است رابطه های میان کهن الگو با غرایز را مشخص کنیم. وغریزه » کششی جسمانی است که بوسیله ی حواس دریافت می شود. البته غرایز بوسیله ی خیال پر دازی ها هم بروز می کنند و اغلب تنها بوسیله ی نمایه های نمادین ، حضور خود را آشکار می سازند. و من همین بروز غرایز را «کهن الگو» نامیده ام. منشأ آنها شناخته شده نیست، اما در تمامی ادوار و در همه جای دنیا به چشم می خورند، حتا در جاهایی که نتوان حضور شان را در تداوم نسل ها و آمیز ش های نژادی ناشی از مهاجرت توضیح داد.

بسیاری از کسانی که بوسیلهی خوابهای خود و یا فرزندانشان گمراه شده بودند برای مشورت نزد من می آمدند. آنها از خواب خود هیچ نمی فهمیدند. و سبب این بود که خوابهایشان نمایه هایی در خود داشتند که یا نـمی توانستند سرچشمهی آنها را در خاطره های خود بیابند و یا مطمئن بودند که آن ها را برای فرزندان خود بازگو نکر دهاند. پاره یی از این افراد بسیار با فرهنگ بودند و حتا

چندتایی روانکاو هم در میانشان بود.

یادم می آید یکی از آنها پروفسوری بودکه ناگهان گرفتار این پندار شده بود که دیوانه است. او بسیار وحشتزده نزد من آمد. من کتابی که قدمتی چهار صدساله داشت را از ردیف کتاب ها بیرون کشیدم و تصویر نقاشی شده یی درست شبیه پندار او نشانش دادم و گفتم: «دلیلی ندارد که خودتان را دیوانه بپندارید. چرا که این پندار قدمتی چهار صدساله دارد.» جملهام که تـمام شـد روی یک صـندلی فروریخت، اما دیگر به حالت طبیعی خود بازگشته بود.

یک مورد بسیار مهم را مردی که خود روانپزشک بود با من در میان گذاشت. روزی او برایم دفترچه یی را آورد که دختر ده ساله اش بعنوان هدیهی عید میلاد به او داده بود. دفترچه شامل تعدادی نقاشی بود که دختر از سن هشت سالگی بر مبنای خواب های خود کشیده بود. نقاشی ها بیانگر حیرت بارترین خواب هایی بودند که هرگز تا آن زمان مانندش را ندیده بودم و به سبب حیرت پدر از دیدن آن ها پی بردم. نقاشی ها اگرچه کودکانه کشیده شده بودند اما چیزی فراسوی طبیعی در خود داشتند و برای پدر کاملاً غیرقابل درک بودند. موضوع اصلی محتوای نقاشی ها اینها بودند:

۱- «حیوان شریر» در قالب ماری غول آسا با شاخ های فراوان در حال کشتن و دریدن حیوانات دیگر است که خدا ـ چهار خدا ـ از چهار سو سر مـیرسد و زندگی حیوانات کشتهشده را به آنها باز میگرداند.

۲\_بر بلندای راهی سربالایی که به آسمان میانجامد جشنی برپاست و گروهی مشرک در حال رقص هستند. و در انتهای راهی سرازیری که به دوزخ میانجامد فرشتگان سرگرم انجام کارهای نیک میباشند.

۳\_ دستهیی حیوان کوچک با ایجاد وحشت در دخترک بگونهیی هراس آور بزرگ میشوند و سرانجام یکی از آنها او را با درندهخویی میبلعد.

۴ـ موشی کوچک که مورد حملهی کرمها، مارها، ماهیها و موجودات بشری قرار گرفته به شکل انسان درمی آید. این خواب نمایانگر چهار مرحله سرچشمهی

آفرینش انسانیست.

۵ـ یک قطره آب شبیه زمانی که زیر دستگاه ریزبین قرار گرفته باشد دیده میشود.کودک در این قطره شاخههای درختان را به تـصویر کشـیده است کـه نمایانگر سرچشمهی پیدایش دنیاست.

۲- پسربچه یی شرور کلوخی در دست دارد و تکه یی از آن را روی کسانی که از برابرش میگذرند پرتاب میکند و بدین ترتیب هر کس که از برابرش میگذرد شرور می شود.

۷۔ زنی مست در آب میافتد و هنگامی که از آب بیرون می آید مستی از سرش پریده و تطهیر شده است.

۸- صحنهی خواب امریکا را نشان میدهد که آدمهای بسیاری بر اثر حملهی مورچگان روی یک لانهی مورچه میغلطند و کودک بدنبال هراسی تکاندهنده در رودخانه میافتد.

۹۔ بر روی ماہ کویری بچشم میخورد و کودک چنان در ژرفای آن فرو میرودکه به جهنم میرسد.

۱۰ - دخترک گلوله یی نورانی می بیند، بروی آن دست میکشد. بخاری از آن تراوش میکند و مردی از میان آن پدیدار میگردد و او را میکشد.

۱۱-کودک خواب می بیند که بیماری خطرنا کی دارد. به ناگاه پرندگان از پوستش بیرون می آیند و تمامی بدنش را می پوشانند.

۱۲-انبوهی مگس کوچک، خورشید، ماه و تمامی ستارگان را می پوشانند و تنها یک ستاره بروی کودک می تابد.

در متن اصلی آلمانی، هر خواب با جملهی دیکی بود یکی نبود...، آغاز شده بود و کودک میخواست در هدیهی میلاد خود به پدر هر یک از خوابهایش را همچون قصّهی پریان بازگو کند. پدر بر آن بود تما خوابهما را بما تموجه به محتوایشان توضیح دهد، اما چون هیچ تداعی شخصی نسبت به آنها نداشت موفق نمی شد. امان امکانِ انگاشتن اینکه این خواب ها ساخته ی ذهنی خود آگاه باشند منتفی نبود، مگر برای کسی که کودک را به اندازه ی کافی می شناخت و به صداقتش ایمان داشت. (حتا اگر این خواب ها براستی زاییده ی خیالپردازی هم بودند باز جای تردید باقی می گذاشتند.) پدر با توجه به شناخت خود درستی خواب ها را باور داشت و من نیز دلیلی برای تردید نداشتم. من دخترک را پیش از آنکه خواب های خود را به پدرش هدیه کند می شناختم، اما نسمی توانستم از او پیرامون آنها پرسش هایی داشته باشم، چه در خارج زندگی می کرد و یک سال پس از آن عید میلاد بدنبال یک بیماری عفونی از دنیا رفت.

خواب های دخترک خصوصیات ویژه یی را دارا می باشند و انگارههای اصلی جنبه ی بارز فلسفی دارند. مثلاً خواب اول حکایت از حیوانی شریر دارد که حیوانات دیگر را می کشد اما خداوند با قدرت وبازگشت دوباره ی <sup>(۱)</sup> الهی خود آنها را دوباره زنده می کند. این انگاره در غرب با تکیه بر سنت مسحییت شناخته شده است. و آن را می توان در آیه ی ۲۱ از باب سوم یافت: (مسیح) و که پروردگار باید تا زمان موعود رستاخیز جهانی همه چیز را نگاه دارد. مثلاً اریژن<sup>(۱)</sup> و پاره یی از مردان کلیسای یونان با پافشاری بر این باورند که در روز موعود همه چیز در حدِ کمال و بصورت اصلی خود دوباره احیا می شود. اما انجیل متا (آیه ی یاز دهم از باب هفدهم) می گوید بر مبنای یک سنت یهودی الیاس<sup>(۳)</sup> پیش از هر چیز ظهور می کند و همه چیز را سامان می دهد. همین باور در رساله ی اول و کرنتی <sup>(۳)</sup> می کند و همه چیز را سامان می دهد. همین باور در رساله ی اول و می در می ا (آیه ی ۲۲ باب پانزدهم) آمده است: «همانگونه که همه در آدم می میرند در عیسا

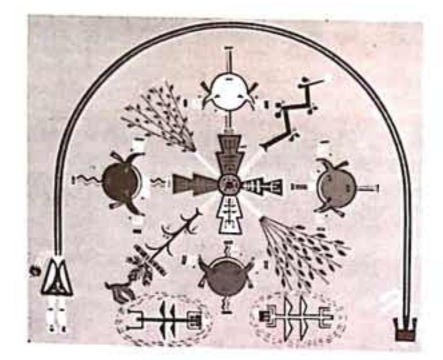
۱\_ Apokatastasis که اشاره به بازگشت ابدی دارد. لایبنیتس (Leibniz) و نیچه هم آن را با همین مفهوم بکار گرفتهاند. ریشهی لغت یونانیست و معنای آن بازگشت دوباره است. بدین معنا که انسان گناهکار رانده شده از بهشت باکردار نیک خود میتواند دوباره به آنجا بازگردد.

- Élie ۳ = Élie یکی از روحانیون کلیسای یونانی (۲۵۴\_۱۸۵) ۲ = ۲
- F = Corinthien

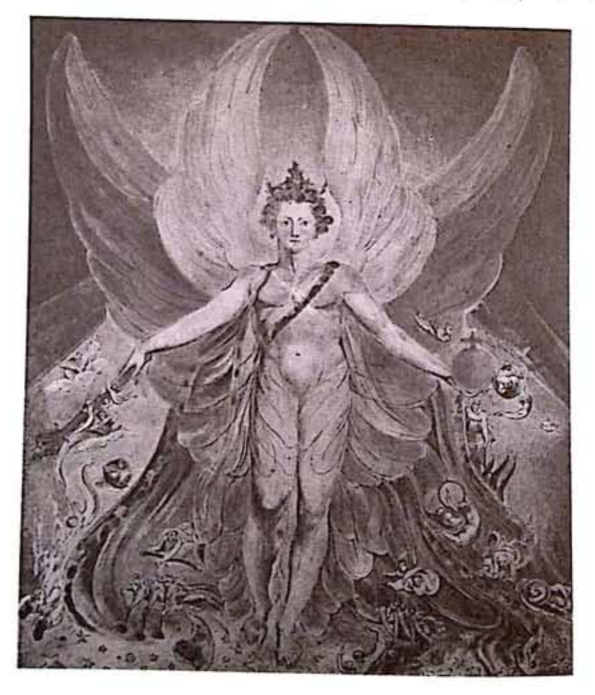
می شد انگاشت که دخترک این اندیشه را از تعلیمات دینی خود گرفته باشد، اما تعلیمات دینی او بسیار محدود بود و والدینش اگر چه پروتستان بودند اما از انجیل بسیار کم می دانستند. بنابراین احتمال اینکه نمایه یی به پیچیدگی وبازگشت دوباره، برای وی شرح داده شده باشد بسیار اندک می نمود. و پدرش هم هرگز درباره ی این اسطوره چیزی نشنیده بود. نُه خواب از دوازده خواب موضوع نابودی و احیا را در خود داشتند. و در هیچکدام نشانی از نفوذ تعلیمات ویژه ی مسیحیت نبود و درست به وارونه همگی رابطه یی تنگاتنگ با اسطوره های اولیه داشتند. موضوع دوم واسطوره ی تکوین جهان» (آفرینش جهان و انسان) که در چهارمین و پنجمین خواب نمود پیداکرده بود این رابطه را تایید می کرد.

همین رابطه میان مرگ و رستاخیز آدم و مسیح (مرگ و رستاخیز) در رسالهی کرنتیها (آیهی ۲۲ باب اول و پانزدهم) که پیش از این از آن سخن گفتم بچشم میخورد. باید توجه داشت که انگارهی مسیح منجی پیش از ظهور مسیح دربارهی قهرمانی نجات دهنده گفته می شد که بو سیلهی عفریتی دریده و خورده شده بود و معجزه آسا دوباره پدیدار گشته بود. حال کجا و چه زمانی این اسطوره پدید آمده بود خود یک راز است. ما حتا نمی دانیم چگونه در این باره تحقیق کنیم. تسنها می دانیم که این موضوع در خلال نسل ها سینه به سینه گشته است و مسلم می دانیم که سر آغاز آن به دورانی بازمی گردد که انسان هنوز نمی دانسته دارای اسطوره یی قهرمانی شده است، زیرا هنوز به آنچه می گفته خود، آگماهی نداشته است.

آفرینش کهنالگو بوسیلهی کودکان از اهمییت ویژه یی برخوردار است، چرا که گاه اطمینان داریم کودک مستقیماً به سنت مورد نظر دسترسی نداشته است. در همین مورد خودمان، خانوادهی دختربچه تنها آشنایی اندکی با رسوم مسیحیت داشتند. موضوع هایی که می توانند در رابطه با مسیحیت مطرح شوند انگاره هایی مانند خدا، فرشتگان، آسمان، دوزخ و بدی را در خود دارند. در حالیکه انگاره های دخترک سرچشمه یکاملاً غیر مسیحی دارند.



در یکی از نقاشیهای ناواجو Navajo سرمای شاخدار نشاندهندهی چهارگوشهی دنیا هستندکه در خواب اول دخترک هم دیده می شود.





ماری (نماد خیدا) شانهی بیمار را نیش میزند و خدا (سمت چپ تصویر) [نماد] او را شقا میدهد اولین خواب را در نظر بگیریم که در آن خدا شامل چهار خدا می باشد، که از وچهار گوشه، می آیند. گوشه های چه چیز ؟ خواب اشاره به یک اتاق ندارد، زیرا پر اتاق برای نشان دادن رویدادی جهانی که در آن خود وجود دنیا نقش دارد مناسب نمی باشد. این وچهارگانگی، و ارزشی که به عدد چهار داده می شود فی نفسه انگاره یی ست غریب و در بسیاری از ادیان و فلسفه ها نقشی مهم ایفا کرده است. در مسحیت تثلیث جانشین این چهارگانگی شده که می توان انگاشت دختر بچه با در مسحیت تثلیث جانشین این چهارگانگی شده که می توان انگاشت دختر بچه با می فلسفهی هر مسی <sup>(۱)</sup> را مطالعه می کردند رواج داشت اما اوایل قرن هجدهم منسوخ شد و آکنون دویست سال است که به فراموشی سپرده شده است. اما دخترک آنرا از کجا یافته بود؟ از رویای حزقیال<sup>(۳)</sup> ؟ اما در هیچکدام از آموزش های مسیحیت خدا و اسرافیل ها یکی انگاشته نشده اند.

همین موضوع درباره ی مار شاخدار هم مصداق دارد. درست است که انجیل (مثلاً در یو حنا) از بسیاری حیوانات شاخدار نام برده است. و اگر چه در رأس آنها دراگون<sup>(۳)</sup> که نام یونانی آن (دراکون<sup>(۳)</sup>) بمعنی مار می باشد قرار دارد، اما آنها همگی چهار پا هستند. مار شاخدار در کتاب های کیمیا گری لاتین قرن شانز دهم بچشم می خور د. در این کتاب ها سخن بر سر ماری است چهار شاخ<sup>(۵)</sup> که نماد مرکور<sup>(۱)</sup> می باشد و متضاد تثلیث مسیحیت است. تازه احتمال دسترسی به اینهمه بسیار کم است و تا آنجا که من می دانم در یک کتاب آورده نشده اند و بنابراین دخترک امکان آشنایی با آنها را نداشته است.

در خواب دوم موضوعی بچشم میخورد که بی تردید به مسیحییت ار تباطی ندارد و وارونهی ارزش های پذیرفته شده است. مثل رقص شرک آمیز بهشتیان و انجام کارهای نیک فرشتگان در دوزخ. دخترک از کجا به این معرفت حیرت بار

| <ul> <li>Hermétique</li> </ul> | Y = Ézéchiel           | ۳ = Dragon  |
|--------------------------------|------------------------|-------------|
| F - Drakon                     | Quadricornutus serpens | 1 - Mercure |

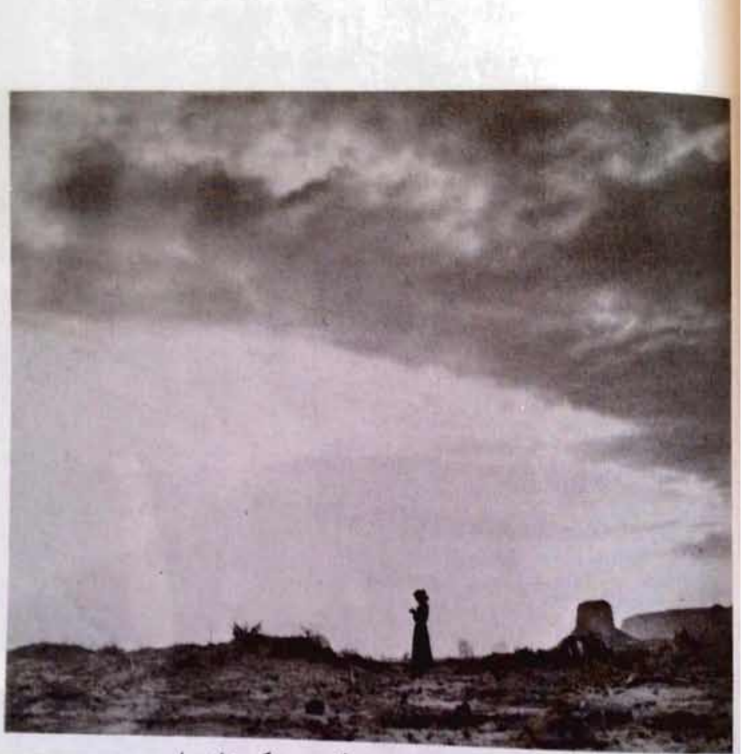
۲۰۴ /۱۰۴ انسان و سمبولهایش

ی که شایسته ی نبوغ نیچه می باشد دست یافته بود؟ پرسش دیگری که بدنبال این پرسش ها مطرح می شود اینستکه انگیزه ی جبرانی این خواب ها چه بوده که دخترک با توجه به اهمیت آن خواب های خود را به مناسبت میلاد مسیح به پدر هدیه کرده بود؟

اگر این خواب ها را جادوگر یکی از قبایل بدوی دیده بود می شد انگاشت نمایانگر موضوع های گونه گون فلسفه ی مرگ، رستاخیز، یا بازگشت در آخرت، پیدایش جهان و آفرینش انسان بر مبنای ارزش های نسبی بوده. اما اگر آنها را به منزله ی خواب های مشخصی تلقی کنیم، در این صورت بهتر است از تعبیر آن ها به سبب دشواری نومیدکننده شان چشم پوشی کنیم. چنین خواب هایی بدون شک نمایه هایی جمعی کم و بیش شبیه موضوع های آموزشی جوانان قبایل بدوی به هنگام تعلیمشان می باشند. در این آموزش آنها فرامی گیرند خداوند یا خدایان و یا حتا حیوانات بنیانگذار چه کرده اند. جهان و انسان چگونه آفریده شده اند، مرانجامشان چیست و مرگ چه مفهومی دارد؟ آیا در تمدن مسیحیت امکان فراگیری این همه وجود دارد؟ آری در دوران جوانی می توان فراگرفت. اما

و دخترک در هر دو شرایط قرار داشت. زیرا هم به آستانه ی بلوغ نزدیک می شد و هم به پایان زندگی خود. تقریباً هیچکدام از نمادهای خواب وی خبر از آغاز زندگی بهنجار دوران بلوغ را نداشتند و درست به وارونه همه از نابودی و بازگشت دوباره حکایت می کردند. هنگامی که برای نخستین بار خواب هایش را مشاهده کردم در واقع از اینکه بیانگر مصیبتی زودهنگام بودند سخت تکان خوردم. و سبب هم استنباطم از طبیعت خاص عمل جبرانی موجود در نمادهای وی بود، چراکه وجود چنین ذهنیتی در خودآگاه دختری به این سن و سال خلاف انتظار است.

این خواب ها جنبه یجدید و دهشتباری از زندگی و مرگ را آشکار میکنند و نمایه هایی از این دست را می توان از افراد کهنسالی که نگاه به گذشته دارند انتظار



خواب های دخترک شامل نمادهای آفرینش، مرگ و تولد دوباره هستند و بسیار شبیه آیین آموزش اسرار انسان های بدوی. تابلو نشان دهنده ی پایان مراسم ناواجوست که در خلال آن دختری جوان تبدیل به زن شده و به تنهایی به سوی دشت می رود تا به تمرکز بنشیند.



نسقاشی کسودکانه از عید نبوئل و درخت کریسمس منزین به شمعها و برگهای بادوام که بوسیلهی نماد شب یلدا و سال نو، مسیح را تداعی میکند (پیوندهای زیادی میان مسیح و نماد درخت وجود دارد) داشت و نه از کودکان که نگاه به آینده دارند. فضای چنین نمایه هایی ضرب المثل قدیم رمی را به خاطر می آورد که: زندگی رویایی کو تاه است و نه شادی و تداوم بهار زندگانی. زندگی آن کودک در واقع همان آرزوی قربانی جوانی شدن شاعر می باشد. تجربه نشان می دهد که نزدیک شدن بی چون و چرای مرگ، پیشاپیش سایه ی خود را به روی زندگی و خواب های قربانی می گستراند. حتا محراب محکیساهای مسیحییت هم در یک سوی خود گور را می نمایانند و در سوی دیگر رستاخیز را. یعنی مرگ به زندگی جاویدان می انجامد.

انگارههای خوابهای کودک نیز چنین میگفتند و خوابهای وی با بیان داستانهای کوتاه مشابه افسانههایی که در آموزشهای بدویها و یا افسانههای بوداییهای ذن<sup>(۱)</sup> به چشم میخورد، در واقع نوعی آمادگی برای مرگ بودند. این پیام از آیین مسیحییت نیست و بیشتر از اندیشهی بدویها ناشی میشود و بنظر می آید از خارج سنتهای فرهنگی تاریخی که دیرزمانیست روان، آن را به فراموشی سپرده و در دوران پیش از تاریخ منبع تغذیهی مورد توجه فلسفه و دین دربارهی زندگی و مرگ بوده است ناشی شده باشد.

گویی رویدادهایی که بنا بود سر برسند پیشاپیش سایه یخود را با بیدار کردن اندیشه هایی معمولاً نیمه خفته، اما به هر رو همراه کودک، می گستراندند و سرانجام شومی را ترسیم می کردند. و اگرچه شکل ویژه ی آنها نشان می داد کم و بیش جنبه ی شخصی دارند اما طرح کلی شان جمعی بود. چرا که در همه جا و هر زمان یافت می شوند. و درست همچون غرایزی که گرچه در موجو دات متفاوت مختلف هستند. اما غایتشان یکی ست، آنها نیز متفاوت می باشند. ما بر این باور نیستیم که هر حیوانی بدنیا می آید خود غرایز خاص خود را می آفریند و همینطور باور نداریم که موجو دات بشری رفتارهای ویژه ی خود را می آفریند و همینطور ابداع می کنند. طرح اندیشه های بشری هم مانند غرایز جمعی، فطری و مور ثی

می باشد که به هنگام لزوم نزد همهی آدمیان کم و بیش یکسان عـمل مـیکند. بدیده های عاطفی که چنین اندیشه هایی را آشکار می سازند در تمام دنیا مشابه یکدیگرند. و حتا در میان حیوانات هم قابل شناسایی میباشند و حیوانات ولو از گونههای مختلف هم باشند باز از این نظر یکدیگر را میفهمند. ویژگی فطری کهنالگو آنقدر حیرتبار است که نمیدانیم در مورد حشرات و پیچیدگی رفتار زندگی تعاونیشان چه می توان گفت؟ زیرا اغلب آنها والدین خود را نمی شناسند و هیچگونه آموزشی را نمیبیند. پس چرا باید تصوّر کنیم انسان تمنها مموجود زنده يي ست كه فاقد غرايز خاص خود مي باشد و در روانش هيچ اثري از گذشتهي تكامل بيادگار نمانده است؟ البته اگر روان را با خود آگاه يكسان بدانيم سادهدلانه به این انگار می نادرست میرسیم که انسان با روانی تھی بدنیا می آید و بعدها نیز روانش شامل همهی آن چیزهایی خواهد شد که به تدریج و شخصاً تجربه کرده 🛧 است. در حالیکه روان چیزی بیش از خود آگاهی است. خود آگاه حیوانات محدود است، اما بسیاری از واکنش ها و قوای محرکه شان نشان از وجود گونه یی روان دارند. بدوی ها اغلب دست به انجام کار هایی میزنند که معنای آن برای خودشان ناشناخته است. همین پدیده در مورد افراد متمدن نیز اگر چنانچه از آنها پرسیده شود مفهوم واقعی درخت نوئل یا تخممرغ عید پاک چیست مصداق دارد. در واقع آنها هم دست به انجام کارهایی میزنند که خود سبب آن را نمیدانند. من يد اين باور را مي پذيرم كه معمولاً نخست كاري باب مي شود و بعدها كسي به فكر میافتد تا سبب آن را دریابد. روانکاو مدام با بیمارانی غالباً هوشمند سر و کار دارد که رفتارهایی کاملاً حیرت آور و غیرقابل پیش بینی دارند و خود نمی دانند چه میگویند و چه میکنند. اینگونه افراد ناگهان گرفتار حالات غیرعقلانی می شوند و خود سبب آن را نمی دانند. در نظر اول اینگونه و اکنش ها و قبوای محرکه جزو طبیعت کاملاً شخصی انگاشته می شوند و با تلقی آنها بـه مــنزلهی رفتارهاي ويژه، ديگر به آنها پرداخته نمي شود. اما بايد دانست که آنها پايه بر يک دستگاه غریزی از پیش ساخته شده و همواره فعال که مشخصهی انسان می باشد

دارند. شکل اندیشه ها، حرکات و اطواری که در همه جای دنیا قابل فهم می باشد و بسیاری از رفتار ها، پیش از آنکه انسان به مرحلهی اندیشه بر سد وجو د داشته اند. حتا می توان پذیرفت که همین نیروی اندیشه ی خاص انسان ریشه در نتایج بر دردناک برخور دهای شدید عاطفی داشته باشد. شاهد مثال این نگره وضع مرد جنگل نشینی ست که در یک لحظه ی نومیدی ناشی از ناکامی در ماهیگیری پسر محبوب خود را خفه می کند و پس آنگاه که پشیمانی وجو دش را فرا می گیرد، بروی کو دک بیجان در آغوش خود خیره می ماند. چنین مردی ممکن است در تمامی دوران زندگی خود این لحظه را فراموش نکند.

ما نمی توانیم بفهمیم آیا براستی تسجربه یی از این دست سبب انکشاف خود آگاهی انسان گردیده یا خیر. اما آنچه مسلم است ضربه های عاطفی مشابه موجب بیداری آدمیان می شود و آنها را ناگزیر می کند مراقب کردار خود باشند. مانند مورد ریموند لول<sup>(۱)</sup> اسپانیایی که پس از پیگیری بسیار سرانجام توانست از بانویی که فریفته اش شده بود وعده ی دیداری پنهانی بگیرد. زن در وعده گاه آرام و خاموش پیراهن خود را گشود و سینهی تکیده شده از سرطان خود را نشان وی داد. ضربهی ناشی از آن منظره زندگی لول را تغییر داد و با روی آوردن به کلیسا یکی از بزرگترین مبلغان مذهبی شد. در مواردی که تغییر چنین ناگهانی روی می دهد می توان گفت که یک کهن الگو از مدت ها پیش از آن در ناخود آگاه فعالیت می کرده و ماهرانه زمینه را برای بروز بحران آماده می کرده است.

چنین تجربه هایی ظاهراً نشان می دهند که ساختار های کهن الگو شکل های ایستا ندارند. آن ها عناصری پویا هستند و بوسیلهی قوای محرکه که مانند غرایز خودانگیخته هستند بروز می کنند. پاره یی خواب ها، پندار ها و یا اندیشه ها نا گهان پدید می آیند و هر چقدر هم موشکافی کنیم باز دلیل آن را درنمی یابیم. این بدان معنا نیست که دلیلی وجود ندارد، تنها آنقدر دور و مبهم است که نسمی توان

1 - Raimond Lulle

مشاهدهاش کرد. در چنین مواردی باید منتظر ماند تا به اندازهی کافی خواب و مفهوم آن را دریابیم و یا رویدادی خارجی موجب شرح آن شود. و حتا ممکن است رویداد خواب مربوط به آینده باشد. در واقع ناخودآگاه ما و خوابهای مربوط به آن نیز درست همانند اندیشههای خود آگاهمان به آینده و امکانات آن می پردازند. از دیرباز همه بر این باور بودهاند که کارکرد اصلی خواب پیشگویی آینده است. در دوران قدیم و تا قرون وسطا خوابها در حـدس و گـمان.های پزشکی نقش ایفا میکردند. شاهد مثال وجود عنصر حدس (یا پیشآگاهی) در خوابی متعلق به قدیم است که در خواب این دوران نیز وجود دارد. آر تمیدور از اهالی دالدیس (۲) که در قرن دوم پس از میلاد میزیسته نقل میکند؛ مردی خواب دید پدرش در میان شعلههای آتشسوزی خانه یی دارد از میان میرود. چندی بعد خود آن مرد بر اثر فلگمون (۲) (سوختن یا تب شدید) که احتمالاً نوعی التهاب ریوی می باشد فوت شد. بر حسب اتفاق یکی از همکاران من به بیماری ی تب قانقاریایی که نوعی فلگمون است مبتلا گردید. یکی از بیماران قدیم او که از نوع بیماری پزشک خود خبر نداشت، خواب دید دکتر در آتش سوزی بزرگی مرده است. و این درست زمانی بود که دکتر بستری شده بود و بیماری هنوز در مرحلهی ابتدایی خود بود. خواب بیننده جز اینکه پزشک سابقش بـیمار است و راهی بیمارستان شده چیزی نمیدانست. سه هفته پس از آن دکتر فوت شد.

همانگونه که این نمونه نشان میدهد خواب ها می توانند نقشی پیشگویانه یا همانگونه که این نمونه نشان میدهد خواب ها می توانند نقشی پیشگویانه یا احتمالی ایفاکنند و هر کس ادعاکند می تواند آن ها را تعبیر کند باید توجه داشته باشد هر خوابی که دارای مفهوم باشد لزوماً قابل توجیه نخواهد بود. چنین خوابی اغلب ممکن است از هیچ بروز کرده باشد و انسان سبب بروز آن را نداند. البته اگر انسان از رویداد گریزناپذیری که خواب پیام آورش است آگاهی داشت سبب آشکار می گشت، زیرا تنها خود آگاه ما از آن بی خبر بود و ناخود آگاه از آن خبر داشت و نتیجهاش را به خواب بیننده منتقل می کرد. به هر رو بنظر می آید که ناخود آگاه نیز همانند خود آگاه بتواند رویدادها را بسنجد و خود نتیجه گیری کند و حتا بتواند با تکیه بر پاره یی رویدادها نتایج احتمالی آنها را پیش بینی کند و این دقیقاً بدان جهت است که ما از آنها آگاهی نداریم. اما تا آنجا که می توان بر مبنای خواب ها قضاوت کرد عملکر دهای ناخود آگاه در اینگونه موارد غریزی هستند، و این تمایز مهم است، زیرا تحلیل منطقی وجه تمایز خود آگاه است. و ما با تکیه بر منطق و شناخت خود گزینش می کنیم. در حالی که ناخود آگاه است. و ما با تکیه بر گرایش های غریزی اشکالی از اندیشه هدایت می شود، یعنی بو سیلهی کهن الگو. وقتی از یک پزشک خواسته می شود فرایند یک بیماری را شرح دهد او از مفاهیم منطقی مانند وعفونت، یا «تب» استفاده می کند. البته خواب شاعرانه تر است و بدن بیمار انسان را به منزلهی خانه ی زمینی وی می انگارد و تب را به منزله ی آتشی که آن را ویران می کند.

همانگونه که این خواب نشان داد. ذهن کهن الگو همان نتیجه یی راگرفت که در زمان آر تمیدور. ناخود آگاه چیزی را که ماهییت آن کم و بیش ناشناخته است از راه مکاشفه دریافت کرده و به کنش کهن الگو گردن داده است. این نشان می دهد که ذهن کهن الگو جایگزین اندیشه ی خود آگاه و منطق هایش شده تا عهده دار وظیفه ی پیشگویی شود. بنابراین کهن الگوها ابتکار عمل و نیروی خاص خود را دارا می باشند. آن ها می توانند هم تعبیر پر مفهوم خود را به شکلی نمادین داشته باشند و هم در موقع مناسب با قوای محرکه و اندیشه های خاص خود آمد و شد در اینگونه موارد آن ها همانند عقده ها عمل می کنند. بنا به میل خود آمد و شد می کنند و اغلب سد راه خواستهای خود آگاه انه می شوند و یا با آزار دهنده ترین شیوه ها آنها را تغییر می دهند.

هنگامی که نیروی خاص کهن الگو را دریافت میکنیم تازه درمی یابیم چ<sup>قدر</sup> مجذوبکننده هستند و تعیینکننده. همین کیفییت در مورد عقدههای شخصی نیز صادق است. عقدههای اجتماعی ناشی از کهن الگو نیز درست همانند عقدههای

/۱۱۲/ أنسان و سمبولها يش

شخصی تاریخچه خود را دارند. اما بخلاف عقده های فردی که تنها موجب بروز نقایص شخصی می شوند، کهن الگو ها اسطور ه ها، ادیان و فلسفه هایی را پدید می آورند که بر ملت ها و تمامی ادوار تاریخ تأثیر می گذارند و هر کدام را متمایز می کنند جرما عقده های شخصی را به منزله ی جنبه ی جبرانی رفتار های ناشی از خود آگاه یک رویه یا معیوب می دانیم. و اسطور ه های مذهبی می توانند به منزله ی گونه یی درمان روانی علیه در دها و نگرانی های بشری همچون گر سنگی، جنگ، بیماری و مرگ انگاشته شوند. مثلاً اسطور ه ی جهانی قهرمان همواره به مردی بسیار نیرومند و یا نیمچه خدایی اشاره دارد که بر بدی هایی در قالب اژدها، مار، دیو و ابلیس پیروز می شود و مردم خود را از تباهی و مرگ می رهاند. روایت یا تکرار متون مقدس و مراسم مذهبی و پرستش قهرمان با برپایی رقص ها، سرودها، نیایش ها، قربانی کردن ها موجب برانگیختن هیجان های الهی<sup>(۱)</sup> (همانند افسون یک جادو) می شوند و فرد را به چنان پایه یی می رساند که خود را قهر مان انگارد.

اگر بکوشیم از زاویه یدید یک فرد مومن به مسایل بپردازیم شاید بتوانیم دریابیم چگونه یک انسان معمولی می تواند از بند ناتوانی و فلاکت خود برهد و دستکم برای زمانی کو تاه به کمال انسانی دست یازد. چنین باوری اغلب برای زمانی چند شیوه ی خاصی از زندگی را به وی تحمیل می کند. ایس باور حتا می تواند تمامی یک جامعه را در بر بگیرد. نمونه ی بارز این موضوع رازهای ب(شهر) الوزی<sup>(۱)</sup> می باشد که سرانجام در اوایل قرن هفتم میلادی نابود گردید. این رازها به همراه پیشگویی معبد دلف<sup>(۱)</sup> جوهر و روح یونان باستان را تشکیل می دادند. و در مقیاسی بسیار بزرگتر سرآغاز تاریخ مسیحیت، نام و اهمیت خود را مدیون راز نیمچه خدایی ست که خود ریشه در اسطوره ی کهن الگویی ازیریس

۱\_ Numineuses از Numen لاتین بمعنای الوهیت گرفته شده و بیانگر آنچه بر روی زمین الهیست میباشد.

Y = Eleusis Y = L'oracle de Delphes

-هوروس<sup>(۱)</sup> مصر باستان دارد. معمولاً چنین می پندارند که در دوران پیش از تاریخ در شرایطی که بر ما معلوم نیست انگاره های اساسی اسطوره یی بوسیلهی فیلسوف یا پیامبری هوشمند وابداع یه شده است و پس آنگاه مردم خوش باور و ساده دل آنها را وباور یک ده اند. و به همینگونه گفته می شود داستان هایی که روحانیون جاه طلب بیان می کنند واقعییت ندارند و پنداره ای باطلی بیش نیستند. اما واژه ی وابداع کردن ی واقعییت ندارند و پنداره ای باطلی بیش نیستند. اما واژه ی وابداع کردن ی روه (inventer) دقیقاً از لاتین (invenire) بمعنای یافتن و یافتن در پی و جستجو ی گرفته شده است. که حالت دوم نوعی مکاشفه پیرامون آنچه بدنبالش هستیم را

اکنون اجازه میخواهم به انگاره های شگفتانگیز موجود در خواب های دخترک بازگردم. من احتمال نمی دهم که او در جستجوی آن انگاره ها بوده باشد و خود وی باید از یافتن آنها حیرت زده شده باشد. و دقیقاً چون آن ها را شگفت آور و غیر منتظره یافته بود، به مناسبت عید میلاد به پدر خود هدیه شان کرده بود. و بدین تر تیب آنها را به قلمروی اسرار همیشه موجود مسیحیت و تولد عیسا کشانده بود و با راز درخت همیشه سبز نورانی (رویای خواب پنجم) پیوند داده بود.

اگر چه شواهد تاریخی فراوانی مبنی بر رابطهی نمادین موجود میان مسیح و درخت وجود دارد، اما اگر دخترک از پدر و مادر خود می پرسید چه رابطه یی میان شمع آذین کردن درخت کاج و تولد مسیح وجود دارد با مشکل روبر و می شدند و تنها به این پاسخ بسنده می کردند که: آه، ایس فقط یک رسم مسیحی ست. اما پاسخ دقیق به بررسی عمیق نمادگرایی بر مبنای مرگ خدا و آرابطهی آن با پرستش مادرِ کبیر و درخت به منزلهی نماد وی نیاز دارد. و این تنها یک جنبهی معضل است.

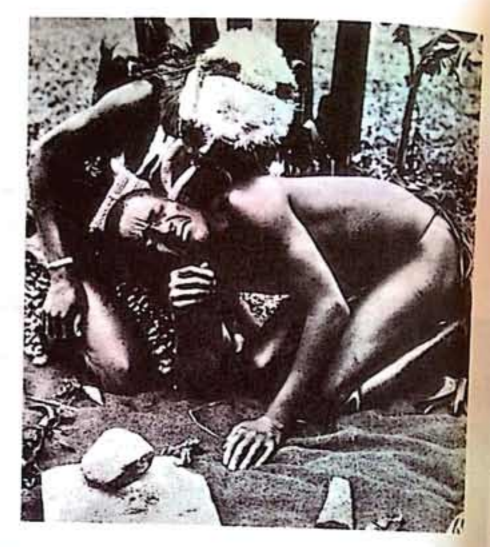
1 = Osiris-Horus

۱۱۴/ انبسان و سمبولهایش

هرچه بیشتر به ژرفای ریشه های یک دنمایه ی جمعی، (یا به زبان کلیسایی یک اصل از اصول دین) فرو رویم، بیشتر به شبکه های ظاهراً بی پایان کهن الگوهایی که پیش از دوران معاصر هرگز به آنها برداخته نمی شد برخورد میکنیم. درست از همین روست که ما امروزه پیرامون نمادین بودن اسطوره ها بسیار بیشتر از <sub>ل</sub> نسلهای پیشین میدانیم. در واقع انسانهای قدیم دربارهی نسادهای خود نمی اندیشیدند، بل با آن ها زندگی می کردند و از معنایشان برانگیخته می شدند. و شاهد مثال من تجربه پیست که در میان بدوی های مون الگون'' در افریقا بدست آوردم: آنها هر سپیدهدم از کلبههای خود بیرون می آیند. به کف دستان خود می دمند و یا آن ها را با آب دهان تر می کنند، آنگاه دستان خود را به سوی نخستین پر تو های خورشید بالا می برند، گویی می خواهند نفس و آب دهان خبود را به مونگو'`` خدایی که سر از افق برمی آورد اهداکنند (این واژه از زبان سواحیلی ('' که در آداب مذهبی بکار می رود برگرفته شده است و آن هم از ریشهی پولی نزی معادل مانا (۳) یا مولونگو (۵) گرفته است. این کلمه ها و واژه های مشابه همگی بیانگر دقدرت، نیرویی شگفت آور و فراگیرند که ما آن ها را الهمی مینامیم. واژهی مونگو معادل خدا، یا الله است). وقنی از آنها پرسیدم معنای این کار چیست و چرا چنین میکنند، حیرتزده شدند و پاسخ دادند؛ دما همیشه به هنگام طلوع خورشید چنین کردهایم، و وقتی به آنها گفتم مونگو همان خورشید است بمن خندیدند، زيرا خورشيد تنها به هنگام طلوع مونگوست و در ميان آسمان ديگر مونگو نيست. مفهوم کاری که آنها انجام میدادند برای من روشن بود، اما برای خودشان نه.

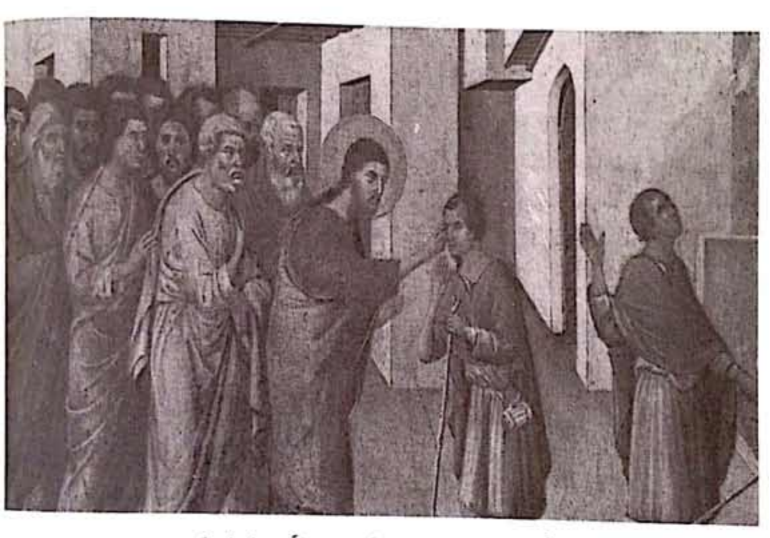
آنها اینکار را بی آنکه بیندیشند انجام می دادند و برای همین قادر به توضیح آن نبو دند. من به این نتیجه رسیده بو دم که آنها روح خود را به مونگو اهدا می کنند. زیرا نفس وزندگی، و آب دهان وجو هر روح، است. دمیدن و انداختن آب دهان بر روی هر چیزی ثمره یی وجادویی، دارد و مسیح هم برای درمان آدمی کور از آن 🗸

| 1 = Mont Elgon | Y - Mungu | ۳ = Swahili | 🕈 = Mana |
|----------------|-----------|-------------|----------|
| ð - Mulungu    |           |             |          |



یک جادوگر زولو Zoulou با دمیدن در گوش یک بیمار بوسیلهی شساخ گساو ارواح را از بسدن وی مسیرانسد و او را درمان میکند.





یکی از آثار نقاشی قرن سیزدهم ایتالیا؛ مسیح با آب دهان خود کوری را بینا میکند. بهره گرفت. نمونه ی دیگر پسریست که آخرین نفس پدر در حال مرگ خود را فرومی خورد تا روح او را بدست آورد. بسیار بعید است که این افریقایی ها حتا در گذشته ی دورِ خود چیز زیادی در باره ی مفهوم مراسم خود بدانه د. و شاید نیا کانشان کمتر از اینان می دانستند. چرا که آنها نسبت به انگیزه های خود نا آگاه تر بودند و کمتر درباره ی رفتار های خود می اندیشیده اند.

مر فاست گوته بسیار بجا می گوید که: Im Anfang war dic tat (در ابتدا کنش بود)». کنش ها هرگز ابداع نشده اند. بل تنها رخ داده اند. در حالی که اندیشه، کشف نسبتاً اخیر انسان است. انسان ابتدا به وسیله ی عوامل ناخود آگاه رفتار می کرد و دیرزمانی بعد به اندیشیدن درباره ی سبب آنها پرداخت و بی شک به زمان درازی نیاز داشت تا به این انگاره ی اشتباه دست یازد که خودش مسبب رفتارهای خود می باشد، زیرا ذهنش نمی توانست هیچ نیروی محرک دیگری جز نیروی خودش را شناسایی کند.

این انگاره که گیاه یا حیوان خود ابداع کننده ی خودش است خنده آور است. با اینهمه بسیاری از مردمان بر این باورند که روان یا ذهن خودشان را خود ابداع کرده اند و خود آفریننده ی خودشان می باشند. اما همانگونه که دانه ی بلوط تبدیل به درخت بلوط می شود و سمند رها با گذشت زمان پستاندار می شوند، ذهن نیز به مرور به مرحله ی خود آگاهی امروز خود رسیده آست. و در روند طولانی انکشاف خود که همچنان ادامه دارد ما را به سوی نیروهای درونی و محرک های بیرونی سوق می دهد.

این نیروهای درونی سرچشمه یی ژرف دارند، از خودآگاه ناشی نمی شوند و خودآگاه نمی تواند مهارشان کند. در اسطوره های قدیم این نیروها را مانا، روح، ابلیس و یا خدا می نامیدند که امروزه همچنان فعال می باشند. اگر با تمایلات ما سازگار باشند آنها را الهامها و رویدادهای سعادت بار می نامیم و خود را بدین جهت که دنمونه یی هوشمند، هستیم تحسین می کنیم. اما اگر سازگار نباشند می گوییم شانس نداریم. یا بدخواه داریم و یا اینکه ممکن است بدبختی هایمان اصولاً جنبهی بیماری داشته باشند. و تنها چیزی را که نمی پذیریم اینستکه ما وابستهی وقدرتهای خارج از قلمروی اراده مان می باشیم. البته باید پذیرفت انسان متمدن امروزی توانسته به نوعی اراده دست یابد که هرگاه مایل بود از آن بهره گیرد. و آموخته کارهای مؤثّر خود را بدون نیاز به جذبهی آواز و دهل انجام دهد. و حتا می تواند از نیایش روزانه ی خود چشم پوشی کند. می تواند آنچه می خواهد انجام دهد و ظاهراً انگاره های خود را بدون دغدغه به مرحله ی عمل در آورد. در حالی که بدوی ممکن است در هر قدم خود با سدهایی مانند تر س، خرافه پرستی و موانع نادیدنی دیگر روبرو شود. دخواستن توانستن است انگار خرافه پرستی انسان امروزی ست.

البته انسان امروزی به سبب فقدان درون نگری خود بهای گزافی برای حفظ اعتقاد خود پرداخته است. او نمی داند که با وجود منطق و کارآیی خود همچنان اسیر «قدرت ها»یی ست که نمی تواند مهار شان کند. خدایان و ابلیس هایش مطلقاً نابود نشده اند و تنها نام های خود را تغییر داده اند و همواره با ممارست او را گرفتار نگرانی و تشویش های مبهم کرده اند تا به قرص های بی اثر، الکل، تو تون و غذا پناه برد و بویژه گرفتار روان نژندی مهلک شود.



آنچه ما وخود آگاهی انسان متمدن، می نامیم بگونه یی مداوم از غرایز اصلی جدا شده است، و غرایز بی آنکه از میان بروند تنها ار تباط خویش را با خود آگاه ما از دست داده اند و ناگزیر خود را به شیوه یی غیر مستقیم بیان می کنند. غرایز می توانند به صورت نشانه های روان نژندی یا رخد ادهایی مانند بدخلقیهای بی جهت، فراموشی های غیر منتظره و خطاها بروز کنند. انسان مایل است خود را مسلط بر روح خویشتن انگارد. اما وقتی قادر نباشد خلق و خو و هیجان های خود را مهار کند و یا به شیوه های گوناگونی که عوامل ناخود آگاه به یاری آنها ماهرانه وارد تصمیم ها و برنامه ریزی های او می شوند آگاه نباشد بدون شک نخواهد توانست بر خود مسلط شود. وجود این عوامل ناخود آگاه مدیون خود مختاری را به از کند و یا به شیوه های گوناگونی که عوامل ناخود آگاه مدیون خود مختاری وارد تصمیم ها و برنامه ریزی های او می شوند آگاه نباشد بدون شک نخواهد توانست بر خود مسلط شود. وجود این عوامل ناخود آگاه مدیون خود مختاری را با نقاب می پوشاند. پاره یی از چشم اندازهای زندگی بیرونی و رفتارهای وی در کشوهای جداگانه ضبط می شوند و هرگز هم با یک یگر برخورد نمی کنند. برای آرایه ی نمونه یی از این وروانشناسی شبکه بندی مشابه به سردن المای را با نقاب می پوشاند. پاره یی از چشم اندازهای زندگی بیرونی و رفتارهای وی در را با نقاب می پوشاند. پاره یی از چشم اندازهای زندگی بیرونی و میز از مای وی در را با نقاب می پوشاند. پاره یی از چشم اندازهای زندگی بیرونی و می از های وی در را با نقابی می پوشاند. پاره یی از چشم اندازهای زندگی بیرونی و می از می کاند. برای کشوهای جدا گانه ضبط می شوند و هرگز هم با یک یگر برخورد نمی کنند. برای را را یا توریم که تحت تأ ثیر و جذبه ی ستایش برانگیز یک ساز مان مذهبی نیاز به عیسا مسیح شفا پیداکرده و این را شاهدی بر الطاف الهی و تأثیر بی چون و چرای آن سازمان مذهبی آوردند. اما چند هفته پس از اعلام واقعه برای عموم و از میان رفتن هیجان قضیه مردک دوباره به الکل پناه برد و میخوارگی را از سر گرفت. اینبار سازمان مذهبی، مورد وی را دبیماری، قلمداد کرد و دیگر دخالت الهی را جایز ندانست. و مرد الکلی را به درمانگاه فرستادند تا پزشک بیاریش بشتابد.

این یکی از جنبههای ذهن دتربیتشده،ی امروزیست که ارزش بررسی را دارد، زیرا هشداریست بر از همگسیختگی ذهنی و روانپریشی.

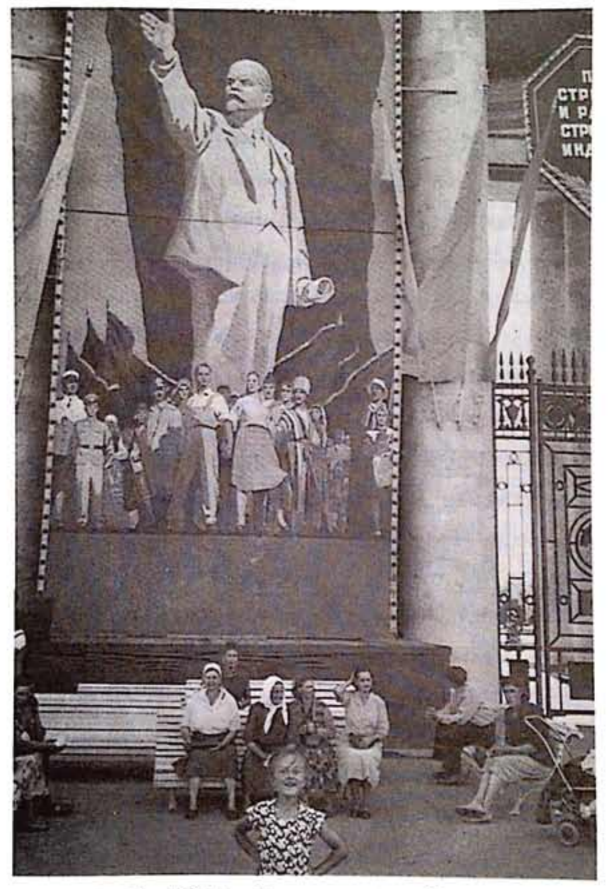
اگر ما برای یک لحظه بشریت را به مثابهی یک فرد انگاریم بی درنگ پی خواهیم بردکه نوع بشر نیز همانند شخصی می ماند که عنان اختیار خود را بدست نیروهای ناخودآگاه سپرده است و مایل است پاره یی مشکلات خویش را در کشویی جداگانه محبوس کند. و درست به همین سبب است که ما باید به آنچه مسی گوییم توجه بسیار بکنیم، زیرا امروزه بشرییت بوسیلهی خطرهای نابودکننده یی که خود آنها را آفریده و مهارشان ممکن نمی نماید تهدید می شود.

دنیای امروز هم بمانند افراد رواننژند از هم گسیخته بنظر می آید. پرده ی آهنین مرز نمادین تقسیم بندی شده است. انسان غربی در اندیشه یقدرت طلبی شرق است و خود را نا گزیر می بیند دست به اقدامات دفاعی فوق العاده بزند و در عین حال به فضیلت و نیک خواهی خود می بالد. و آنچه نمی بیند معایب خود ش است که در زیر نقاب نیات خیر خواهانه ی بین المللی پنهان کرده است و دنیای کمونیستی بی پروا و منظم آنرا به رخش می کشد. امروزه شرق کمونیست بی پرده و بی آزرم دست به همان کارهایی می زند که پیش از آن غرب در خفا مر تکب می شد و با احساس شرمی رقیق از کنار مسامحه کاری های خود (یعنی دروغ های سیاسی، فریبکاری های منظم و تهدیدهای در لفافه) می گذشت. که البته ایسنه مه موجب دعقده به های روانی غرب می شود. و در واقع این دهان کجی دسایه ای شوم دهان کجی خود انسان غربی ست که در آنسوی پرده ی آهنین بچشم می خورد. دهان کجی خود انسان غربی ست که در آنسوی پرده ی آهنین بچشم می خورد. غربیست که تازه دارند متوجه میشوند مشکلاتشان جینبهی اخلاقی دارد و کوشش برای پاسخگویی به آنها از راه ذخیرهسازی سلاحهای هستهیی یا درقابت، اقتصادی ثمرهی چندانی ندارد، زیرا چنین کاری شمشیری دو دم را می ماند. بسیاری از ما امروزه فهمیده ایم که تدبیرهای اخلاقی و معنوی کار آترند، زیرا ما را از آلودگی های روزافزون مصون می دارند.

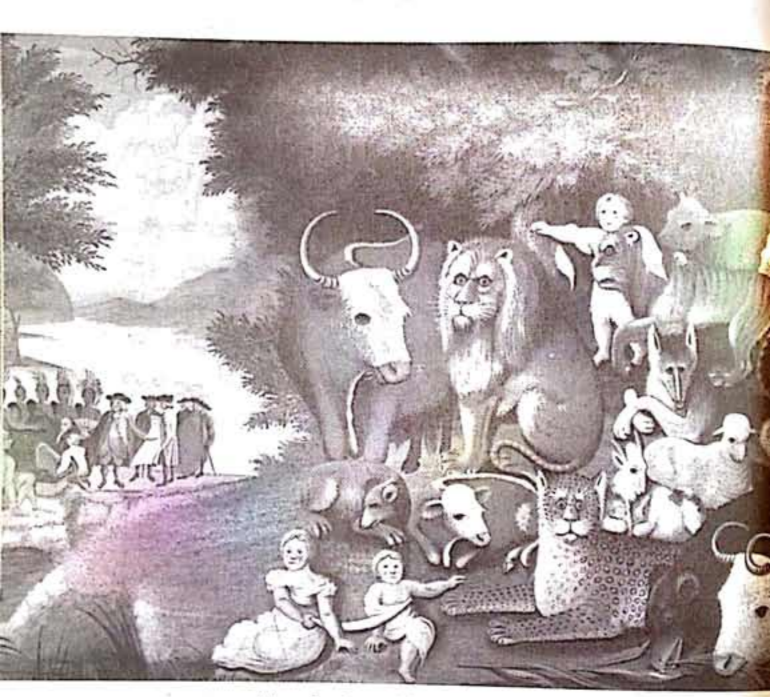
تمام آنچه تا به امروز انجام داده ایم براستی ثمره یی بیار اندک در برداشته و تا زمانی هم که کوشش کنیم خودمان و جهانیان را متقاعد سازیم این تنها رقبای ما همتند که خطاکارند، باز وضع به همین منوال خواهد بود. و بسیار بهتر است صمیمانه کوشش کنیم و بپذیریم که این ای سایه و کنش شوم خودمان است که در آنسوی دیوار نمود پیدا کرده است و اگر ما بتوانیم این سایه را (که طرف تیره ی طبیعت ماست) ببینیم، آنوقت در برابر هرگونه آلودگی معنوی و اخلاقی مصونیت پیدا خواهیم کرد. در حال حاضر این خود ما هستیم که در های آلودگی را به روی خود گشوده ایم، زیرا همان کارهایی را انجام می دهیم که آنها در آنسوی دیوار آهنین. و بدبختی دوچندان اینجاست که ما نمی بینیم و نمی خواهیم بفهمیم در زیر پوشش نیکخواهی دست به چه کارهایی می زنیم.

باید خاطرنشان کرد جهان کمونیستی اسطوره یی بزرگ دارد (که ما ساده دلانه می پنداریم فتوای بر تر مان آنرا از میان خواهد برد). ایس اسطوره ی رویای کهن الگوی قدسی مآب، آرزوی دیرینه ی عصر طلایی (یا بهشت) است که در آن همه، همه چیز دارند و فر مانروایی بزرگ، عادل و خردمند بر باغ کودکان فر مانروایی خواهد کرد.

این کهن الگوی نیرومند، دنیای کمونیستی را به شیوه یی کاملاً کو دکانه تسخیر کرده و از میان نخواهد رفت، زیرا ما با برتری نقطهنظرات خود با آن عناد می ورزیم. و در واقع ما هم به شیوه ی کو دکانه ی خود آن را تغذیه می کنیم، چراکه تمدن غرب هم گرفتار همان اسطوره می باشد. ما هم ناخود آگاهانه از هسمان پشداوری ها، همان امیدها و همان انتظارات تغذیه می کنیم و به مشییت الهی،



بازتابی از یک آرمانشهر که به صورت تسابلویی غسول آسا در یکس از باغهای عمومی شهر مسکو در اتحاد شوروی نصب گردیده است.



Surgements

هر جامعهیی بسرداشت وییژهی خود را از بهشت دارد. تابلوی بالا که بیانگر مدینهی فاضله است، پیمان صلح میان ویلیام پن و سرخپوستان امسریکایی را نشسان مسیدهد (۱۶۸۲)

۱۲۴/ انسان و سمبولهایش

صلح جهانی، برابری انسانها، حقوق ازلی، عدالت، حقیقت و (البته نه با صدای بلند) به بهشت جاوید خداوند در روی زمین اعتقاد داریم.

حقیقت تلخ این است که زنـدگی واقـعی انسـان از مـجموعهی تـضادهای گریزناپذیری مانند روز و شب، تولد و مرگ، نیکبختی و رنج، نیکی و بـدی تشکیل شده است.

ما حتا یقین نداریم که روزی یکی از این تضادها، مثلاً نیکی بر بدی یا شادی بر غم پیروز شود. زندگی میدان مبارزه است. همیشه چنین بوده و همواره نیز چنین خواهد بود و اگر جز این بود زندگی به پایان میرسید.

و درست همین کشمکش درونی بود که مسیحیان اولیه را بر آن داشت تا آرزو کنند جهان هر چه زود تر بپایان برسد. و بوداییان را به سوی طرد امیال و آرزوهای دنیوی سوق داد. و اگر پاسخهای بنیادین در کنار انگارهها و رفتارهای اخلاقی و معنوی ویژهی این دو دین قرار نمیگرفت و به نوعی، پس زدنهای افراطی امور دنیوی آنها را تعدیل نمیکرد، خطری در حدِّ خودکشی پا پیش میگذاشت.

تأکید من بروی مسئله از این روست که امروزه میلیون ها نفر، دیگر اعتقادی به هیچ دینی ندارد و هیچکس دین خودش را نمی فهمد. البته تا هنگامی که مشکلی پیش نیاید فقدان دین محسوس نخواهد بود، اما بمحض آنکه درد و رنجی بوجود آید همه چیز فرق خواهد کرد. همه بدنبال راه نجات، مفهوم زندگی و تجربه های گمراه کننده اش خواهند گشت.

نکتهی مهمی که (بر مبنای تجربهی خودم) قابل بیان است اینستکه یهودیان یا پر و تستان ها بیش از کاتولیک ها به روانکاو مراجعه میکنند. و این طبیعی ست زیرا کلیسای کاتولیک هنوز هم خود را مسئول سلامت روان<sup>(۱)</sup> میداند. البته ممکن است در همین عصر کنونیِ علم هم از روانکاو پرسش هایی بشود که در قدیم شامل قلمروی حکمای الهی می شد. مردم احساس میکنند اگر می توانستند بخود

**\ -** Cura animarum

بقبولانند که زندگی مفهوم دارد یا اینکه اگر خداوند و جاودانگی را باور کنند، شرایطشان بسیار متفاوت از آنچه هست می شد. شبح مرگ نزدیک اغلب موجب پیدایش چنین اندیشه هایی می شود. بشر از دیرباز دربارهی (یک یا چند) وجود متعالی و جهان آخرت تعمق می کرده و تنها در دوران کنونی ست که تصور می کند می تواند آن را نادیده انگارد.

مردم چنین میانگارند که چون نمی توانند اورنگ خداوندی را با دوربین های اختر شناسی مشاهده کنند و یا نمی توانند پدر و مادر محبوب خود را که به جهان دیگر شتافته اند کم و بیش در هیئت جسمانی ببینند، بنابراین این انگاره ها «حقیقی» نیستند. من بر این باورم که این انگاره ها به اندازه ی کافی حقیقی نیستند، زیرا از باورهای بشر پیش از تاریخ سرچشمه می گیرند و با کمترین تحریکی از خود آگاهمان سر بر می آورند.

ممکن است انسان امروزی مدعی شود که به آنها نیازی ندارد و عقیده ی خود را با طرح این مثله که شاهدی علمی بر چنین حقایقی وجود ندارد توجیه کند. و گاهی تا آنجا پیش برود که حتا از فقدان اعتقادات خودش هم ابراز تأسف کند. اما از آنجایی که مسئله بر سر نادیدنی ها و ناشناخته هاست (زیرا خداوند فراسوی فهم بشر قرار دارد و یا هیچ شاهدی بر جاودانگی وجود ندارد)، چرا زحمت ارائه ی شواهد را به خودمان بدهیم؟ اما حتا اگر منطق ما هم نیاز مان به وجود نمک در غذا را تایید نکند باز از مصرف آن بی نیاز نخواهیم بود. و یا حتا اگر بگویند نیاز به مصرف نمک تنها به دلیل احساس واهی نوازش ذائقه است و اصولاً عقیده یی باطل می باشد، با این حال باز هم از تأثیر آن بر سلامت جسم ما کم نخواهد شد. زندگیمان مفهوم می بخشند محروم کنیم؟ و با کدامین دلیل می گوییم این انگاره ها زندگیمان مفهوم می بخشند محروم کنیم؟ و با کدامین دلیل می گوییم این انگاره ها تصورات واهی باشند، بسیاری از مردم گفتهم مسکن است این انگاره ها تصورات واهی باشند، بسیاری از مردم گفتها مرانی به یاری مان می ناگاره ها زندگیمان منه و می بخشند محروم کنیم؟ و با کدامین دلیل می گوییم این انگاره ها زندگیمان منه و می بخشند محروم کنیم و می ممکن است این انگاره ها زندگیمان مفهوم می بخشند محروم کنیم؟ و با کدامین دلیل می گوییم این انگاره ها زندگیمان مفهوم می بخشند محروم کنیم و می گفتم مسکن است این انگاره ها تصورات واهی باشند، بسیاری از مردم گفتهام را تایید می کردند. و آنچه در نظر در گزینش نقطه نظرهای خود کاملاً آزادیم و تصمیم در ایس مورد امریست دلبخواه. اما به هر رو دلیل تجربی نیرومندی وجود دارد که ما را به سوی انگارههای غیرقابل اثبات سوق می دهد. و دلیل هم مفیدبودن چنین انگارههایی است. انسان به انگارههای همگانی و اعتقاداتی که به زندگی او مفهوم بدهند و موجب شوند جای خود را در جهان بیابد نیاز دارد. انسان می تواند شرایط بز حمت باور کردنی را تجربه کند، به شرطی که متقاعد شود مفهوم دارند. اما اگر احساس کند افزون بر رنجی که می برد باید در دداستانی که توسط یک راوی احمق نقل می شوده نیز سهیم گردد درهم فرو می ریزد. نقش نمادهای مذهبی مفهوم دادن به زندگی بشر است. بومیان پوئه بلوس<sup>(۱)</sup> بر این باورند که پسران دپدر خورشید» هستند. و همین اعتقاد به زندگی آنها بعد و هدفی می بخشد که بسیار فراتس از زندگی محدودشان است. و به شخصیت آنها امکان کافی شکوفایی و غنای فراوان می بخشد. سرنوشت آنها بسیار خشنودکننده تر از سرنوشت انسان فراوان می بخشد. سرنوشت آنها بسیار خشنودکننده تر از سرنوشت انسان

همین احساس که زندگی مفهومی گسترده تر از وجود ساده ی فرد دارد، به انسان اجازه می دهد از حدود زندگی بر مبنای پول در آوردن و خرج کردن فراتر برود. و اگر چنانچه فاقد چنین احساسی باشد تبدیل به موجودی گمگشته و بدبخت خواهد شد. اگر پل قدیس بر این باور می ماند که نساجی دوره گرد بیش نیست بدون شک پل قدیس نمی شد. او با تکیه بر زندگی واقعی خود عمیقاً یقین داشت که فرستاده ی خداست. ممکن است او را به جنون عظمت طلبی متهم کنند، اما این عقیده در برابر شهادت تاریخ و قضاوت نسل های بعد بی ارزش می نماید. اسطوره یی که بر وجود وی چیره شده بود از او فردی والاتر از یک پیشهور ساده ساخت. چنین اسطوره یی از نمادهایی ناشی می شود که بو سیله ی خود آگاه ابداع نشدهاند و همچون یک رویداد قدیم «سر میرسند». این عیسای انسانی نبود که اسطورهی انسان خدایی را آفرید. بل این اسطوره قرنها پیش از تولد وی وجود داشت و او خود گرفتار این انگارهی نمادین شده بود و همانگونه که مرقص قدیس<sup>(۱)</sup>گفت همین انگاره او را از زندگی محدود یک نجار ناصری<sup>(۱)</sup> فراتر برد.

اسطور هما باز می گردند به دوران راویان اولیه و خواب هایشان و هیجان هایی که قومی تخیل آن ها در شنوندگانشان بوجود می آورد. این راویان فرق چندانی با شاعران و فیلسوفان دورانهای بعدی نداشتند. راوی دوران اولیه در بند پافتن ریشهی تخیلات خود نبود. و دیرزمانی بعد مردم به این فکر افـتادند از خـود بیر سند افسانه ها چگونه پاگرفته اند. و سرانجام در سرزمینی که ما امروزه آن را یونان «باستان» می نامیم رشد فکری به اندازه یی رسید که مردم متوجه شدند داستان زندگی خدایان چیزی جز روایت مبالغه آمیز متکی بر سنت های باستانی از زندگی واقعی شاهان و سرداران قدیم نیست. و در همان دوران بتدریج معتقد شدند احتمال اینکه بتوان اسطوره یی را بر مبنای ظاهرش تفسیر کرد بسیار اندک است و بنابراین کوشیدند آن را بصورت نیرویی قابل دسترس برای همه جلوه دهند. در دوران های بعد ما همین پدیده را در نمادهای خواب مشاهده میکنیم و متوجه می شویم خواب در دورانی اهمییت پیدا کرد که روانشناسی هنوز مراحل اولیهی خود را می پیمود. و سرانجام یونانیان و سایر مردم دنیا متوجه شدند اسطورهها چیزی جز تغییر چهرهدادن به تاریخ اعادی معقول نیستند و پاره یی ييشاهنگان روانشناسي به اين نتيجه رسيدند كه خواب ها داراي همان معاني نيستند که می نمایانند. نمایه ها و نمادهایی که به شکل های عجیب و غریب در خواب پدید مي آيند از محتويات واپس نهاده شده ي روان سرچشمه مي گيرند و در خود آگاه ظاهر می شوند. و بدین ترتیب مطمئن شدند که خواب معنایی جز آنچه ظاهراً می نمایاند دارد. من پیش از این گفتم به چه سبب این انگاره را کنار گذاشتم و به مطالعه ی همزمان شکل و محتوای خواب ها پرداختم. و اینکه چرا باید معنای شکل و محتوای خواب با یکدیگر تفاوت داشته باشد؟ و آیا اصولاً چیزی می تواند در طبیعت جز آنچه هست باشد؟ و خواب هم پدیده یی عادی و طبیعی ست. تالمود<sup>(۱)</sup> میگوید که: «خواب خود تعبیر خودش است.» و اشتباه از اینجا ناشی می شود که محتویات خواب نمادین است و بنابراین بیش از یک مفهوم دارد. اما اگر نمادها مسیر های گونا گونی جز آنچه عادتاً در ذهن خود آگاه ماست نشان می دهند بدین سبب است که یا اشاره به چیزی در ناخود آگاه دارند و یا تنها بخشی از خود آگاه می باشد.

پدیده هایی همچون انگاره های نمادین برای ذهنیت های علمی آزار دهنده می نمایند، چراکه نمی توان آن ها را از نظر منطقی عقلانی توجیه کرد. اما در روانشناسی تنها اینگونه مشکلات مطرح نیستند. مشکل از اینجا آغاز می شود که علیر غم کو شش های روانشناس پدیده هایی همچون «عاطفه» یا هیجان در هیچ چهار چوب مشخصی نمی گنجند. و ریشه ی اشکال هم در هر دو مورد فوق دخالت ناخود آگاه است.

من آنقدر به نقطهنظرات علمی آشنایی دارم که بفهمم پرداختن به رخدادهایی که بقدر کافی و وافی قابل درک نیستند چقدر ناگواراست. و دشواری در اینجاست که گرچه چنین رخدادهایی انکارناپذیرند، اما نمی توان برای آنها چهارچوبی منطقی در نظر گرفت. و برای به چهارچوب کشاندن آنها باید خود زندگی را فهمید، زیرا این زندگی ست که هیجانها و انگارههای نمادین را می آفریند.

روانشناس دانشگاهی کاملاً آزاد است که پدیدهی هیجان یا درک از ناخودآگاه را نادیده انگارد. اما این ها رخ دادهایی هستند که روانکاو و حرفه یی ناگزیر است به آنها توجه کند. زیراکشمکشهای عاطفی و دخالت ناخودآگاه همواره در بررسی های علمی او حضور دارند. اگر وی بخواهد بیماری را معالجه

قانون شرع يهود Talmud • ١

کند ناگزیر باید به این پدیده های غیر عقلانی بمثابه ی رخدادهایی مسلم برخورد کند، حال خواه توانایی به چهار چوب کشاندن منطقی آن ها را داشته باشد یا نه. بنابراین بسیار طبیعی است کسانی که هیچ تجربه یی در کارهای حرفه یی روانشناسی ندارند نتوانند به راحتی درک کنند؛ بمحض آنکه روانشناس دست از تحقیقات علمی و دانشگاهی خود میکشد و فعالانه در روند حوادث زندگی واقعی قرار می گیرد با چه مسایلی روبرو خواهد شد. تمرین های تیراندازی در میدان تیر هیچ شباهتی با آنچه در میدان جنگ می گذرد ندارد. و همنگامی که پزشک با مجروحان یک جنگ واقعی روبروست باید واقعیت های روانی را در روست که هیچ کتاب درسی نمی تواند روانشناسی را آموزش دهد و تنها باید آنرا از راه تجربه ی صرف آموخت. و ما این را با بررسی پاره یی نمادهای بسیار شناخته شده درک خواهیم کرد.

مثلاً در دین مسیح چلیپا نمادیست که بسیاری از مفاهیم، انگاره ها و هیجان ها را در خود دارد. اما چلیپایی که بدنبال یک نام در میان فهرستی از اسامی کشیده شود تنها نشان دهنده ی فوت صاحب آن نام می باشد. یا آلت مردانگی که در دین هندو نمادی جهانی دارد، اگر بوسیله ی جوانی بروی دیوار خیابان کشیده شود تنها بیانگر توجه او به آلت مردانگی خودش می باشد. و از آنجاییکه خیالپردازی های دوران کودکی و جوانی اغلب تا سنین بالا همراه انسان می باشند بنابراین بسیاری از خواب ها قطعاً اشاراتی جنسی دارند و تعبیر آن ها به گونه یی دیگر اشتباه است. اما وقتی یکنفر بر قکار از فروبردن دو شاخ برق (نرینگی) در درون پریز (مادینگی) سخن می گوید خنده آور است اگر نتیجه گیری کنیم دستخوش خیالپردازی های نوجوانی شده است، زیرا او تنها واژه های مؤثّر و مفهوم حرفه ی خودش را بکار گرفته است. وقتی یک هندوی با فرهنگ از لینگام<sup>(۱)</sup> (آلت مردانگی که در

1 = Lingam



پاره یی موجودات اسطوره یی امروزه در موزه ها جای گرفته اند و پاره یی دیگر هــنوز قــدرت دیـرنیه ی خـود را در فــیلم های دهشــتناک بـه نــمایش میگذارند.







برای چینی های قدیم ماء تمداعمیکنندءی Kwanyin (الهه) بود.

۱۳۲ / انسان و سمبولهایش

اسطورههای هندو معرف خدای شیوا<sup>(۱)</sup> است) سخن میگوید، موضوعاتی را بیان میکند که هرگز نمایانگر آلت مردانگی نیستند. و بدون شک نه لینگام به امری منافی عفت اشاره دارد و نه چلیپا تنها نشانهی سادهی مرگ می باشد. هـمه چیز بستگی به درجهی کمال خواب بیننده دارد که خـود پـدید آورندهی نـمایه های خواب هایش می باشد.

تعبیر خواب ها و نمادها نیاز به هوشمندی دارد. و نمی توان با ساخت چهارچوبی خشک برای تعبیر خواب، مغز تهی از تخیلات افراد را پر کرد. تعبیر خواب، هم نیاز به شناخت بالنده از شخصییت خواب بیننده دارد و هم نیاز به شسناخت بالنده ی تحبیرکننده از شسخصییت خودش. هیچ تعبیرکننده ی کارآزموده یی منگر نیست که حتا قواعدی که تجربه نشان داده مفیدند نیز باید با احتیاط و هوشمندی بکار برده شوند. می توان تمام قواعد نظری را بکار بست، اما به سبب نادیده انگاشتن تنها یک مورد ظاهراً بی معنا خطای فاحشی را مر تکب شد. در حالیکه فردی هوشمندتر بی درنگ متوجه ی اهمیت آن مورد می شد. و حتا ممکن است فردی بیار هوشمند هم به سبب فقدان قدرت مکاشفه یا فقدان حساسیت لازم نسبت به مورد مذکور سخت راه خطا بیماید.

ما در تلاش خود برای درک نمادها نه تنها با خود نماد بل با تمامییت وجودی فردی که آن نمادها را آفریده سر و کار داریم. و این مستلزم اینستکه با بررسی شخصیت فرهنگی وی نقیصه های تربیتی اش را اصلاح کنیم. من خودم از ایس قاعده پیروی می کنم که هر موردی را به منزله ی موضوعی جدید انگارم که از آن هیچ نمی دانم. شیوه ی رایج معمولاً در مواردی که تنها به ظاهر قضایا پر داخته می شود کارآ و مفید می باشد، اما بمحض اینکه به مسایل مهم بهردازیم خود زندگی پا به میان می گذارد و در اینگونه مواقع حتا درخشان ترین فرضیه های نظری هم جز کلماتی بیهوده نخواهند بود. نیروی تخیل و قدرت مکاشفه لازمهی فهم میباشند. گو اینکه همه بر این باورند این دو تنها برای شاعران و هنرمندان پرارزشند (و در اموری که خرد حرف اول را میزند نباید به آنها اعتماد کرد)، اما واقعیت اینستکه اهمیت این دو در سطوح عالی علوم نیز کمتر از سخن سرایی و هنر نمی باشد. و در پهنه ی علوم چنان نقش مهم و بالنده یی دارند که برای حل مشکلات ویژه مکمل هوش دمبتنی بر عقل می شوند. حتا فیزیک، یعنی یکی از دقیق ترین علوم کاربردی هم بستگی حیرت باری به قدرت مکاشفه ی ناشی از ناخود آگاه دارد (هر چند ممکن است با بکاربردن روش منطقی به همان نتیجه یی دست یابیم که مکاشفه دست یافته بود).

مکاشفه تقریباً لازمهی تعبیر نمادها میباشد و اغلب خواب ها به لطف آن قابل فهم می شوند. اما همین الهام شورانگیز ذهنی به همان اندازه که مجاب کننده می نماید می تواند خطرناک هم باشد. و براحتی ممکن است به احاس ایمنی کاذب بیانجامد. مثلاً ممکن است روانکاو و خواب بیننده را وادارد چنان مجذوب جلسه های دلپذیر و رابطه ی گرم میان خود شوند که در دام گونه یی رویای مشترک بیفتند. اگر تنها به درک مبهم «الهام» بسنده کنیم بنیان مطمئن شناخت عقلانی واقعی و درک صحیح اخلاقی را از میان برده ایم. تنها در صورتی امکان شناخت منطقی میانشان بیانجامد.

یک پژوهشگر صادق میداند که هر مکاشفهیی همواره به شناخت نمی انجامد، اما در عین حال غیر صادقانه است اگر نیاز دایمی ذهن به رابطهی مکاشفه با شناخت را انکار کنیم. و از آنجایی که دانشمند هم انسانی ست همانند سایر انسان ها، بنابراین طبیعی ست او هم مانند دیگران از آنچه نمی تواند توضیح دهد بیزار شود. عموماً همه بر این پندار واهی هستند که آنچه امروز به آن شناخت داریم هرگز تغییر نخواهد کرد. هیچ چیز آسیب پذیر تر از یک نگره ی علمی نیست، چرا که نگره ی علمی کوششی ست کم دوام برای توضیح رخدادها و نه



وقتی روانکاو جذب نمادها میشود، پیش از همه به نمادهای دطبیعی» می پردازد و نه نمادهای دفرهنگی، نمادهای طبیعی از محتویات ناخود آگاه روان سرچشمه می گیرند و بنابراین معرّف گونههای فراوانی از نمایههای کهن الگوهای بنیادین می باشند. و در بسیاری موارد می توان این نمادها را بوسیلهی انگارهها و نمایههایی که در قدیم ترین شواهد تاریخی و جوامع بدوی وجود دارند، تا ریشههای کهن الگویشان ردیابی کرد. در حالی که نمادهای فرهنگی برای توضیح وحقایق جاودانگی، بکار گرفته می شوند و هنوز همچنان در بسیاری از ادیان کاربرد دارند. آنها تحولات زیادی کر دهاند و فرایند تحولاتشان کم و بیش وارد خود آگاه شده است، و بدین سان بصورت نمایه های جمعی مورد پذیر ش جوامع متمدن در آمده اند.

البته این نمادهای فرهنگی بخش بزرگی از ماهییت فوق طبیعی و دجاودیی، خود را حفظ کردهاند و می توانند موجب واکنش های عاطفی بسیار شدیدی در پاره یی افراد گردند و همین بار روانی ممکن است سبب گردد رفتار هایشان توجیه ناپذیر جلوه کند. روانشناس باید این موارد را در نظر داشته باشد و احمقانه است اگر آنها را به این دلیل ساده که با نقطه نظر های عقلانی همخوانی ندارند و بنابراین بیهوده هستند و ارتباطی به مشکل ندارند، کنار بگذاریم. آنها عناصری مهم از ساختار روانی ما هستند و نقشی حیاتی در بنای جوامع بشری دارند و نادیده گرفتنشان زیانی جبران ناپذیر بهمراه خواهد داشت. و اگر آنها را نادیده انگاریم یا سرکوبشان کنیم با تمامی نیروی خود به ضمیر ناخود آگاه می روند و عواقب وخیمی می آفرینند. زیرا نیروی روانی که بدین ترتیب ظاهراً در ناخود آگاه گم می شود ممکن است در بیدار کردن یا تشدید آنچه در ناخود آگاه بصورت بالقوه وجود دارد – مانند تمایلاتی که شاید هیچگاه امکان بروز پیدا

۵ شود. دسایه این تمایلات ذاتاً مخرب همواره در ذهن خود آگاه ما حضور دارد. حتا تمایلاتی که در پاره یی موارد تأثیری مثبت دارند هم بمحض سرکوب شدن اهریمنی می شوند. از همین روست که انسان های نیک اندیش از ناخود آگاه و بالطبع از روانشناسی واهمه دارند.

قرن ما موجب شد بتوانیم به ابعاد رویدادها به هنگامی که درهای این دنیای دون باز می شوند پی ببریم.

رویدادهایی چنان عظیم که هیچکس در سالهای بی خبری و شاعرانه ی حاکم بر آغاز قرن تصوّرش را هم نمی کرد. رویدادهایی که دنیای ما را به لرزه در آورد، و دستخوش شیز وفرنی ساخت. نه تنها آلمان متمدن نیروی دهشتناک بدوی درون خود را استفراغ کرد، بل روسیه نیز گرفتار آن شد. و افریقا به آتش کشیده شد. پس جای شگفتی ندارد اگر دنیای غرب احساس ناراحتی کند.

انسان امروزی نمی داند تا چه اندازه «عقلگرایی» (که قابلیت واکنش های وی در برابر نمادها و انگاره های فوق طبیعی را از میان برده است) وی را در برابر دنیای پنهان روانی آسیب پذیر کرده است. انسان امروزی خود را از بند «خرافات» رهانیده (یا دستکم چنین می پندارد) اما با اینکار ارزش های ذهنی خود را نیز به میزان خطرناکی از دست داده است. سنت های اخلاقی و ذهنی او تخریب شده اند و بهای این تخریب سرگشتگی و از هم گسیختگی فرا گیر است.

۱۳۶ / انسان و سمبولها پش

مردم شناسان علت آسیب دیدن ارزش های ذهنی یک جامعه ی بدوی در برخورد با تمدن امروزی را اغلب توضیح داده اند. زندگی مفهوم خود را برای اعضای چنین جامعه یی از دست می دهد. ساز مان اجتماعی آن از هم می گسلد و افراد آن از نظر اخلاقی فاسد می شوند. ما اکنون در چنین وضعی قرار داریم و هرگز بدرستی درنیافته ایم سبب گمگشتگی مان چیست؟ چراکه رهبران روحانی ما بجای آنکه به درک راز نمادهای مذهبی بپردازند، سخت درگیر حفظ نمادهای مذهبی خود شده اند. من بر این باورم که ایمان به هیچوجه اندیشه (یعنی کار آترین سلاح انسان) را از خود نمی راند. اما متأسفانه بسیاری از روحانیون چنان از علم (و در مورد حاضر از روانشناسی) وحشت دارند که چشمان خود را بروی ایس نیروهای روانی فراسوی طبیعی حاکم بر سرنو شت انسان می بندند. ما همه چیز را از رمز و راز فوق طبیعی خودش تهی کرده ایم و دیگر هیچ چیز برای ما مقدس نیست.

در دوران گذشته، هنگامیکه ادراکات غریزی هنوز به ذهن آدمی راه داشتند خودآگاه براحتی می توانست آنها را به صورت مجموعهی روانی بهم پیوسته در آورد. اما انسان دمتمدن، دیگر توانایی چنین کاری را ندارد. زیرا خودآگاه دهمدایت شدهی، وی از امکان یکسان سازی بخشهای تکمیلی غرایز ناخودآگاهش محروم شده است. و این امکانات یکسان سازی تکمیلی دقیقاً همان نمادهای فوق طبیعی هستند که همه آنها را مقدس می شمارند.

مثلاً امروزه ما از دماده، سخن می گوییم و ویژگی های فیزیکی آن را توصیف می کنیم. و برای نشان دادن پاره یی ویژگی های آن از پژوهش های آزمایشگاهی بهره می گیریم. اما واژهی دماده، دیگر یک مضمون ناب زمخت غیرانسانی و صرفاً عقلانی شده است. و برای ما مفهوم روانی ندارد. چقدر متفاوت بود نمایه ی باستانی و مادی مادر کبیر<sup>(۱)</sup> با توان توصیفش از مفهوم ژرف عاطفی مادر زمین<sup>(۳)</sup>،

۱ و ۲- در دوران باستان مادر کبیر یعنی زمین بازگوکنندهی بار عاطفی ماده بود.

با دذهن، که زمانی پدر همگان بود و امروزه با عقل یکسان شمرده می شود و تا به درجهی خودمحوربینی انسان تنزل کرده است؛ آن نیروی شگرف عاطفی که در وپدر ما، بیان می شد، اکنون در شنزارهای کویر عقل گم شده است.

این دو اصل کهنالگویی اساس تضاد نظامهای شرقی و غربی است. تودههای مردم و رهبرانشان متوجه نیستند که میان اصطلاح مذکر پدر (روح) برای نامگذاری بنیان جهان چنانکه غربی ها بکار می گیرند و اصطلاح مؤنث مادر (ماده) که کمونیست ها بکار می برند تفاوت چندانی وجود ندارد. و ما سبب هیچکدام از این دو گزینش را نمی دانیم. اگر در گذشته این اصول جزو شعائر احترام برانگیز دینی بودند، دست کم نشان می دادند برای انسان اهمییت روانی دارند. اما امروزه تنها مفاهیمی گنگ می باشند.

هرچه شناخت علمی افزایش می یابد، دنیا بیشتر غیرانسانی می شود. انسان خود را جدای از کاثنات احساس می کند، چرا که دیگر با طبیعت سروکار ندارد و مشارکت عاطفی ناخود آگاه خویش را با پدیده های طبیعی از دست داده است. و پدیده های طبیعی هم بتدریج معنای نمادین خود را از دست داده اند. دیگر نه تندر، آوای خشما گین خداست و نه آذرخش تیر انتقام او. دیگر نه رودخانه پناهگاه ارواح است و نه درخت سرچشمه ی زندگی انسان. دیگر هیچ غاری ماوای شیاطین نیست. دیگر سنگها، گیاهان و حیوانات با انسان سخن نمی گویند و انسان نیز با آنها سخن نمی گوید، چرا که می انگارد گفته هایش را نمی شوند. تماس انسان با طبیعت قطع شده است و نیروی عاطفی عمیق ناشی از این تماس که موجب روابط نمادین وی می شد از میان رفته است.

نمادهای خواب ما میکوشند این فقدان عظیم تماس را جبران کنند. نمادها، طبیعت اصلی ما را با همهی غرایز و شیوههای ویژهی اندیشههایش نشان میدهند. دریغاکه نمادها محتویات خود را با زبان طبیعت که برای ما بیگانه و نامفهوم است بیان میکنند. و ما ناگزیریم زبان طبیعت را با واژهها و کلام عقلانی باب روز که خود را از بند دوران قدیم و راز و رمز ویژهی آن رهانیدهاند بازگو کنیم. امروزه

۱۳۸ / انسان و سمبولها پش

هنگامی که ما از اشباح و سایر موجودات فراسوی طبیعی سخن می گوییم، دیگر برای فراخواندنشان بسوی خودمان نیست. شکوه و قدرت این کلمات از میان رفته است و ما دیگر هیچ جادویی را باور نداریم. قداست اشیاء مذهبی و پایبندی به آنها کاهش یافته. گویی دنیای ما خود را از بند وعلقه های فوق طبیعی، مانند سحر، جادو، همزاد، ساحر آدم گرگ، خون آشام، ارواح جنگلی و تمامی موجودات عجیب دیگری که در جنگلهای دوران قدیم پرسه میزدند رهانیده است.

به بیانی دقیق دیگر دنیای ما از تمامی عناصر خرافی و غیر عقلانی پاک شده است. اما در اینکه دنیای درونی ما (نه نمایه های خوش آیندی که خو دمان در آن می سازیم) هم خود را از بند تمامی این خصوصیات دوران قدیم رهانیده باشد جای تر دید است. آیا عدد سیز ده برای بسیاری از مردم نحس نیست؟ و آیا بسیاری از افراد گرفتار پیشداوری های غیر عقلانی، فرافکنی ها و پندارهای کو دکانه ی خود نیستند؟ اگر واقع گرایانه به ذهن آدمی بنگریم متوجه خواهیم شد بسیاری از آثار باقیمانده از دوران قدیم هنوز چنان نقش خود را ایفا می کنند که گویی از پانصد سال پیش تا کنون هیچ اتفاقی نیفتاده است.

درک این موضوع که انسان امروزی آمیخته یی از خصایص ناشی از تکامل بسیار طولانی روان خود می باشد بسیار مهم است. و همین در هم آمیختگی انسان و نمادهایش است که مورد بحث ماست و باید در آن به دقت موشکافی کنیم. امروزه باور های علمی و تردیدها با پیشداوری های کهنه، شیوه های اندیشه و احساس های منسوخ شده، سوء تعبیر های لجو جانه و جهل مرکب نزد انسان توام شده اند.

و نمادهایی که امروزه مورد مطالعهی ما روانشناسان قرار دارد فرآوردهی چنین انسانهایی می باشد. برای توضیح این نمادها و مفهوم هر کدام از آنها، لازم است بدانیم آیا از تجربههای ناب شخصی ناشی شدهاند یا خواب آنها را از میان بنیانهای معرفت خودآگاه غیر شخصی و همگانی برگزیده است.

مثلاً خوابی را در نظر بگیریم که در آن عدد ۱۳ دیده شده است. ابتدا این پرسش پیش میآید که بدانیم آیا خواب بیننده خود این عدد را نحس میانگار دیا خواب اشاره به مردمی دارد که هنوز چنین باور باطلی را دارند. تعبیر بسته به پاسخ بسیار متفاوت خواهد بود؛ در حالت اول باید توجه داشت که فرد هنوز زیر نفوذ نحوست عدد ۱۳ است و بنابراین اگر به اتاق شماره ی ۱۳ یک میهمانسرا برود یا سر میز غذای شماره ی ۱۳ بنشیند سخت برآشفته خواهد شد. اما در حالت دوم شاید عدد سیزده چیزی جنز یک اشاره ی تحقیر آمیز یا اهانت بار نباشد. خواب بیننده ی دخراف پرست، همچنان نحوست سیزده را حس می کند. اما خواب بیننده ی دعول»تر عدد ۱۳ را از تمامی جنبه های عاطفی بدوی خود عاری کرده است.

نمونه ی بالا بیانگر چگونگی بروز کهن الگوها در تجربه ی علمی ست، کهن الگوهایی که همزمان بصورت نمایه و هیجان بروز میکنند. و تنها زمانی می توان از کهن الگوها سخن گفت که این دو مضمون متقارن یکدیگر باشند. وقتی نمایه به تنهایی مطرح باشد اهمییت چندانی ندارد. اما هنگامی که سرشار از عاطفه گردد کار مایه ی روانی پیداکرده پویا می شود و ناگزیر عواقبی بدنبال می آورد.

من می دانم که درک موضوع دشوار است، زیرا می خواهم با استفاده از کلام من می دانم که درک موضوع دشوار است، زیرا می خواهم با استفاده از کلام چیزی را وصف کنم که طبیعت آن قابل توصیف دقیق نیست. اما از آنسجاییکه سیاری کسان چنین می پندارند که می توان کهن الگوها را به مثابه ی بخشی از یک سیستم مکانیکی بخاطر سپر د، نا گزیرم تا کید کنم که آنها تنها کلام و مفهوم فلسفی نیستند و گوشه هایی از خود زندگی هستند و همواره از طریق عواطف با فرد زنده رابطه دارند. از همین رو هرگونه تعبیر قراردادی (یا جهانی) از کهن الگو ناممکن می نماید. کهن الگو را باید با توجه به مجموعه ی شرایط روانی فر دی که آن را بکار می گیرد توجیه کرد.

مثلاً از نظر یک مسیحی مومن چلیپا تنها یک نماد دیسیست، مگر آنکه خواب وی دلیل مجابکنندهی دیگری فراسوی این باور ارایه دهد. البته حتا در این صورت هم باز باید به مفهوم خاص دینی حاضر در ذهن وی توجه کرد. اما نمی توان گفت نماد چلیپا همواره و در همهی دوران ها تنها یک مفهوم داشته

۱۴۰ / انسان و سمبولهایش

است. زیرا اگر چنین بود رمز و راز و طراوت خود را از دست می داد و تنهاکلامی ساده می شد.

کسانی که به آهنگ عاطفی ویژه ی کهنالگو توجه نمی کنند جز یک مشت مفاهیم اساطیری که به آسانی می توان با هم در آمیختشان و گفت هر چیز مفهو می دارد، یا اینکه هیچ چیز دارای مفهوم نیست، به چیزی دست نمی یابند. جسدهای <u>بیجان همه از نظر شیمیایی</u> به یکدیگر شبیه هستند، اما افراد زنده چنین نیستند. کهنالگوها زنده نمی شوند مگر زمانی که بکوشیم بفهمیم چرا و چگونه برای تک تک افراد زنده مفهوم می یابند.

ب اگر ندانیم کلمات معرّف چه هستند از مفهوم خود تسهی مسی شوند. و ایس بخصوص در روانشناسی که مدام از کهن الگوها، نرینه ها و مادینه ها، مادر کبیر و غیره سخن می گوید مصداق دارد. مسی توان در باره ی قسدیسین، خسر دمند آن، پیامبران و رب النوع های مورد پر ستش در سر اسر دنیا همه چیز دانست. اما مادام که آن ها را به منز له ی نمایه های ساده ی بدون راز و رمز بدانیم، در ست مانند اینست که در خواب سخن بگوییم بی آنکه بدانیم از چه می گوییم. و کلماتی که بکار می بریم همه تهی از مفهوم و بی ارزش می شوند. کهن الگوها زمانی روح می گیرند که کوشش شود جنبه ی معنوی آن ها یعنی رابطه شان با فر د زنده در نظر گرفته شود. و در این صورت است که متوجه می شویم وجه تسمیه یی آن ها اهمییت چندانی ندارد و همه چیز به چگونگی ار تباط آن ها با فرد بستگی دارد.

بنابراین عملکرد خلاق نمادهای رویا کوشش در وارد کردن ذهن بدوی انسان در قلمروی خود آگاه «متبلور» یا پیشرفته یی است که هرگز پیش از آن در آنجا نبوده و بنابراین هرگز در معرض درون نگری انتقادی قرار نگرفته است. زیرا این ذهن بدوی در گذشته یی بسیار دور کل شخصییت فر د را تشکیل می داده است. و پس از آنکه خود آگاه بتدریج انکشاف پیدا کرد ار تباط خود را با بخش های بالنده ی نیروی روانی ابتدایی از دست داد، به گونه یی که فعالیت روانی خود آگاه دیگر هرگز نتوانست به فعالیت روانی اولیه دست یابد، زیرا این فعالیت در فرایند تشکیل همین خود آگاه دگرگون شده یی که تنها وسیلهی دستیابی به آن بود از میان رفت.

با اینهمه آنچه ما ناخو دآگاه می نامیم ویژگی های ذهن انسان اولیه را حفظ کرد. و همین ویژگی هاست که نمادهای رویا همواره به آن ها اشاره دارد و گویی ناخو دآگاه می خواهد آنچه راکه ذهن در جریان تکامل خود از دست داده مانند پندارهای واهی، خیالپردازی ها، شکل های کهنهی اندیشه، غریزه های بنیادی و غیره را دوباره زنده کند.

و از همین روست که مردم اغلب در برابر آنچه مربوط به ناخود آگاه می شود ایستادگی می کنند و یا حتا از آن واهمه دارند. زیرا اینهمه بقایای بیهوده و بی تفاوت قدیم نیستند، بل آنقدر سر شار از نیرو هستند که اغلب موجب چیزی بیش از یک ناراحتی ساده می شوند و می توانند هراسی واقعی بیافرینند. و هر چه بیشتر واپس لهاده شوند بیشتر گسترش می یابند و فرد را گرفتار رواننژندی کامل می کنند. و این نیروی روانی ست که به آن ها چنین اهمیت شگرفی می دهد. در ست مانند اینکه فردی پس از گذران یک دوره ی ناخود آگاهی بیکباره متوجه شود شکافی در حافظه ش پدیدار شده و احساس کند رویدادهای مهم واقع شده را بیاد نمی آورد. اگر این فرد چنین انگار دکه روان مضمونی کاملاً فردی ست (که همگان چنین می پندارند) بر آن خواهد شد تا خاطرههای دوران کودکی ظاهراً فراموش شده را دوباره پیداکند. اما این شکافهای موجود در یادمانهای دوران فراموش شده را دوباره پیداکند. اما این شکافهای موجود در یادمانهای دوران کودکی نشان از فقدانی به مراتب مهم تر دارند. یعنی فقدان روان اولیه.

همانگونه که در تکامل جنین ردِّ پای مراحل پیش از تاریخ وجود دارد، ذهن هم با پیمودن سلسلهمراحل پیش از ترایخ تر حول یافته است. کوشش اصلی خواب ها به یاد آوردن همین دوران پیش از تاریخ و دوران کودکی تا مرحلهی ابتدایی ترین غرایز است. اینچنین یاد آوری هایی همانگونه که فروید مدت ها پیش از این گفت می توانند اثر درمانی قابل توجهی داشته باشند. و این نکته مؤتد نظریه یی ست که بر مبنای آن شکاف در یادمان های دوران کودکی (آنچه معمولاً

۱۴۲ / انسان و سمبولها يش

فراموشی نامیده میشود) بیانگر فقدانی واقعیست و بازیافتن آنها سبب رشد و شکوفایی زندگی خواهد شد.

از آنجایی که کودک کوچک است و اندیشه های خود آگاهش ساده و اندک هستند، ما پیچیدگی های فراوان دوران کودکی و همسانی آنها با دوران پیش از تاریخ را تشخیص نمی دهیم. ذهن دوران اولیه همانقدر در کودک حضور دارد و فعال است که مراحل تکاملی جسمانی انسان در جنین. اگر خواننده آنچه را که من پیش از این درباره ی خواب های جالب دخترکی که آن ها را به پدر خود هدیه کرده بود بیاد داشته باشد، منظور مرا درک خواهد کرد.

آدمی در فراموشی مربوط به دوران کودکی به بقایای اساطیری حیرتباری برمی خورد که اغلب در روان پریشی های بعدی پدیدار می شوند. نمایه هایی از این دست ماهییتی سخت معنوی دارند و بنابراین از اهمییت به سزایی برخور دارند. اگر چنین یادمان هایی در دوران بزرگسالی پدیدار شوند ممکن است ناهنجاری های عمیقی را موجب شوند و در پاره یی موارد هم درست به وارونه معجزه آسا سبب درمان یا تغییرات دینی شوند. چنین نمایه هایی اغلب موجب می شوند حافظهی مربوط به بخشی از زندگی که دیرزمانی ناپیدا بود دوباره بکار بیفتد و بدین سان زندگی فرد مفهومی غنی پیدا کند. بیاد آوردن خاطره های دوران کودکی و بازآفرینی رفتارهای روانی کهن الگوها می تواند افق و جولانگاه خود آگاه را بازیافته را جذب کرده درهم بیامیزد. و از آنجاییکه این محتویات کمنده و بازیافته را جذب کرده درهم بیامیزد. و از آنجاییکه این محتویات خشی نیستند می بازیان جذب آنها سبب تغییر شخصیت می شود. و افزون بر آن خود محتویات هم گرفتار دگرگونی می شوند. در این مرحله که وفرایند فردیت<sup>(۱)</sup> (دکتر م – ل فون فرانت در بخش دیگری توضیح خواهد داد) نامیده می شود، تعبیر نمادها از فون فرانت در بخش دیگری توضیح خواهد داد) نامیده می شود، تعبیر نمادها از مون فرانت در در می می می می می می دو دار کاه بتواند محتویات کند. این مازراین جذب آنها سبب تغییر شخصیت می شود. و افزون بر آن خود محتویات نظر کاربردی نقشی مهم ایفا می کنند. زیرا نمادها کوشش هایی طبیعی در جهت

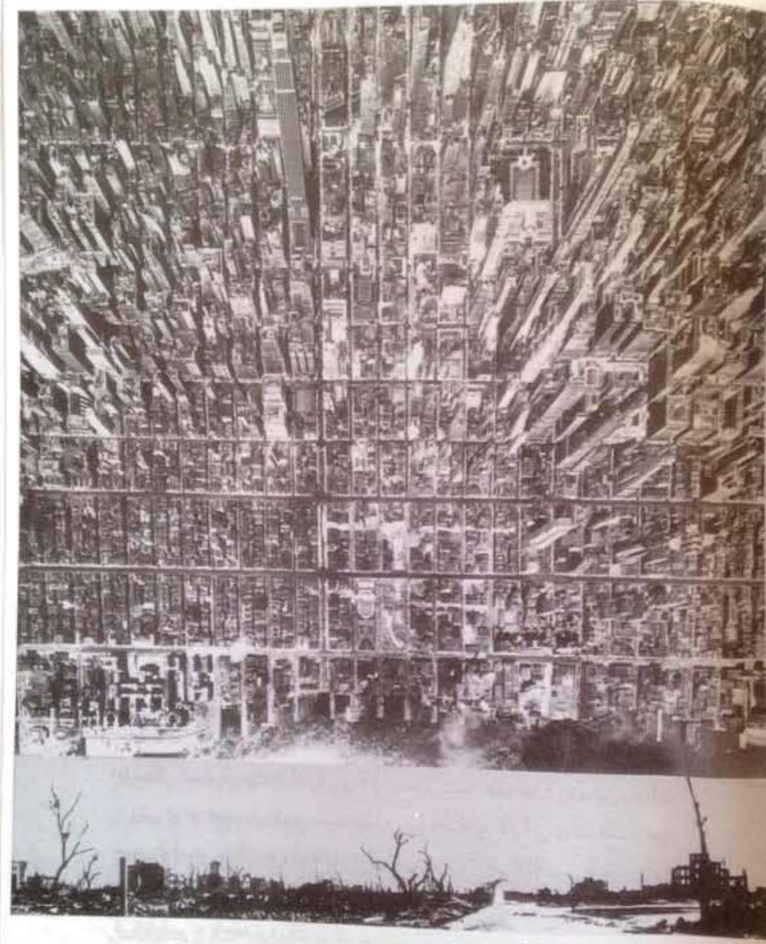
**\ - Processus d'individuation** 

وحدت تضادهای روان میباشند.

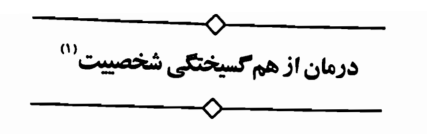
البته اگر تنها به مشاهدهی نمادها بسنده کنیم و آنها راکنار بگذاریم، دیگر هیچگونه کارآیی نخواهند داشت و حالت رواننژندی دوباره بازخواهدگشت و کوشش ها به سرانجام نخواهد رسید. متأسفانه معمولاً همان نادر افرادی هم که وجود کهن الگوها را انکار نمیکنند، تقریباً همگی آنها را صرفاً کلماتی ساده می پندارند و واقعیت زنده ی آنها را نادیده می انگارند. و هنگامی که جنبهی روحانی آنها (به ناحق) کنار گذاشته شد تازه فرایند جانشین سازی نامحدود آغاز می شرّد، با این تصور که همه چیز می تواند دلیل هر چیزی باشد. این درست است که شکل های کهن الگو تا حدود زیادی قابل تبدیل به یکدیگرند، اما هنگامی که در نخواهد شد. این تصور که همه چیز می تواند دلیل هر چیزی باشد. این درست است که شکل های کهن الگو تا حدود زیادی قابل تبدیل به یکدیگرند، اما هنگامی که در زخداد، ارزش خاص خود را بدست می آورد.

این ارزش عاطفی حاضر در ذهن باید حفظ شود و در فرایند عقلانی تعبیر خواب در نظر گرفته شود. البته ارتباط با آن به آسانی قطع می شود، زیرا اندیشه و احساس مقوله هایی چنان متضاد یکدیگرند که هر کدام تقریباً بگونه یی خودکار دیگری را بی اعتبار می کند.

روانشناسی تنها علمی است که باید به عامل ارزش (یعنی احساس) توجه نماید. زیرا این عامل حلقهی پیوند رخدادهای روانی با زندگیست. و درست به همین سبب است که اغلب آن را به غیرعلمی بودن متهم میکنند. اما آنچه منتقدان از درک آن عاجزند لزوم توجه علمی و عملی شایسته به احساس است.



نيويورک بزرگترين شهر قرن بيستم. سرانجام شهر هيروشيما در سال ۱۹۴۵. گرچه انسان ظاهراً توانسته بر طبيعت چيره شود اما يونگ بر اين باور است که انسان هنوز نتوانسته بر طبيعت خودش حاکم شود.



نیروی عقل ما با چیره شدن بر طبیعت و انباشتن ماشین های غول آسا در آن، دنیایی جدید آفریده است. این ماشین ها آنقدر کارآ شده اند که دیگر امکان رهایی از بندشان وجود ندارد. انسان نمی تواند از خواهش های جسورانه ی ذهن علمی و ابداع کننده ی خود چشم بپوشد و کامیابی های خود را ستایش نکند. اما در عین حال نبوغ وی گرایشی نگران کننده به سوی اختراع ابزاری بیش از پیش خطرناک و مناسب خودکشی همگانی دارد.

انسان در پی یافتن راههای جلوگیری از رشد شتابان جمعییت و انفجار آنست. اما ممکن است طبیعت با بکارگیری آفریدههای انسان علیه خود وی، این رسالت را پیش از او عهدهدار شود. بمب هیدروژنی وسیله یی کارآ برای توقف رشد جمعییت است. ما با وجود ادعای مغرورانه ی خود در چیره شدن بر طبیعت هنوز هم قربانی آن هستیم، زیرا هنوز نمی توانیم بر خودمان چیره شویم و به آرامی اما گریزناپذیر به فاجعه نزدیک می شویم.

دیگر خدایان وجود ندارند که آنها را به یاری بطلبیم. ادیان بزرگ از فقر

ازهمگسیختگی I = Dissociation

فزاینده رنج می برند. جنگلها، رودها، کوهها و حیوانات از وجود ربانییت یاری دهنده بی بهره شده اند و نیمه خدایان در ناخود آگاه ما پنهان مانده اند. و ما دلمان به این پندار واهی خوش است که آن ها در میان بقایای قدیم ناخود آگاهمان زندگی منفعلی دارند. زندگی کنونی ما زیر سلطهی الههی خِرّد یعنی بزرگترین و فاجعه بار ترین پندار واهی قرار دارد. و به لطف همین پندار ه طبیعت را مقهور خود ساخته ایم.

ر اما این تنها یک شعار است. زیرا ادعای پیروزی بر طبیعت درواقع نشاندهنده ی درماندگی ما در برابر پدیده ی طبیعی افزایش جمعیت است. و توافقهای سیاسی تحمیل شده نیز بدبختی های ناشی از ناتوانی روانی ما را افزایش می دهد. ما هنوز فکر می کنیم که انسان ها برای اعمال بر تری خود بر یکدیگر باید با هم کشمکش و ستیزه کنند. و در این صورت چگونه می توانیم از «پیروزی بر طبیعت» سخن برانیم؟

چون هر تغییری باید به هررو از جایی آغاز شود بنابراین تک تک افراد آن را احساس خواهند کرد و به منصهی ظهور خواهند رساند. تغییر، ابتدا در فرد جوانه میزند و هرکدام از ما می توانیم آن فرد باشیم. هیچکس نباید بخود اجازه دهد به انتظار بنشیند تا فرد دیگری کاری را که او دوست ندارد، انجام دهد. و بدبختی اینجاست که گویا هیچکدام از ما نمی داند چه باید بکند؛ شاید بد نباشد هرکس از خود بپر سد آیا در ناخود آگاهش چیزی نیست که برای همگان سو دمند باشد؟ بنظر می آید خود آگاه نتواند بیاری ما بشتابد. متاسفانه امروزه انسان می داند که نه ادیان بزرگ و نه فلسفه های گونه گون هیچکدام نمی توانند وی را به انگاره های نیر و مند و پویایی که برای ایمنی در برابر دنیای کنونی لازم است مجهز سازند.

من پاسخ بوداییان را میدانم. آنها میگویند اگر مىردم اصول هشتگانهی دارما<sup>(۱)</sup> را دنبال کنند و به خویشتن خویش آگاهی یابند همهچیز درست خواهد

نانون Dharma نانون

۱۴۸ / انسان و سمبولها پش

شد. و مسیحیان می گویند اگر مردم به خدا ایمان بیاورند دنیا بهتر می شود. عقل گراها می گویند اگر مردم هوشمند و خردمند باشند تمامی مشکلات حل خواهند شد. و بدبختی اینجاست که هیچ عقل گرایی هرگز خود درصدد حل مشکلات برنمی آید. مسیحیان اغلب از خود می پرسند چرا دیگر خداوند همانند گذشته با آن ها سخن نمی گوید. هرگاه از من این را بپر سند بیاد آن خاخامی می افتم که وقتی از او پر سیدند چرا در قدیم خداوند همواره خود را بر مردم آشکار می ساخت و اکنون دیگر کسی او را نمی بیند؟ پاسخ داد؟ «امروزه دیگر هیچکس بقدر کافی سجده نمی کند».

پاسخ بایسته ییست. ما آنچنان در بند جاذبه های خود آگاه ذهن خود گرفتار آمده ایم که فراموش کرده ایم روزگاری خداوند بخصوص از راه خواب و رویا با ما سخن می گفته است. بودایی ها امیال ناشی از ناخود آگاه را بیهوده می پندارند و آن ها را طرد می کنند. مسیحی، کلیسا و انجیل را میان خود و ناخود آگاه خود قرار می دهد. عقل گرا هنوز نمی داند خود آگاه همواره همان روان نیست. و اگرچه اکنون بیش از هفتاد سال است که ناخود آگاه به منزلهی ابزار موردنیاز پژوهش های جدی روانشناسی انگاشته می شود، اما هنوز نادانی پابرجا مانده است.

ما دیگر نباید بخود اجازه دهیم تا جای خداوند بنشینیم و دربارهی محاسن و معایب پدیده های طبیعی به داوری بپردازیم. و گرچه دیگر نه دانش گیاه شناسی خود را بر مبنای تقسیم بندی کهنه ی گونه های مفید و زیان آور استوار می کنیم و نه جانور شناسی را براساس تقسیم بندی حیوانات خطرنا که و بی خطر، اما هـنوز همچنان بر این باوریم که خود آگاهمان خر دمند است و ناخود آگاهمان نابخرد. در تمامی علوم دیگر چنین برخوردی مسخره آمیز می نماید و مطرود است، که مثلاً میکروب ها بر مبنای خرد پدید می آیند یا بی خردی ؟ ناخود آگاه، هر ماهیتی که داشته باشد باز به مثابه ی پدیده یی طبیعی نمادهایی را می آفریند که تجربه نشان داده هرکدام مفهوم خاص خود را دارند. نمی توان پذیرفت کسی که هرگز دستگاه ریز بین را هم ندیده خود را میکروب شناس بداند. و همینطور کسی که بطور جدی بروی نمادهای طبیعی مطالعه نکرده نمی تواند داوری شایسته در این زمینه باشد. اما عموماً چنان روح انسانی دستکم گرفته می شود که دیگر نه ادیان بزرگ، نه فلاسفه و نه عقلگرایان دانش پژوه، هیچکدام آنرا شایسته ی مطالعه ی موشکافانه نمی دانند. و با آنکه کلیسای کاتولیک وجود رویاهای فرستاده شده از جانب خداوند را باور دارد، اما بیشتر اندیشمندانش هیچ کوششی جدی برای درک خواب ها نمی کنند. من تر دید دارم پروتستان ها رساله یا نظریه یی داشته باشند که در آن صدای خداوند در خوابی نمود پیداکر ده باشد. و اگر یک حکیم الهنی واقعاً خداوند را باور داشته باشد، چگونه می تواند بگوید خداوند قادر نیست از راه خواب ها سخن بگوید؟

من بیش از نیم قرن دربارهی نمادهای طبیعی تحقیق کردهام و به این نتیجه رسیدهام که خوابها و نمادهایشان نه احمقانه هستند و نه تهی از مفهوم. و اگر بخود زحمته دهیم نمادهای خواب را بفهمیم، درست به وارونه، به جالبترین شناختها دست خواهیم یافت. البته می پذیرم که چنین تحقیقاتی در راستای اهداف تجاری مرسوم کنونی نیستند، اما مفهوم زندگی و نیازهای ژرف قلبی انسان را نمی توان با فعالیتهای اقتصادی و حسابهای بانکی پایمال کرد.

در این دوران بشر تمامی نیروی خود را صرف تحقیق بر روی طبیعت میکند و هیچ توجهی به جوهر انسان یعنی روان وی ندارد. البته تحقیقات زیادی در زمینه کارکرد خود آگاه ذهن انجام گرفته است. اما بخشهای واقعاً پیچیده و ناآشنای روان که بانی نمادها هستند هنوز عملاً موردبررسی قرار نگرفته است. و تقریباً باورنکردنی است که گرچه هرشب نشانه های آن ها را در خواب مشاهده میکنیم، اما با اینهمه هیچکس حاضر نیست به خود زحست دهد و آنها را

روان به منزلهی مهم ترین وسیلهی انسان بسیار کم موردتوجه قرار گرفته است و اغلب با بدگمانی و تحقیر میگویند: «این مربوط میشود به روانشـناسی» کـه درواقع یعنی «مهم نیست».

«فیلسوفی با کستاب گشسوده، کساری ا رامیراند ( ۱۶۳۳) مرد کهنسال که نگ به درون دارد بیانگر همان اعتقاد یونگ است که بر مینای آن هر کدام از ما باید خود، نـاخودآگـاه خـویش را بکاور ناخودآگاه نباید نادیده انگاشته شود ناخوداًگاه همانقدر طبيعي، نامحدود و تواناست که ستارگان آسمان.



Alexand Santiana



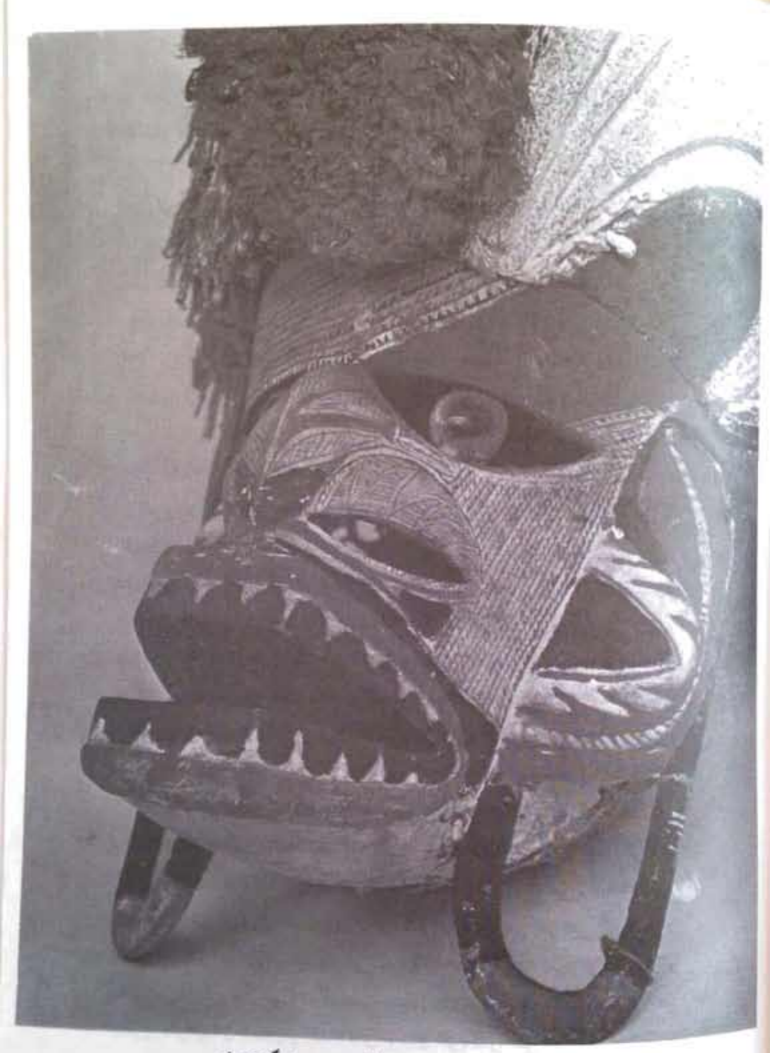
این پیشداوری مهم از کجا سرچشمه می گیرد؟ ما آنقدر گرفتار افکار خودمان هستیم که کاملاً فراموش کر ده ایم از خود بپر سیم روان ناخود آگاهمان درباره ی ما چه فکر می کند. انگارههای زیگموند فروید تأیید می کند که بیشتر مردم از روان ناخود آگاه خود رویگردان هستند. پیش از او کسی از وجود آن آگاهی نداشت یا نادیده انگاشته می شد. اما اکنون از آن بعنوان زباله دان اخلاق استفاده می شود. این نظر جدید بدون شک مخدوش و غیر منصفانه است و حتا با دانسته ها هم جور درنمی آید. شناخت کنونی ما نشان می دهد که ناخود آگاه پدیده یی طبیعی ست و مانند روشنایی و ظلمت، زشتی و زیبایی، نیکی و بدی، دقت نظر و بلاهت رادر مانند روشنایی و ظلمت، زشتی و زیبایی، نیکی و بدی، دقت نظر و بلاهت رادر می طلبد و گرچه هنوز بدرستی آن را درنیافته ایم اسم جماندازهای طبیعت انسانی می طلبد و گرچه هنوز بدرستی آن را درنیافته ایم اما به هر حال کار را آغاز می طلبد و گرچه هنوز بدرستی آن را درنیافته ایم اما به هرحال کار را آغاز کرده ایم. نخستین نتایج امید بخش هستند و گویا بتوانند پاسخگوی مشک لات امروزی بشریت باشند، مشکلاتی که پیش از این بدون پاسخ مانده بودند.

## اساطیر باستانی و انسان امروزی

 $\gamma$ 

ژوزف. ال\_هندرسن

(Joseph L. Henderson)



صورتک مربوط به مراسم مردمان جزیره بی درگینهی نو.



امروزه ما به لطف نمایه های نمادین و اسطوره های به یادگار مانده، در حال کشف تاریخ باستان هستیم. و هرچه باستانشناسان بیشتر به گذشته نز دیک می شوند دلبستگی ما به رویدادهای تاریخی کمتر می شود و به پیکره ها، نقاشی ها، معابد و خطوطی که برای ما باورهای انسان قدیم را آشکار می کنند بیشتر. پاره یی نمادها را هم فلاسفه و مورخین دینی با ترجمان این باورها به زبان قابل فهم امروزی ارایه می کنند. مردم شناسان نشان داده اند که هنوز هم شکل های نمادین در آیسین های مذهبی و اسطوره های قبایل کوچک امروزی بدون کمترین تغییری در روند قرن ها یافت می شوند.

این پژوهش ها کمک شایانی به اصلاح نظریه هایی که بر مبنای آن ها نمادهای ویژه ی مردم قدیم یا قبایل «عقب مانده ی امروزی هیچ ارتباطی با پیچیدگی های زندگی امروزی ندارند، کرده است. ساکنان لندن یا نیویورک می پندارند قادرند آیین های جشن باروری انسان دوران نوسنگی را به مثابه ی خرافه یی کهنه طرد کنند. اگر کسی مدعی شود به او وحی شده یا صداهایی شنیده دیگر او را مقدس و پیامبر نمی دانند و فکر میکنند گرفتار ناهنجاریهای روانی شده است. ما هنوز هم اسطوره های یونان باستان و افسانه های بو میان امریکا را می خوانیم، اما هیچ ار تباطی میان این افسانه ها و برخورد خودمان با «قهرمان» یا رویدادهای فریبنده ی امروزی مشاهده نمی کنیم.

درحالیکه اینها همه باهم ارتباط دارند. و نمادهایی که نمایانگر آنها میباشند همواره برای انسان مطرح هستند.

مکتب روانشناسی پروفسور یونگ سهمی بسزا در درک و ارزیابی مجدد اینگونه نمادهای جاودانه دارد. این مکتب وجه تمایز قراردادی میان انسان بدوی که نمادها همراه طبیعی زندگی روزمرهاش هستند و انسان امروزی که ظاهراً آنها را بی معنی و نامربوط میداند، را از میان برداشت.

همانگونه که پروفسور یونگ پیش از این یادآوری کرد ذهن بشری تاریخ خاص خود را دارد و روان نشانه های فراوانی دال بر تکامل خود دارد. البته محتویات ناخود آگاه هم نفوذ سازنده یی بر روی روان دارند. و اگرچه ممکن است خود آگاه ما از وجود آن ها یی خبر باشد، اما ناخود آگاه ما در برابر حضور آن ها با شکل های نمادینشان که گاه در خواب هم بروز میکنند واکنش نشان می دهد. ممکن است انسان تصوّر کند خواب هایش خودانگیخته و بسی سروته هستند. اما چنانچه روانکاو حوصله بخرج دهد به سلسله یی از نمادها دست خواهد یافت و متوجه خواهد شد که همگی ساختاری پر معنا دارند. و اگر بیمار توانست مفاهیم آنها را دریابد، روانکاو خواهد توانست نظر وی را نسبت به زندگی تغییر دهد.

پاره یی از نمادهای مربوط به خواب از آنچه پروفسور یونگ دناخود آگاه همگانی،<sup>(۱)</sup> می نامد، یعنی بخشی از روان که میراث روانی مشترک بشرییت است ناشی می شوند. این نمادها آنقدر قدیم و ناآشنا هستند که انسان امروزی قادر نیست آن ها را درک و یا مستقیماً جذب کند.

و درست همینجاست که وجود روانکاو مفید میافتد. شاید لازم باشد بیمار را

**\ = Inconscient Collectif** 

۱۵۸ / انسان و سمبولهایش

<sup>بی</sup> از نمادهای کهنه و نامربوطی که ذهنیتش را انباشتهاند رهانید. یا بهوارونه وی را یاری کرد تا به ارزش پایندهی نمادی کهنه، اما همچنان موجود که میخواهد به شکلی تازه بروز کند پی ببرد.

پیش از آنکه روانکاو بخواهد\_به همراه بیمار\_بگونه یی مؤثّر مفهوم نمادی را بررسی کند باید ابتدا به شناختی عمیق از ریشه و مفهوم آن دست یابد. زیرا شباهت های موجود میان اسطوره های قدیم و وقایعی که در خواب های انسان امروزی بروز میکنند نه تصادفی هستند و نه بی اهمییت. و سبب هم اینست که ناخود آگاه انسان امروزی توانایی آفریدن نمادهایی که در قدیم در آیسین ها و باورهای انسان بدوی نمود پیدا می کرده را دارا می باشد. و این توانایی آفرینش هنوز هم نقش روانی مهم را ایفا میکند. ما بیش از آنچه می پنداریم، وابستهی پیامهای این نمادها هستیم و رفتار و کردارمان عمیقاً تحت تاثیر آنها می باشد. مثلاً در زمان جنگ علاقه به آثار هومر، شکسپير و تولستوي زياد مي شود و آدمي با دركى جديد بخش هاى مربوط به جنگ و مفهوم هزاره يى (ياكهن الكويي) آن را می خواند. و تاثیر این بخش های بر روی ما بسیار ژرف تر است تا بر روی فردی که هرگز هیجان های ناشی از جنگ را تجربه نکرده است. جنگهای دشت های تروآ ( ) هیچ وجه اشتراکی با نبردهای آزینکو ( ) یا برودینو ( ) ندارد، اما نویسندگان بزرگ توانستهاند زمان و مکان را درنوردند و مضامینی جهانی عرضه کنند. و واکنش ما در برابر این مضامین بدین سبب است که آنها اساساً نمادین هستناد.

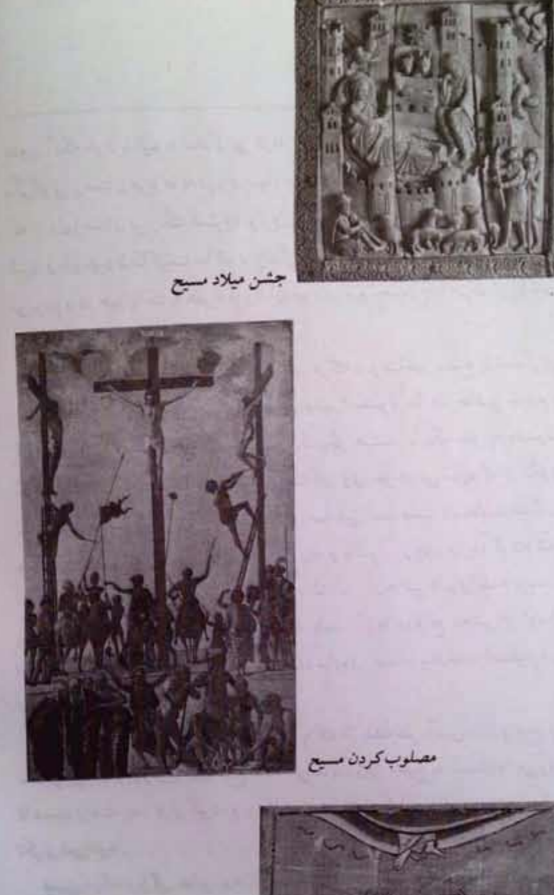
اینک نمونهی تکاندهنده یی ارایه می دهم که باید برای تمام کسانی که در جامعهی مسیحی پرورش یافتهاند آشنا باشد. در عید نوئل بسیاری از ما هیجان ناشی از اسطورهی تولد کودکی نیمهالهی را تجربه کردهایم، بدون آنکه لزوماً به باردار شدن مریم باکره معتقد باشیم و یا حتا بی آنکه ایمان مذهبی داشته باشیم. ما اساطیر باستانی و انسان امروزی / ۱۵۹

بدون آنکه خود بدانیم به نمادگرایی تولد دوبار ، گردن داد ایم و این یادگار جشن دگرگونی زمستان مربوط به دوران بسیار قدیم است و نشان دهند می این آرزوست که از دل زمستان بی رنگ گستر ده بر روی نیمکر ، ی شمالی ، زندگی دوبار ، متولد شود. و با وجود شکاکییت حاکم بر زندگی امروزی بازهم از این عید نمادین لذت می بریم و در عید پاک به همراه فرزندان خود مراسم تخم مرغ یا خرگوش پاک<sup>(۱)</sup> را برگزار می کنیم.

اما آیا براستی ما رابطه ی داستان تولد، مرگ و رستاخیز مسیح با نمادگرایی رایج میان مردم درباره ی عید پاک را می دانیم؟ معمولاً ما حتا حاضر نیستیم به آنها بیندیشیم. در حالیکه اینهمه مکمل یکدیگر هستند. با یک نظر به مصلوب کردن مسیح در جمله ی مقدس پیش از رستاخیز وی متوجه می شویم که از الگوی نمادگرایی مراسم باروری که در آیین های مذهبی بسمناسبت و نجات دهندگان، دیگری همچون اوزیریس<sup>(۲)</sup>، تموز<sup>(۳)</sup>، اورفه و بالدر<sup>(۲)</sup> وجود دارد، گرفته شده است. آنها هم تولدهایی الهی یا نیمه الهی داشته اند. آنها درواقع بخشی از ادیان پس آنگاه کشته شده بودند تا دوباره تولد یابند. آنها درواقع بخشی از ادیان ادواری بودند که در آنها مرگ و تولد دوباره ی خدا- پادشاه، اسطوره یی تکرار شونده بود.

اما رستاخیر مسیح در روز یکشنبهی پاک از نقطهنظر آیین،های رایـج در نمادگرایی ادیان ادواری کمتر قانعکننده مینماید. زیرا مسیح به آسمان،ها میرود تا دست راست پدر قرار گیرد. و رستاخیز وی تنها یکبار رخ میدهد و دیگـر تکرار نمیشود.

همین درک ویژگی نهایی بودن رستاخیز مسیح (رستاخیز هم همین مضمون «بسته» را دارد) او را از دیگر اسطور ههای خدا۔ پادشاه متمایز میکند. واقعه تنها یکبار روی میدهد و آیین ها همگی همین یک رویداد را گرامی میدارند. اما



عروج مسیح(ع) که همانند تولد، مرگ و رستاخیز قسهرمانان اسطوره بی دوران باستان است.



اساطیر باستانی و انسان امروزی / ۱۶۱

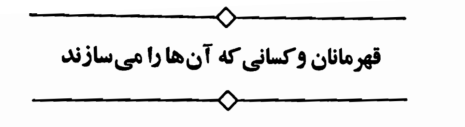
همین ویژگی احتمالاً موجب گردیده تا اولین مسیحیانی که هـنوز زیـر نـفوذ سنتهای پیش از مسیحییت بودند احساس کنند برای تکمیل مسیحییت به عناصری از آیین های مذهبی جشن باروری که قدیم تر بودند نیاز دارند.

آنها به تکرار هموارهی وعدهی تولد دوباره نیاز داشتند. و تـخممرغ و خرگوش هم نماد همین مضمون میباشند.

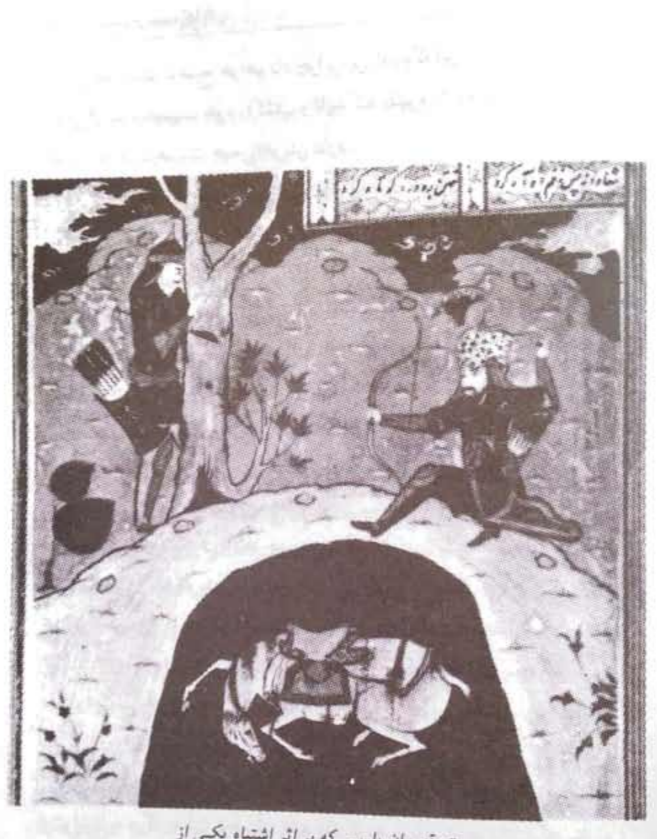
من این دو نمونهی کاملاً متفاوت را از آن رو آوردم که نشان دهم چگونه انسان امروزی هنوز به عوامل ژرف روانی پاسخ میدهد، هرچند در خود آگاهش آنها را به مثابهی افسانههای مردم خرافه پرست و بی فرهنگ حقیر شمارد. اما باید از این هم بسیار فراتر رفت. هرچه بیشتر در تاریخ نمادگرایی و نقشی که نمادها در زندگی فرهنگهای بسیار گونه گون ایفا کر دهاند موشکافی کنیم، بیشتر مطمئن می شویم که نمادها هم باز آفرینی می شوند.

پارهیی نمادها مربوط به دوران کودکی و نوجوانی میشوند. پارهیی دیگر مربوط به دوران پختگی و بعضی دیگر به دوران پیری، یعنی هنگامی که انسان خود را برای مرگ گزیرناپذیر آماده میکند. پروفسور یونگ خوابهای دخترکی هشتساله را که نمادهای مربوط به دوران پیری در آنها بود برای شما شرح داد. این خوابها جنبهی آموختنی برای ورود به زندگی را درست به همان شکل کهن الگویی که آموختها به هنگام مرگ سرمیرسند نشان می دادند. تکامل انگارههای نمادین ممکن است در ذهن ناخود آگاه انسان امروزی درست به همانگونه صورت پذیرد که در آیینهای مذهبی جوامع کهن.

این حلقهی پیوند هم میان اسطور های اولیه یا باستانی با نمادهای آفریده شده بوسیلهی ناخود آگاه برای روانکاو از اهمییت کاربردی بسزایی برخوردار است. و به وی اجازه می دهد تا بتواند نمادها را در یک چهار چوب تاریخی و در عین حال از نظر روانی بررسی کند. من اکنون به بررسی پاره یی از مهم ترین اسطوره های باستان می پردازم تا نشان دهم از چه نظر و چرا آن ها مشابه عناصر نمادین موجود در خواب های ما هستند.



اسطوره، قهرمان رایج ترین و شناخته شده ترین اسطوره هاست. و ما آن را در اساطیر قدیم یونان و روم، در قرون و سطا، در خاور دور، در میان قبایل بدوی کنونی می یابیم، و در خواب های ما هم پدیدار می شود. اسطوره دارای جاذبه یی فریبنده است و اگرچه کمتر بچشم می آید اما اهمییت روانی بسیار دارد. هرچند اسطوره ها در جزییات بسیار متفاو تند اما هرچه بیشتر مو شکافی کنیم بیشتر متو جه می شویم که ساختار شان بسیار شبیه یکدیگر است. و گرچه تو سط گروه ها یا افرادی که هیچگونه رابطهی مستقیم فرهنگی با یکدیگر نداشته اند آفریده شده اند اما همگی الگویی جهانی و مشابه دارند. مانند قبایل افریقایی و بومیان امریکای شمالی، یونانیان و «اینکاه<sup>(۱)</sup> ها. ما همواره داستان های مشابهی درباره ی تو لا معجزه آسا اما مبهم قهرمان می شنویم. و شواهدی که حکایت از نیروی فوق بشری زودرس، رشد سریع در قدرت گرفتن و والا شدن، مبارزه ی پیروز مندانه علیه نیروهای اهریمنی، گرفتار غرور شدن و افول زودهنگام براثر خیانت یا فداکاری دقهرمانانه بی که به مرگ وی انجامیده دارند.



رستم قهرمان پارسی که بر اثر اشتباه یکی از معتمدین خود بدام دشمن افتاد.

۱۶۴ / انسان و سمبولها يش

من بعداً بیشتر توضیح خواهم داد چرا بر این باورم که این الگو، هم برای فردی که میکوشد شخصیت خود راکشف و تاییدکند مفهوم دارد و هم برای جامعه یی که نیاز به تثبیت هوییت جمعی خویش دارد.

اما اسطورهی قهرمان ویژگی بسیار مهم دیگری نیز دارد که درواقع کلید دستیابی به درک آن است. در بسیاری از این افسانه ها قدرت های پشتیبان یا ونگاهبانان از ناتوانی اولیهی قهرمان را جبران میکنند و وی را قادر می سازند تا عملیات خود را که بدون یاری گرفتن از آنها نمی تواند انجام دهد به سرانجام برساند.

در یونان پوزهییدُن<sup>(۱)</sup> خدای دریا از تزئوس<sup>(۲)</sup>، آتـنا<sup>(۳)</sup> از پـرسئوس<sup>(۳)</sup> و شیرون<sup>(۵)</sup>، آن نیمهانسان نیمهاسب خردمند از آشیل<sup>(۲)</sup> حمایت میکردند.

این شخصیت های الهی در حقیقت تجلی نمادین روان کامل که ماهیتی فراخ تر و غنی تر دارد و نیرویی را تدارک می بیند که من خویشتن فاقد آن است، هستند. و از نقش شگرف آن ها چنین بر می آید که کار اصلی اسطوره ی قهر مان. انکشاف خود آگاه خویشتن فرد است، یعنی آگاهی به ضعف ها و توانایی های خودش بگونه یی که بتواند با مشکلات زندگی روبرو شود. بمحض اینکه فرد توانست آزمایش اولیه را پشت سر بگذارد و وارد مرحله ی پختگی شود اسطوره ی قهر مان مناسبت خود را از دست می دهد. گویی مرگ نمادین قهر مان سر آغاز دوران پختگیست.

من تا به اینجا اسطوره ی کامل قهرمان را که بر مبنای آن دوره ی کامل زندگی از تولد تا به مرگ بدقت توصیف شده بیان کردم. و باید توجه داشت که حال و هوای سرگذشت قهرمان در هر دوره ی آن با روند انکشاف خویشتن خود آگاه فرد و مشکلی که در لحظه یی خاص از زندگی خود با آن روبرو می شود انطباق دارد. به بیانی دیگر، تحول نمایه ی قهرمان در هر مرحله از تحولات شخصییت انسانی

| 1 = Poséidon Y = Thésée | 🕈 = Athéna | ¥ = Presée |
|-------------------------|------------|------------|
|-------------------------|------------|------------|

۲ = Achille

Chiron

بازتاب مي يابد.

برای درک بهتر از نوعی نمودار استفاده میکنم: بومیان قبیلهی دوینه با گو» (''ی امریکای شمالی در این نمودار میگنجند، چراکه چهار مرحلهی کاملاً مشخص تکامل قهرمان را در خود دارند. و ما سیر تحولات اسطوره را از ابتدایی ترین درک قهرمان تاکاملترین آن در کتاب پروفسور پل رادن (" بنام دوره های قهرمانی وینهبا گوها، مشاهده میکنیم. این سیر تحول بیانگر دورههای دیگر قهرمانی هم هست. و گرچه شخصییتهای نمادین نامهای گونه گونی دارند اما نقش هایشان یکسان است. توجه به نمونهی ارایه شده در بالا فسهم موضوع را آسان تر میکند.

پروفسور رادن چهار دوره را در تحول اسطورهي قهرمان از يکديگر متمايز ب کرده است. و آنها را دورهی حیله گر"، دورهی سگتازی"، دورهی شاخ قرمز (۵) و دورهی دوقولوها (۱) نامیده است. و ذکر این نکته که: داین تحولات بیانگر کوشش ما برای حل مشکلات بالندگیمان به یاری خیالپردازی دربارهی افسانهی ابدی است.» نشان از درک درست وی از مفهوم روانی این تحولات دارد. اولین دوره یعنی دورهی حیله گر مربوط میشود به ابـتدایـیترین دورهی زنـدگی. شخصييت حيله گر زير سلطهي اميال خود قرار دارد و وضعيت روحي يک کودک را داراست. و از آنجاییکه هدفی جز ارضای ابتدایی ترین نیازهای خود نـدارد بنابراین بیرحم، بدبین و بیاحساس است. (داستانهای برادر خرگوش، یا قصهی روباه، اصول اسطورهی حیله گر را جاودانه کردهاند.) شخصیت وی در ابتدا قالب یک حیوان را دارد که مدام دست به کارهای شرورانه میزند. اما نـرمنـرمک تغيير چهره مي دهد و پس از طي دوران هرزه گردي چهرهي انسان کامل را به خود شخصییت دوم سگ تازی است (بومیان اغلب او را به هـیئت گـرگ نشـان مي گيرد. 1 - Les Winnebagos Y = Radin \* = Trickster F - Hare

۱ = Twin

8 = Red Hornx

لکی Loki خــدای یــدی و آشــوب نــزد اهالی شــال (تندیس مـربوط یـه قـرن نوزدهم)



چارلی چاپلین در فیلم عصر جدید (۱۹۶۳) در نقش یک آشویگر که در واقع همان حیله گر دروان باستان است.



میدهند) که او هم مانند حیله گر ابتدا به شکل حیوان است و پیش از آنکه به هیئت کامل انسانی درآید آفریننده ی فرهنگ وآنکه تغییر میدهد، می شود. وینه با گوها بر این باورند که او با اهدای مراسم مذهبی ناجی و قهرمان فرهنگی و نیای بنیانگذارشان است. پروفسور رادن می نویسد این اسطوره چنان نیرویی داشت که طر فداران آیین پی اوت<sup>(۱)</sup> بهنگام گسترش مسیحییت در قبیله شان به سختی حاضر بودند از آن چشم پوشی کنند. آن ها شخصییت اسطوره ای خود [ سگ تازی] را با مسیح درهم آمیخته بودند.

و پاره یی میگفتند وقتی خوداسطوره ای [ سگ تازی] را داریم دیگر نیازی به مسیح نیست. این شخصییت کهن الگویی به نسبت شخصییت حیله گر پیشرفت محسوسی دارد. متمدن شده است و کشش های غریزی و کودکانه یی را که در دوران حیله گر داشت، اصلاح کرده است.

شاخ قرمز که سومین مرحله از شخصیت های قهرمانی است شخصیتی مبهم دارد و می گویند در میان ده برادر از همه جوان تراست. او کهن الگوی قهر مانی ست که از آزمون هایی مانند سواری یا جنگ سربلند بیرون می آید. قدرت فوق بشری او هنگامی آشکار می شود که بر غول ها، حال یا به وسیلهی حیله (تاس ریختن) و یا نیرویش (در خلال نبرد) پیروز می شود. او پشتیبانی قدر تمند در قالب پرندهی رعد دارد که وتوفان بیا کننده به هنگام راه رفتن، نام دارد و نیرویش ضعف های احتمالی شاخ قرمز را جبران می کند. ما با شاخ قرمز به دنیای انسان ها دست می یابیم. هرچند دنیا، دنیای قدیم باشد که در آن هنوز یاری قدرت های فوق بشری یا خدایان پشتیبان برای تضمین پیروزی انسان بر نیروهای اهریمنی که دوره اش کرده اند موردنیاز است. اواخر داستان، قهر مان – خدا نا پدید می شود و جای خود را در روی زمین به شاخ قرمز و پسرانش می دهد. و خطر هایی که نیک بختی و

قبیله یی از بومیان امریکایی Peyote • ۱

۱۶۸ / انسان و سمبولهایش

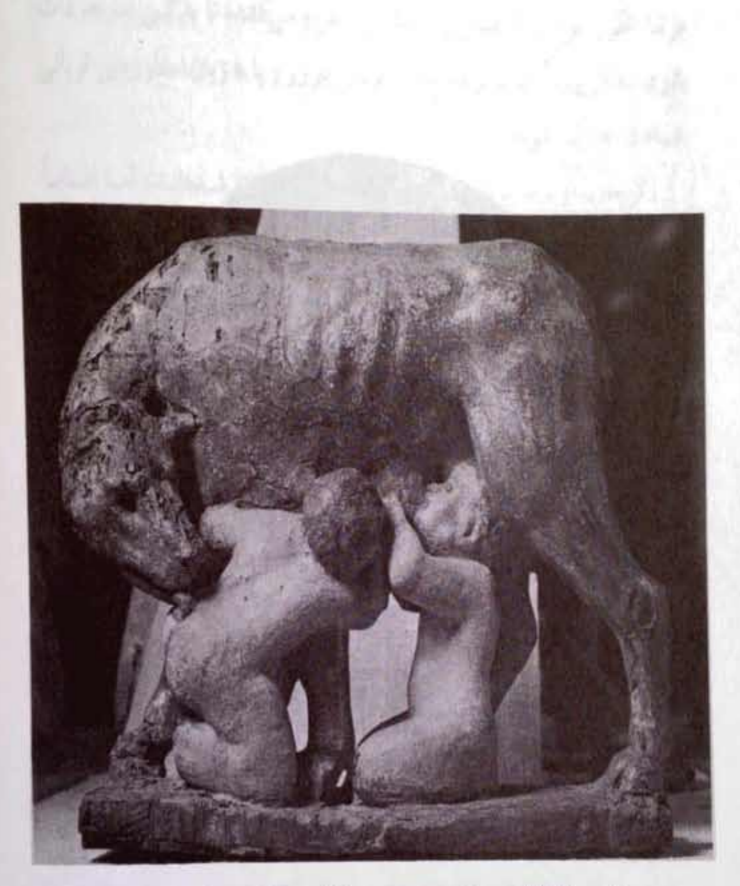
و سرانجام مضمون بنیادین آخر (که در آخرین دوره یعنی دورهی دوقولوها مرتباً تکرار می شود) مهم ترین پرسش را مطرح میکنند؛ تا به کسی موجودات بشری بخاطر پیروز شدن بر موانع باید قربانی غرور و یا به زبان اسطوره یی قربانی حسادت خدایان شوند؟

اگرچه دوقولوها بمثابهی پسران خورشید انگاشته شدهاند، اما اساساً موجوداتي بشري هستند و شخصيتي واحد دارند. آنها در شكم مادر خود يكي بودهاند و به هنگام تولد از یکدیگر جدا شدهاند. و چون همواره بـه یکـدیگر وابستهاند، گرچه بسیار دشوار مینماید اما لازم است دوباره یکی شوند. این دو کودک بیانگر دو چهرهی طبیعت انسانی هستند. یکی Flesh (<sup>۱۱)</sup> است که بردبار و ملایم و بدون ابتکار است. و دیگری Stump<sup>(۲)</sup>که پویاست و همواره آمادهی عصیانگری. (که بی درنگ اسطوره ی رومولوس" و رموس" را تداعی می کند) در پاره يي از داستان هاي مربوط به دوقولوها اين دو شخصييت تا آنجا تحول ييدا کر دهاند که یکی نمایانگر درونگرایی است که نیروی اصلی به توان اندیشه وابسته است و دیگری نمایانگر برونگرایی یعنی مرد عمل و کارهای بزرگ برای زمانی دراز. این دو قهرمان شکستنایدیرند. اما چه در قالب دو شخصیت متمایز باشند و يا دوگانه يي واحد، به هررو همانند خدايان جنگجوي بوميان ناواهو<sup>(۵)</sup> سرانجام قربانی استفادهی نامشروع از قدرت خود می شوند. دیگر نه در آسمان و نه در روی زمین، اهریمنی یافت نمی شود که با آن ها مبارزه کنند. و زیاده روی در هرزگی موجب مکافاتشان می شود. دوینه با گو، ها بر این باورند که در پایان، آن ها هیچچیز را محترم نمی شمرند، حتا بنیادهایی که دنیا بر آن ها استوار است. وقتی دوقولوها یکی از چهار حیوان نگهدارندهی زمین را میکشند دیگر از حد می گذرند و زمان پایان دادن به زندگی شان فرامی رسد و مستوجب مرگ می شوند. بدين سان، ما هم در دوره ی شاخ قرمز و هم در دوره ی دوقولوها با مضمون قربانی

۱ ـ گوشت، تن، جسم، شهوت و.... ۲ ـ Romulus ۴ - Remus ۵ = Les Navahos



(عکس رویسسرو) مسرحسلهی دوم از انكشاف قهرمان نقاشي ناواجو از اسطوره ی کویوت که آتش را از خدایان مىربايد تا به انسان بدهد.



تندیس ایتالیایی رمولوس و رموس، دو قولوهایی که با شیر گرگ بزرگ شدند و شهر رم را پایه گذاری کردند. آن ها مشهورترین نمونهی مرحلهی چهارم اسطورهی قهرمان هستند. و مرگ قهرمان به عنوان تنها راه علاج غرور بیش از حد برمی خوریم. در جوامع بدوییی که سطح فرهنگ منطبق بر دوره ی شاخ قرمز است، چنین می نماید که قربانی کردن انسان از اهمیت نمادین بسیار والایی برخوردار است و همواره در تاریخ بشری تکرار می شود. در قبیله ی وینه با گو هم بمانند دایر وکواها،<sup>(۱)</sup> و پاره یی از قبایل دالگونکن،<sup>(۱)</sup> احتمالاً آدم خواری در مراسم وتو تمی،<sup>(۱)</sup> موجب رام کردن تمایلات فردگرایانه و ویرانگر می شود.

در نمونههای خیانت و شکست قهرمانان اسطوره یی اروپا مضمون قربانی کردن در مراسم مذهبی مکافات کشیدن از غرور را بهتر آشکار میکند. اما «وینهباگو»ها و «ناواهو»ها تا به این حد پیش نمی وند. هرچند دوقولوها به خاطر رفتارشان، خود را مجرم میدانند و مستوجب مکافات مرگ، اما آنچنان از نیروی غیرقابل مهار خود به وحشت می افتند که سرانجام می پذیرند در آرامشی دایمی بسر برند. و بدین ترتیب دو روی متضاد طبیعت آدمی متوازن می گردد.

من درباره ی این چهار الگوی قهرمان زیاد توضیح داده ام، چرا که هم شکل بنیادین اسطوره های تاریخی را نشان می دهد و هم بیانگر الگوی خواب های قهرمانی انسان امروزیست. اکنون دیگر می توانیم خواب یک مرد میانسال را مور دبررسی قرار دهیم. تعبیر این خواب نشان می دهد چگونه روانکاو می تواند به یاری شناخت از اسطوره شناسی، بیمار را یاری کند تا پاسخ مشکل خود را که می توانست بصورت معمایی حل ناشدنی در آید بیابد. آن مرد خواب دیده بود که بعنوان «تماشا گری مورداحترام همگان» در یک تئاتر حضور دارد. در صحنه یی از نمایش یک میمون سپید خود را روی پایه ی بلندی نگهداشته بود و چند نفری دوره اش کرده بودند. مرد خواب خود را چنین تعریف کرد:

راهنمایم برایم شرح میدهد که موضوع بر سر ملوانِ جوانیست که هم در \_\_\_\_\_

۲ = Algonquin ۳ ی Totemique توتم حیوان یا گیاهیست که به عنوان نشانه و نماد، پشتیبان قبیله و مورداحترام و پرستش آن است. معرض باد قرار دارد و هم در معرض ضرب و شتم. اما من با اعتراض به او میگویم: میمون سپید که ملوان نیست. و درست در همین لحظه سیاهپوشی جوان از جای برمی خیزد و بخود میگویم قهرمان باید خود او باشد. اما جوان خوش سیمای دیگری بسوی قربانگاه میرود و روی آن دراز میکشد. حاضران بر روی سینهی لخت او نشانه هایی میگذارند و او را آماده ی قربانی شدن میکنند.

بعد خودم را در میان گروهی دیگر روی یک سکو می یابم. ما می توانیم از یک نردبان کوچک پایین برویم. ولی من تردید میکنم، زیرا دو جوان گردنکلفت در آنجا ایستادهاند و فکر میکنم سد راهمان شوند. اما وقتی زنی جوان از میان گروهمان از نردبان پایین می رود بدون آنکه آزاری ببیند، متوجه می شوم خطری تهدیدمان نمیکند و همگی بدنبال زن پایین می رویم.

اینگونه خواب ها را نمی توان شتابزده و به سادگی تعبیر کرد. ابتدا باید آن را بدقت جداسازی کرد تا رابطه اش با زندگی خواب بیننده مشخص شود و معانی نمادینش بیشتر آشکار گردد. بیماری که آن را برایم تعریف کرد مردی بود از نظر جسمانی کامل. در زندگی موفق بود، و ظاهراً همسری خوب و پدری مهربان. اما از نظر روانی هنوز بالغ نشده بود و در مرحلهی نوجوانی مانده بود. و همین عدم بلوغ روانی، خود را در خواب او بگونه ی اسطوره ی قهرمان بیان می کرد. گو اینکه این نمایه ها در زندگی روزمره دیرزمانی بود که مفهوم خود را برای او از دست داده بودند، اما هنوز در خیالپردازی هایش فریفته ی آن ها می شد.

ما، در خواب او تعدادی هنرپیشه را می بینیم که بر روی صحنهی تئاتر بمنزلهی چهر ه های گونه گون یک شخصییت قرار دارند و خواب بیننده دلش می خواهد خود قهر مان حقیقی باشد. اولین هنرپیشه یک میمون سپید است، دومی یک ملوان، سومی جوانی سیاهپوش و نفر آخر جوانی خوش سیما. در اولین بسخش نمایش که شاید بیانگر ضرب و شتم ملوان باشد، خواب بیننده جز یک میمون سپید نمی بیند. پس آنگاه ناگهان مرد سیاهپوش پدیدار می شود و به همان ناگهانی نیز ناپدید می گردد. این شخصیت تازه، ابتدا رویاروی میمون سپید است و برای لحظه یی هم با قهرمان اشتباه گرفته می شود. (چنین اشتباهی همواره در خواب ها رخ می دهد.) معمولاً ناخود آگاه نمایه های روشنی به خواب بیننده ارایه نمی کند. و بنابراین خواب بیننده خود باید از ورای سلسله تضادها و تقابل ها و تقاص ها مفهوم آن ها را حدس بزند.

نکته ی مهم اینجاست که این شخصیت ها در خلال نمایش تئاتری پدیدار می شوند و چنین می نماید که موضوع اشاره ی مستقیمی به تحلیل مورد پذیر ش خواب بیننده داشته باشد. و «راهنما» یی که از او سخن می گوید احتمالاً همان تحلیل گر است. با این حال او خود را به مثابه ی بیمار تحت در مان پز شک نمی داند، بل به منز له ی و تماشا گر مهمی که مور داحترام همگان است» می انگارد. و با همین نگرش از بالاست که او پاره یی شخصیت ها را با تجربه ی بالنده ی خود تداعی می کند. مثلاً میمون سپید او را بیاد رفتار بازیگو شانه ی پسران هفت تا دواز ده ساله می انداز د. ملوان بیانگر روح ماجراجویانه ی دوران شباب است و دضرب و شتم» پاسخ پرخاشجویی های وی. خواب بیننده نمی تواند سیاهپوش جوان را تداعی کند، اما جوان خوش سیمایی که در آستانه ی قربانی شدن است روح

در این مرحله می توان مواد تاریخی (یا نمایههای کهن الگویی قـهرمان) را بعنوان تجربهی شخصی خواببیننده درهم آمیخت و مشاهده کرد چگونه ایـن عناصر با یکدیگر توافق یا تضاد دارند و یا چگونه موجب برانگیختن یکدیگر می شوند.

اولین استنباط این است که میمون سپید نمایانگر حیله گر یا دست کم آثاری از شخصییت حیله گر «وینهبا گو»ها باشد. اما به نظر من، میمون در عین حال بیانگر چیزی ست که خواب بیننده شخصاً هرگز پیش از آن تجربه نکرده بوده، زیرا خود وی اذعان می کند در این بخش خواب تنها یک تماشا گر می باشد. و من دریافتم که او در کودکی بسیار وابستهی والدین خود بوده و طبیعتی درون نگر داشته است. و

۱۷۴ / انسان و سمبولها پش

به همين سبب هرگز وارد جنجالهاي معمول پايان دور مي كودكي نمي شده و در بازی دوستان دبستانی خود شرکت نمیکرده است. به بیانی روشن «دلقکبازی» درنمی آورده است. و همین کلید حل قضیه است. میمون درواقع شکل نـمادین ای شخصیت حیله گر است. اما چرا حیله گر باید به شکل میمون پدیدار شود و چرا بايد سپيد باشد؟ همانگونه كه من در اسطوره ي وينه با گوها گفتم، حيله گر در پايان دورهی خود هیبت یک انسان را میگیرد. در این خواب هم او به شکل یک میمون درآمده است، یعنی وجودی تقریباً نزدیک به انسان، البته بـا چـهره یی مسخره، بي آنكه زياد خطرناك بـاشد. خـواببيننده نـتوانست هـيچ تـوجيه قانعکننده یی بر سپید بودن میمون ارایه کند. اما شناخت ما از نمادگرایی دوران نخستین موجب می شود تا چنین انگاریم که سپیدی به این شخصییت پیش پاافتاده جنبه یی الهی میدهد. (بسیاری از جوامع اولییه، سپیدی را مقدس میانگاشتند) و این با قدرت نیمه الهی یا نیمه جادویی حیله گر همخوانی دارد.

بنابراین میمون سپید از نظر خواب بیننده نماد جنبه های مثبت بازیگوشی های دوران کودکی است که وی به هنگام کودکی خود فاقد آن بود و اکنون بر این باور شده که بازیگوشی نیاز انگیزش است. همانگونه که خواب نشان می دهد میمون «بر روی یک پایهی بلند، قرار دارد و این بدان معناست که چیزی بیش از آنچه در دوران کودکی از آن بهره نگرفته ایم مطرح می باشد. و درواقع میمون برای یک انسان میانسال نماد تجربهی خلاق است.

و باز به ابهام بعدی برمی خوریم و آن اینکه آیا میمون همان ملوانی ست که باید مورد ضرب و شتم قرار گیرد؟ تداعی های خواب بیننده خود به مفهوم این تبدیل اشاره دارند. اما به هر رو در مرحلهی بعدی انکشاف انسان، بیمسئولییتی های دوران کودکی جای خود را به اجتماعی شدن و شرایط شاق و توان فرسای آن مىدهد. و مى توان گفت ملوان تجسم مرحلهى پيشر فته تر حيله گر است كه با لطف آزمون، به انسانی از نظر اجتماعی مسئول تبدیل شده است. با تکیه بـر تـاریخ نمادگرایی می توان چنین انگاشت که در این فرایند، باد بیانگر عناصر طبیعی ست و

ضرب و شتم بوسیلهی انسان ابداع شده است.

در اینجا به فرایندی برمی خوریم که دوینه با گو هما به دوره ی سگ تازی نسبت می دهند و در آن قهر مان بنیانگذار با شخصییت ضعیف خود مبارزه می کند و حاضر است ویژگی های کو دکی خود را قربانی تحولات بعدی خود کند. در این مرحله از خواب، یکبار دیگر خواب بیننده متوجه می شود که نتوانسته در ایس دوره ی مهم دوران کو دکی و آغاز شباب خود زندگی کاملی داشته باشد. و چون در بازیگوشی های دوران کو دکی شرکت نمی کرده و پر خاشجویی های جسورانه ی دوران آغاز شباب را نداشته، بنابراین بدنبال راه هایی می گردد تا آنچه را شخصاً تجربه نکرده، بتواند تجربه کند.

پس آنگاه تعبیر حیرتبار در خواب بوجود می آید. جوان سیاهپوش پدیدار می شود و خواب بیننده برای یک آن چنین می پندار دکه او «قهر مان حقیقی است» و این تمام آنچیزیست که او دربارهی سیاهپوش جوان می گوید. اما همین پدیدار شدن گذرا مضمونی عمیق و مهم دارد و اغلب در خواب ها رخ می دهد.

و این همان مفهوم «سایه» است که در روانشناسی تحلیلی نقشی بسیار مهم ایفا می کند. پروفسور یونگ نشان دام که سایه ی بازتاب یافته از ذهن خود آگاه فرد شامل جنبه های پنهان، واپس نهاده شده و نامطبوع (یا ناپسند) شخصیت است. اما سایه همواره تنها وارونه ی من خود آگاه نیست. و همانقدر که من خود آگاه شامل جنبه های مخرب و زیانبار است، به همان اندازه سایه کیفیت های خوبی همچون غرایز طبیعی و انگیزیه های خلاق دارد. اگرچه من خویشتن و سایه از یکدیگر متمایزند، اما در عین حال همانند اندیشه و احساس بیکدیگر وابسته اند.

با اینهمه بر مبنای آنچه پروفسور یونگ ومبارزه برای رهایی، مینامد، منِ خویشتن همواره با سایه در ستیز است. این ستیزه در کشمکش انسان بدوی برای دست یافتن به خودآگاهی بصورت نبرد میان قهرمان کهن الگویی با قدرتهای شرور آسمانی که به هیبت اژدها و دیگر اهریمنان نمود پیدا میکنند بیان شده است. شخصییت قهرمان در خلال انکشاف خودآگاه فردی، امکانی نمادین است

۱۷۶ / انسان و سمبولها پش

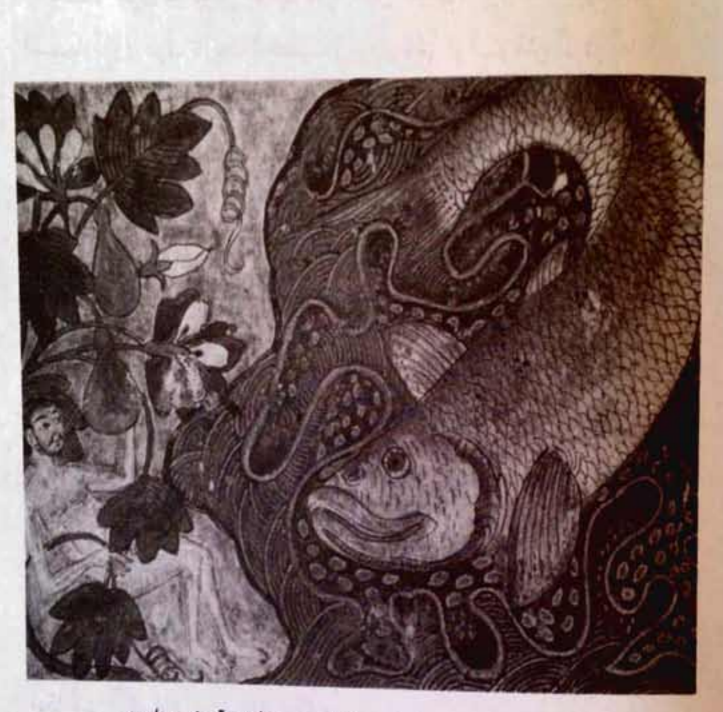
تا بهوسیلهی آن من خویشتن بتواند سکون ناخود آگاه را درنوردد، و انسان پخته را از تمایل واپ*سگر*ایانهی بازگشت به دوران خوش کودکی زیر سلطهی مادر رهایی دهد.

در اسطوره ها معمولاً این قهرمان است که بر اهریمن پیروز می شود. (کمی بعد به آن می پردازیم) اما اسطوره هایی هم وجود دارند که در آن ها قهرمان تسلیم اهریمن می شود. مانند اسطوره ی آشنای یونس و نهنگ که در آن موجود دریایی غول آسایی، قهرمان را به کام خود می کشد و او را به سفر دریایی شبانه از غرب به شرق می برد، که حرکت نمادین خور شید از غروب تا به طلوع سحر می باشد. و قهرمان در ظلمت که نمایانگر نوعی مرگ است فرو می رود. من در خلال تجربه های بالینی ام با همین مضمون برخورد داشته ام.

نبرد میان قهرمان و اژدها شکل فعال تر این اسطوره است و اجازه می دهد مضمون کهن الگویی پیروزی منِ خویش بر گرایش های واپس گرایانه آشکار تر شود. در بیشتر مردم طرف تیره و منفی شخصیت در ناخود آگاه می ماند. اما قهر مان درست به وارونه باید متوجه ی وجود سایه باشد تا بتواند از آن نیرو بگیرد. و اگر بخواهد به اندازه یی نیرومند شود تا بتواند بر اژدها پیروز شود باید با نیروهای ویرانگر خود کنار بیاید. به بیانی دیگر، من خویشتن تا ابتدا سایه را مقهور خود نسازد و با خود همگونش نکند پیروز نخواهد شد.

فاست شخصیت ادبی مشهور گوته همین مضمون را در خود دارد. او با پذیرش شرطبندی مفیستوفلس<sup>(۱)</sup> خود را در اختیار یک دسایه، و درواقع شخصیتی قرار میدهد که گوته بمثابهی بخشی از قدرتی بیانش میکند که با خواست بدی، به نیکی دست مییابد. فاست هم بمانند مردی که من خوابش را تحلیل کردم نتوانسته بود بخش مهمی از دوران جوانی خود را بخوبی سپری کند. و بنابراین موجودی ناکامل و نیمهواقعی ماند و خود را در راه تکاپوی بیهودهی

1 - Méphistophélès



entertures and white the first of the to the set of the set

Audia,

بلعیده شدن یونس بوسیله ماهی. نـقاشی مـربوط بـه قـرن چـهاردهم میلادی.

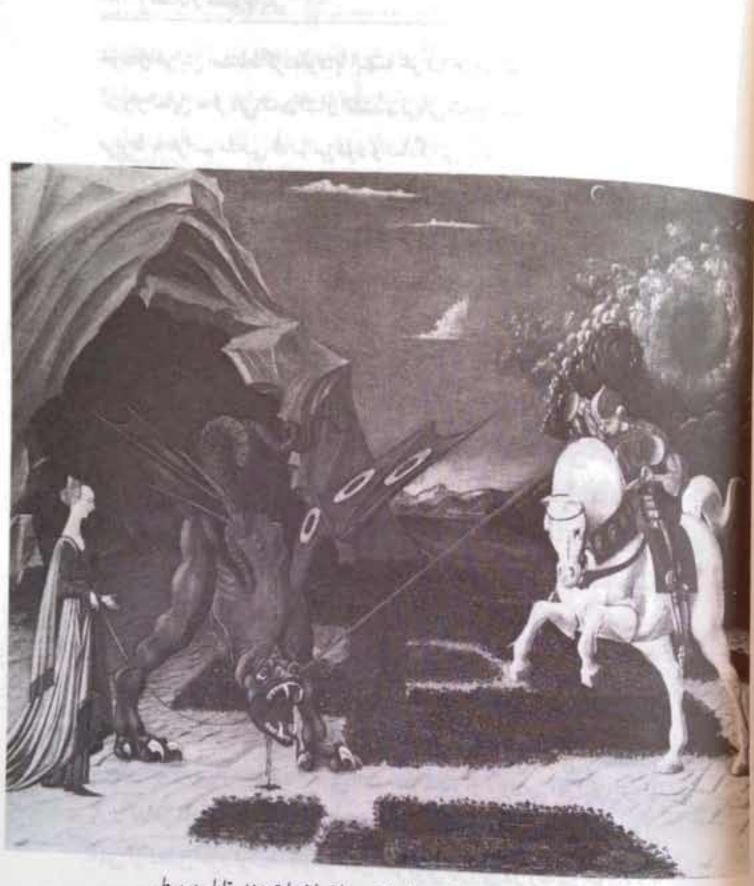
Hite has been and the state of the second se

۱۷۸ / انسان و سمبولهایش

فراسوی طبیعی که هیچ چیز در آن هرگز به حقیقت نمی پیوندد گمکرده یافت. او همواره از روبرو شدن با مشکلات زندگی و در معرض خوب و بد آن واقع شدن نفرت داشت.

احتمالاً جوان سیاهپوش خواب هم به همین جنبهی ناخودآگاه اشاره داشته است. یاد آوری طرف تاریک شخصییت و نیروی ناشی از آن و نقش آن در آماده کردن قهرمان در مبارزهی زندگی، پیوند اصلی میان ابتدای خواب و مضمون قربانی کردن قهرمان\_یعنی جوان خوش سیمایی که روی قربانگاه دراز میکشد\_ است. این شخصییت، نمایانگر شکلی از قهرمانیست که معمولاً با من خویشتن آخرین دورهی جوانی پیوند دارد. در این دوره است که انسان زندگی آرمانی خود را مشخص میکند و با قدرتی که دراین آرمان برای تغییر و تطبیق روابط خود با دیگران وجود دارد آشنا می شود. انسان خود را در عنفوان جوانی می یابد و فریبنده و سرشار از نیروی آرمانگراییست، پس چرا در چنین شرایطی باید داوطلب قربانی شدن بشود؟ دلیل احتمالاً همان است که موجب شد دوقولوهای اسطورهی وینهباگو از ترس تهدید نیروی ویرانگر درون خود از قدرت چشم بپوشند. آرمانگراییی دوران جوانی با جاذبهی شدیدی که در فرد ایجاد میکند، ناگزیر به خود پسندی می انجامد. من خویشتن انسانی می تو اند احساسی خدایگونه را برانگیزد و همین به خوش باوری و لاجرم مصیبت می انجامد. (مفهوم داستان ایکاروس() که توانست با بالهای شکنندهی دست ساز بشر، آنقدر به خورشید نزدیک شود که سقوطی سرسام آور را پذیرا گردد همین است.) با اینهمه، من خویشتن جوان باید همواره خطر کند، زیرا اگر جوان هدفی والاتر از آنچه خطر آفرين است نداشته باشد، نخواهد توانست موانعي كه در دوران بين جواني و یختگی سر راهش قرار میگیرد را از پیش رو بردارد.

تا به اینجا من نتایجی را بیان کردم که بیمار من به یاری تداعیهای شخصی



جرج قدیس اژدها را میکشد تا دختر جوان را نجات دهد. تابلو مربوط به قرن پانزدهم ایتالیاست. خود از خوابش استنباط کرده بود. با اینهمه خواب جنبه یکهن الگویی هم دارد. و آن راز تمایل به قربانی شدن انسان است و قربانی شدن دقیقاً یک راز است چون مربوط به مراسم مذهبی قدیم می شود و نمادگرایی آن، ما را به گذشته ی دور تاریخ بشر می برد. در خواب، نمایه ی مرد درازکشیده بر روی قربانگاه اشاره به مراسم معبد استونهنج<sup>(۱)</sup> (در انگلستان) که مربوط به دوران بسیار قدیم تر می شود دارد. در آنجا هم بمانند تمامی قربانگاه های دوران نخستین، ما با جشن دگرگونی زمستان که با مرگ و تولد سالانه ی یک قهر مان اسطوره یی توام است روب.رو می شویم. (مراسمی که مسیحیان در روز عید پاک همچنان حفظ کرده اند.)

این آیین، هم نشان از رنج دارد و هم نشان از گونه یی شادمانی ناشی از الهامی درونی مبنی بر این که در مرگ هم زندگی تازه یی هست. حال خواه این احساس ها در سروده های حماسی وینه باگو هما باشد، یا در زنجموره بر مرگ بالدر در وساگاه<sup>(۱)</sup>ها، یا در اشعار والت و تیمن در سوگ مرگ لینکلن و یا در خوابی که انسان امروزی را به بیم و امیدهای دوران جوانیش بازمی گرداند، اینها همه و همه یک مضمون دارند: مضمون مرگی که به تولد دوباره می انجامد.

پایان خواب شگفتانگیز است. خواب بیننده سرانجام خود فعالانه وارد ماجرا می شود. او خود را به همراه دیگران روی سکو می یابد و به سبب وجود دو گردن کلفت جرات نمی کند از نردبان فرود آید. اما یک زن به او شهامت می بخشد تا چنین انگارد می تواند فرود آید، بی آنکه خطر کند و او فرود می آید. چون من به یاری تداعی های او متوجه شدم تمامی صحنه ینمایشی را که در آن شرکت داشته ناشی از تحلیل خود اوست، (او در حال دگرگونی درونی در زندگی خود بود.) بنابراین احتمال دادم او به مشکل بازگشت به واقعییت روز مره می اندیشیده است. ترس از دو گردن کلفت نشان می دهد که او از پیدایش کهن الگویی حیله گر در قالب جمع واهمه دارد.

**\ =** Stonehenge

Y = Saga

نردبان دستساز بشر که احتمالاً نماد خرد است و حضور زنی که خواب بیننده را به استفاده ی از آن تشویق می کند، ابزار نجات بخش خواب هستند. و نسمایان شدن زن در بخش آخر خواب نشان از نیاز روانی به بنیان زنانه در تکمیل تمامی فعالیت های ناب مردانه دارد.

از آنچه خود گفتم یا از اسطوره ی وینه با گوها استفاده کردم تا مفهوم این خواب خاص را روشن کنم نباید استنباط شود که بین خواب و موادی که در تاریخ اسطوره شناسی وجود دارد دقیقاً یک همترازی مکانیکی بچشم می خورد. هر خواب بستگی به خواب بیننده ی خود دارد و شکل آن نیز دقیقاً به شرایط وی وابسته است. من تنها خواستم نشان دهم چگونه ناخود آگاه مواد کهن الگویی را بکار می گیرد و حضور خود را بر نیازهای خواب بیننده منطبق میکند. و بنابراین این خواب خاص اشاره ی مستقیمی به دوره ی شاخ قرمز یا دوقولوهای وینه با گو ها ندارد. و بیشتر به جوهر موجود در هر دو مضمون، یعنی انگاره ی قربانی شدن می پردازد.

بطور کلی می توان گفت نمادهای قهرمانی، زمانی بروز می کنند که من خویشتن نیاز به تقوییت بیشتر داشته باشد. یعنی هنگامی که خود آگاه برای کاری که خود به تنهایی یا دست کم بدون یاری منابع نیرویی که در ناخود آگاه است نمی تواند انجام دهد، به ناخود آگاه نیاز پیدا می کند. مثلاً در همین خوابی که شرح آن رفت به یکی از مهم ترین جنبه های اسطور های قدیم قهرمانی، یعنی توانایی نجات و حمایت از زنان جوان زیبا در برابر خطرهای دهشتنا ک اشاره نشده است (دوشیزهی هر اسان، اسطور هی موردعلاقه ی اروپاییان در قرون وسطا بود). یکی از شکل هایی که اسطور ه ها در خواب بخود می گیرند اشاره به مفهوم مادینه، یعنی عنصر زنانه در روان مردانه دارد. همانکه گو ته آن را هزن جاودانه، نامید.

دکتر فون فرانتس بعداً از ماهییت و رفتار این عنصر زنانه سخن خواهدگفت. اما به یاری خوابی که یکی دیگر از بیماران من که او هم مردی میانسال بود، ما می نوانیم در همینجا رابطهی این عنصر زنانه را با شخصیت قهرمان توضیح دهیم. او خواب خود را اینگونه آغاز کرد: من خواب سفری دراز به هند را دیدم. زنی وسایل سفر من و دوستم را تهیه کرده بودکه به هنگام بازگشت از سفر به او پرخاش کردم چرا برای ماکـلاه سیاه و بارانی نگذاشته تا زیر باران خیس نشویم.

این مقدمهی خواب او بود و بعداً برایم مشخص شد که به دوره یی از جوانی وی بازمی گردد که به همراه رفیق خود به گردش های «قهر مانانه» در سرزمین ها و کوهستان های خطرناک می رفته اند. (و چون هرگز به هند نرفته بود، من از تداعی های ناشی از خواب وی چنین برداشت کردم که ایس مسافرت رویایی نمایانگر سیاحت در ناحیه یی جدید بوده. و البته نه در یک سرزمین واقعی بل در قلمروی ناخود آگاه.)

بیمار ظاهراً در خواب خود احساس میکند زنی که احتمالاً نمایانگر عنصر مادینه در اوست وسایل سفر وی را بطور کامل مهیا نکرده است. نبو دکلاه مناسب باران نشان میدهد که او از نظر روانی احساس ناامنی میکند و از تجربه های جدید و نامطبوع سخت متاثر می شود. او فکر میکند که زن باید برای سفر اوکلاه در نظر می گرفته، درست همانند مادرش که به هنگام کو دکی لباس هایش را آماده می کرد. این بخش از خواب یاد آور دورانی از خردسالی او بود که دست به کارهای سبکسرانه و ماجراجویانه می زد، با این اعتقاد که مادرش (نمایه ی اولیه ی زن) از او در برابر خطرها مراقبت میکند. با افزایش سن در می یابد، این همه، خیالپردازی کو دکانه یی بیش نیست و متوجه می شود که بدبختی هایش ناشی از عنصر مادینه ی موجود در خودش است و دیگر مادر خود را مقصر نمی داند.

در مرحلهی بعدی خواب، خواب بیننده که در گردشی گروهی شرکت کرده است احساس خستگی میکند و برای همین به رستورانی سرباز بازمیگردد و در آنجا بارانی و کلاه خود راکه پیش از آن با خود نداشت می یابد. او برای استراحت مینشیند و در همان حال روی یک آگهی می خواند یکی از شاگردان مدرسهی ناحیه در نمایشنامه یی نقش پرسٹوس را بازی میکند. بعد شاگرد مدرسه پدیدار خود از خوابش استنباط کرده بود. با اینهمه خواب جنبه ی کهن الگویی هم دارد. و آن راز تمایل به قربانی شدن انسان است<u>وقربانی شدن دقیقاً</u> یک راز است چون مربوط به مراسم مذهبی قدیم می شود و نمادگرایی آن، ما را به گذشته ی دور تاریخ بشر می برد. در خواب، نمایه ی مرد درازکشیده بر روی قربانگاه اشاره به مراسم معبد استونهنج<sup>(۱)</sup> (در انگلستان) که مربوط به دوران بسیار قدیم تر می شود دارد. در آنجا هم بمانند تمامی قربانگاه های دوران نخستین، ما با جشن دگرگونی زمستان که با مرگ و تولد سالانه ی یک قهرمان اسطوره یی توام است روبرو می شویم. (مراسمی که مسیحیان در روز عید پاک همچنان حفظ کرده اند.)

این آیین، هم نشان از رنج دارد و هم نشان از گونه یی شادمانی ناشی از الهامی درونی مبنی بر این که در مرگ هم زندگی تازه یی هست. حال خواه این احساس ها در سروده های حماسی «وینه با گو اها باشد، یا در زنجموره بر مرگ بالدر در «ساگا»<sup>(۳)</sup>ها، یا در اشعار والت و تیمن در سوگ مرگ لینکلن و یا در خوابی که انسان امروزی را به بیم و امیدهای دوران جوانیش بازمی گرداند، اینها همه و همه یک مضمون دارند: مضمون مرگی که به تولد دوباره می انجامد.

پایان خواب شگفتانگیز است. خواب بیننده سرانجام خود فعالانه وارد ماجرا می شود. او خود را به همراه دیگران روی سکو می یابد و به سبب وجود دو گردنکلفت جرأت نمی کند از نردبان فرود آید. اما یک زن به او شهامت می بخشد تا چنین انگارد می تواند فرود آید، بی آنکه خطر کند و او فرود می آید. چون من به یاری تداعی های او متوجه شدم تمامی صحنهی نمایشی را که در آن شرکت داشته ناشی از تحلیل خود اوست، (او در حال دگرگونی درونی در زندگی خود بود.) بنابراین احتمال دادم او به مشکل بازگشت به واقعییت روز مره می اندیشیده است. ترس از دو گردنکلفت نشان می دهد که او از پیدایش کهن الگویی حیله گر در قالب جمع واهمه دارد.

\ = Stonehenge

نردبان دستساز بشر که احتمالاً نماد خرد است و حضور زنی که خواب بیننده را به استفاده ی از آن تشویق میکند، ابزار نجات بخش خواب هستند. و نسمایان شدن زن در بخش آخر خواب نشان از نیاز روانی به بنیان زنانه در تکمیل تمامی فعالیت های ناب مردانه دارد.

از آنچه خود گفتم یا از اسطوره ی وینه با گوها استفاده کردم تا مفهوم این خواب خاص را روشن کنم نباید استنباط شود که بین خواب و موادی که در تاریخ اسطوره شناسی وجود دارد دقیقاً یک همترازی مکانیکی بچشم میخورد. هر خواب بستگی به خواب بیننده ی خود دارد و شکل آن نیز دقیقاً به شرایط وی وابسته است. من تنها خواستم نشان دهم چگونه ناخود آگاه مواد کهن الگویی را بکار می گیرد و حضور خود را بر نیازهای خواب بیننده منطبق میکند. و بنابراین این خواب خاص اشاره ی مستقیمی به دوره ی شاخ قرمز یا دوقولوهای وینه با گوها ندارد. و بیشتر به جوهر موجود در هر دو مضمون، یعنی انگاره ی قربانی شدن می پردازد.

بطور کلی می توان گفت نمادهای قهرمانی، زمانی بروز می کنند که من خویشتن نیاز به تقوییت بیشتر داشته باشد. یعنی هنگامی که خود آگاه برای کاری که خود به تنهایی یا دستکم بدون یاری منابع نیرویی که در ناخود آگاه است نمی تواند انجام دهد، به ناخود آگاه نیاز پیدا می کند. مثلاً در همین خوابی که شرح آن رفت به یکی از مهم ترین جنبه های اسطور ههای قدیم قهرمانی، یعنی توانایی نجات و حمایت از زنان جوان زیبا در برابر خطر های دهشتنا ک اشاره نشده است (دوشیزهی هراسان، اسطور هی در علاقه ی اروپاییان در قرون وسطا بود). یکی از شکل هایی که اسطور هها در خواب بخود می گیرند اشاره به مفهوم مادینه، یعنی عنصر زنانه در روان مردانه دارد. همانکه گوته آن را «زن جاودانه» نامید.

دکتر فون فرانتس بعداً از ماهییت و رفتار این عنصر زنانه سخن خواهدگفت. اما به یاری خوابی که یکی دیگر از بیماران من که او هم مردی میانسال بود، ما می نوانیم در همینجا رابطهی این عنصر زنانه را با شخصیت قهرمان توضیح دهیم.

۱۸۲ / انسان و سمبولها پش

او خواب خود را اینگونه آغاز کرد:

من خواب سفری دراز به هند را دیدم. زنی وسایل سفر من و دوستم را تهیه کرده بودکه به هنگام بازگشت از سفر به او پرخاش کردم چرا برای ماکـلاه سیاه و بارانی نگذاشته تا زیر باران خیس نشویم.

این مقدمه یخواب او بود و بعداً برایم مشخص شد که به دوره یی از جوانی وی بازمی گردد که به همراه رفیق خود به گردش های «قهر مانانه» در سرزمین ها و کوهستان های خطرناک می رفته اند. (و چون هرگز به هند نرفته بود، من از تداعی های ناشی از خواب وی چنین برداشت کردم که این مسافرت رویایی نمایانگر سیاحت در ناحیه یی جدید بوده. و البته نه در یک سرزمین واقعی بل در قلمروی ناخود آگاه.)

بیمار ظاهراً در خواب خود احساس میکند زنی که احتمالاً نمایانگر عنصر مادینه در اوست وسایل سفر وی را بطور کامل مهیا نکرده است. نبو دکلاه مناسب باران نشان میدهد که او از نظر روانی احساس ناامنی میکند و از تجربه های جدید و نامطبوع سخت متاثر می شود. او فکر میکند که زن باید برای سفر او کلاه در نظر می گرفته، درست همانند مادرش که به هنگام کو دکی لباس هایش را آماده می کرد. این بخش از خواب یاد آور دورانی از خر دسالی او بود که دست به کارهای سبکسرانه و ماجراجویانه می زد، با این اعتقاد که مادرش (نمایه ی اولیه ی زن) از او در برابر خطرها مراقبت میکند. با افزایش سن در می یابد، این همه، خیالپردازی کو دکانه یی بیش نیست و متوجه می شود که بدبختی هایش ناشی از عنصر مادینه ی موجود در خودش است و دیگر مادر خود را مقصر نمی داند.

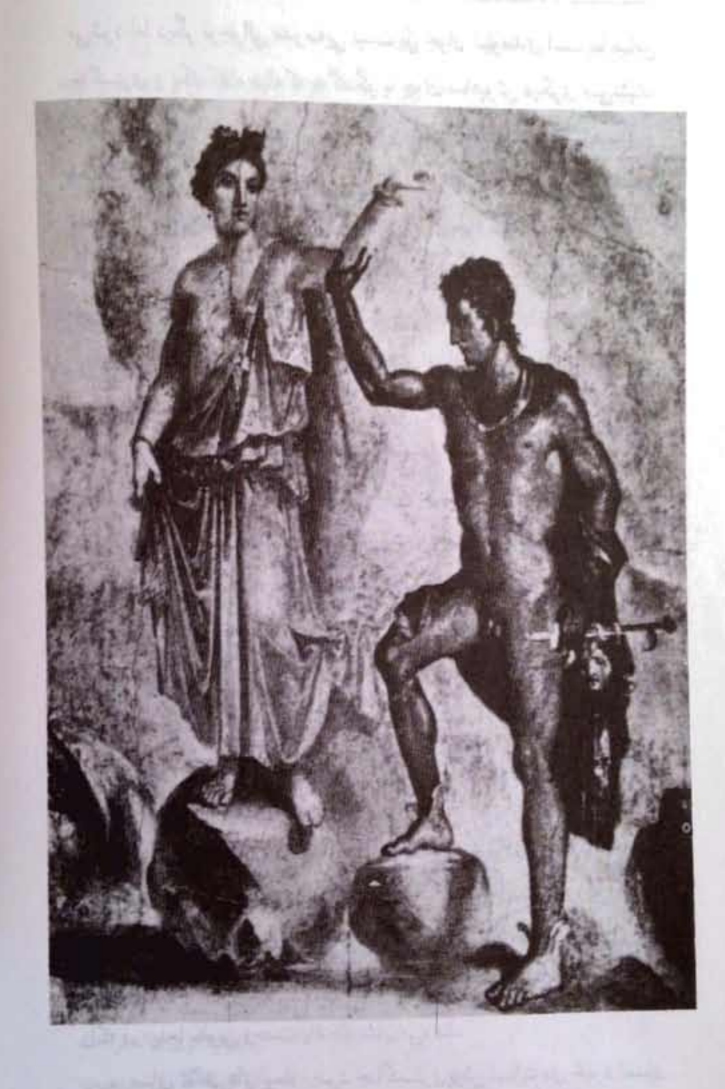
در مرحلهی بعدی خواب، خواب بیننده که در گردشی گروهی شرکت کرده است احساس خستگی میکند و برای همین به رستورانی سرباز بازمیگردد و در آنجا بارانی وکلاه خود راکه پیش از آن با خود نداشت می یابد. او برای استراحت مینشیند و در همان حال روی یک آگهی میخواند یکی از شاگردان مدرسهی ناحیه در نمایشنامه یی نقش پرسٹوس را بازی میکند. بعد شاگرد مدرسه پدیدار

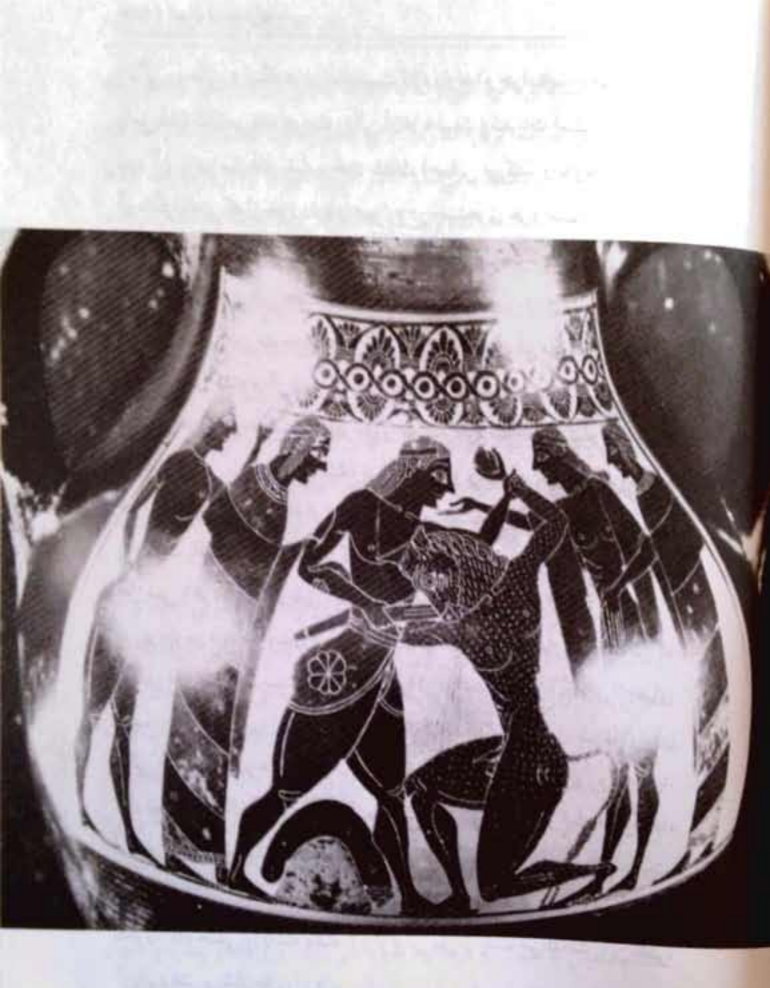
می شود اما دیگر نوجوانی مدرسه یی نیست بل جوان تنومندی است با لباس خاکستری و یک کلاه سیاه که به گفتگو با جوان سیاهپوش دیگری می نشیند. خواب بیننده پس از این صحنه بی درنگ به توانایی روحی تازه یی دست می یابد و احساس می کند می تواند به گروه گردش کننده بپیوندد و همگی باهم از تپه ی مجاور بالا می روند. آنگاه از فراز تپه و در زیر پای خود شهر بندری را که هدف گردششان بود می بیند. او با دیدن آنچه بدنبالش بود قوت قلب می گیرد و احساس جوانی می کند.

خواب بیننده در این قسمت خواب برخلاف مسافرت نگرانکننده، دشوار، و تنهای قسمت اول، خود را در میان یک گروه می یابد. این تغییر وضع نسایانگر گذار از تنهایی و عصیانگری جوانی به اجتماعی شدن براثر روابط با دیگران است. چون این تحول متضمن قابلیتی جدید در برقراری روابط انسانی ست بنابراین نشان می دهد عنصر مادینه بهتر از پیش در او کارگر افتاده و این بوسیلهی یافتن کلاه یعنی عنصر مادینه که در قسمت اول خواب در حاضر کردن آن غفلت ورزیده بود نمادین شده است.

اما خواب بیننده خسته است و صحنه ی رستوران نیاز او به توجه به رفتار قبلی اش با نگرشی تازه را به این امید که در بازگشت به گذشته به نیر وهای تازه یی دست یابد نشان می دهد. و چنین هم می شود. او نخست آگهی اجرای نقش قهر مانی - پرسٹو س - در عنفوان جوانیش را می بیند که باید بوسیله ی یک نوجوان اجرا گردد. آنگاه مشاهده می کند این نوجوان تبدیل به مردی می شود که با مرد دیگری با ظاهری کاملاً متفاوت همراه است. یکی لباس خاکتری روشن دارد و دیگری سیاه. و بر مبنای آنچه پیش از این گفتم می توان آن ها را گونه یی دوقولو انگاشت. آن ها الگوهای قهر مانی یی هستند که دو جنبه ی متقابل دمن و دجز من، را که در اینجا بخوبی و حدت یافته اند نشان می دهند.

بر مبنای تداعیهای بیمار، مرد خاکستریپوش نمایندهی خرد انسان دنیویست و مرد سیاهپوش درست همانندکشیشان که سیاه میپوشند، نمایندهی





زندگي روحاني. و اينكه هر دو شخصييت كلاه دارند (و خواب بيننده هم كلاه خو د را می یابد) نشان می دهد هوییت روانی آن ها به نسبت رشد یافته است، چیزی که او نبود آن را در سالهای شباب خود بشدت احساس میکند. و با وجود نـمایهی آرمانگرایانه یی که از خود دارد و همواره در جستجوی خرد است، اما نمی تواند از شرّ شخصييت حيله گر رهايي يابد. تداعي او از پرستوس، قسهرمان يوناني حیرتبار بود و از این جهت پرمعنا مینمود که او دربارهی داستان سخت در اشتباه بود. زیرا من متوجه شدم که او پرسٹوس را همان قهرمانی می پنداشته که مینو تور (') را کشته و آریان (') را از زندان نُه توی پیچدر پیچ رهانیده است. و هنگامی که از وی خواستم نام قهرمان را بنویسد تازه متوجهی اشتباه خود شد و اینکه تزئوس"، مینوتور راکشته، نه پرسٹوس. و وقتی من به وجه اشتراک دو قهرمان اشاره کردم، اشتباه او نیز همانند تمامی اشتباههای از این دست مفهو می يراهمييت يافت. هردو قهرمان ناگزير بودند بر ترس خود از نيروهاي مادر زادي و اهريمني ناخود آگاهشان فايق آيند و دختر جوان را برهانند.

یر سٹو س باید سر «مدوز»<sup>(۳)</sup> با آن هیبت وحشتناک و موهای مارگونهاش که هرکس به وی مینگریست سنگ میشد را از تن جداکند. و آنگاه بر اژدهای نگهبان آندرومد پیروز شود. تزئوس هم که نمایندهی روح تازهی پدرسالارانهای اهالي آين بود بايد وحشت از نُه توى پيچ در پيچ و ساكن آن مينوتور راكه شايد. نماد انحطاط ناسالم کرت مادر سالار بود نادیده می انگاشت. (در تمام فرهنگها، ، نه توی پیچ در پیچ بیانگر آشفتگی و گمراهی دنیای خود آگاه مادر سالارانه است. و تنها کسانی می توانند بر آن غلبه کنند که توانایی ورود به دنیای رمز آلودهی ناخود آگاه جمعي را داشته باشند.) و تز نوس پس از پشت سر گذاشتن اين خطر ، آريان دختر يريشان حال را رهايي داد.

این رهایی، نماد آزاد شدن عنصر مادینه از نمایهی دبلعندهی، مادر است. و تا این

- ) = Minotaure
- Y = Ariane

**T** = Thésée

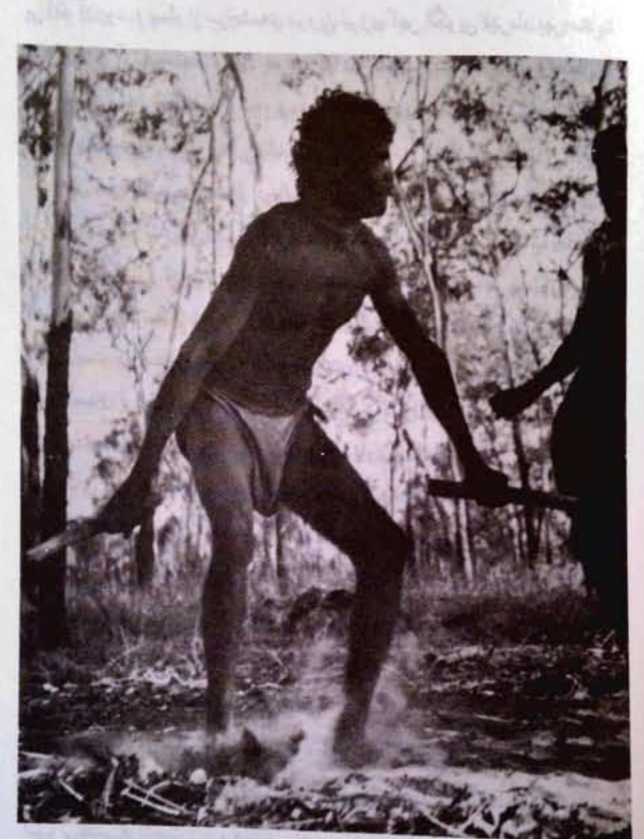
- P = Méduse
- Andromède

رهایی صورت نگیرد مرد نمی تواند به ارتباط حقیقی با زنان دست یابد. و اینکه بیمار من هنوز نتوانسته بود به اندازهی کافی عنصر زنانهی خود را از مادر جداکند از خواب دیگر او مشخص می شد، که در آن او خود را رودرروی یک اژدها به مثابهی جنبهی وبلعنده یی نماد وابستگی به مادر می دید. اژدها او را دنبال می کرد و چون اسلحه نداشت ممکن بود نبرد را ببازد.

اما مهم ماجرا اینجا بود که همسر وی پای به خوابش گذاشت و حضورش موجب گردید اژدها کوچکتر شود و کمتر تهدیدکننده بنماید. این تعبیر در خواب نشان می دهد که روابط زناشویی او دیرتر از معمول موجب چیره شدن وی بر وابستگی نسبت به مادرش گردیده بود. به بیانی دیگر او باید راهی برای آزاد کردن نیروی روانی ویژه ی مناسبات میان مادر و پسر می یافت تا بتواند رابطه ی پخته یی با زنان و لاجرم با تمامی جامعه برقرار کند. و نبرد میان قهر مان و اژدها بازتاب نمادین این فرایند بالندگی است.

اما هدف کوشش قهرمان فراتر از همزیستی در زندگی زناشویی است. و آن رهانیدن عنصر مادینه بمثابه ی ترکیبی درونی از روان است و تمامی کارهای واقعاً خلاق به آن نیاز دارند. در مورد بیمار مذکور، ما تنها می توانیم احتمال عدم حضور آن را بدهیم، زیرا در خواب مربوط به سفر هند وی مستقیماً به آن اشاره نشده است. اما ایمان دارم بیمار این فرضیه ی من را می پذیر دکه رفتن بر بلندای تپه و دستیابی به هدف که به شکل بندری آرام نمود پیدا کرده بود نوید امید بخشی بود که به یاری آن می توانست کارکرد واقعی عنصر مادینه ی خود را کشف کند. و بدین سان احساسی که در ابتدا به سبب کو تاهی زن در مراقبت از وی (کلاه) به هنگام سفرش به هند بروز کرده بود بهبود می یافت. (روانک و پدیدار شدن لحظه یی شهر، در خواب را به منزله ی نماد رایج عنصر مادینه می داند.

خواب بیننده این وعده ی امنییت شخصی را به لطف مواجه شدن باکهن الگوی قهر مانی واقعی بدست آورده بود و بدین تر تیب به نگرش جدید در همکاری و همبستگی نسبت به گروه دست یازیده بود. و طبیعتاً احساس جوانی دوباره،



توتم قبایل بدوی (که اغلب حیوان است) هوییت هر فرد را در پیوند با قبیله نمادین میکند، مانند این بومی استرالیایی که در مراسم رقص مذهبی حرکات توتم قبیلهاش را که گونهیی شترمرغ است تقلید میکند. پی آمد آن بود. و بیمار از سرچشمهی درونی نیروی کهن الگویی قهرمان بهرهمند شده بود. او آن قسمت از وجود خود را که در خواب، بوسیلهی زن و عسمل قهرمانی خویشتن خویش ارائه شده بود، برجسته کرده و رشد داده بود تا سرانجام بتواند از وابستگی به مادر رهایی یابد.

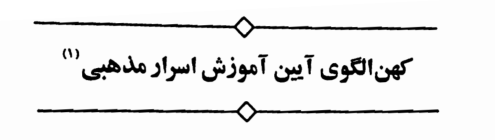
چنین نمونههایی حکایت از دخالت اسطورهی قهرمان در خوابهای انسان امروزی دارند و نشان میدهند که دمن، نمادین شده بوسیلهی قهر مان اساساً حامل فرهنگ میباشد و خودنما و خودمحور نیست. حتا حیله گر هم اگرچه بگونه یی نامشخص و نامر تبط، اما به هررو بر واقعییت جهان از در یچهی چشم انسان بدوی منطبق است. در اسطور ه های ناواهو، دکو یوت،<sup>(۱)</sup>که همان حیله گر باشد، ستارگان را به آسمان پرتاب کرد تا جهان را بیافریند. و مرگ را ضروری دانست. و در اسطوره، دحرکت بر روی آب، به مردم خود یاری رساند تا از درون یک نی از این دنیای دون به دنیای بهتر بروند و بدینسان از خطر سیلابها رهایی یابند. موضوع بالا، اشاره به شکل خلاق تکامل دارد که از الگوی کودکانه، يش خود آگاه يا حيواني وجود آغاز مي گردد. اعتلاي دمن، تا به مرحلهي کنش خودآگاه مؤثِّر، بهروشنی در اسطورهی قهرمان به مفهوم واقعی بنیانگذار آن، نمایان است. و به همینگونه دمن، کودک یا نوجوان، خود را از یوغ بندگی فضای خانوادگی می رهاند تا فردیت خود را بیابد. ممکن است در اعتلای بسوی خود آگاه مبارزه ی میان قهرمان و اژدها نا گزیر بارها تکرار شود تا سرانجام نیروی لازم برای کوشش بسیار انسان جهت شکل دادن به یک فرهنگ مشخص از میان انبوه بی نظمی ها بدست آید و هنگامی که پیروزی بدست آمد ما نمایهی قهر مان را با تمامييت خود، به منزلهي دمن، ي (يا اگر بخواهيم همه چيز را در حالت جمعي آن بیان کنیم به منزله ی شخصیت قبیله یی) می بینیم که دیگر نیازی به غلبه بر اهریمنان و غولها ندارد و دمن، به نقطه یی می رسد که این نیر وهای عمیق می تو انند شخصی

شوند. و «عنصر زنانه» دیگر در خوابهای او، نه به شکل اژدها، بل به هیئت یک زن پدیدار میشود. و بدینسان طرف «سایه»ی او کمتر تهدیدکننده مینماید.

این نکتهی مهم در خواب مردی که به آستانهی پنجاهسالگی نزدیک می شد بهروشنی دیده می شود. او در تمامی دوران زندگی خود از حملههای ادواری ناشی از ترس براثر ناکامی رنج می برد (این ترس بوسیلهی مادری که نسبت به موفقیت او تردید داشت برانگیخته می شد.) گو اینکه او، هم در زندگی حرفه یی و هم در رابطهاش با دیگران از حدِّ متوسط معمول موفق تر بود. او خواب می بیند پسر نُهسالهاش در قالب جوانی هجده، نوزده ساله، زرهی درخشان شوالیه های قرون وسطا را بتن دارد. از جوان خواسته می شود با گروهی مردان مسلح سیاهپوش بجنگد. او نخست خود را آمادهی نبرد می کند، اما بیکباره و کلاه خود، از سر برمی دارد و به روی فرماندهی دشمن لبخند میزند. روشن است که آن ها دست از جنگ می کشند و با یکدیگر دوست می شوند.

در این خواب، پسر، «من» دوران جوانی خواب بیننده است که همواره احساس می کرده بو سیلهی سایهی تر دید آمیز خویشتن خویش مور د تهدید قرار دارد. او به یک مفهوم تمامی دوران زندگی میانسالی خود را وقف مبارزه یی پیروز مندانه علیه این رقیب کرده بود. اکنون کمی به لطف دلگرمی از دیدن بزرگ شدن پسر ش و اینکه تر دید در وجود او جایی ندارد، و بیشتر بدین سبب که در قهر مان نمایه یی مناسب ساختار دنیای خود می دید، احساس می کرد دیگر نیازی به مبارزه با سایه ندارد. و بدین تر تیب توانسته بود آن را بپذیرد. و اشاره ی به دوستی، نماد اینهمه نود. بیمار من دیگر نیازی به مبارزه برای اطمینان از فر دیبت خود نداشت و تنها به کار فرهنگی جهت ایجاد جامعه یی دمکراتیک می پر داخت. هنگامی که انسان در بهبو حهی زندگی خود به چنین نتیجه یی می رسد به حق از مر تبه ی قهر مانی فراتر رفته، تا حتا به مر تبهی کمال هم دست می یابد.

البته این تغییر خودبخود ایجاد نمیشود و به یک دورهی انتقالی مشتمل بر اشکال گوناگون کهن الگوهایی که جنبهی آموزش اسرار مذهبی دارند نیاز دارد.



از یک نقطهنظر روانشناسی، نباید نمایهی قهرمان را با «منِ» خویش یکسان دانست. امن، خویش تنها به لطف نماد این نمایه است که خود را از کهن الگوی ملهم از نمایهی والدین مربوط به دوران کودکی رها میسازد. / بنا به نظر پروفسور یونگ هر موجود بشری اساساً دارای احساس تــمامییت است. یعنی یک احساس بسیار قوی و بسیار کامل از خود. و از همین «خود» (۲) یعنی تمامییت روانی است که در روند رشد فرد، خود آگاه فردییت یافتهی «من» تراوش ميکند.

در این سال های اخیر. آثار پاره یی از شاگردان یونگ نیرمنیرمک دارنید مدارکی دربارهی سلسله وقایعی که دمنِ، فردی را در خلال انتقال از دوران آغاز کودکی تا به کودکی به مفهوم واقعی آن متمایز میکند، ارایه میدهند. و اگس چنانچه این تغییر مطلق شد به حس اولیهی تمامییت، سخت آسیب میرساند. و «من» برای برقراری رابطه با «خود» باید بطور دایم به گذشته بازگردد تا سلامت

) = Archetype d'initiation

۲- یونگ در کتاب دانسان در راه کشف روح خود، می گوید: وخود... با ومن» متفاوت است. وخود» تمامییت روانی ماست و از خود آگاهی و اقیانوس بی کران روح نشأت می گیرد.

روان تضمين گردد.

من با تکیه بر پژوهش های شخصی خودم بر این باورم که اسطوره ی قهرمان اولین مرحله از پیدایش تمایز در روان است. و به این نکته اشاره کرده ام که ظاهراً روان یک دوره ی چهارگانه را پشت سر میگذارد که در آن دمن می کوشد در برابر این حسِّ تمامییت اولیه به استقلالی نسبی دست یابد. و اگر نتواند تا حدود ی برابر این حسِّ تمامییت اولیه به استقلالی نسبی دست یابد. و اگر نتواند تا حدود ی به استقلال دست یابد، فر د نخواهد توانست با اطرافیان بزرگسال خود آمیزش کند. البته اسطوره ی قهرمان برای تضمین این رهایی کافی نیست و تنها راهی را که دمن » به یاری آن بتواند به خود آگاهی دست یابد نشان می دهد. و تازه پس از آن مسئله ی نگهداری و انکشاف این خود آگاهی مطرح می شود، آن هم به گونه یی که مفهوم باشد و انسان بتواند با تکیه بر آن و همینطور حفظ فردیت خود در جامعه زندگی سو دمندی داشته باشد.

تاریخ گذشته و همینطور آیینهای مذهبی جوامع بدوی امروزی نمونههای بسیاری از آیینهای مربوط به آموزش اسرار مذهبی که بوسیلهی آن دختران و پسران جوان از والدین خود جدا میشوند و به عضویت قبیله یا طایفه درمی آیند را ارایه میدهد. البته بریدن از دنیای کودکی به کهنالگوی والدینی اولیه آسیب میرساند و باید آن را در فرایند جاذبهی ورود فرد به زندگی گروهی بهبود بخشید. (هویت گروه و فرد غالباً با نماد حیوان توتمی مشخص میشود). و بدین سان گروه نیاز به کهن الگوی آسیب دیده را جبران میکند و خود بصورت پدر دوم در می آید. و موجب می شود جوانانی که در ابتدا بگونه یی نمادین قربانی شده بودند، در یک زندگی جدید متولد شوند.

بر مبنای نظر پروفسور یونگ در این دمراسم توان فرسایی که بسیار شبیه تقدیم قربانی به خدایان حافظ فر د جوان است، ما می بینیم نفوذ کهن الگوی اولیه هرگز بمانند آنچه در مبارزهی نمادین قهر مان و اژدها روی می دهد بطور کامل منکوب نمی شود. زیرا گونه یی احساس بیگانگی دایمی نسبت به نیروهای رویسندهی ناخود آگاه را بوجود می آورد. ما در اسطورهی دوقولوها مشاهده کر دیم چگونه

۱۹۴ / انسان و سمبولها يش

غرورشان که نشاندهندهی جدایی دایمی دمن، از دخود، است، بوسیلهی ترس از سرانجام کار اصلاح گردید و آنها را ناگزیر ساخت دمن، و دخود، را هماهنگ کنند.

در جوامع قبیله یی، این آموزش اسرار مذهبی ست که به شایسته ترین شیوه یی مشکل را حل کرده است. مراسم، نو آموز را به ژرف ترین سطح همانندی اولیه میان مادر و فرزند یا دمن و دخود می می د و بدین تر تیب او رانا گزیر به تجربهی مرگی نمادین می کند. به بیانی دیگر فردیت وی را بطور موقت ویران و یا در ناخود آگاه جمعی حل می کند. پس آنگاه نو آموز طی تشریفات باشکوه آیین تولد دوباره، نجات پیدا می کند. این نخستین عمل قطعی حلّ دمن و در گروهی بزرگ تر است که به شکل تو تم، خانوار یا قبیله و یا هر سه با هم تعریف می شود.

آیین های دینی قبایل یا جوامع تکاملیافته تر همواره بر مراسم مرگ و زندگی دوباره تاکید دارند، یعنی برای نو آموز «مراسمگذار» از یک مرحلهی زندگی به مرحلهی دیگر را به اجرا میگذارند، حال خواه از اولین به آخرین دوران کو دکی باشد یا از نخستین به آخرین دوران شباب و یا از آن دوران به پختگی.

البته رویدادهای مربوط به آیین آموزش اسرار مذهبی تنها محدود به روانشناسی دوران جوانی نمیشوند. هر مرحله از تکامل موجود بشری با تداوم کشمکش میان نیازهای دخود، و دمن، همراه است. در ضمن این کشمکش در دورهی انتقالی میان اوایل دوران کمال تا سن پختگی از نیرومندی بیشتری برخوردار است. (در جامعهی ما میان سی و پنج تا چهل سالگی) و گذار از سن مجل است.

در این دورههای بحرانی، کهنالگوی آیین آموزش اسرار سخت به تکاپو میافتد تا این گذارها از مفهوم روحی غنی تر به نسبت آیینهای مربوط به دوران جوانی که جنبههای کفرآمیز آن نمود بیشتری دارد برخوردار شود. طرحهای کهنالگوی آیین آموزش اسرار مذهبی که از زمانهای قدیم به داسرار، شهرت

<sub>دار</sub>ند، از لحاظ جنبههای دینی در تار و پود تمامی آیینهای مذهبی، مراسمی ویژه برای لحظهی تولد، از دواج و مرگ بافتهاند.

ما باید آیین آموزش اسرار مذهبی را هم درست بمانند اسطورهی قهرمان موردبررسی قرار دهیم و نمونههایی از تسجربههای ذهنی امروزی، بویژه در اشخاصی که مورد تحلیل قرار گرفتهاند را دنبال کنیم. و براستی جای شگفتی ندارد اگر در ناخود آگاه شخصی که به پزشک بیماریهای روانی مراجعه می کند نمایههایی از طرحهای اصلی آیین آموزش اسرار را درست به همانگونه که تاریخ بما نشان داده مشاهده کنیم.

از رایج ترین این مضمون ها نزد جوانان آزمون قدرت است. این مضمون ممکن است مشابه مضمونی باشد که ما پیش از این در خواب های امروزی، دربارهی اسطورهی قهر مان ملاحظه کردیم؛ همانند ملوانی که ناگزیر بود به باد و ضرب و شتم گردن نهد. یا آزمون مسافرت به هند مردی که کلاه بارانگیر نداشت. این مضمون رنج جسمانی، با پایان منطقی آن نیز در نخستین خوابی که تعریف کردم، یعنی همان مرد خوش سیمایی که به عنوان قربانی انسانی روی قربانگاه قلمداد شده بود، بچشم می خورد. و این قربانی کردن، اگرچه پایانی مبهم دارد اما به هررو به مقدمهی یک آیین آموزش اسرار می ماند. و بیشتر بنظر می آید وقتی دورهی قهر مانی به سر آید جای آن را مضمونی تازه خواهد گرفت.

تفاوتی آشکار میان اسطوره ی قهرمان و آیین آموزش اسرار وجود دارد. بدین معنا که تمام کوشش الگوهای قهرمانی جهت دستیابی به جاه طلبی هایشان است و به کامیابی نیز دست می یابند، هرچند پس از کامیابی، به سبب غرورشان بی درنگ مجازات یا کشته می شوند. اما در آیین آموزش اسرار از نو آموز خواسته می شود تا از هرگونه جاه طلبی و امیال و خواهش های خود چشم پوشی کند و خود را در اختیار آزمون آیین قرار دهد. او باید آزمون را بپذیرد، بی آنکه امیدی به کامیابی داشته باشد. در حقیقت او باید آماده ی مرگ شود. حال خواه آزمون آسان باشد (مانند روزه گرفتن، شکسته شدن یک دندان یا خالکوبی) یا

۱۹۶ / انسان و سمبولها پش

دردآور (مانند ختنه یا نقص عضوی دیگر) به هررو هدف دمیدن روح نمادین مرگ است در روح نمادین تولد دوباره.

جوان بیست و پنج ساله یی خواب دید از کوهی بالا می رود که بر فراز آن قربانگاهی قرار دارد. نزدیک قربانگاه تابوتی سنگی یافت با مجسمه ی خودش بروی آن. آنگاه یک کاهن نقاب دار با یک عَلَم که بر فرازش صفحه یی خورشیدمانند و سوزان قرار داشت نزدیک شد. (مرد جوان در خلال تعریف خوابش برایم گفت، کوششی که به هنگام تحلیل خواب برای تسلط به خودش بکار می برد، صعود از کوه را بیادش می آورد.) خواب بیننده شگفت زده مشاهده کرد انگار مرده است و بجای خشنودی از انجام کاری مهم، ترس و حرمان بر وجودش چیره شد. اما در همان لحظه، گرمای اشعه ی صفحه ی خورشیدمانند و جودش را

این خواب ایجازگونه، تفاوت میان اسطورهی قهرمان و آیین آموزش اسرار مذهبی را نشان میدهد. صعود از کوه در وحلهی اول ظاهراً اشاره به آزمون م قدرت دارد. یعنی آزمون ارادهی دستیابی به خودآگاه خویشتن خویش که در خلال مرحلهی قهرمانی از دورهی تحول نوجوان بروز میکند. بیمار من فکر میکرد راه درمان نیز همانند آزمونهای دیگر که برای ورود به مرحلهی مرد شدن لازمند میباشد. بدین معناکه در این مورد هم باید مانند جوانان جامعهی امروزی از شیوهی رقابت بهره گیرد. اما صحنه یی که در نزدیکی قربانگاه خیالی روی داد این پندار نادرست را اصلاح کرد و به وی نشان داد؛ بهتر است به قدرت برتر از خود گردن نهد. او باید خود را مرده میانگاشت و به گونه یی نمادین به خاک سپرده می شد (در تابوت سنگی) تا یادآور کهن الگوی مادر به مىزلهی دربرگیرندهی اصلی تمام زندگی باشد. و تنها به لطف همین گردن نهادن بود که میتوانست تولدی دوباره بیابد. و آیین نیرومند دیگری او را به عنوان پسر نمادین پخور شید دوباره زنده میکرد.

باز در اینجا هم ممکن است ما این نمایه را بـا دورهی قـهرمانی دوقـولوها

وفرزندان خورشید، اشتباه بگیریم. اما در این مورد هیچچیز ما را مجاز نمیکند تا چنین پنداریم که جوان لزوماً گرفتار خودپسندی خواهد شد. بل به وارونه او با گردن نهادن به آیین مرگ و تولد دوباره که گذار از جوانی به پختگیست، فروتنی را خواهد آموخت.

جوان موردنظر باتوجه به سنی که داشت باید این مرحله را پشت سر میگذاشت. اما یک دورهی طولانی رکود، رشد وی را به تاخیر انداخته بود. و همین رکود در رشد، او راگرفتار رواننژندی کرده بود و سبب شده بود برای درمان نزد من بیاید. خواب به او همان اندرز خردمندانه یی را داده بود که یک حکیم شایستهی قبیلهی بدوی میدهد؛ بدین معناکه باید از آزمون توانش در کوهنوردی چشم بپوشد و به آیین پرمفهوم تحول آفرین گردن نهد و بدین سان لایق مسئولیت های جدید اخلاقی مرحلهی مرد شدن خود شود.

مضمون گردن نهادن بمثابهی نگرشی اساسی در موفقیت یکی از آداب آیین آزمون اسرار بهروشنی در مورد دختران جوان و زنان مشاهده می شود. آداب آیین آزمون اسرار نشان می دهد آنها اساساً حالتی انفعالی دارند و محدودیت جسمانی ناشی از دورهی عادت ماهانه هم این حالت آنفعالی را تقویت می کند. گفته می شود که شاید این دوره مهمترین بخش آیین آزمون اسرار زنان را تشکیل بدهد. زیرا موجب بیدار شدن مفهوم ژرف فرمانبرداری از آفرینندهی زندگی می گردد. و بدین تر تیب با رویی گشاده تکالیف زنانهی خود را می پذیرند، درست به همانگونه که مرد خود را وقف وظایف محولهی اجتماعش می کند.

وانگهی زن هم بمانند مرد باید آزمونهای دشواری که تا به قربانی شدن هم پیش می رود را پشت سر بگذارد تا به زندگی دوباره دست یابد. این قربانی شدن به زن اجازه می دهد خود را از بند روابط شخصی آزاد کند و بتواند بمثابهی یک فر د محق نقشی آگاهانه تر ایفا کند. در حالیکه قربانی شدن مرد درست به وارونه، واگذاری استقلال مقدس وی می باشد و بیش از پیش به رابطه یی که او را وابسته ی زن می کند آگاهی می یابد. ما اکنون به این جنبه یی آیین آموزش اسرار مذهبی اشاره می کنیم که مرد را با زن و زن را با مرد آشنا می کند، بگونه یی که رودررو بودن ریشه یی میان دو جنسیت اصلاح گردد. دانش مرد<sup>(۱)</sup> با عشق زن<sup>(۱)</sup> درهم می آمیزد. و اتحاد آن ها به صورت آداب نمادین از دواج مقدس از همان آغاز در بطن اسرار ادیان باستانی قرار داشته است. البته درک این مسئله برای انسان امروزی بسیار دشوار است و اغلب پیدایش بحرانی خاص در زندگی موجب درک آن می شود.

تعداد زیادی از بیماران من برایم خوابهایی را تعریف کردهاند که در آنها انگیزهی قربانی شدن با انگیزهی از دواج مقدس درهم آمیخته بود. در میان آنها مرد جوانی بود که گرفتار عشق شده بود، اما از ترس اینکه مبادا از دواج تبدیل به زندانی مادرانه شود تردید می کرد از دواج کند. مادرش در دوران کودکی نفوذ زیادی بر وی داشت. و مادرزن آیندهاش هم همانقدر خطرناک می نمود. پس آیا خطر این وجود نداشت که همسر آیندهاش نیز روزی همانند تسلط آن دو مادر بر فرزندانشان بر او مسلط شود؟

او در خواب خود دیده بود با یک مرد و دو زن دیگر که یکی از آن ها نامزدش بود سرگرم رقصی مذهبی هستند. مرد و زنی که به همراه او و نامزدش می رقصیدند زن و شوهری مسن تر بودند و او را سخت تحت تأثیر خود قرار داده بودند، زیرا با وجود صمیمیتی که میانشان برقرار بود بنظر می آمد هرکدام اصالت خاص خود را دارد و هیچ یک بر دیگری تسلط ندارد. از دواج آن زن و مرد از نظر مرد جوان نمونه یی بود که تک امل انفرادی هیچکدام از آن دو را به خطر نمی انداخت. و او از دواجی از این دست را می پذیرفت.

در آن رقص مذهبی هر مرد روبروی زن خود قـرار داشت و هـرکدام در گوشه یی از محوطه ی چهارگوش رقص جای گرفته بودند. پس از مدتی آشکار شد که سرگرم نوعی رقص با شمشیر هستند. هرکدام از رقصندگان شمشیر کوتاهی

عشق Y = Eros

خرد Logos -

بدست داشت و با آن اشکال پیچیده یی در هوا ترسیم می کرد و چنان دست و پای بخود را تکان می داد که گویی در حال تهاجم یا تسلیم در برابر طرف مقابل خود است. در صحنه ی آخر هر چهار رقصنده می بایست شمشیرها را در سینه های خود فروبرند و بمیرند. اما خواب بیننده از خودکشی امتناع کرد و بی حرکت بر جای ایستاد، در حالیکه سه دیگر بز مین افتادند. او از بی غیرتی خود در قربانی شدن به همراه دیگران شدیداً احساس شر مساری می کرد.

این خواب به بیمار من می فهماند برای تغییر روش خود نسبت به زندگی، دیگر به اندازهٔ کافی پخته شده است. تا به این مرحله، او مردی خود پسند بود و با وجودی که همچنان در باطن تحت تاثیر ترس ناشی از سلطهی مادر به هنگام کودکی اش بود، اما در جستجوی امنییت خیالی استقلال شخصی خود هم بود. عاملی باید شهامت مردانهی وی را تحریک می کرد تا دریابد اگر ذهن کودکانهی خود را فدا نکند، منزوی و خجالتی خواهد شد. و خوابی که دیده بود و درک مفهوم آن سرانجام تردیدهایش را از میان برده بود. او مراسم نمادینی را که بوسیلهی آن، یک مرد جوان از خودمختاری انحصاری خود دست می کشد و می پذیرد زندگی خود را با دیگری تقسیم کند، آن هم با ذهنیت همستگی و نه قهر مانی، پشت سر گذاشته بود.

بدین سان او ازدواج کرد و روابط خود با همسرش را مطلوب یافت، زیـرا ازدواج نه تنها به استقلال وی لطمه وارد نیاورده بود بل پشتیبانش هم شده بود.

گذشته از ترس اینکه نکند مادران یا پدران در پس پردهی از دواج پنهان شده باشند، حتا عادی ترین جوان هم برای ترس از مراسم از دواج دلیل های خود را دارد. این مراسم اساساً زنانه است و مرد در خلال آن به هرگونه احساسی دست می یابد، جز احساس قهر مانی پیروز! به همین سبب است که ما در پاره یی قبایل به مراسمی جبرانی از قبیل ربو دن عروس برمی خوریم. این کار به مرد اجازه می دهد به بقایای نقش قهر مانی خود، درست هنگامی که به هسمسرش گردن می نهد و مسئولییت های ناشی از از دواج را پذیرا می شود بیاویزد. اما مضمون ازدواج با نمایهی عالمگیر خود مفهوم ژرف تری هم دارد. چه در عین حال که تملک نسبت به زن را می رساند، کشف بجا و حتا ضروری عنصر زنانه در روان مرد هم هست. به همین سبب می توان این کهن الگو را نزد مردان در هر سن و سالی که باشند، به شرط دارا بودن قوّهی آمیزش مشاهده کرد.

با اینهمه تمامی زنان در برابر از دواج با اطمینان واکنش نشان نمی دهند. خانمی که یکی از بیماران من بود و بخاطر از دواج سخت و کو تاهمدت خود نا گزیر شده بود از آیندهی درخشان شغلی خود چشم بپوشد، خواب دید در برابر مردی که پیش رویش زانو زده بود، بزانو نشسته است. مرد می خواست انگشتری را در انگشت وی قرار دهد، اما او انگشت کو چک دست راست خود را محکم نگهداشته بود و در برابر این رسم از دواج مقاومت می کرد.

من به آسانی توانستم اشتباه معنی دارش را به وی گوشزد کنم. او بجای پیش به آوردن انگشت کوچک دست چپ (به معنای پذیرش رابطه یی متعادل و طبیعی با عنصر مردانه) به خطا انگاشته بود که باید تمامی شخصییت خود آگاه خود (یعنی طرف راست) را در اختیار مرد قرار دهد. درحالی که از دواج از او می خواست قسمت نهفته و طبیعی (یعنی طرف چپ) خود را که در آن اتحاد مفهو می غیر لغوی، غیر مطلق و نمادین داشت تقسیم کند. ترس وی، ترس یک زن بود از از دواج مبتنی بر پدر سالاری و از دست دادن هوییت فردی. چیزی که تمام زنان، بحق با آن مخالفت می ورزند.

با اینهمه از دواج مقدّس به منزلهی یک کهنالگو، برای زنبان از اهسییت روانشناسانهی ویژهیی برخوردار است و آنها خود را از هسمان دوران شسباب بوسیلهی بیشمار رویدادهای مقدماتی خناص آیسینهای منذهبی آمنادهی آن میکنند.



دختران جامعهی ما نیز در اسطورههای قهرمانی مردانه سهیم هستند، زیرا آنها هم مانند پسران باید برای خود شخصیتی محکم دست و پاکنند و پرورش یابند. اماگویا یک لایهی قدیم تر ذهن با غلبه بر احساساتشان از آنها زن می سازد و نه دنبالهروی مرد. وقتی این محتوای قدیم روان بروز کند ممکن است زن جوان امروزی آن را واپس زند، زیرا موجب می شود از دوستی با مرد و تساوی حقوق اهدایی دنیای امروزی محروم شود.

این واپسزنی ممکن است آنقدر مؤثّر باشد که دختر بتواند برای مدتی انگارههای روشنفکرانهی مردانهی خود را که روی نیمکت مدرسه یا دانشگاه با آن آشنا شده بود حفظ کند. و حتا زمانی هم که از دواج کرد، با وجود گردن نهادن آشکار به کهن الگوی از دواج و امر قطعی مادر شدن باز بخواهد پاره یی از آزادیهای خیالی خود را داشته باشد. و بدین سان برخوردهای بسیار رایج امروزی رخ می دهد و سرانجام زن ناگزیر می شود جنبه ی پنهان شده ی زنانه ی خود را اگرچه بگونه یی دردناک اما خوش فرجام کشف کند.

1 = La Bell et La Bête

۲۰۲ / انسان و سمبولهایش

من نمونه یی از این دست را نزد زن جوان شوهر داری دیدم که بچه نداشت اما چون می دانست دیگران از او انتظار دارند، قصد داشت یک یا دو بچه بدنیا بیاورد. در ضمن واکنش های جنسی ارضاکننده یی هم نداشت. هم خود وی و هم شوهرش نگران این مشکل بودند، بی آنکه توضیحی برای آن داشته باشند. این زن جوان فارغ التحصیل دانشگاه بود و رابطهی روشنفکرانه ی خوبی با همسر خود و سایر مردان داشت. و اگرچه از این نظر زندگی دلپسندی داشت اماگاهی چنان بدخو می شد و درشتی می کرد که مردها از وی می رنجیدند و او نیز سخت از خود ناخشنود می شد.

در همین دوران خوابی دید که بنظرش بسیار مهم آمد و برای فهم آن نزد من آمد. او خواب دیده بود که زنانی همانند خودش در یک صف قرار گرفته اند و وقتی به جلوی صف نگریسته بود تا ببیند بکجا می روند، مشاهده کرده بود که هر زن جوانی که به اول صف می رسد، گیوتین سرش را قطع می کند. او هم بی آنکه کوچکترین ترسی بخود راه دهد در صف مانده بود و ظاهراً آمآده بود تا نوبتش فرارسد.

من برایش گفتم از خواب چنین برمی آید که او حاضر است زندگی روشنفکرانهی خود را رها کند. و برای این کار باید جسمش را آزاد بگذارد تا بتواند واکنش های جنسی طبیعی مادرانه و زیستی خود را داشته باشد. خواب لزوم تغییری شدید را یاد آوری می شد. و او را ناگزیر می ساخت نقش قهر مانی دمردان، را رها کند.

همانگونه که انتظار میرفت این زن بافرهنگ بدون هیچ مشکلی تعبیر من را پذیرفت و به طبیعت زنانهی خودگردن نهاد. از نظر روابط عاشقانه پیشرفت کرد و زندگیش با دو فرزندی که بدنیا آورد پر شد. و هنگامی که خود را بیشتر شناخت فهمید از نظر مرد (یا برای زنی که ساختار فکری مردانه دارد) زندگی، مبارزهی ارادی قهرمانانه است، درحالی که از نظر زن اگر چنانچه بخواهد با زن بودن خود کنار بیاید زندگی، آگاهی تدریجی به چیزهای موردعلاقهاش است.

این آگاهی به چیزهای موردعلاقه در یکی از اسطور های جهانی بنام افسانه ی زشت و زیبا آمده است. بر مبنای شناخته شده ترین روایت، زیبا که کو چکتر از سه خواهر دیگر خود بود به سبب پاکدامنی و دور بودن از خود پسندی مورد توجه پدر قرار گرفت. و وقتی بخلاف خواهران دیگر که از پدر هدیه های گرانبها می خواستند، از او خواست تا تنها برایش یک گل سپید بیاورد، جز به صفای احساسات خود نمی اندیشید، و نمی دانست با این کار زندگی پدر و رابطهی آرمانی میان خود و او را بخطر می اندازد. پدر پسنهانی گل سپید را از باغ افسون شده ی دیو (زشت) ربود، اما دیو خشمگین از او خواست در پایان سه ماه بازگر دد و به مجازات مرگ برسد.

(دیو با تعیین مهلت و اجازه به پدر برای بازگشت به خانه و بردن هدیه یی که ربوده بود، ظاهراً خلاف طبیعت خود رفتار میکند، بویژه هنگامی کـه بـه وی میگوید یک صندوق پر از طلا نیز روانهی خانهاش خواهد کرد. و بنا به گفتهی پدر دختر، دیو هم ستمگر بود و هم مهربان).

زیبا با پافشاری خود پس از پایان مهلت سه ماهه به جای پدر به قصر افسون شده بازمی گردد. اتاقی زیبا در اختیارش قرار می گیرد و هیچ نگرانی و ترسی ندارد جز دیدار گاهبه گاه دیو و تقاضای هرباره ی ازدواج او و پاسخ منفی خود. پس از چندی به هنگام نگریستن در آینه ی سحر آمیز متوجه می شود پدر ش بیمار است، بنابراین از دیو خواهش می کند تا اجازه دهد برای دیدار پدر بخانه رود و قول می دهد پس از یک هفته بازگر دد. دیو با ابراز دوباره ی عشق خود می گوید اگر زیبا رهایش کند خواهد مرد و با رفتن وی موافقت می کند. پدر از دیدار دختر خود شادمان می شود، اما خواهران گرفتار حسادت می شوند و با توطئه او را وامی دارند بیش از مدت تعیین شده نزد آنان بماند. اما سرانجام زیبا خواب می بیند دیو از نومیدی به حال مرگ افتاده و متوجه می شود از مدت تعیین شده گذشته است و بنابراین باز می گردد تا او را نجات دهد.

زیبا بدون توجه به زشترویی دیو در حال مرگ از او پرستاری میکند. دیو

۲۰۴ / انسان و سمبولهایش

می گوید بدون وی قادر به ادامه ی زندگی نیست و اکنون که بازگشته با آرامش خواهد مرد. و در اینجاست که زیبا درمی یابد او هم بدون دیو نمی تواند زندگی کند و گرفتار عشق او شده است. بنابراین به دیو قول می دهد اگر نمیر د با او از دواج کند. با ادای این کلمات، قصر سرشار از نور و موسیقی می شود. آنگاه دیو ناپدید سده، بجایش شاهزاده ی خوش سیمایی نمایان می گردد. شاهزاده به زیبا می گوید براثر طلسم یک جادو گر تبدیل به دیو شده و آنقدر باید در همان وضع می مانده تا دختر زیبایی، تنها به خاطر خوبی های وی دلبسته اش شود.

اگر ما در نمادهای پیچیده یاین افسانه موشکافی کنیم در می یابیم که دیسو نمایانگر هر دختر جوان یا زنی ست که از نظر ذهنی وابستگی عاطفی به پدر خود دارد. اگرچه تقاضای گل سپید نیماد پاکدامنی ست، اما چنین تقاضایی با مفهوم واقعی خود در تضاد می فند و ناخود آگاهانه پدر و دختر را به زیر سلطهی اصلی می برد که دیگر تنها پاکدامنی نیست و ستمگری و نیکی را یکجا در خود دارد. از رویدادها چنین برمی آید که زیبا خود می خواسته کسی از راه سررسد و او را از عشق مبتنی بر پاکدامنی اما غیرواقعی خود برهاند. زیبا با فراگیری مهرورزی نسبت به دیو بخود می آید و از قدرت عشق بشری پنهان شده در قالبی حیوانی نسبت به دیو بخود می آید و از قدرت عشق بشری پنهان شده در قالبی حیوانی رابطه یواقعی شده و به وی اجازه می دهد میل شهوانی خود را که از ترس زنا با محارم سرکوب شده بود پذیرا شود. او برای ترک پدر خود ناگزیر ترس از زنا را می پذیرد و با همان ترس زندگی می کند تا روزی که با انسان دیونما آشنا می شود و بوسیله ی او واکنش های زنانه ی خود را کشون می انسان دیونما آشنا می شود و

بدین سان او تصور خود نسبت به مرد را از نیروها ی واپس نهاده شده می رهاند و از توانایی بشر در اعتماد به عشق به عنوان احساسی که ذهن و طبیعت را به مفهوم والای آن بیکدیگر پیوند می دهد آگاه می شود. بی یکی از بیماران من که زنی درسیده، بود، برایم خوابی را تعریف کرد که نمایانگر نیاز وی به برطرف کردن ترس از زنا با محارم بود. ترسی بسیار جدی که

بدنبال وابستگی بیش از اندازه ی پدرش پس از مرگ مادر نسبت به او بوجود آمده بود. او خواب دیده بود که گاوی خشمگین دنبالش میکند. ابتدا کوشیده بود بگریزد، اما بعد متوجه شده بود بی فایده است. بزمین که افتاده بود گاو خود را بالای سرش رسانده بود. او می دانست تنها راه آرام کردن حیوان آواز خواندن است. از همین رو با صدایی لرزان به خواندن پر داخته بود. و بدین سان حیوان آرام گرفته بود و شروع کرده بود به لیسیدن دستان او. تعبیر خواب این است که این خانم دیگر از نظر جنسی و شهوانی می توانست با مردان ار تساطی مسطمن تر و زنانه تر بر قرار کند، یعنی گستر ده ترین رابطه ها را به نسبت سطح شخصیت خود آگاهش داشته باشد.

در مورد زنان مسن تر، مضمون دیو لزوماً نمایانگر نیاز به یافتن راه حلی برای جدا شدن از پدر یا غلبه بر وقفه ی جنسی نیست و همینطور لزوماً هیچکدام از معناهایی که منطق گرای علاقمند به روانشنانسی بخواهد در یک اسطوره بیابد در خود ندارد. این مضمون می تواند گویای گونه یی آیین آموزش اسرار مربوط به زنان، خواه در آغاز دوران یائسگی و یا در پایان دوران شباب باشد. به محض آنکه هماهنگی میان ذهن و طبیعت زن، حال در هر سن و سالی که باشد، آسیب ببیند این مضمون نمود پیدا میکند.

ہم، خواب قابل تعمق زیر را زنی برایم تعریف کردکه به سن یائسگی رسیده بود: خواب دیدم همراه چند زن ناشناس هستم. ما از پلههای یک خانهی عجیب

حواب دیدم همراه چد رن ناساس هسم. ما از پنسای یا حواب دیدم همراه چد رن ناساس هسم. ما از پنسای یا بر روبرو شدیم. چهر ههایشان نگران بود. پوستین هایی با لکه های سیاه و خاکستری به تن داشتند، و دم هایشان ظاهری هراس آور و در عین حال مضحک داشت. ما خودمان را کاملاً در بند آن ها گرفتار می دیدیم که نا گهان یقین کردم تنها بخت رهایی ما نتر سیدن، نگریختن و مبارزه نکردن است. و باید با آن موجودات چنان نرم برخورد کنیم که به جنبه های خوب خود دست یابند. در این بین یکی از آن انسان های میمون نما بسوی من آمد و من چنان پذیر فتمش که گویی برای دعوت به رقص آمده است. ما با یکدیگر رقصیدیم. کمی بعد احساس کردم قدرت فوق طبیعی شفا دارم و آن مرد در آستانهی مرگ قرار دارد. من گونه یی پر یا نوک پرنده داشتم که با آن در بینی وی دمیدم و او دوباره آغاز به نفس کشیدن کرد.

این خانم در دوران زناشویی و به هنگامی که کودکان خود را بزرگ می کرد، ناگزیر شده بود از شهرت اگرچه ناچیز اما مسلّم خود در نویسندگی چشم پوشی کند. او این خواب را درست زمانی دیده بود که می کوشید دوباره بکار نویسندگی بپردازد، و در عین حال از اینکه وظیفهی مادری، زناشویی و دوستی خود را بخوبی انجام نمی داد خودخوری می کرد. این خواب مشکل او و زنانی نظیر او، که دوران انتقالی را می گذراندند و بر مبنای شواهد خواب به طبقات زیرین خانه یی شگفت انگیز که به معنای ترک اندیشهی بسیار والای خود آگاهی ست می رفتند را نشان می داد. می توان چنین انگاشت که پذیرش عنصر مذکر به صورت انسان حیوان نما ـ یعنی همان شخصیت قهرمانی و در عین حال مضحک حیله گر مربوط به نخستن دوران قهرمانی بدوی ها ـ نشان دهنده ی پاره یی جسنه های پر معنای ناخود آگاه جمعی است.

اینکه خواب به لزوم برقراری ارتباط با میمون انسان نما و آراستن وی به زیور خصایص انسانی بوسیلهی تحریک جنبه های خوب وی اشاره داشت، نشان می داد که این خانم باید نخت عنصر غیرقابل پیش بینی تخیل خلاق خود را بپذیر د، تا به یاری آن بتواند خود را از بند قیود زندگی رهاکند و شیوه یی مناسب سن و سال خود در کار نویسندگی پیش گیرد.

بخش دوم خواب، یعنی زمانی که زن با دمیدن هوا در بینی مرد بوسیلهی چیزی شبیه نوک پرنده، زندگی را به وی بازمیگرداند، نشان می دهد که انگیزهی وی با عنصر خلاق مردانه پیوند دارد. دمیدن هوا بیش از آنک نشان دهندهی جذبهی شهوت باشد، نمایانگر نیاز روح به زنده شدن دوباره است.

بر مبنای یک نمادگرایی شناختهشده در سراسر دنیا، مراسم مذهبی برای هر کاری نفس زندگیبخش را در خود دارند. خواب زنی دیگر مستقیم به وطبیعت بشری، موجود در افسانهی زشت و زیبا اشاره دارد: چیزی شبیه حشره یی بزرگ با پاهایی که مارپیچ گونه می چرخند و سیاه و زردند. از پنجره به درون پرواز میکند و یا پرتاب می شود. آنگاه حشره تبدیل به حیوان عجیب با خطوط زرد و سیاه ببرمانند، پنجههای شبیه پنجهی خرص که تقریباً شبیه دست هستند و پوزه ی کشیده ی گرگ می شود. هر آن ممکن است حیوان خشمگین شود و به کودکان آزار برساند. بعداز ظهر روز باید از ماموران امداد کمک بگیرم. اما حیوان تبدیل به موجودی نیمه زن میمکنم در شرایط افسانه های پریان یا خوابی که تنها مهربانی می تواند سبب تغییر ماهییت موجودات شود قرارگرفته می کوشم او را به گرمی در آخوش باید از ماما نمی تواند مسبب نیم حیوان می شود دو ای خوابی که تنها مهربانی می تواند سبب نیبرماهییت موجودات شود قرارگرفته م. میکوشم او را به گرمی در آغوش بگیرم، اما نمی توانم. او را پس می زنم. اما حس میکنم که باید نزدیک خودم نگاهش دارم و به وی عادت کنم تا شاید روزی بتوانم در آغوش بگیرم.

در اینجا وضع با مورد پیشین فرق دارد. این زن چنان سخت شیفتهی عنصر <sup>-</sup> خلاق مردانه است که فکر و ذکرش به جز آن نمی پردازد. (یعنی دپای بر روی زمین نمی گذارده) و همین گرفتاری ذهنی مانع انجام وظایف زناشویی وی می شود. (او خواب خود را اینگونه ادامه می دهد: دوقتی شوهرم به خانه می آید، ذهن خلاقم مدفون می شود و زنی به تمام معنا خانه دار می شومه.) خواب با چرخشی غیر منتظره نشان می دهد که او بجای انحراف ذهن خود باید طبیعت زنانه اش را بپذیر د و در خود بپروراند. و بدین سان بتواند علایق فکری خلاق خود را با غرایزی که قادرش می سازند تا با دیگران روابط صمیمانه یی داشته باشد هماهنگ سازد.

و این مستلزم پذیرشی جدید از اصل دوگانگی زندگی طبیعی است که هسم غدّار است و هم خوب، و یا چنانکه در مورد این خانم می توان گفت هم جسورانه و بیرحم است و هم فروتن و بسیار رام. و تنها در صورتی که سطح روانی خود آگاه رشد بسیار یافته باشد می تواند این تضادها را با یکدیگر سازش دهد. و برای آن دخترکی که هر یکشنبه به مدرسهی مذهبی میرود خطرناک است.

تعبیری که می توان برای خواب این خانم ارایه داد این است که وی باید بر تصویر بسیار ساده یی که از خود ساخته بود چیره می شد و چندقطبی بودن احساسات خود را می پذیرفت، درست همانند زیبا که باید از جلب اعتماد پدر به وسیله ی معصو میت خود دست می کشید. چرا که پدر قادر نبود بدون بیدار کردن خشم نیکخواهانه ی دیو، گل سپید، یعنی نماد احساسات خود را به وی هدیه کند.



زشت و زیبا همانند افسانهی پریان به فریبندگی گلی وحشی میماند که با آفرینش شگفتی های بسیار طبیعی، چنان غیر منتظره پدیدار می شود که ما ابتدا متوجه نمی شویم او به مثابهی یک گل، به طبقه، گونه و جنس خاصی از گل ها تعلق دارد. رمز موجود در چینین افسانه هایی کاربردی جهانی دارد و نه تنها در اسطوره های تاریخی مهم بل در مراسم مربوط به اسطوره ها یا منبعی که از آن

گویاترین رسم و اسطور ایی که بیانگر این تجربه ی روانشناسی است، مذهب دیونیسوس<sup>(۲)</sup> در دین یونانی و رومی و همچنین مذهب جانشین وی ارف است. هرکدام از این دو مذهب گونه یی آموزش دینی در باب مقوله های مربوط به اسرار، را بنیانگذاری کردند. آن ها نمادهایی متشکل از انسان خدا را با دارا بودن ویژگی هردو جنس نر و ماده آفریدند، که گویا دارای شناخت کاملی از دنیای حیوانی و گیاهی و اسرار آن ها بود.

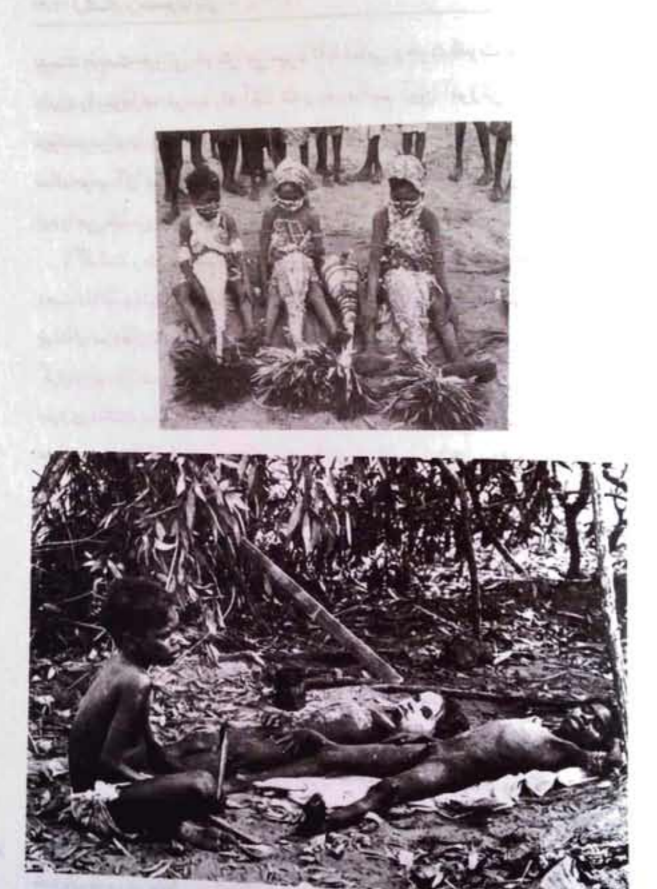
مذهب دیونیسوس شامل مراسم میگساری بود که شخص در خلال آن خود را







مراسم آیین آموزش اسرار مردمان بدوی که در خلال آن مردان جوان با اجرای مراسم به هویت جمعی دست می یابند. در بسیاری از جوامع بدوی از جمله قبایل استرالیایی ختنه به منزلهی قربانی کردن نمادین، بخشی از مراسم آیین آموزش اسرار مذهبی است. بدین معنا که ابتدا پسران را زیر پتو میکنند که نمایانگر مرگ نمادین و تسولد دوباره یاشند. آنگاه زنان پیرامون آنها به رقص می پردازند تا بیماری را از آنها دور کنند. سپس مردان آنها را نگه می دارند تا آماده ی ختنه کردن شسوند. پس از ختنه، آنها را با پوشش های مخروطی به نشانه ی وضع جدیدشان می پوشانند و در پایان آنها را دور از قبیله نگهداری می کنند تا بیاموزند و تزکیه شوند.



۲۱۲ / انسان و سمبولها پش

بدست طبیعت حیوانی خویش می سپرد تا با تمامی وجود، قدرت باروری «زمین مادر» را بیازماید. شراب راه آشنا شدن به «مراسم آیین آموزش اسرار» مذهب دیونیسوس بود. باید ناخودآگاه نمادین فروکش می کرد تا اسرار پنهان طبیعت که نماد جوهر آن شهوت بود آشکار می شد. بدین معناکه دیونیسوس طی مراسم ازدواجی مقدّس به آریان می پیوست.

باگذشت زمان مراسم مذهبی دیونیسوس ویژگی مذهبی و مهیج خود را از دست دادند. و اشتیاق تقریباً شرقی رهایی از این قید پاگرفت. چه، شرقی ها سخت شیفتهی نمادهای ناب طبیعی زندگی و عشق بودند. مذهب دیونیسوس با تغییر مدام گرایش از حالات روحانی به جسمانی برای پاره یی افراد که روحی ریاضت کش و منزوی داشتند بسیار خشن و سرکش می نمود. و از همین رو آن ها باطناً جذب مذهب جدید ارفه شدند. ارفه که احتمالاً شخصیتی حقیقی داشت، پیامبری آوازه خوان و مروّج بود که پس از شهادت، آرامگاهش زیار تگاه شده بود. و مذهب برای دنیای هلنیستیکی<sup>(۱)</sup> نوید جاودانگی الهی را به ارمغان آوردند. چه، هم ارفه و هم عیسا انسان هایی بودند که بشریت و الهوییت را به یکدیگر پیوند می دادند و از نظر یونانیانی که از دیرباز فرهنگ خود را زیر فشار امپراتوری روم، می دادند و از نظر یونانیانی که از دیرباز فرهنگ خود را زیر فشار امپراتوری روم، در حال نابودی می دیدند، نویدبخش زندگی آینده بودند.

با اینهمه میان مذهب ارفه و عیسا تفاوت مهمی وجود داشت. اگرچه این هردو تا حد اشراق متعالی شده بودند، اما اسرار مذهبی ارفه همچنان مذهب قدیم دیونیسوس را زنده نگه میداشت، زیرا جذبهی روحی آن از نیمه خدایی سرچشمه میگرفت که مهمترین جنبهی دینی وی هنر و کشاورزی بود، که همان الگوی قدیم خدایان باروری متکی بر فصول سال باشد، یعنی دور ابدی تولد دوباره، شکوفایی، کمال و سرانجام نابودی.

دورهی نفوذ فرهنگ یونان بر شرق Hellénistique ۱ = ۱

درحالی که مسیحییت اسرار را برانداخت. عیسا خود ثمره و مصلح مذهبی، پدرسالارانه، ایلیاتی و شبانی بود که پیامبرانش بشارت ظهور خدایگونهی وی را داده بودند. گرچه پسر انسان زادهی یک زن بود، اما نطفهاش در آسمان بسته شده بود و به منزلهی تجسد خدا به زمین فرستاده شده بود. پس از مرگ هم به بهشت بازگشته بود تا جاودانه سمت راست خدا بنشیند و در روز رستاخیز دوباره به زمین بازگردد.

البته ریاضت کشیدن اولین مسیحیان زیاد به درازا نکشید. یادگار اسرار ادواری چنان در دل پیروان دین جدید جای گرفته بود که سرانجام کلیسا ناگزیر بسیاری از مراسم مذهبی دوران شرک را پذیرفت. مهم ترین ایس مراسم را می توان در مراسم شنبهی مقدس و یکشنبهی عید پاک مربوط به رستاخیز عیسا مشاهده کرد، که بر مبنای آن کلیسای قرون وسطا آیین تعمید را تبدیل به مراسم پر معنای آیین آموزش اسرار کرد، اما ایس مراسم چندان دوام نیاورد و پر وتستان ها کلاً آن ها را برانداختند.

مراسم دیگری که تا به امروز هنوز باقی مانده و اصول آیین آموزش اسرار را در خود دارد، آیین کاتولیکی بلند کردن جام مقدس است که پروفسور یونگ آن را دنماد استحاله در نماز شهادت عیسا، نامیده است.

وبلند کردن جام مقدس بسوی آسمان آماده کردن معنوییت و... با شراب است. این امر با ادای ذکر بی درنگ روح القدس تأیید می شود... هدف ذکر، نفوذ شراب در روح القدس است، زیرا روح القدس است که می آفریند، به کمال می رساند و استحاله می کند... در قدیم جام مقدس را پس از بلند کردن سمت راست نان عشای ربّانی قرار می دادند و این نشان دهنده ی خونی بود که از پهلوی راست عیسا جاری شده بود.

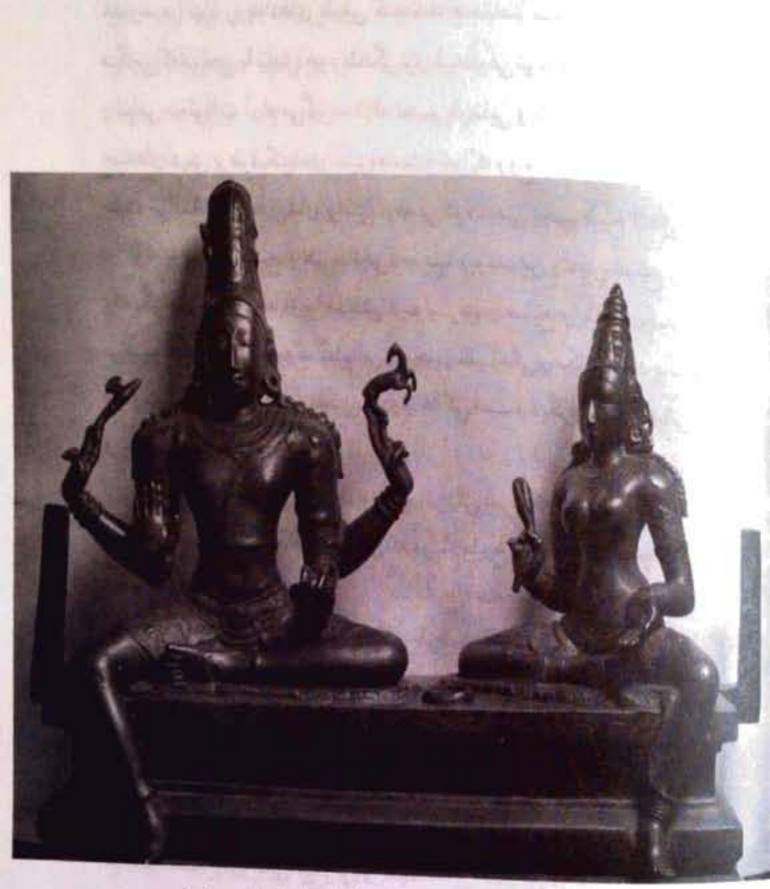
مراسم دینی عشای رآنی چه بصورت نوشیدن از جام دیونیسوس باشد یا جام مقدس مسیح، همهجا یکسان است و آنچه متفاوت است میزان آگاهی پسیروان است و بس. آنکه در آیین مذهب دیونیسوس شرکت میکند خود را تا به سرمنشأ هرچیز، حتا تولد توفانی خدا از آذرخش زئوس یا از رحم زمین مادر می رساند. نقاشیهای دیواری ویلای آموزشی اسرار در پمپنی، خدا را که زیر نقاب ترسناکی درون یک جام به تصویر کشیده شده است، و راهبی که جام را بدست یک نو آموز می دهد نشان می دهد. و بعدها ما به سبد میوههای گرانبهای زمینی و آلت مردانگی به مثابهی نمادهای آفریننده که تظاهر خداوند به منزلهی اصل تو لد و بالندگیست برمی خوریم.

بخلاف این واپسنگری که بر دور ابدی تولد و مرگ در طبیعت تکیه دارد، اسرار مسیحییت آینده و امید نهایی در پیوند با خدای متعال را به نو آموز بشارت میدهد. مادر طبیعت با زیبایی هرکدام از فصل هایش به کنار نسهاده مسی شود و محور نمایهی مسیحییت اعتماد روحی را به ار مغان می آورد، چرا که نشان دهندهی پسر خدا در آسمان است.

اما بنیاد این هردو جنبه در شخص ارفه، خدایی که هم دیونیسوس را تجلی میکند و هم به عیسا نظر دارد قرار گرفته است. مفهوم روانشناسی ایس چهرهٔ بینابینی را یکی از شاگردان یونگ بنام لیندا فی یرز ـ داوید<sup>(۱)</sup> در تشریح مراسم ارفه یی درست به همانگونه که در ویلای آموزش اسرار نقش بسته است بیان میکند:

دار فه به هنگام آواز خواندن و نواختن چنگ آموزش می داد و آوازش چنان رسا بود که طبیعت را رام خود می ساخت. هنگامی که او به همراه آوای چنگ آواز می خواند، پرندگان گرداگردش پرواز می کردند، ماهی ها از میان امواج بسویش می جستند، باد و دریا آرام می گرفتند، رودها برخلاف جریان خود بسویش کشیده می شدند، دیگر برف و تگرگ نمی بارید. درختان و سنگ ها او را دنبال می کردند. زیر پایش، ببر و شیر در کنار گوسفند، و گرگ در کنار گوزن و آهو آرام می نشستند. اینهمه چه معنایی دارد؟ بی تر دید به لطف معرفتی که

1 - Linda Fierz- David



کهن الگوی ازدواج مقدس (وحدت اضداد نر و ماده). تندیس شیوا و پارواتی الهه های هندی مربوط به قرن نوزدهم. خداوند در نهاد رویدادهای طبیعی گنجانده، همه باطناً منظم و همساز شدهاند. هنگامی که میانجی با نیایش خود نشانگر نور طبیعت می شود، همه چیز نور می شود و تمامی مخلوقات آرام می گیرند. ارفه تجسم پارسایی و تقواست. او نماد تمامی جنبههای دینی برطرف کننده ی ستیزه هاست، چرا که روح را یکپارچه به فراسوی ستیزه می کشاند... و بدین سان براستی ارفه می شود، یعنی تجسم مسیح ابتدایی.»

ارفه به مثابهی مسیح و هم میانجی، مذهب دیونیسوس و دیسن مسیح را با یکدیگر سازش میدهد. زیرا ما نقش دیونیسوس و مسیح را مشابه یکدیگر می بینیم. (گرچه همانگونه که گفتم این دین ها از نظر زمانی و مکانی جهت هایشان متفاوت است و یکی مذهب متکی بر ادوار خاکی است و دیگری دینی آسمانی با ویژگی آگاهی به فرجام انسان ها.)

این سلسله رویدادهای مربوط به آیین آموزش اسرار که از متن تاریخ ادیان بدست آمده، با وجود تمامی تغییراتی که در آنها رخ داده مدام در ناخودآگاه انسان امروزی تکرار میشوند.

خانمی که گرفتار افسردگی و خستگی مفرط شده بود و نزد من آمده بود، در خلال مداوای خود خواب زیر را برایم تعریف کرد:

در اتاقی با سقف گنبدی بلند و بدون پنجره، پشت یک میز دراز باریک نشستهام. از خستگی در خود مچاله شدهام. تن پوشم ملافهی سپید بلندی ست که از روی شانه تا به زمین می رسد. اتفاقی بسیار مهم روی داده و از پای درم انداخته است. چلیپاهایی سرخ بروی صفحه هایی طلایی در برابر چشمانم پدیدار می شوند. بیاد می آوردم مدت ها پیش از آن گونه یی تعهد را پذیرفته ام و گویا جایی که در آن قرار دارم به سبب همان تعهد است. زمانی دراز در همان حال می نشینم. هنگامی که چشمانم را به آرامی می گشایم، در کنار خود مردی را می بنظر می آید. با من سخن می گوید اما من نمی شنوم، گویا می داند من پیش از آن کجاها بوده ام. بنظرم می آید خیلی زشت هستم و بوی مرک گرداگردم را فراگرفته است. از اساطیر باستانی و انسان امروزی / ۲۱۷

خود می پرسم نکند او بو را مشمئزکننده بیابد. زمانی چند به او می نگرم، از من روی برنمی گرداند. اکنون با آرامش بیشتری نفس میکشم. حس میکنم نسیمی خنک، یا آبی سرد بر روی بدنم می سرد. ملافه را دور خود می پیچم و خودم را برای خوابی آسوده آماده می سازم. دستان شفابخش مرد بر روی شانه هایم قرار دارند. بگونه یی مبهم بیاد می آورم زمانی روی شانه هایم زخم بوده و احساس میکنم دستان مرد به من نیرو و درمان می بخشند.

این زن پیش تر به سبب وجود تردید نسبت به دین اولیهی خود، احساس دلنگرانی می کرد. او طبق آداب قدیم مذهب کاتولیک پرورش یافته بود، ولی از همان دوران جوانی کوشیده بود تا خود را از بند رسومی که سخت موردتوجه والدینش بود برهاند. اما با وجود این تغییر روانی، خاطرهی رویدادهای نمادین سال های پایبندی یش به مذهب و غنای محتویات احساسی آن ها هنوز همچنان در وجود او باقی مانده بود. و همین شناخت فعال نسبت به نمادگرایی مذهبی، در خلال درمان وی بسیار سودمند واقع شد.

از جمله عناصر پرمعنایی که او در خواب خود متمایز میکرد یکی ملافهی موجع سپید بود که به منزله یِ پارچه ی مخصوص مراسم قربانی می انگاشت، دیگری اتاق

۲۰ با سقف گنبدی بود که آن را گور می پنداشت. و نیز تعهدش که آن را به تجربهی تسلیم شدن ار تباط می داد. آنچه او تعهد می نامید بیانگر یکی از آداب آیین آموزش اسرار بود که با فرودی پرخطر به سرداب مرگ می انجامید و درواقع شیوه ی او در ترک کلیسا و خانواده اش و گزینش راهی دیگر به سوی خداوند را نمادین می کرد. او به و تقلید از مسیح به مفهوم نمادین و حقیقی کلام تن درداده بر بود و همانند مسیح از زخم های پیش از مرگ رنج کشیده بود.

پارچهی قربانی، نشاندهندهی کفنی بود که مسیح مصلوب را پیش از سپردن به خاک در آن پیچیده بودند. در پایان خواب مردی که نیرویی شفادهنده داشت پدیدار می شود و او مرد راکموییش همانند من، یعنی روانکاو خود می انگارد. اما در عین حال برای او نقش طبیعی دوستی را قایل می شود که از تجربه ی وی کاملاً آگاهی دارد. مرد با وی سخن میگوید اما او نمی توانید بشنود. دستان مرد اطمینان بخش هستند و به او احساس شفابخشی می دهند. در وجود این شخصیت می توان قدرت دستان و کلام مر دان خدایی همچون ار فه یا مسیح شفاعت دهنده و البته شفابخش را یافت. او طرف زندگانی ست و باید زن را مجاب کند که می تواند از آن پس از سر داب مرگ بازگر دد.

آیا می توان این را تولدی دیگر، یا رستاخیز و یا شاید هر دو نامید؟ البته اگر چیزی غیر از این دو نباشد. آیین اصلی در پایان نمایان می شود؛ و آن نسیم خنک یا آبیست که بر روی بدنش می سرد و نخستین پالایش انسان از گناه مرگ یعنی اساس تعمید حقیقی را نمادین می کند.

همین زن گرفتار رویای دیگری نیز شده بود که در آن بخودگفته بود سالروز تولدش درست روز رستاخیز مسیح خواهد بود. (و این برای او بسیار ارزشمندتر از یادمان مادرش بود که به هنگام برگزاری سالروزهای تولد دوران کودکی اش هرگز به او احساس اطمینان و تازگی که سخت هم نیازمندش بود، نداده بود.) البته این بدان معنا نبود که او خود را با شخصییت مسیح همانند بداند. گویی مسیح با وجود قدرت و عظمت خود چیزی کم داشت و هرقدر زن میکوشید به یاری دعا خود را به وی برساند، او و چلیپایش از دسترس دور تر می شدند و به اعماق آسمان ی می رفتند. در خواب دوم، او به تولد دوباره یی که ایسنبار بوسیلهی بسالا آمیدن خورشید نمادین شده بود میاندیشید. و بدینسان یک نماد زنانهی جدیدی آغاز به پدیدار شدن میکرد. نماد، نخست به شکل وجنین در یک کیسهی پسرآب» پدیدار گشت. آنگاه او خود را دید که پسربچه یی هشت ساله را از میان جریان آبی دباگذار از نقطه یی خطرناک، رد میکند. بعد تغییری رخ داد که سبب شد دیگر احساس تهدید و گرفتار مرگ شدن را نکند: در یک جنگل و نزدیک چشمه یی پاي يک آبشار هستم. همهجا پر از درختان سبز انگور است. يک پيالهي سنگي پر از آب چشمه را با کمی خزهی سبز و گل بنفشه در میان دستانم گرفتهام. زیر آبشار آب تنی میکنم. آب طلایی رنگ و دابریشمگون، است. و احساس کودکی میکنم،



ارفه با آواز خود حیوانات را افسون کرده است (خاتمکاری مربوط به رم باستان)

۲۲۰ / انسان و سمبولها پش

گرچه مفهوم عام این رویدادها روشن است. اما ممکن است به سبب ویژگی پنهان نمادهای فراوان متغییر آنها، به معنای عمیقشان پی نبریم. به نظر می آید ما در اینجا شاهد فرایند تولد یک وخوده روحانی غنی تر که همچون طفلی در طبیعت تعمید شده است هستیم. در ضمن او کودک بزرگتری را که به نوعی همان ومن ه او در ناگوار ترین دوران کودکی اش است نجات می دهد. او کودک را از ومنطقه ی خطرنا ک آب می گذراند و این نشان از تر س فلج کننده ی او از اینکه از مذهب سنتی خانواده اش فاصله گرفته است دارد. اما نمادگرایی مذهبی در فقدان آن معنا می یابد. همه چیز در دستان طبیعت است. و ما بیش از آنکه در قلمروی مسیح به آسمان صعود کرده باشیم، در قلمروی ارفه مرد خدا قرار داریم.

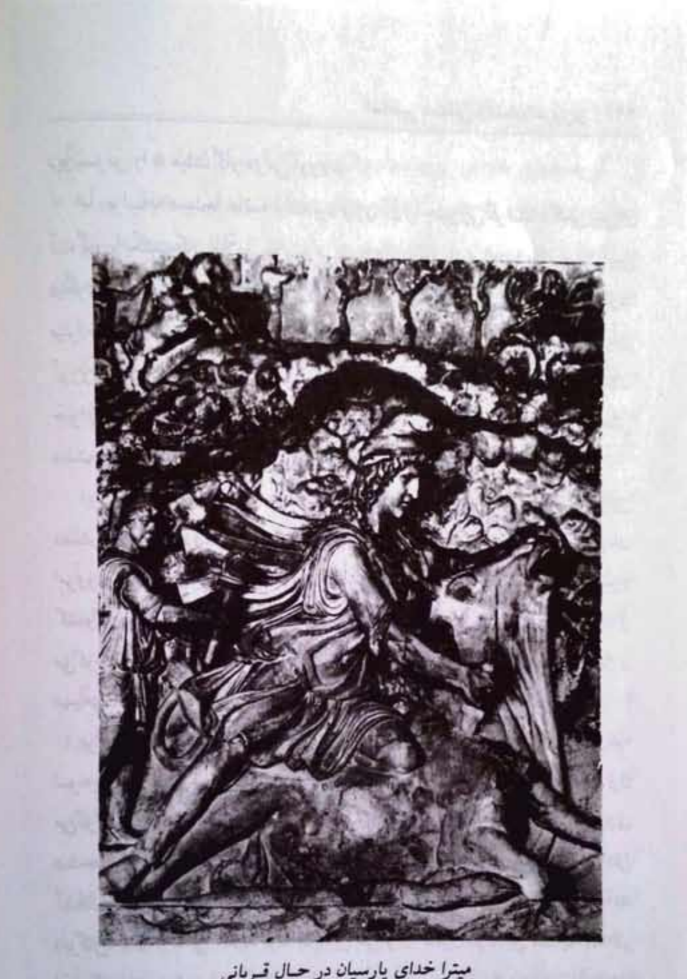
خواب بعد، زن را به کلیسایی شبیه کلیسای آسیز<sup>(۱)</sup> که در آن نقاشی های دیواری جی یو تو<sup>(۲)</sup>، زندگی فرانسوای قدیس را به نمایش گذاشته اند برد. او در آن کلیسا خود را راحت تر از هر کلیسای دیگری می یافت، زیرا فرانسوای قدیس هم به مانند ارفه مردی مذهبی اما طبیعت گرا بود. و هسمین سبب شد احساسات او دربارهی تغییر باور مذهبی که بسیار هم دردناک می نمود زنده شود، اما دیگر اکنون فکر می کرد بتواند با الهام از روشنایی طبیعت، شادمانه با این تجربه روبرو شود.

سلسله خواب های او سرانجام با پژواک دور مذهبی دیونیسوس پایان یافت. (می توان گفت که حتا ارفه هم گاهی از قدرت باروری خدا۔ حیوان موجود در انسان بسیار دور می شد.) زن برایم گفت خواب دیده دست کودکی بور راگرفته و با خود می برد و افزود: دما شادمانه در جشنی شرکت کردهایم و گردا گردمان را خور شید، جنگل و گلهای فراوان فراگرفتهاند.کودک گلی سپید بدست دارد و آن را روی سر گاوی سیاه می گذارد. گاو هم در جشن شرکت دارد و برای مراسم تزیین شده است.، این جرییات یادآور آیین های قدیم است که در آن ه دیونیسوس را به هیئت گاو درمی آوردند.

اما خواب به همینجا خاتمه نیافته بود و زن آن را چنین پی گرفت: و کمی پس از آن، گاو با یک پیکان طلایی سوراخ می شود. و البته غیر از مراسم دیونیسوس آیین دیگری نیز پیش از مسیحیت وجود داشت که در آن گاو نقشی نمادین ایفا می کرد. میترا خدای خورشید پارسیان گاوی را قربانی می کند. میترا هم مانند ارفه گویای آرزوییست برای یک زندگی روحانی که به انسان اجازه می دهد بر عواطف حیوانی بدوی خود چیره شود و پس از برگزاری مراسم آیین آموزش به آرامش دست یابد.

این رشته نمایه ها تأییدی هستند بر بسیاری از رویاها و یا خواب هایی از این دست که نشان می دهند آرامش کامل و آسودگی خیال وجود ندارد. مردان و زنان امروزی بویژه آنهایی که در جوامع مسیحی غربی زندگی میکنند با وجود کندوکاوهای مذهبی خود هنوز هم زیر نفوذ رسوم بسیار قدیم قراردارند و میکوشند تا بر آن ها چیره شوند. این نشان از کشمکش میان عقاید شرک آمیز و مسیحیت دارد و حتیا شایدبتوان گفت کشمکش میان تولد دوباره و رستاخیز.

برای حل این مشکل در نخستین خواب زن به نشانه یی گویاتر برمی خوریم، نمونه یی حیرت بار از نمادگرایی که به آسانی ممکن است نادیده انگاشته شود. زن می گوید در مدت اقامتش در سرداب چلیپاهایی سرخ را دیده که بسر روی صفحه هایی طلایی رنگ قرار داشته اند. همانگونه که بعداً در تحلیل خوابش صفحه هایی طلایی رنگ قرار داشته اند. همانگونه که بعداً در تحلیل خوابش آشکار گردید، او در آستانه ی یک تغییر عمیق روانی قرار داشت و پی آمد ومرگش، یک زندگی جدید بود. بنابراین می توان تصور کرد این نمایه که در نومیدکننده ترین شرایط بر او هویدا شده بود به نوعی خبر از وضع مذهبی آینده ی او می داد. از برخی افکاری که از خلال سخنان بعدیش دستگیرم شد چنین انگاشتم که چلیپاهای سرخ می توانند گویای وابستگی اش به مسیحیت باشند و صفحه های طلایی گویای وابستگی اش به اسرار مذاهب پیش از مسیحیت. پندار چلیپاهای سرخ و صفحه های طلایی به او می گفت که باید در زندگی جدید پیش رویش بین



میترا خدای پارسیان در حسال قسربانی کردن گاو نر

عناصر موجود در مسیحییت و شرک تفاهم بوجود آورد.

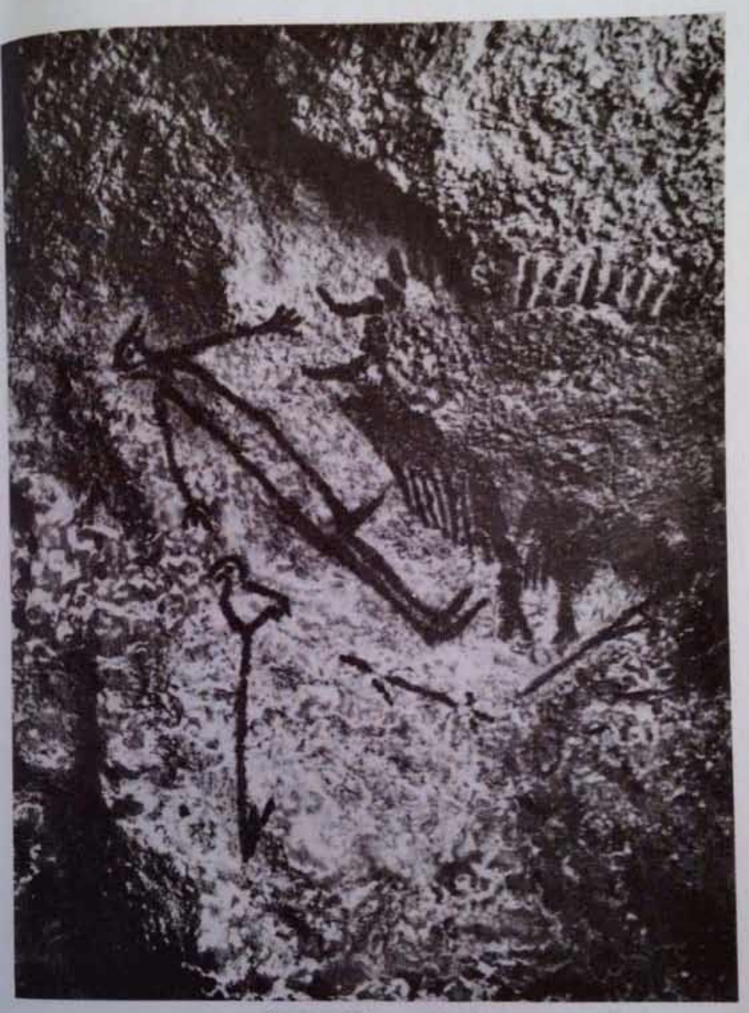
آخرین نکتهی مهم، ارتباط آیین آموزش اسرار قدیم با مسیحیت است. آیین آموزش اسرار الثوزی<sup>(۱)</sup> (مراسم مربوط به دِمِتِر<sup>(۱)</sup> و پرسِفون<sup>(۳)</sup> الهه های باروری) تنها برای کسانی که به دنبال زندگی پربارتری بودند بوجود نیامده بود. بسل به منزلهی آمادگی برای مرگ نیز بکار میرفت. گویی مرگ هم به آیین آموزشی مشابه نیاز داشت.

بر روی ظرفی که از درون یک گور رومی نزدیک کلومباریوم<sup>(۴)</sup> بر روی تپه اسکیلین<sup>(۵)</sup> بدست آمده نقش برجسته یی را مشاهده می کنیم که به روشنی صحنه های آخرین مرحله از مراسم آیین آموزش را بازگو می کند. در این نقش، نو آموز پذیرفته شده به حضور دو الهه رسیده است. سایر قسمتهای نقش به مراسم مقدماتی و تطهیر پرداخته است و همچنین قربانی کردن «خوک پارسایی» و روایتی عارفانه از از دواج مقدس. و اینهمه به آیین آموزش اسرار مرگ، البته بدون ویژگی نهایی عزاداری اشاره دارد. صحنه گویای عنصر امید در اسرار پس از مرگ و بویژه ارفه گرایی ست و وعده ی جادانگی پس از مرگ. میحییت از این هم فراتر می رود. و وعده ی چیزی بیش از جاودانگی را می دهد (که از نظر اسرار با ویژگی های ادواری به معنای تجسد خداوند در انسان می باشد) زیرا به مومنان زندگی جاودانه در بهشت را عرضه می دارد.

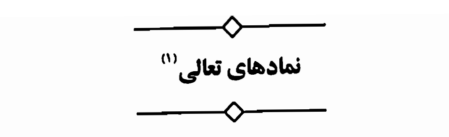
بدین ترتیب ما یکبار دیگر در زندگی امروزی به گرایش به تکرار نمونه های قدیم برمی خوریم. کسانی که می خواهند به رویارویی با مرگ عادت کنند. شاید ناگزیر شوند دوباره همان پیام قدیم را بیاموزند. بر مبنای این پیام مرگ رازیست که باید با روح تسلیم و فروتنی، درست همانگونه که در برابر زندگی داشتیم با آن برخورد کنیم.

1 - Eleusis Y = Déméter Y = Perséphone

🕈 = Columbarium 🛛 👌 = Esquilin



نقاشی غبار بناستانی لاسکنو، جنادوگری بنا صورتک پرنده



نمادهایی که بر انسان اثر میگذارند هدفهایی متفاوت دارند. برخی از مردم نیاز به برانگیخته شدن دارند و آیین آموزش را به هسمان شدت آیین تندر دیونیزسی<sup>(۲)</sup> تجربه میکنند. دیگرانی هم هستند که درست به وارونه نیاز به منقاد شدن دارند و از قوانین پرستشگاهها و غارهای مقدس کموبیش مشابه مذهب آپولونی مربوط به آخرین عصر یونانی پیروی میکنند. یک آیین آموزش تمام و کمال هردو مضمون را در خود دارد. درست همانگونه که در متون قدیم و همچنین تجربهی انسان امروزی بچشم میخورد. البته آنچه مسلم است این است که هدف نهایی آیین آموزش رام کردن عصیان جوانیست که بوسیلهی حیله گر نمادین شده است. بنابراین هدف آیین آموزش با وجود خشونت مراسم موردنیاز برای بحرکت درآوردن فرایند روانی موردنظر، متمدن کردن و روحانی کردن انسان است.

البته نوع دیگری از نمادگرایی که بخشی از قدیم ترین سنتهای مقدس شناخته شده است و با دورههای انفعالی زندگی شخص ار تباط دارد نیز وجود دارد. گو

\ = Transcendance

۲- دیونیسوس براثر تازیانهی زئوس زاده شد.

۲۲۶ / انسان و سمبولهایش

اینکه این نمادها در پی سازگاری نو آموز با شرایع مذهبی یا شکلی موقتی از خودآگاه جمعی نیستند. و به وارونه بیانگر نیاز انسان به رهایی از هرگونه ناپختگی، سنگدلی و ایستایی بیش از اندازه هستند. به بیانی دیگر هدف این نمادها رهایی انسان-و تعالی وی-از هرگونه محدودیت در روند رشدش به مرحلهی عالی تر و تکاملیافته تر است.

همانگونه که مشاهده کردیم کودک تا پیش از آگاهی به خویشتن خویش احساس می کند که موجودی کامل است. در انسان بالغ این احساس تنها از اتحاد خود آگاه با محتویات ناخود آگاه ذهن ناشی می شود. و از همین اتحاد آنچه یونگ درفتار متعالى روان، مىنامد زاده مىشود و انسان مى تواند به وسيلهى آن به والاترين هدف خود يعنى آگاهي كامل از امكانات بالقوهي (خود) (() دست يابد. بنابراین دنمادهای تعالی، نمادهایی هستند که کوشش های انسان برای دستیابی به این هدف را نشان میدهند. این نمادها محتویات ناخود آگاه را فراهم میکنند و از آنجا به خود آگاه راه می یابند و در آنجا تبدیل به نمودهای فعال می گردند. این نمادها اشکال گونه گونی دارند. و اهمیتشان چه در خلال تاریخ و چه در مورد انسان های امروزی گرفتار بحران، کاملاً مشهود است. مضمون حیله گر قدیم ترین صورت این نمادگراییست. که البته این بار در چهرهی مغشوش قهرمانی ناکام پدیدار نمی شود. او اکنون به جادوگر و درمانگر تبدیل شده است و به لطف عمليات جادويي و قدرت مكاشفه يي خود استاد آيين آموزش اسرار انسان هاي بدوی است. قدرت وی در قابلییت ترک جسمش است و پرواز پرنده گون در جهان؟ در چنین حالتی پرنده بواقع مناسب ترین نماد تعالیست و بیانگر ویژگی خاص مکاشفه یی می باشد که ترجمان رفتار یک دواسطه، است. یعنی فر دی که قادر است به لطف خلسه به رویدادهای دست نیافتنی یا حقایقی که از آن ها هیچگونه آگاهی نداشته دست یازد. همانگونه که جوزف کمیل<sup>(۱)</sup> دانشمند

۱- یونگ می نویسد: وخود، من، درواقع مجموع روح و خود آگاهی من است.

Y - Joseph Campbell

امریکایی در شرح خود از نقاشیهای پیش از تاریخ لاسکو<sup>(۱)</sup> آورده است، شواهدی از این توانایی را میتوان در دوران پارینهسنگی مشاهده کرد. وی مینویسد: ددر آنجا تصویری از یک جادوگر قبیله که به حالت خلسه دراز کشیده و نقاب پرنده بر چهره دارد دیده میشود. نیمرخ پرنده یی نشسته بر روی یک چوبدستی نیز در کنار وی بچشم میخورد. جادوگران قبایل سیبری هنوز هم لباس پرندگان به تن میکنند و مردمانشان بر این باورند که آن ها از مادری انسان و پدری پرنده زاده شدهاند. بنابراین جادوگر قبیله نه تنها بیانگر نیروهای نادیدنی از نظر ذهن خود آگاه ما در حالت طبیعی ست بل زاده ی این نیروها نیز می باشد. نیروهایی که ممکن است تنها برای لحظه یی بر ما آشکار شوند، همواره بس او هویدا میگردند و زیر فرمانش هستند.

یوگی'''ها در بالاترین سطح فعالییت آیین آموزش اسرار قـرار دارنـد و از جادوگران حقهبازی که مدعی مکاشفهی روحانی واقعیاند بسیار متفاوتند. آنها در عالم خلسه به مراتب از سطح تفکر عادی فراتر میروند.

یکی از رایج ترین نمادهای رویا گونه که بیانگر این دست آزادی از راه تعالی است مضمون سفر تنهایی یا زیارت است که به نوعی به زیارت روحانی که نو آموز در خلال آن به کشف طبیعت مرگ نایل می آید شباهت دارد. البته این مرگ به منزلهی آخرین داوری یا آزمونی با ویژگی آیین آموزش نیست، بل سفریست به سوی آزادی، ازخودگذشتگی و تجدیدقوا که به وسیلهی ارواح شفیق راهبری و پشتیبانی می شود. اینگونه ارواح غالباً به شکل یک زن پدیدار می گردند، مانند کوان بین <sup>(۳)</sup> در بودایی گرایس چینی یا سوفیا<sup>(۳)</sup> در حکمت گنوستیک<sup>(۵)</sup>ها و یا «زن جاودانه»<sup>(۳)</sup>ی گوته.

۱ = Lascaux بکی از غارهای قدیم ۲ = Yogis ۲ - Kwanyin

- نماد حکمت و عقل Sophia \* \*
- معتقدین به اصول آن بر این باور بودند که با طبیعت و وظایف خالق کاملاً 6 Gnostique آشنایی دارند. زن جاودانه Éternel Feminin

۲۲۸ / انسان و سمبولهایش

این نمادگرایی تنها به پرواز پرنده گونه یا سفر در بیایان محدود نمی شود و هر حرکت نیرومندی که منجر به آزادی گردد را نیز شامل می شود. و درست زمانی پدیدار می گردد که انسان در نیمه ی نخست زندگی خود است و هخوز سخت وابسته ی خانواده و محیط اجتماعی، و باید برای نخستین بار به تنهایی گام در راه زندگی خود بردارد. و این همان لحظه یی ست که تی اس الیوت<sup>(۱)</sup> در هسرزمین هرزه شرح آن را داده است:

محتاطانه نیز هرگز یارای حذف و دندگی محتاطانه نیز هرگز یارای حذف آن را ندار د.»

البته در زندگی بعدی ممکن است انسان دیگر ناگزیر نباشد تمامی پیوندهای خود با نمادهای پشتیبانی را بگسلد، و روح نارضایتی خدادادی که همواره انسانهای آزاد را ناگزیر به کشف یا زندگی جدید میکند وجودش را فرابگیرد. این تغییر می تواند در دوران گذار از میانسالی به کهنسالی اهمییت پیدا کند. دورانی که در آن بسیاری از مردم به فکر کار و بار پس از بازنشستگی خود هستند و اینکه آیا بازهم کار کند، یا به تفریح بپردازند. در خانه بمانند یا سفر کنند.

اگر زندگی فرد ماجراجویانه، ناپایدار یا سرشار از بیهودگی باشد در این صورت آرزوی یک زندگی پایدار و ایمان مذهبی را خواهد داشت. اما اگر زندگی خود را همواره در میان محیط اجتماعی زادگاه خودگذرانده باشد در این صورت ممکن است نومیدانه آرزوی تغییری که منجر به آزادی یش شود را داشته باشد. شاید این آرزو بطور موقت با سفری بدور دنیا یا دست کم جابجایی منزل برآورده شود، اما در هرحال اینگونه تغییرات ناب خارجی اگر چنانچه دروناً از ارزش های قدیم آفرینش فراتر نرویم و تنها به کشف شیوهی نوین زندگی بسنده کنیم به هیچ کاری نخواهند آمد.

در مورد اخیر نمونه یزنی را می توانم بیاورم که خود و خانواده و دوستانش

1 - T. S. Eliot

اساطیر باستانی و انسان امروزی / ۲۲۹

مدتهای دراز یک زندگی لذتبخش فرهنگی و پربار داشتند و از هوسهای امروزی بودن بدور بودند. او یکبار خواب زیر را دید:

من چند تکه چوب شگفت آور پیداکردم، که گرچه کنده کاری نشده بودند، اما نقش های طبیعی جالبی برروی خود داشتند. یکی به من گفت: واین ها را انسان نثاندرتال آورده است. و من از دور انسان های نثاندرتال را که همچون توده یی تیره رنگ بنظر می آمدند دیدم، بی آنکه بتوانم از یکدیگر تمیزشان بدهم. و به این فکر افتادم یکی از تکه های چوب را با خودم ببرم. آنگاه داه خدد دارم اند

آنگاه راه خود را همانند مسافری تنها پی گرفتم تا به گودالی شببه دهانه آتشفشان خاموش رسیدم. گودال پر از آب بود و انتظار داشتم در آنجا بازهم به انسانهای نئاندرتال برخورد کنم. اما بجای آنها حیوانات پستاندار<sup>(۱)</sup> سیاهرنگی دیدم که از آب بیرون میآمدند و به سوی صخرههای آتش فشانی دویدند.

خواب این زن که درست وارونهی علایق خانوادگی و شیوهی زندگی دلچسبش است، اورا به ابتدایی ترین دوران پیش از تاریخ که بتوان تصورش را کرد می بَرَد. او هیچ گروه اجتماعی را از میان این مردم باستانی تسمیز نسمی دهد. او انسانها را همچون توده یی سیاه و کاملاً ناخود آگاه و جمعی می بیند. اما آنها واقعاً زنده هستند واو می تواند تکه یی از چوب های آنها را با خود ببرد. خواب تاکید می کند که چوب طبیعی است و کنده کاری نشده و بنابراین از سطحی که زیر نفوذ فرهنگی وی نیست و به سطح دوران باستان ناخود آگاه مربوط می شود تراوش می کند. تکه چوب متعلق به دوران باستان ناخود آگاه مربوط می شود قدیم ترین دوران زندگی بشر مربوط می ساز د. ( ما با داشتن نمونه های بسیار می دانیم که یک درخت یا گیاه کهنسال نماد بالندگی و انکشاف زندگی روانی است (در حالی که زندگی غیریزی معمولاً

نوعی حیوان پستاندار امریکای جنوبی Cabiai ا

بوسیلهی حیوانات نمادین می شود). بنابراین زن در این تکه چوب نماد پیوندهای خود با لایه های عمیق ناخود آگاه جمعی را می یابد.

آنگاه او سفر تنهای خود را پی میگیرد. همانگونه که من پیش تر اشاره کرده م این مضمون نماد نیاز به رهایی از طریق تجربه یآیین آموزش است. و بدین سان ما خود را در برابر نماد دیگری از تعالی می یابیم.

سپس او در خواب، دهانه یعظیم آتشفشانی خاموش را می بیند که مجرای خروج ژرفترین لایه های زیرزمینی بوده است. می توان چنین انگاشت که این قسمت به یادمانی مهم از یک تجربه ی در دناک اشاره دارد. او خود بر آن بود که این بخش از خواب مربوط می شد به تجربه یی از دوران جوانی یش به هنگامی که نیروی ویرانگر و در عین حال خلاق عواطفش چنان شدید شده بود که می ترسید مبادا عقل خود را از کف بدهد. او در آخرین سال های جوانی احساس کرده بود نیازی غیر منتظره به رهایی از قید ساختار اجتماعی بسیار قرار دادی خانواده اش دارد. و گرچه گستن از خانواده بدون مشکلی جدی صورت گرفته بود و سرانجام دوباره با خانواده ی خود از در آشتی درآمده بود، اما همواره نیاز بریدن پیوندهای خانواده ی و رهایی از آن شیوه ی زندگی را عمیقاً احساس می کرد.

این خواب مرا به یاد خواب دیگری میاندازد که مردی جوان برایم بازگو کرد. گرچه او گرفتار مشکلی کاملاً متفاوت شده بود، اما نیازی مشابه خواب بیننده ی بالا داشت. او هم میخواست در خود دگرگونی بوجود بیاورد و یکبار خواب دید دو پرنده از دهانه ی یک کوه آتشفشان بیرون پریدند. گویی آتشفشان در شرف فعال شدن است. محلی که او در آن بود شگفتانگیز و خلوت مینمود و برکه یی او را از کوه آتشفشان جدا می کرد.

این دست خواب دیدن بیانگر سفرِ انفرادی آیین آموزش است.

این مورد شبیه نمونه های آیین آموزش قبایلیست که از کشاورزی روزگار میگذرانند و احساس نسبت به خانواده در آن ها از هر قوم دیگری کمتر انکشاف یافته است. در چنین جوامعی نو آموز جوان باید برای رسیدن به مکانی مقدس سفری دراز در پیش گیرد. (که در فرهنگ بومیان سواحل شمالی اقیانوس آرام این مکان مقدس می تواند یک دریاچه ی واقع بر روی دهانه ی آتشفشان باشد.) نو آموز در این مکان به خلسه و رویا فرومی رود و «روح پشتیبان» خود را به شکل حیوان، پرنده و یا یک شیء طبیعی می بیند. و پس از یافتن هوییت کامل خود در او مرد می شود. بنا به گفته ی جادوگر قبیله ی آکو ماثویی<sup>(۱)</sup> مردی که دست به چنین تجربه پی نزند؛ «فردی معمولی و بی ارزش است».

مرد جوان، این خواب را در آغاز زندگی خود دیده بود و خواب خبر از استقلال و شخصییت آتی او بعنوان یک مردکامل میداد. اما زنی که از او سخن گفتم، گرچه به هنگام خواب دیدن سفر مشابه، به پایان زندگی خود نز دیک می شد اما او نیز نیاز مند دستیابی به استقلال بود و از همین رو توانست بقیهی روزهای زندگی را هماهنگ با قانون انسانی ازلی که به سبب قدمت خود از تمامی نمادهای شناخته شدهی فر هنگ ما متعالی تر است سرکند.

البته نباید نتیجه گرفت که چنین استقلالی شبیه بریدن از دنیا و تمام ناپاکی هایش نزد یوگی هاست. زن خواب بیننده در چشمانداز مرده و سوخته ی خواب خود نشان از زندگی حیوانی یافت. منظورم همان حیوانات پستاندار آبی ست که او حتاگونه ی آن ها را هم نمی شناخت و بنظر می آمد متعلق به دسته یی از حیوانات خاصی باشند که هم می توانند در آب زندگی کنند و هم در خشکی.

این یکی از ویژگی های حیوان به عنوان نماد تعالیست و این مخلوقات مجازاً بیرون آمده از دل زمین مادری، تظاهر نمادین ناخود آگاه جمعی هستند. آن ها نوعی پیام خاص زمینی را به خود آگاه می آورند، و کمی با کیفییات روحانی نمادین شده بو سیلهی دو پرنده خواب مرد جوان تفاوت دارند.

از جمله نمادهای تعالی اعماق روح، می توان از جوندگان، سوسمارها، مارها رگاهی اوقات هم ماهیها نام برد. مخلوقاتی که نمایانگر شیوههای گونا گون

1 - Achumaui

زندگی آبی، بیابانی و زمینی هستند. مرغابی وحشی یا قو هم نمونههای دیگر از این دست حیوانات هستند. شاید مار رایج ترین نماد تعالی در رویا باشد. مار نماد مدسین<sup>(۱)</sup> خدای شفابخش رومی هاست و هنوز همچنان نشانه ی حرفه ی پزشکی باقی مانده است. این نماد در اصل یک مار غیر سمی درختی ست و پیچشش به دور عصای خدای شفادهنده گویای گونه یی میانجیگری بین زمین و آسمان است.

اما نماد مهم تر و رایج تر تعالی زمینی دو مار به هم پیچیده است. همان مارهای مشهوری که نزد هندوها ناگا<sup>(۲)</sup> نامیده می شوند و بر روی عصای هرمس<sup>(۳)</sup> رب النوع یونانیان نیز دیده می شوند. در دوران باستان به نیم تنهی هرمس که بر فراز

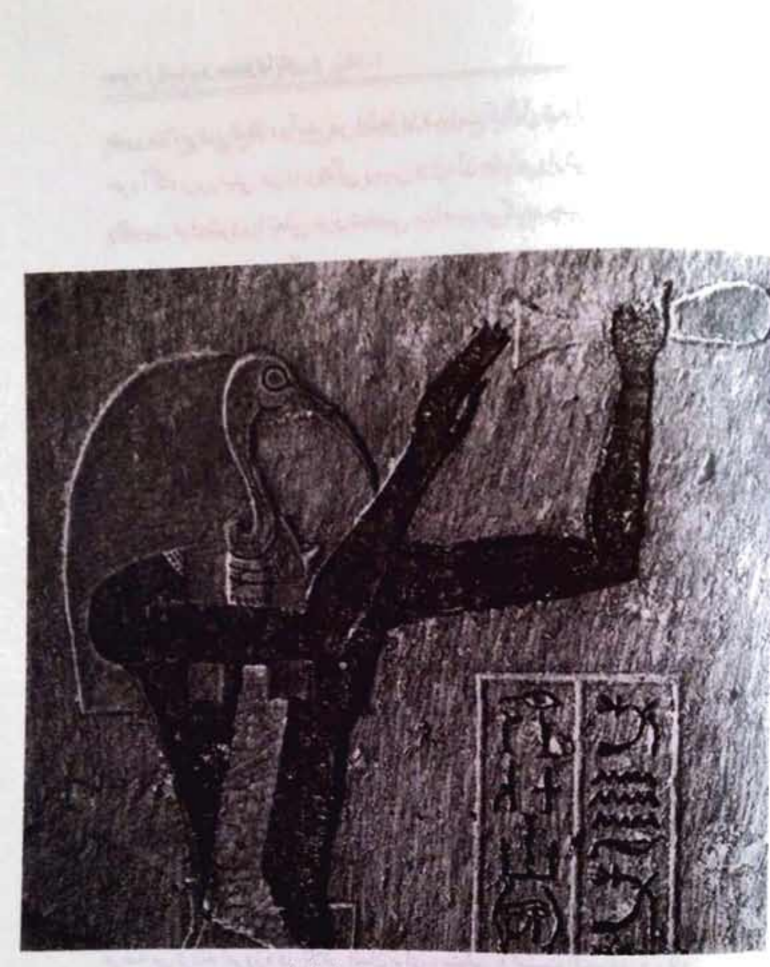
رب النوع یونانیان نیز دیده می شوند. در دوران باستان به نیم نمای هرمس نه بر قرار ستونی سنگی قرار دارد برمی خوریم. که در یک سوی آن دو مار درهم پیچیده بچشم می خورد و در سوی دیگر آلت بلندشده ی مردانگی. چون هم این دو مار در حال جفتگیری هستند و هم در آلت مردانگی بی تردید یک معنای جنسی نهفته است، بنابراین می توان با اطمینان نتیجه گرفت که مجسمه نهاد باروری است.

البته اگر چنین پنداریم که پیکره، تنها به باروری از نظر زیستی اشاره دارد به خطار رفته ایم. هرمس همان حیله گر است در نقش پیام آور. او خدای ارتباط راه ها با یکدیگر است، و همچنین خدای روابط روح زندگان با مردگان و روح مردگان با زندگان. بنابراین آلت مردانگی او از جهان شسناخته شده به جمهان ناشناخته راه می یابد تا پیام روحانی رهایی و درمان را بیابد.

هرمس درآغاز در مصر ربالنوع توت<sup>(۳)</sup> بود که سری شبیه لکلک داشت و بنابراین به منزلهی پرنده نماد اصلی تعالی انگاشته می شد. در دوران المپی<sup>(۵)</sup> اساطیر یونان یکبار دیگر خصوصیات پرنده به مار که ویژگی زمینی هرمس بود افزوده گردید. بر فراز مارها دو بال بر روی عصا قرار دادند که به معنای عصای بالدار یا کادوسه<sup>(۱)</sup> تبدیل گردید و ربالنوع با کلاه خود و کفش هایش، خود

۱ • MÉDECINE يزنكى ۲ • NAGA ۲ • Hermés

عسمایی کسه دو بسال دارد و دو مسار درهسم پیچخورده دور آن پسیچیدهانسد و ۲ = Caduc<del>ce</del>



توت Toth خدای مصریان باستان با سر لکلک (مربوط به ۳۵۰ پیش از میلاد)

۲۲۴ / انسان و سمبولهایش

بصورت دمرد پرنده، در آمد. در اینجا ما قدرت کامل تعالی را در گذار از خود آگاه زیرزمینی مار به زندگی زمینی و از آنجا با پروازش برای دستیابی به واقعیت فوق بشری یا تعالی فوق شخصی مشاهده می کنیم. چنین نماد مرکبی را می توان در جلوه های دیگری از جمله اسب بالدار، اژ دهای پرنده و سایر موجوداتی که در نمودهای هنر کیمیا گری فراوانند و در کتاب پروفسور یونگ که در این زمینه نگاشته شده و با توجه به کنکاش فوق العاده اش بصورت اشری کلاسیک در آمده یافت. ما در کار حرفه یی خودمان با سلسله یی از این نمادها نزد بیمارانمان مواجه هستیم. این نمادها به روشنی نشان می دهند که حاصل کار در مانی ما به هنگامی که محتویات ژرف روان آزاد شوند و بتوانند با محتویات خود آگاه برای درک بهتر زندگی در آمیزند، چه اندازه مفید خواهد بود.

درک ارزش این نمادها که از گذشته ی دور و اعماق خواب ها سرمی رسند و نیز درک تاثیر کشمکش همیشگی میان نمادهای باز دارنده و نمادهای رهایی دهنده در مسایل کنونی، برای انسان امروزی آسان نیست. اما چنانچه دریابیم تنها این شکل بیرونی الگوهای باستانی ست که تغییر می کند و نه ارزش روانی آن ها در این صورت فهم مسئله آسان تر خواهد شد.

ما از پرندگان وحشی به عنوان نمادهای رهایی و نجات سخن می گفتیم. اما امروزه می توانیم از دجت، و موشک های فضاپیما نیز سخن برانیم، زیرا این ها نیز تجسم نماد تعالی هستند که دست کم در حال حاضر ما را از نیروی جاذبه نجات می دهند. همینطور نمادهای باستانی بازدارنده که زمانی به ما ثبات و پشتیبانی عرضه می کردند امروزه در تلاش انسان برای دستیابی به امنیت اقتصادی و رفاه اجتماعی نمود پیدا کردهاند.

همه میدانیم که در زندگی ما، میان ماجراجویی و انظباط، میان نیکی و بدی و یا میان آزادی و امنییت همواره کشمکش وجود دارد. اما اینهمه کـلماتی بـیش

عطارد ربالنوع است.

نشانهی 🖛

اساطیر باستانی و انسان امروزی / ۲۳۵

نیستند که تنها برای بیان نگرانیهای انسان بکار میروند. نگرانیهایی کـه بـنظر نمیآید راهحلی برای برطرف ساختنشان وجود داشته باشد.

با اینهمه یک راهحل وجود دارد. چه، نمادهای بازدارنده و نمادهای رهایی دهنده سرانجام در نقطه یی با یکدیگر تلاقی میکنند و ما این موضوع را در مراسم آیین های آموزش که من پیش از این از آنها سخن گفتهام می یابیم. این مراسم به افراد یا حتا به گروههای انسانی اجازه می دهند تصادهای خود را با یکدیگر آشتی دهند و تعادلی پایدار را به وجود بیاورند.

البته این مراسم همواره بطور خودانگیخته دارای چنین قدرت ممتازی نیستند و به مراحل ویژهی زندگی فرد یاگروه بستگی دارند و اگر بدرستی درک نشوند و به شیوه یی جدید از زندگی بیانجامند این خطر وجود دارد که شرایط مناسب و گذرا از دست بروند. آیین آموزش اساساً فرایندی است که با تسلیم آغاز می شود، با دوره ی بازدارنده پی گیری می شود و سرانجام با مراسم رهایی بخش پایان می یابد. و فرد با گذار از این فرایند می تواند عناصر متضاد شخصیت خود را با یکدیگر آشتی دهد و به تعالی دست یابد که از او انسانی به تمام معنا و مسلط بر خویش می سازد.

٣ فرآيند فردييت

ماری لوییز فون فرانتس

(Marie- Louise Von Franz)

نقش روى پنجرهى كليساى نوتردام پاريس



اما انکشاف نگرهی وی، پرسش جدیدی را مطرح کرد و آن اینکه هدف کلی زندگی رویایی فرد چیست؟ وکارکرد خوابها، نه تنها در سازمان روانی آنی بل در مجموعهی زندگی وی کدام است؟

یونگ با مطالعه بر روی تعداد زیادی از مردم و تحلیل خوابهایشان (خود وی تعداد آنها را دستکم هشتاد هزار نفر میداند) متوجه شدکه خواب نه تنها به چگونگی زندگی خواببیننده بستگی دارد، بل خود بخشی از بافت عوامل روانی آن است. او همچنین دریافت که خواب در مجموع از یک ترتیب و شکل باطنی

تعییت میکند و نام آن را دفرایند فردیت،(')گذاشت. از آنجایی که صحنه ها و نمایههای خواب هر شب تغییر میکند بنابراین هرکسی نمی تواند تداوم آنها با بكديگر را دريابد. اما اگركسي توالي خواب هاي خود طبي ساليان دراز را موردمطالعه قرار دهد متوجه خواهد شدکه پاره یی محتویات آن ها بـه تـناوب آشکار و ناپدید می شوند. بسیاری از مردم همواره خواب یک شخصیت، یک منظره یا یک موقعییت را می بینند. که اگر چنانچه آنها را بطور پیوسته مور دمطالعه قرار دهيم خواهيم ديد نمايه هاي آنها آرام اما محسوس تغيير ميكنند. و هرگاه خود آگاه خواب بیننده تحت تاثیر خواب هایش قرار گیرد. تغییرات شتاب بیشتری خواهند گرفت. بنابراین زندگی رویایی ما تحت تاثیر پاره یی مضامین و گرایش های دوره یی، تصویر پیچیده یی بوجود می آورد و اگر کسی تصویر پیچیدهی یک دورهی طولانی را موردمطالعه قرار دهد در آن گونه یی گرایش یا جهت پنهان اما منظم مشاهده میکند که همانا فرایند رشد روانی تقریباً نامحسوس فردييت است. و موجب مي شود شخصييت فرد بهمرور غني تر و پخته تر شود. آنچنانکه دیگران هم متوجهی آن بشوند. همینکه ما اغلب از توقف رشد سخن میگوییم نشان میدهد وجود فرایند رشد و بلوغ در هر فرد را باور داریم. و از آنجاییکه این رشد روانی محصول کوشش خودآگاه اراده نیست و فىرايىندى غیرارادی و طبیعی دارد کم بنابراین اغلب در خواب ها بصورت درخت که رشدی آرام، نیرومند، غیرارادی با الگویی مشخص دارد نمادین می شود. با بنظر می آید مرکز سازماندهنده یی که این کنش منظم از آن ناشی می شود

بنظر می اید مرکز سارماندهنده یی تعدین عمل سام و نوعی هسته ی اتمی متعلق به سیستم روانی باشد که می توان آن را به مثابه ی مبدع، سازنده و منبع نمایه های رویا انگاشت. این مرکز از مجموعه ی روان اصلی شکل گرفته است و پروفسور یونگ آن را دخود، می نامد تا از دمن، که تسنها بخش کوچکی از روان را تشکیل می دهد متمایز کرده باشد.

<sup>1 -</sup> Processus d'individuation

در طی قرون، بشر به وجود این مرکز از طریق مکاشفه آگاه شده بود. یونانیان آن را «Daimon» یا نگاهبان روح درونی انسان می نامیدند، مصریان آن را «Ba» یا بخشی از روح فرد می انگاشتند (که به شکل پرنده یی با سر انسان بود). و رومی ها آن را بمثابه ی «génie» یا همزاد انسان تکریم می کردند. و در جوامع بدوی تر آن را روح محافظ حلول کرده در حیوان یا بت می دانستند.

این مرکز درونی نزد بومیان ناسکاپی<sup>(۱)</sup> که هنوز هم در جنگلهای لابراد(<sup>(۲)</sup> زندگی میکنند به شکلی کاملاً ناب بروز میکند. این بومیان که از راه شکار روزگار میگذرانند در گروههایی بسیار دور از یکدیگر زندگی میکنند و هیچگونه آداب و باور و مراسم مذهبی جمعی ندارند. و بنابراین هر فرد ناسکاپی ناگزیر است تنها به صداهای درونی و الهامهای ناخود آگاه خود بسنده کند. او آموزگاری ندارد تا باوری را به وی بیاموزد. او هیچ مراسم مذهبی، جشن، یا آداب و رسومی ندارد که به آن متکی باشد. در دنیای سادهی او روح هر انسان، همراه درونی اوست که آن را دوست من، یا میستاپتو<sup>(۳)</sup> (دانسان بزرگ») می نامد. میستاپتو در قلب انسان جای دارد. هرگز نمی میرد. و تنها در لحظهی مرگ انسان یا

آن گروه از ناسکاپیهایی که به خوابهای خود توجه میکنند و میکوشند به مفهوم و حقیقت آن دست یابند، می توانند رابطه یی تنگاتنگ با انسان بزرگ برقرار کنند و انسان بزرگ هم سخاو تمندانه برای آن ها خواب های بیشتر و روشن تری می فرستد. به همین سبب وظیفه ی اصلی هر فرد ناسکاپی پیروی از دستوراتی ست که خواب هایش به وی می دهند و او مدام به محتوای آن ها شکلی هنر مندانه می دهد. دروغ و عدم صداقت، انسان بزرگ را از قلمروی درونی دور میکند. در حالیکه عشق به همنوع و حیوانات موجب جلب انسان بزرگ به زندگی وی می شود.

the part of the set in the A STORE OF ADDIE AND A STORE AND ASTORE AND A STORE AN The state way by the A Moi Soi B

روان را می توان کره یی انگاشت که منطقه ی درخشان آن (A) گویای خودآگاه است. و دمن و در مرکز آن قرار دارد (شق زمانی خودآگاه است که من بشناسمش). وخود و تمامی کره را شکل می دهد (B) و خواب ها از فرایند منظم آن بوجود می آیند.

Listen wir werther worth and the second of the

- Laureder Beller Loraberter und gin and an

خواب به ناسکاپی ها اجازه می دهد تا راه خود را نه تنها در دنیای درون، بل در دنیای بیرون و طبیعت نیز بیابند. خواب آن ها را قادر می سازد تا وضع هوا را پیش بینی کنند و به آن ها اطلاعات گرانبهایی درباره ی روزی شان می دهد. من از این رو درباره ی این مردم بدوی سخن گفتم که آلوده ی انگاره های متمدنانه ی ما نشده اند و هنوز از جوهر «خود» درکی طبیعی دارند.

مي توان دخود، را به مثابهي راهنماي دروني و متمايز از شخصيت خو د آگاه انگاشت، که تنها از طریق تحلیل خوابها قابل دسترسی می باشد. این خوابها نشان میدهند دخود، مرکز تنظیمکننده ییست که سبب گسترش و رشد بالندهی شخصيت مىشود. اما اين وضعيت غنى و جامع روان در ابتدا بصورت بالقوه و مادرزادي وجود دارد که ممکن است بسيار جزيي پديدار شود يا به وارونه کم و بیش و بطور کامل در خلال زندگی انکشاف پیداکند و میزان انکشاف هم بستگی به خواست دمن، در توجه به پیامهای دخود، دارد. در نزد ناسکاپیها، شخصی که به پیامهای انسان بزرگ حساس است خوابهای مفیدتری می بیند. و می توان گفت ذات انسان بزرگ برای کسانی که به وی توجه میکنند حقیقی تر است تا کسانی که انکارش میکنند. انسان باگوش فرادادن به انسان بزرگ موجودی کامل تر می شود. چنین مینماید که طبیعت دمن، را نیافریده تا همواره انگیزه های خود را دنبال کند. بل آن را بهوجود آورده تا به تحقق کل روان یاری برساند. این «من» است ک تمامي سيستم را بكار مياندازد و با آفرينش خودآگاه خود را به تحقق مي رساند. مثلاً اگر من دارای استعداد هنری باشم و دمن، خویش به آن آگاه نباشد، هنر من انکشاف پيدا نميکند وگويي اصلاً وجود ندارد. و تنها زماني آشکار مي شود که دمن، خویش به آن آگاه شود.

تمامییت ذات نهفتهی روان با تمامییت خودآگاه زندگی یکسان نیست و این موضوع را می توان با نمایهی زیر نشان داد: تخم درخت کاج در نهان، تمامییت درخت را دارا می باشد. اما هر تخم در لحظه یی معین و در محلی خاص به زمین می افتد و گرچه پاره یی عوامل می انند کیفیت خاک، شیب و موقعیت تخم نسبت به نور در آن دخالت میکنند، اما شکل نهان کاج در تمامی این شرایط با اجتناب از سنگها و کشیده شدن بسوی خورشید، سرانجام آشکار میشود و رشد آغاز میگردد. و بدین سان یک درخت کاج با به تحقق رساندن تمامییت خود آرام آرام بوجود می آید و وارد قلمروی واقعیت میگردد. و بدون این درخت زنده، نمایه یکاج تنها یک امکان یا مفهوم انتزاعی است. و هدف فرایند فردیست تحقق همین ویژگی فرد است.

از یک نقطهنظر این فرایند در انسان (همانند تمامی موجودات زندهی دیگر) بگونه یی خودانگیخته و ناخودآگاه می باشد. و انسان بوسیلهی همین فرایند است که طبیعت ذاتی انسانی خود را محقق میکند. به بیانی روشن تر این فرایند فردیت تنها زمانی محقق می شود که فرد به آن آگاه شود و با آن زندگی کند.

م ما نمی دانیم آیا درخت کاج به رشد خود، آگاه است یا نه و یا از تاثیر عوامل بیرونی لذت می برد یا رنج می کشد. اما انسان بی تردید قدادر است آگاهانه در انکشاف خود شرکت جوید و حتا فکر می کند می تواند با گرفتن تصمیم های ارادی هرازگاه، فعالانه در آن مداخله کند. و همین همکاری، فرایند فردیت به مفهوم واقعی کلمه است.

با این همه انسان چیزی را تجربه میکند که درخت کاج فاقد آنست. درواقع فرایند فردییت چیزی بیشتر از سازش تمامییت علّت ذاتی با شرایط بیرونی تشکیل دهنده ی سرنوشت است. تجربه ی درون ذهنی فردیت نشان دهنده ی مداخله ی فعال و خلاق نیرویی فوق شخصی ست. گاه احساس می شود ناخو د آگاه هماهنگ با سرنوشتی مرموز ما را راهبری میکند. درست مثل اینکه چیزی ما را نگاه کند. ما او را نمی بینیم اما او ما را می بیند، و شاید این همان دانسان بزرگ، باشد که در قلب ماست و از راه خواب به ما می گوید درباره ی ما چه فکر میکند.

اما این جنبهی خلاق هستهی روانی تنها زمانی میتواند وارد عمل شودکه «من» خود را از تمامی مقاصد مشخص و دلبستگیها برهاند و به اشکال عمیق تر و <sup>اساسی</sup> تر وجود بپردازد. «من» باید بتواند به دقت و بدون قصد و غرض به کشش درونی بالندگی توجه کرده خود را وقف آن کند. بسیاری از فیلسوفان اگزیستانیالیست کوشیدهاند این حالت را وصف کنند، اما تنها به بیان خیالپردازیهای خودآگاه بسنده کردهاند. و درست در آستانهی ناخودآگاه متوقف شدهاند. آنهایی که در جوامعی محکمتر از جوامع ما زندگی میکنند، راحت تر از ما لزوم چشم پوشی از مقاصد سودجویانه ی حاکم بر ذهن خودآگاه را که مانع شکوفایی وجود درونی مان می شود درمی یابند. من یکروز به زنی نسبتاً مسن برخوردم که تنها به زندگی بیرونی خود پرداخته بود و به همین سبب به موفقیت مهمی دست نیافته بود. اما توانسته بود با همسر بدخلق خود کنار بیاید و بدین سان دارای شخصیت روانی رشدیافته یی گردد. وقتی برایم گلایه کرد که در زندگی خود هیچ ه کاری، نکرده، من برایش داستان چوانک تسو<sup>(۱)</sup>، خردمند چینی را نقل کردم. او داستان را فهمید و خیلی زود احساس آرامش کرد. داستان چنین است:

یک نجار دوره گرد بنام وسنگ، ضمن سفرهای خود به درخت بلوط غول آسای کهنسالی که در کنار یک محراب روستایی قرار داشت برخورد کرد. نجار به شاگرد خود که در حال تحسین درخت بلوط بود گفت: ودرخت بی فایده یی ست. اگر با آن کشتی بسازیم خیلی زود می پوسد. اگر با آن ابزار کار درست کنیم خیلی زود می شکند. این درخت بدرد هیچ کاری نمی خورد، برای همین هم کهنسال شده است.

اما همان شب نجار در میهمانسرای میان راه خواب درخت بلوط را دیـد. درخت در خواب به او گفت: وچرا تو مرا با درختهای دست پروده ی خودتان مانند آلیچ، گلابی، پرتقال، سیب و سایر درختان میوه مقایسه میکنی؟ شاخ و برگ آنها حتا پیش از رسیدن میوههایشان بدست مردم شکسته می شود. و همین ثمر شان سبب آزارشان می شود و هیچکس نمی گذارد تا پایان عمر طبیعی خود راحت زندگی کنند. همه جا همینطور است و برای همین هم من از مدت ها پیش



مسحراب واقسع در زیسر یک درخت (کنده کاری روی یک مهر چینی مربوط به قرن نوزدهم)



کودکان به هنگام ورود به دنیای بیرون گرفتار تکان های روانی فراوان می شوند: چپ: نسخستین روز فسرامسوش ناشدنی مدرسه. راست: درد و غافلگیری ناشی از حملهی کودکی دیگر



کوشیده ام تاکاملاً بی مصرف شوم. ای موجود فانی بیچاره! آیا فکر میکنی اگر من مفید بودم می گذاشتند اینقدر تنو مند شوم؟ وانگهی من و تو هر دو آفریده ی خداوندیم، پس به چه حقی می توانیم درباره ی یکدیگر به قضاوت بنشینیم؟ آه ای فانی بی فایده!! تو از بی فایده بودن درختان چه می دانی؟ ینجار از خواب پرید و به خواب خود می اندیشید که شاگردش از او پر سید چرا تنها همان یک درخت، محافظ محراب روستاست؟ و او پاسخ داد: دساکت باش و دیگر دربارهٔ ایس موضوع سخن نگو. این درخت هر کجای دیگری غیر از آنجا می رویید مورد آزار مردم قرار می گرفت و شاید اگر درخت محراب روستا نمی شد تابحال از میان رفته بود.

نجار بخوبی مفهوم خواب خود را فهمیده بود و دریافته بود که به سرانجام رساندن سرنوشت، خود بزرگترین کامیابی بشر است. و سودجویی گرایی باید جای خود را به نیازهای روان ناخود آگاه بدهد. آگر ما این استعاره را به زبان روانشناسی برگردانیم می بینیم درخت نماد فرایند فردیت است که دارد به دمن، کو ته بین ما درس می دهد.

در زیر درخت داستان چوانک تسو، که توانسته بود سرنوشت خود را تداوم بخشد، یک محراب روستایی قرارداشت، یعنی سنگی نخراشیده که مردم نذورات خود برای خداوند مالک زمین منطقه را بر روی آن میگذاشتند. این نماد نشان می دهد برای اینکه فرایند فردیت تحقق یابد لازم است که انسان بجای اینکه نشان می دهد برای اینکه فرایند فردیت تحقق یابد لازم است که انسان بجای اینکه فکر کند چکار دباید، بکند، یا مردم عموماً چکار میکنند، یا اینکه معمولاً چه اتفاقی می افتد، آگاهانه به توانایی ناخود آگاه گردن نهد. تنها باید گوش فرادهیم تا بفهمیم تمامیت درونی مان یعنی دخود، در هر لحظه و وضع خاص از ما چه می خواهد.

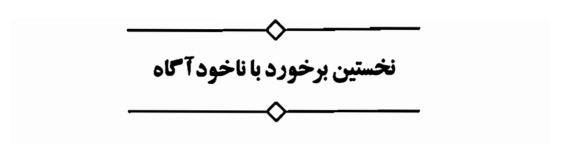
رفتار ما باید همانند آن درخت کاجی باشد که پیشتر از آن سخن گفتیم؛ یعنی وقتی با سنگ برخورد میکند بخشم نمی آید و برای گذار از موانع به تـفکر نمینشیند، بل کورمال به چپ و راست میرود تا راه بهتر را بیابد و سراشیبی را می پیماید تا اگر مناسب نبود جهت وارونه را در پیش گیرد. ما هـم بـمانند آن

۲۵۰ / انسان و سمبولهایش

درخت باید به کشش اگرچه تقریباً نامحسوس اما درعین حال نیرومندی که از تمایل شدید بسوی تحقق منحصر به فرد و خلاق خویشتن خویش ناشی می شود گردن نهیم. و در همین فرایند است که باید پیوسته چیزی را جستجو کنیم و بیاییم که برای هیچکس دیگر شناخته شده نیست. الهام ها و انگیزه ها، نه از دمن، بل از تمامیت دمن، یعنی دخود، تراوش می کنند.

هرکدام از ما به شیوهیی منحصربه فرد انکشاف می یابیم و بنابرایس حتا نیم نگاهی به انکشاف دیگران هم کاملاً بیهوده است. هرچند بسیاری از مسایل انسانی مشابهند اما هرگز یکسان نیستند. همه ی درختان کاج شبیه یکدیگرند (زیرا اگر جز این باشد ما آن ها راکاج نمی دانیم) اما هیچکدام عین دیگری نیست. به سبب همین شباهت و تفاوت است که دادن نظر کلی درباره ی گونه های بیشمار فرایند فر دیست دشوار می نماید. و درواقع هر کس کاری را به سرانجام می رساند که با کار فردی دیگر متفاوت است و تنها در انحصار خود اوست.

بسیاری از مردم به یونگ بخاطر عدم ارایه ی منظم موضوعات روانی خرده گرفته اند، اما آن ها فراموش می کنند عنصر روانی که از تجربه ی زندگی نساشی می شود، بار عاطفی ماهیتاً غیر منطقی و متغییر دارد، که جز در صورت ظاهر به نظم در نمی آید. روانشناسی ژرف نگر امروزی به همان حد فیزیک اتمی رسیده است. هنگامی که سخن بر سر آمار و میانگین باشد می توان برای رویدادها تعریفی منطقی و منظم قایل شد. اما بمحض آنکه بخواهیم رویدادی روانی را تعریف کنیم باید آن را از تمامی زوایای ممکن بدقت موردارزیابی قرار دهیم. همانگونه که دانشمندان نا گزیر می پذیرند نمی داند ماهییت نور چیست و تنها در پاره یی موارد و با تکیه بر تجربه می گویند از دسیار ریزه هاست و در شرایط تجربی دیگر بر این باور می شوند که از موج است. اما هیچکس نمی داند نور بخودی خود چیست؟ روانشناسی ناخود آگاه و تعریف هایی که از فرایند فردییت می شود هم با همین مشکل روبروست. با اینهمه من کوشش خواهم کرد پاره یی از ویژگی های اساسی مشکل روبروست. با اینهمه من کوشش خواهم کرد پاره یی از ویژگی های اساسی



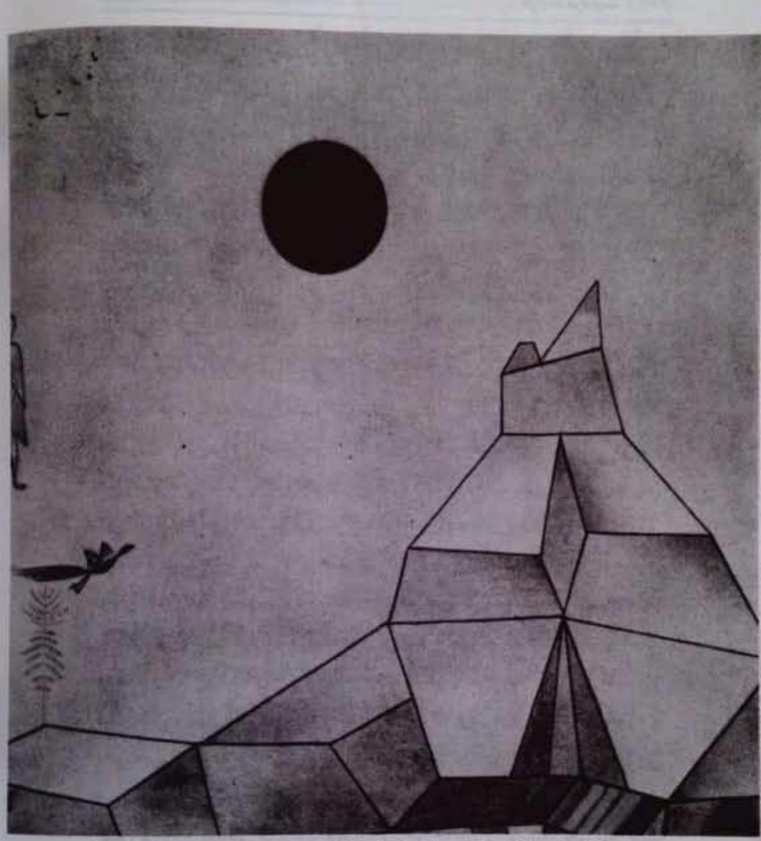
برای بیشتر مردم سال های جوانی با بیداری تدریجی که در خلال آن فرد نرم نر مک نسبت به دنیا و خودش آگاه می شود مشخص می گردد. کودکی دورانی است که در آن هیجان ها در اوج خود می باشند و نخستین خواب های کودک اغلب به شکل نماد ساختار اساسی روان بروز می کنند و نشان می دهند این ساختار روانی در آینده چه سرنوشتی را برای کودک رقم خواهد زد. مثلاً یک بار پر وفسور یونگ برای گروهی از دانشجویان درباره ی زن جوانی سخن گفت که برا شر اضطراب فراوان در سن بیست و شن سالگی خودکشی کرد. این زن به هنگام کودکی خواب دیده بود که دآقاسر مای وارد اتاق خوابش شده و شکمش را نیشگون نیشگون می گرفته است. او از خواب پر یده بود متوجه شده بود که خود شکم خودش را دیده است. او وقتی از خواب پر یده بود متوجه شده بود که خود شکم خودش را نیشگون می گرفته است. او از خواب خود نهراسیده بود و تنها بیاد می آورد آن را دیده است. اما همینکه او نسبت به برخورد خود با عفریت سرما و یخبندان بعدها نیز به همین بی تفاوتی و سردی به زندگی خود خاتمه داده بود. با همین بعدها نیز به همین بی تفاوتی و سردی به زندگی خود خاتمه داده بود. با همین را داده بود. با همینکه او نسبت به برخورد خود با عفریت سرما و یخبندان را درد است. اما همینکه او نسبت به برخورد خود دا مشخص می می می می در از را می می می می می می می نه در داده بود، نگران کننده و غیر منطقی می نمود. و را داده بود. با می ندان آن کودکی هندار آن

۲۵۲ / انسان و سمبولها پش

ر گاهی نه یک خواب، بل رویدادهای شگفتانگیز و فراموش ناشدنی به شکلی نمادین آینده را پیشگویی میکند. میدانیم کودکان اغلب رویدادهای تکان دهنده از نظر بزرگسالان را فراموش میکنند و حوادث و داستان هایی را بیاد می سپرند که برای هیچکس جالب نیست. و وقتی این یادمان ها را به تعبیر نمادین موردمطالعه قرار دهیم مشاهده میکنیم بیانگر مشکل اساسی ساختمان روانی کودک هستند. هنگامی که کودک به سن مدرسه میرسد دمنٍ؛ او شکل میگیرد و همزمان فرایند تطبیق با دنیای بیرون آغاز می شود. و این مرحله از تکامل کودک معمولاً با پاره يي تکان هاي در دناک همراه است. برخي کو دکان احساس ميکنند با ديگران بسیار تفاوت دارند و همین احساس تفاوت موجب اندوه و گوشه گیری آنها می شود. معایب دنیا و کشف وجود بدی در خود و بیرون خود برای خود آگاه مشکل می آفریند. هرگاه شکوفایی طبیعی خود آگاه در روند این انکشاف مختل شود کودک برای گریز از مشکلات بیرونی یا درونی خود اغلب به دحصار، دروني خود پناه ميبرد. و وقتي چنين شد در خواب ها يا نقاشيهاي وي که به مواد ناخودآگاه بیانی نمادین میدهند نوعی واپسنشینی غیرمتعارف از یک انگیزهی دایره یی، چهارگوش یا «هسته یی» (که کمی دور تر توضیح خواهم داد) بـچشم خواهد خورد. و انکشاف ساختار خود آگاه از همین هستهی روانی که به آن اشاره شد و در مرکز حیاتی شخصییت قرار دارد ناشی میشود. طبیعیست که وقستی زندگی روانی فرد تهدید شود، نمایهی این مرکز بگونه یی تکاندهنده جلوه گر می شود. و (تا آنجا که ما میدانیم) همین هستهی مرکزیست که وضع دسن، خودآگاه راکه ظاهراً المثنا یا قرینهی ساختاری آن است مشخص میکند.

بسیاری از کودکان در همین مرحلهی نخست با جدییت تمام میکوشند مفهوم زندگی را دریابند تا به آن ها در چیره شدن بر بی نظمی هایی که در خود و پیرامون خود می یابند یاری رسانند. و بسیاری دیگر نیز وجود دارند که ناخود آگاهانه دستخوش پویایی کهن الگوهای غریزی موروثی می شوند. این گروه دوم در بند مفهوم ژرف زندگی نیستند، چرا که عشق، طبیعت، ورزش و کار مفهوم آنی خود را به آنها هدیه میکند و همین برای آنهاکافیست. البته این بدان معنا نیست که این گروه لزوماً انسانهایی سطحی هستند و حساسیتشان در برابر امواج زندگی کمتر از گروه اول است. اگر من با خودرو، یا قطار سفر کنم و از پنجره بیرون را نگاه نکنم، تنها به هنگام توقف، حرکت دوباره و یا تغییر مسیر هاست که درخواهم یافت حرکت میکنم. فرایند فردبیت و در واقع سازش خود آگاه با مرکز درونی خود (هستهی روانی) یا وخود، معمولاً با جریحهدار شدن شخصییت و رنج ناشی از آن آغاز می شود. این تکان اولیه اگرچه اغلب تشخیص داده نمی شود اما نوعی وفراخوان، است.

اما دمن، به وارونه احساس مي كند از اراده و خواست خود محروم شده است و همواره عاملی خارجی را سبب این محرومییت میداند. دمن، خدا، یا شرایط اقتصادی، یا ریس و یا همسر خود را مسئول این محرومییت میداند.گاهی نیز فرد عليرغم زندگي ظاهراً دلپذير خود از مشكلي كشنده رنج ميبرد و همه چيز بنظر ش تهی از مفهوم می آید. بسیاری از اسطورهها و قصههای پریان مرحلهی اولیهی فرایند فردیت را با بیمار یا پیر شدن پادشاه بیان کردهاند. ویژگی های مضمون دیگر داستان های قدیم اینست که مثلاً پادشاه و همسرش صاحب فرزند نمی شدند، يا هيولايي زنان وكودكان و اسبها و ثروت مملكت را نابود ميكرد، يا غولي بیشاخ و دم راه دریا و خشکی را بر روی لشکر پادشاه بسته بود و یا ظلمت و خشکسالی و سیل و سرما سراسر کشور را فراگرفته بود. گویی نخستین برخورد با (خود) بروی آینده سایه می افکند، یا اینکه (دوست درونی) همانند یک شکارچی «من» بی دفاع را بدام می اندازد. در پاره یی اساطیر جادو و طلسمی که پادشاه و کشورش را از بدبختی میرهاند همواره ویژگی خاصی دارد. مثلاً یک سار سپید یا یک ماهی که حلقه یی طلایی به گوش های خود دارد. یا پادشاهی که بدنبال وآب زندگانی، می گردد، یا دسه تار موی طلا را باید از سر ابلیس کند،، یا بدست آوردن گیسوی زرین یک زن (و طبیعتاً پس از آن خود زن). به هررو چارهی دفع شر همواره منحصر به فرد بود و يافتن آن دشوار.



از کارهای پل کلی نقاش معاصر آلمانی تابلو بر مبنای افسانه های پریان کشیده شده است: مرد جوانی که بدنبال «پرنده ی آبی رنگ، خوشبختی است، سرانجام آن را می یابد و با شاهزاده خانم مورد علاقه ی خود از دواج می کند.



گراوور مربوط به نسخهی خطی قرن هفدهم، که در آن شاهی بیمار به تصویر کشیده شده است: نمایهی رایج وجود حسرت و اندوه (در درون خودآگاه) که می تواند بر فرایند فردییت تأثیر بگذارد.

۲۵۶ / انسان و سمبولهایش

بحران اولیهی زندگی فرد هم درست به همینگونه است. انسان بدنبال غیر ممکنی می گردد که هیچکس درباره ی آن چیزی نمی داند. در چنین شرایطی هرگونه اندرز و توصیه مانند اینکه عاقل باشد، استراحت کند، کمتر کار کند (یا خود را باکار سرگرم کند.) بیشتر معاشرت کند (یا کمتر با این و آن بگردد.) و یا برای خود سرگرمی دست و پاکند، بی فایده است. هیچکدام از اینها نمی تواند سبب کاهش درد فرد شود یا دستکم بندرت می تواند موثر افتد. شاید تنها یک راه به نتیجه برسد و آنهم دستیابی به سایه های تر دید است که بتدریج پیرامون فرد را می پوشاند. که البته بدون پیشداوری و بگونه یی کاملاً ساده باید کوشید به هدف پنهان و ماهییت درخواست این سایه ها از فرد دست یافت.

درخواست این مفهوم پینهانی معمولاً چینان غیر عادی، منحصر به فرد و غیر منتظره است که تنها به یاری خواب و او هام بر آمده از ناخو دآگاه می تو ان آن راکشف کرد. اگر ما بدون فرضیه های شتاب زده و واکنش های عاطفی منفی توجه خود را به ناخود آگاه جلب کنیم، خواهیم دید که این مفهوم بو سیله ی سیلی از نمایه های مساعد نمادین بروز میکند. البته همیشه نیز چینین نیست و گاهی ناخو دآگاه می کوشد به ما بفهماند کجای خود آگاهمان میلنگد. و در چین وضعیتی دیگر باید تمام حقایق تلخ را تحمل کرد.



چه ناخود آگاه به گونه یی مثبت بروز کند، چه منفی، به هر حال همواره لحظه یی فرامی رسد که باید رفتار خود آگاه را با عوامل ناخود آگاه همساز ساخت، یعنی خود آگاه ناگزیر باید خرده گیری های ناخود آگاه را بپذیرد. خواب ما را با جنبه هایی از شخصیتمان که به دلایل گوناگون ترجیح می دهیم از نزدیک آن ها رامو شکافی نکنیم آشنا می سازد. و این همان است که پر وفسور یونگ آگاهی از وسایه، می نامید. (بکارگیری این اصطلاح از این رو بود که بخش مربوط به «من» ناخود آگاه اغلب بصورت یک شخصیت ظاهر می شود). البته سایه تمام شخصیت ناخود آگاه نیست، بل نمایانگر صفات و خصوصیات ناشناخته یا کم شناخته شده ی «من» است که بخشی از حوزه ی شخصی روان را تشکیل می دهد و براحتی می تواند مربوط به خود آگاه هم باشد. از پاره یی جهات سایه می تواند شامل عوامل جمعی بر آمده از منبعی خارج از زندگی شخصی فرد نیز باشد.

هنگامی که فردی میکوشد سایهی خود را بسیند، (اغلب با شرمساری) کاستیها و معایبی راکه به روشنی در دیگران می بیند در خود نمی یابد، مانند خودپسندی، کاهلی روانی، بی رگی، بی تفاوتی، بی مرامی، آز و عشق به مادیات، تمایل به ساخت اوهام و پندارهای سالوسانهی غیرقابل دسترس و خلاصه تمامی

۲۵۸ / انسان و سمبولها پش

گناهان حقیرانه یی که بخود میگوید: «مهم نیست. هیچکس متوجه آنها نخواهد شد. در ثانی همه خودشان هم همینکارها را میکنند.»

وقتى از اينكه يكي از دوستان شما را بخاطر خطايتان سرزنش ميكند، بخشم می آیید، تردید نکنید در حال کشف بخشی از سایه تان هستید که پیش از آن در ناخود آگاهتان قرار داشته. و هنگامی که حس می کنید آنکه به خطاهای سایه ی شما خرده می گیرد دخودش بهتر از شما نیست، خشمتان طبیعی است. اما وقسی خوابهای خودتان دربارهی درونتان به داوری مینشینند و سرزنشتان میکنند جه پاسخی می توانید داشته باشید؟ این لحظه یی ست که دمن، گرفتار می آید و چاره، سکوتیست ناراحتکننده. و آنگاه کار پررنج و طولانی خود تربیتی و از نظر روانشناسی مشابه کارهای هرکول آغاز می شود. اولین کار هرکول بیچاره این بود که یک روزه اصطبل های اوجیاس (۱) را که صدها حیوان طبی صدها سال سرگین های خود را در آن ها ریخته بودند، یا کیزه کند. کاری چندان دشوار که تصورش هم آدم معمولي را به وحشت مي اندازد. اما سايه تنها از كاستي ها تشكيل نمی شود. و ممکن است بدنبال عمل غیرارادی ناشی از بی دقتی هم پدیدار شود. پیش از آنکه انسان فرصت فکر کردن بیابد، مرتکب زخمزبان های آزار دهنده، رفتار زشت و تصميم های ناپسند می شود و بدين سان با شرايطی مواجه می گردد که خودآگاهانه خواستارش نبوده است. افزون بر این، سایه بسیار بیشتر تحت تاثیر آلودگی های جمعی قرار می گیرد تا شخصییت خود آگاه. یعنی انسان تا هنگامی که تنهاست احساس آرامش نسبی میکند، اما بمحض آنکه مشاهده میکند ددیگران، دست به کارهای ناشایست و وحشیانه میزنند، ترس برش میدارد، نکند اگر به آنها نپيوندد احمقش بخوانند. بدين جهت به كشش هايي گردن مي نهد كه واقعاً از وجود خودش ناشی نمی شود، و بویژه هنگامی که با همجنس های خود در تماس است، همزمان با سایهی خود و آنها روبرو می شود. و اگرچه ما سایهی جنس

I - Augias

مخالف را مشاهده میکنیم، اماکمتر سبب آزارمان می شود و آسان تر از آن درمیگذریم. از همین روست که سایه در خواب ها و اسطور ها همواره هم جنس خود خواب بیننده است و شاهد مثال هم خوابی ست که مردی چهل و هشت ساله دیده بود. این مرد که همواره می کوشید به تنهایی و برای خود زندگی کند، سخت و منظم کار می کرد و همواره از لذت بردن و هوای نفس، بیش از توان طبعش چشم می پوشید؛ او خواب خود را چنین تعریف کرد:

خواب دیدم در خانه ی بزرگی در شهر زندگی میکنم که هنوز همه جای آن را ندیده ام. بنابراین به گردش کردن در آن پرداختم. وقتی وارد سردابه شدم دیدم اتاق های زیادی با چندین در وجود دارد که به سردابه ی دیگر و راه های زیرزمینی بازمی شوند. و هنگامی که مشاهده کردم بسیاری از درها قفل نشده اند و برخی اصلاً قفل ندارند نگران شدم، زیرا ممکن بود کارگرانی که در آن نزدیکی کار می کردند پنهانی وارد خانه شده باشند... وقتی به طبقه ی همکف بازگشتم باز با درهای بسیار دیگری که به خیابان یا خانه های دیگر باز می شدند روبرو شدم. و زمانی که خواستم بینم دقیقاً به کجا باز می شوند مردی به جانبم آمد و در حالیکه با صدای بلند می خندید گفت دوست دوران دبستانم است. او را بخاطر آوردم و همچنان که به گفته هایش گوش می دادم از دری گذشتیم و به همراه او در کوچه ها بگردش پرداختیم.

تاریک روشن هوا شگفتانگیز مینمود و ما از کوچه یی دایـرهمانند وارد چمنزاری سبز شدیم که در آن سه اسب به تاخت از کنارمان گذشتند. آن ها حیواناتی زیبا، سرکش اما تیمارشده و بدون سوار بودند. (آیـا از سربازخـانه گریخته بودند؟).

راهروهای پیچدرپیچ، اتاقهای فراوان و درهای عجیب قفلنشده همگی بمثابهی نماد متداول ناخودآگاه با تمامی امکانات ناشناختهاش، یادآور تصویری هستند که مصریان از دنیای زیر زمین برای خود می ساختند و همین نشان میدهد چگونه سایهی موجود در ناخودآگاه نفوذپذیر است و عناصر مرموز و نماآشنا می توانند وجود فرد را فراگیرند. می توان سردابه را اساس روان خواب بیننده انگاشت. در حیاط منزل عجیب (که نمایانگر بخش هنوز ناشناختهی شخصییت خواب بیننده است) همکلاسی دوران قدیم پدیدار می شود که در واقع جنبهی دیگر شخصییت خود خواب بیننده است. جنبهی بخشی از زندگی دوران فراموش شدهی کودکی وی. بسیار اتفاق می افتد که پاره یی خصوصیات دوران کودکی مانند شادی، زودخشمی یا اعتماد، ناگاه نا پدید می شوند، بی آنکه بدانیم به کجا رفته اند. و یکی از همین ویژگی های گم شده بود که در خواب خواب بیننده (در حیاط خانه) آشکار شد و کوشید با او ار تباطی دوستانه بر قرار کند. این شخصیت احتمالاً نمایانگر خصیصه یا لذت بردن از زندگی و طرف برونگرای سایه ی خواب بینده به آن توجهی نمی کرد.

البته ما بزودی در می یابیم چرا خواب بیننده در ست پیش از دیدار دوست قدیم ظاهراً بی آزار خود احساس نگرانی کرده بود. هنگامی که او با دوست خود در کوچهها قدم می زد اسبها عنان گسیخته می گریختند. و او احتمال می داد از سربازخانه گریخته باشند. (یعنی انضباطی که تما آن زمان مشخصه یزندگی خود آگاه وی بود). و اینکه اسبها بدون سوار بودند نشان می داد که محرکه های غریزی می توانند از قلمروی خود آگاه بگریزند. تمام نیروهای مثبتی که تما آن زمان خواب بیننده فاقد آنها بود و سخت به آنها نیاز داشت در آن دوست قدیم و نمیزی خود برخورد می کند پدید می آید. سایه معمولاً ارزش های مورد نیاز دیگر، خود برخورد می کند پدید می آید. سایه معمولاً ارزش های مورد نیاز خود آگاه را به گونه ی می پوشاند که فرد به دشواری بتواند آنها را وارد زندگی خود کند. و در این خوابی که تعریف کردم تعداد فراوان راهروها و بزرگی خانه بیانگر اینست که خواب بیننده هنوز ابعاد واقعی روان خود را نمی شناسد و نمی تواند با آن ار تباط برقرار کند. سایه یی که در این خواب نمو داند کرده بود بیانگر اینست که خواب بیننده هنوز ابعاد واقعی روان خود را نمی شناسد و نمی تواند با آن ار تباط برقرار کند. سایه یی که در این خواب نمود پیدا کرده بود نمای نگر درونگرایی خواب بیننده بود. (یعنی خواب بینده سخت مایل بود از دنیا نمی تواند با آن ار تباط برقرار کند. سایه یی که در این خواب نمود پیدا کرده بود نمایانگر درونگرایی خواب بینده بود. (یعنی خواب بینی کسی که بیش از پیش به برونذهن توجه دارد، سایه جنبه یی کاملاً متفاوت دارد. مرد جوانی که روحیه یی بسیار پویا داشت مدام دست به کارهای موفقییت آمیز میزد، در حالیکه خواب هایش تأکید داشتند باید کار شخصی خود راکه پیش تر شروع کرده بود به پایان برساند:

مردی روی نیمکت خوابیده و یک شمد روی سر خود کشیده است. او فرانسوی است. یک حادثه جو که حاضر است دست به هر جنایتی بزند. یک مأمور با من از پله ها پایین می آید. می دانم توطئه یی علیه من در کار است و فرانسوی باید ظاهراً تصادفی مرا بکشد. (از بیرون چنین بنظر خواهد رسید). وقتی به سوی در خروجی می رویم او پنهانی و از پشت به من نزدیک می شود و من مراقب هستم. ناگهان مردی بلندقامت و تنومند (توانگر و بانفوذ) کنار من به دیوار تکیه می دهد. حالش خوب نیست. من از فرصت استفاده می کنم و مأمور را باکارد می کشم. اما وتنها یک لکه ی مرطوب بی می خورده. اکنون دیگر نجات پیداکرده ام، زیرا مردی که به فرانسوی دستور کشتن مرا داده بود مرده است. (ممکن است مأمور و مرد توانگر تنومند یکی باشند و دومی جای اولی را گرفته باشد.)

مرد حادثهجو نماینده ی طرف درونگرای خواب بیننده است. طرفی که وضع اسف انگیزی پیدا کرده است. او روی نیمکت خوابیده (یعنی منفعل است) و شمدی روی سر خود کشیده، چون می خواهد تنها باشد. در حالیکه مأمور و مرد توانگر تنومند بیانگر شخصیت موفق اجتماعی خواب بیننده هستند. بیماری ناگهانی مرد توانگر گویای این است که خواب بیننده با وجود بیمار شدنهای پیاپی، همچنان بشدت به فعالیت اجتماعی خود ادامه می داده است. اما موفقیت ها، دیگر خونی در رگ های او باقی نگذاشته بودند و لکه مرطوب بجای خون نشان می داد که فعالیت های جاه طلبانه ی خواب بیننده ی ما عاری از شور و اصالت زندگی هستند. و بنابراین کشتن مرد توانگر ضایعه ی بزرگی نبوده است. در پایان خواب، مرد فرانسوی خشنود است. او نمایانگر سایه ی مثبت است و تنها بدین سبب منفی شده که با وضعیت خود آگاه خواب بیننده در تضاد افتاده است. این خواب نشان می دهد که سایه می تواند عناصر بسیاری از قبیل جاه طلبی ناخود آگاه (مرد توانگر و نیکبخت) و درونگرایی (فرانسوی) را درک کند. بر مبنای تداعی های خواب بیننده فرانسویان مردمانی عاشق پیشه بودند و بنابراین می توان چنین انگاشت که آن دو شخصیت موجود در سایه بیانگر دو غریزهی کاملاً شناخته شده، یعنی غریزه ی قدرت و غریزه ی جنسی بودند. که اولی همز مان در مرد توانگر و مأمور جلوه یافته بود، یکی نمایانگر انطباق با شرایط اجتماعی بود و دیگری نمودار جاه طلبی که هر دو در خدمت غریزه ی قدرت هستند. و هنگامی که خواب بیننده توانست این نیروی درونی خطرناک را مهار کند، فرانسوی بناگاه دست از خشونت کشید. به بیانی دیگر همز مان جنبه ی خطرناک غریزه ی جنسی نیز از میان رفت.

وجود سایه در تمامی جریانات سیاسی نقشی بسیار مهم ایفا میکند. اگر مردی که این خواب را دیده بود پیام سایهی خود را درنیافته بود ممکن بود مرد فرانسوی راکه حاضر بود دست به هر کاری بزند با و کمونیست های خطرنا که دنیای بیرونی و یا مأمور و مرد توانگر را با وسر مایه داران نظر تنگ اشتباه بگیرد. و بدین تر تیب از کشمکش درونی خود غافل بماند. وقتی انسان گرایش های ناخود آگاه خود را در دیگران بیابد وفرافکنی و پدید می آید. آشوب های سیاسی تمام کشور ها پر است از اینگونه فراکنی ها. درست همانند بدگویی کردن های مرسوم در بین افراد و گروه ها. این فرافکنی ها نظر ما را نسبت به اطرافیان خود برمی گرداند و با تخریب عینیت، این فرافکنی ها نظر ما را نسبت به اطرافیان خود برمی گرداند و با تخریب عینیت، در واقع تمامی امکانات روابط اصیل بشری را از میان می برد. فرافکنی سایه عیب دیگری هم دارد، و آن اینکه اگر ما سایه ی خود را با کمونیست ها و سرمایه داران یکی بگیرد و بدین تر تیب با حمایت پوسته و غیرارادی خود از این بخش شخصیت، میگیرد و بدین تر تیب با حمایت پوسته و غیرارادی خود از این بخش شخصیت، ناخود آگاهانه به دشمن یاری می رسانیم. اما اگر به وارونه، بتوانیم فرافکنی را تشخیص بدهیم و مسایل و مشکلات را بدون تر س و دشمنی مورد بحث قرار دهیم و دلایل متقابل را نیز پذیرا شویم، در این صورت احتمال تفاهم یا دستکم ترک مخاصمه بوجود خواهد آمد.

اینکه سایه دوست ما بشود یا دشمن ما، بستگی تمام به خودمان دارد. و همانگونکه که درباره ی دو خواب قبل گفتم، سایه لزوماً همواره رقیب ما نیست. در واقع سایه درست همانند هر موجود بشریست که ما با وی زندگی میکنیم و باید دوستش بداریم. منتها بسته به شرایط، گاهی با او کنار می آییم و گاه در برابرش می ایستیم. سایه تنها زمانی دشمن می شود که یا نادیده گرفته شود و یما بدرستی درک نشود.

البته گاهی پیش می آید که فردی ناگزیر شود با طرف بد طبیعت خود بسازد و طرف بهتر خود را سرکوب کند. در این صورت سایه در خواب های وی به شکلی مثبت بروز خواهد کرد. و هنگامی که فردی خود را در اختیار هیجان ها و احساسات خودانگیخته ی خود می گذارد ممکن است سایه اش بصورت روشنفکری سرد و منفی پدیدار شود. و در این صورت سایه بیان کننده ی داوری های بدبینانه و اندیشه های منفی و اپس نهاده شده می گردد. بنابراین سایه هر شکلی که بخود بگیرد به هر حال بیانگر طرف مخالف دمن است و نمود آن دسته از خصو صیاتی ست که ما از وجود آن بیش از هر چیز دیگری نزد دیگران متنفریم.

اگر ما بتوانیم صادقانه و با دوراندیشی این سایه را با شخصیت خود آگاهمان در آمیزیم مشکل به آسانی قابل حل خواهد شد. اما متأسفانه امکان اینکار همیشه وجود ندارد، زیرا سایه چنان تحت تأثیر هیجان قرار دار دکه گاه خِرَد نمی تواند بر آن چیره شود. گاه تجربه یی تلخ می تواند به یاری ما بشتابد، و به بیانی دیگر باید بلایی سرمان بیاید تا گرایش ها و انگیزه های سایه فروکش کند. گاهی هم یک تصمیم قهر مانانه می تواند همین نتیجه را ببار آورد. البته تنها در صورتی که انسان بزرگ درون ما یعنی «خود» در این کار ما را یاری دهد. این حقیقت که سایه شامل نیروی عظیم کشش هایی مقاومت ناپذیر است بدین معنا نیست که همواره می توان آن ها را قهر مانانه سرکوب کرد. گاهی سایه تنها بدین سبب قدر تمند است که





تندس بودا واقع در یک معبد ژاپنی ( ۷۵۹ پیش از میلاد). دستان بسیار بودا نیکی و بندی را نمادین میکنند

۲۶۶ / انسان و سمبولهایش

وخود، هم همسوی آن است، بگونه یی که انسان نمی داند سایه او را بر می انگیزد یا وخود، متأسفانه ناخود آگاه همانند چشم اندازی می ماند که زیر نور مهتاب قرار گرفته باشد: یعنی همه چیز آن مبهم و در هم آمیخته می نماید و انسان هرگز نمی داند با چه سروکار دارد و ابتدا و انتهای هیچ چیز مشخص نیست. و ایس را «در هم آمیختگی، محتویات ناخود آگاه می نامند. هنگامی که یونگ یک جنبه از شخصیت ناخود آگاه را وسابه، نامید به عاملی نسبتاً مشخص اشاره داشت. اماگاه ممکن است همه چیز و حتا ارزشمند ترین و آصیل ترین نیر و ها هم که دمن، از آن ها بی خبر است با سایه مشته شوند. مثلاً چه کسی می تواند با اطسینان بگوید حاد ثه جوی خوابی که آن را نقل کردم موجودی بد و بی فایده است، یا در ونگرایی ارزشمند ؟ و یا باید به اسب های خواب دیگر اجازه داده می شد بگریزند یا نه ؟ و قتی خواب، مورد را مشخص نمی کند شخصیت خود آگاه می تواند خود تصمیم بگیرد.

اگر سایه شامل نیروهای مثبت و حیاتی باشد باید آنها را با زندگی فعال دربیامیزیم و نه اینکه سرکوبشان کنیم. «من، باید دست از منییت و خودخواهی بردارد و اجازه دهد تا چیزی که ظاهراً منفی است، اما در واقع می تواند منفی نباشد شکوفاگردد. و این فداکاری قهرمانانه یی البته بمفهوم وارونهی آن در حدِّ غلبه بر عاطفه را می طلبد.

مشکلات اخلاقی که بر اثر برخورد با سایه بروز میکند در سورهی هجدهم قرآن به خوبی بیان شده است. موسا در بیابان به خضر (اولیس فسرشتهی خدا) برمی خورد. آن دو با یکدیگر همسفر می شوند و خضر نگران است مبادا موسا بر کارهایی که او باید انجام دهد خشم گیرد. و اگر موسا نمی توانست اعمال او را درک کند و با آنهاکنار بیاید، خضر ناگزیر از ترک او می شد.

خضر قایق ماهیگیری روستاییان بیچاره را غرق میکند و جوانی خوش سیما را میکشد و دیوارهای فروریختهی شهر کافران را دوباره بـر پا مـیکند. مـوسا نمی تواند خشم خود را فرو خورد و خضر ناگزیر می شود او را ترک گوید. اما پیش از رفتن سبب کارهای خود را می گوید؛ با غرق قایق ماهیگیران در واقع آنرا برای صاحبانش حفظ می کند، چرا که دزدان دریایی می خواستند آن را بربایند و اکنون صاحبان قایق می توانستند دوباره از آن استفاده کنند. مرد جوان خوش سیما خود را برای ار تکاب جنایت آماده می کرد و خضر با کشتن وی پدر و مادرش را از بدنامی نجات می دهد. و با بر پا کر دن دوباره ی دیوارهای شهر، او از نابودی دو جوان پارسا جلوگیری می کند، زیرا گنج آنها زیر خرابه های دیوار قرار داشت. موسا وقتی متوجه شد بخاطر قضاوت عجولانه گرفتار خشم شده است که دیگر دیر شده بود. و اگر چه کارهای خضر بنظر ناپسند می آمد، اما در حقیقت چنان نبود.

اگر سادهانگارانه به این داستان بنگریم ممکن است تصور کنیم خضر سایه ی بد، قانون شکن و بولهوس موسای پارسا و مطیع است. اما اینگونه نیست. و خضر تجسم کنش های خلاق اسرار آمیز خداوند است. (نمادگرایی مشابه این داستان را می توان در داستان معروف هندی بنام وپادشاه و جسد که بوسیلهی هانری زیمر<sup>(1)</sup> نقل شده مشاهده کرد . و تصادفی نیست اگر من برای نشان دادن این مسئله به نقل خوابی از این دست نپر داختم. و از این رو این داستان معروف قرآن را برگزیدم که ثمره ی یک عمر تجربه در آن نهفته است و بندرت می تواند در تنها یک خواب بر وز کند.

هنگامیکه شخصییت های مبهم در خواب های ما ظاهر می شوند و بنظر می رسد از ما انتظاراتی دارند، بسیار دشوار است بدانیم آیا این شخصیت ها بر آمده از سایه هستند، یا دخود، و یا همزمان هر دو. و پیش بینی اینکه این شریک تیره ی ما نماد نقیصه یی ست که باید به آن گردن نهیم، یا جنبه ی مثبت طبیعت ماست که باید بپذیریمش، یکی از مهم ترین مشکلاتی ست که در خلال فرایند فردییت مطرح می شود. وانگهی نمادهای خواب های ما در بیشتر مواقع آنقدر

**\ -** Henry Zimmer

۲۶۸ / انسان و سمبولها پش

ظریف و پیچیده هستند که تعبیرشان اغلب خالی از خطر نیست. و در چنین مواقعی تنها می توان نارسایی شک اخلاقی را باور داشت و همچنان به موشکافی خواب ها ادامه داد و هیچگونه تصمیم قاطعی نگرفت. و این همان وضعیت وسیندرلایست که زن پدر از او خواست مقدار زیادی نخود لوبیا را از یکدیگر جداکند. اگر چه این کار بسیار توان فرسا بود اما سیندرلا با بردباری شروع به جداسازی کرد که ناگهان تعدادی قمری (یا به روایتی مورچگان) به یاری او شتافتند. این موجودات نماد کشش های یاری دهنده یی هستند که از ژرفای ناخود آگاه می آیند و به نوعی ما را راهبری می کنند. معمولاً چیزی در ژرفای وجود ما می داند به کجا باید برویم و چکار باید بکنیم. اماگاهی این دلقک درون ماکه ومن، نامیده می شود چنان غیر منطقی رفتار می کند که ندای درونی نمی تواند

گاهی تمام کوشش هایی که برای درک پیام ناخود آگاه صورت می گیرد هدر می رود و در این صورت باید جسورانه کاری را انجام دهیم که بنظر درست می آید ودر عین حال مراقب باشیم چنانچه ناخود آگاه نا گهان جهت دیگری را نشان داد ما نیز راه خود را تغییر دهیم. همچنین ممکن است ندر تأ فردی ترجیح دهد در برابر کشش های ناخود آگاه ایستادگی کند، البته بیشتر برای ر هایی از بند تغییر خود تا دورشدن از معیارهای انسانی. (پارهیی افراد برای اینکه خود شان باشند به گرایش های جنایتکارانهی خود تن می دهند).

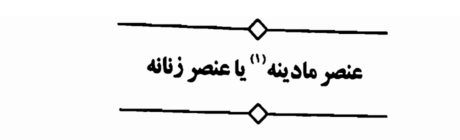
نیرو و باریک بینی مورد نیاز دمن، برای چنین تصمیمی بگونه یی نمهانی از انسان بزرگ که ظاهراً مایل نیست خیلی آشکارا خود را نمایان سازد تسراوش میکند. ممکن است دخود، از دمن، بخواهد که آزادانه انتخاب کند و یا ایسنکه دخود، وابسته به تصمیم های خود آگاه شود تا بتواند بهنگام بروز مشکلات روانی بسیار حاد خود را نمایان کند. هیچکس نمی تواند به قضاوت دیگران درباره ی خود بسنده کند. هر فردی باید خود مشکل خود را حل کند و کاری را انجام دهد که بنظرش درست می آید می آونه که یک استاد بودایی ذن می گوید ما باید فرآيند فرديت / ۲۶۹

چوپانی را سرمشق خود قرار دهیم که با چوبدستی مراقب بود تا گاوش علف دیگران را نچرد.

این کشفیات جدید روانشناسی ژرفایی، لزوماً تغییراتی را در اخلاق جمعی ما سبب خواهد شد، زیرا ما را ناگزیر می سازد اعمال بشری را با دیدی بسیار شخصی تر و باریک بینانه تر مورد داوری قرار دهیم. کشف ناخود آگاه یکی از مهم ترین کشفیات عصر حاضر است. اما پذیرش حقیقت ناخود آگاه آزمون بی شائبه ی خویشتن خویش و تجدید سازماندهی زندگی را می طلبد، و بسیاری هنوز کشف آن را باور ندارند. پذیرش وجود ناخود آگاه بگونه یی جدی، و رویارویی با مشکلاتی که می آفریند به شهامت بسیار نیازمند است. بیشتر مردم نسبت به تعمق در باره ی جنبه های اخلاقی رفتار خود آگاه خویش سخت کو تاهی می کنند و مطلقاً نگران نفوذ ناخود آگاه بر روی خود نیستند.



عنصر مادینه (عنصر زنانهی موجود در روان مرد) اغلب به صورت زنان جادوگر که با نیروهای مرموز و «دنیای ارواح» (یعنی با ناخودآگاه) در ارتباط هستند به تصویر کشیده می شوند.



مسایل پیچیده و دقیق اخلاقی تنها از طریق سایه پدید نسمی آیند و یک شخصیت درونی دیگر هم اغلب خود را نمایان می سازد. اگر خواب بیننده مرد باشد به شخصیتی زنانه در ناخود آگاه خود دست خواهد یافت و اگر زن باشد به شخصیتی مردانه. اغلب این شخصیت نمادین دوم در پس پشت سایه ظاهر میگردد و خود مشکلات تازه یی را بوجود می آورد. یونگ این تصویر مردانه و زنانه را دعنصر نرینه<sup>(۲)</sup> و دعنصر مادینه یا میده است. عنصر مادینه تجسم تمامی گرایش های روانی زنانه در روح مرد است، همانند احساسات، خلق و خوهای مبهم، مکاشفه های پیامبرگونه، حساسیت های غیر منطقی، قابلیت عشق شخصی، احساسات نسبت به طبیعت و سرانجام روابط با ناخود آگاه که اهمییتش از آنهای دیگر کمتر نیست. تصادفی نیست که در قدیم برای آزمون اراده ی خدایان و ار تباط با آنان، راهبه ها (مانند سیبیل<sup>(۳)</sup> در یونان) را انتخاب می کردند.

نمونهی جالب این عنصر مادینه بمثابهی شکل درونی روان مردانه، بوسیلهی جادوگران قبایل اسکیمو و دیگر قبایل قطب شمال ارایه گردیده است. پاره یی از آنان حتا لباس های زنانه به تن می کردند و روی لباس های خود شکل پستان زنان را می کشیدند تا روان زنانه ی درونی خود را که آن ها را قادر می ساخت با وسرز مین ارواح» (آنچه ما ناخود آگاه می نامیم) ار تباط بر قرار کنند، آشکار کرده باشند. روایت شده مرد جوانی که آیین آموزش اسرار مذهبی را از یک جادو گر پیر قبیله فرامی گرفت، بوسیله ی او در حفره یی میان بر ف ها دفن شد. جوان بر اثر پایان یافتن نیروی خود در رویا فرو رفت و در همان حال اغما بناگاه زنی بر او ظاهر شد که از خود نور می افشاند. زن آنچه را که باید می دانست به وی آموخت و بعدها بعنوان روح پشتیبان همواره او را در ار تباطش با قدرت های فراسوی طبیعی یاری می رساند. چنین تجربه یی نمایانگر عنصر مادینه بمثابه ی تجسم شخصیت ناخود آگاه مردانه است.

جلوه های فردی عنصر مادینه معمولاً بو سیله ی مادر شکل می گیرد. و اگر مرد حس کند مادرش تأثیری منفی بر روی وی گذاشته عسنصر مادینه ی وجودش بصورت خشم، ناتوانی و تردید بروز می کند. (البته اگر او بتواند بر این گرایش های منفی چیره شود، چه بسا جنبه ی مردانه اش تقوییت هم بشود.) شخصیت مسنفی عنصر مادینه مادر در چنین مردی مدام یاد آور می شود که: ومن هیچ نیستم. هیچ چیز برای من مفهو می ندارد و من برخلاف دیگران از هیچ چیز لذت نمی برم.» این خلق و خوی عنصر مادینه می تواند سبب ناهنجاری، ترس از بیماری، ناتوانی و تصادف گردد و زندگی، سراسر غمگین و خسته کننده می شود. ایس خلق و خوهای تیره و تاریک ممکن است حتا موجب خودکشی مرد شوند و عنصر مادینه تبدیل به عفریت مرگ گردد. فیلم ارفه ساخته ی ژان کوکتو<sup>(۱)</sup> نمونه ی همین مورد است.

× فرانسویان، این تجسم شخصیت عنصر مادینه را زن شوم" مینامند. (ملکهی شب در نیلبک سحرآمیز موتزارت نمونهی ملایم همین عسنصر است.) پیریان

1 = Cocteau Y = Femme Fatale

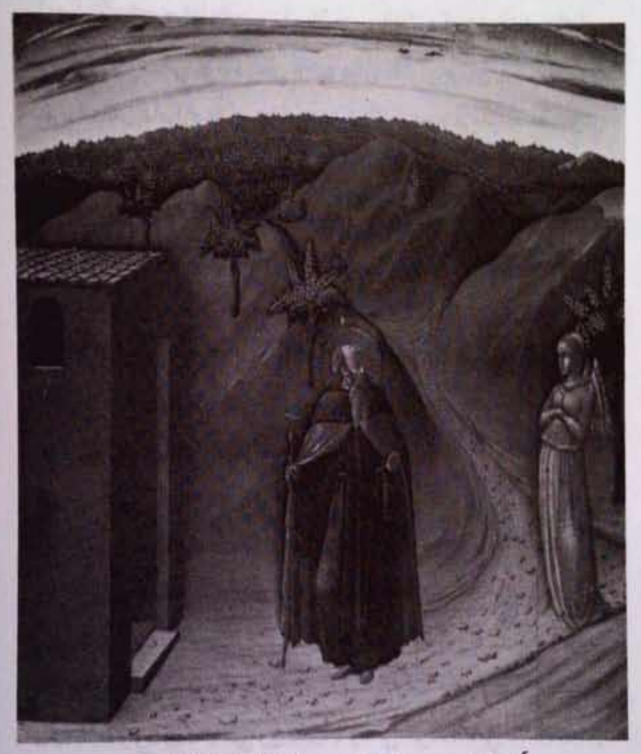
دریایی نزد یونانیان، و آوای تختهسنگهای ساحل نزد آلمانی ها به مثابه ی سراب ویرانگر، جنبه های خطرناک همین عنصر مادینه هستند. رفتار عنصر مادینه ی ویرانگر در این افسانه ای اللی سیبری بخوبی نمایان است: روزی یک شکارچی تنها، زنی زیبا را می بیند که از درون جنگل آنسوی رودخانه بیرون می آید. زن به شکارچی اشاره می کند و می خواند: آه، ای شکارچی تنهای غروب، به کنارم بیا من ترا در آغوش خواهم، تو را می خواهم ا بیا، بیا که ترا می خواهم گرفت، ترا در آغوش خواهم گرفت! بیا، بیا شکارچی تنهامانده در سکوت غروب. می ترا در آغوش خواهم کرفت، ترا در آغوش خواهم گرفت! بیا، بیا شکارچی تنهامانده در سکوت غروب. می خواهد راه رفته را بازگردد که در میان آن رود می گذرد. اما به ناگاه زن می خواهد راه رفته را بازگردد که در میان آب های منجمد رودخانه غرق می شود.

در این قصه عنصر مادینه نماد رویای موهوم عشق، نیکبختی و گرمی محبت مادرانه (آشیانه) است. رویایی که مردان را وامیدارد تا به واقعییت پشت کنند. و شکارچی از آن رو غرق می شود که در پی تخیلات دست نیافتنی خود بوده است.

یکی دیگر از نمودهای منفی عنصر مادینه در شخصییت مرد تمایل به کارهای زننده، ناپسند و زنانه است که همه چیز را بی ارزش می نماید. این نوع کارها همواره بر پیچ و تاب های واقعییت تکیه دارند و سخت مخربند. در سراسر دنیا افسانه هایی وجود دارد که در آن ها زنی بسیار زیبا در همان شب اول وصال، عشاق خود را با زهر یا سلاحی پنهانی می کشد. این جنبه ی عنصر مادینه همانقدر سرد و بی رحم است که پاره یی جنبه های دهشتبار طبیعت. و در اروپا حتا تا به امروز هم بصورت اعتقاد به زنان جادوگر نمود دارد. از طرف دیگر، اگر ارتباط مرد با مادرش مثبت باشد، باز هم عنصر مادینه آش بگونه یی بارز، اما متفاوت متأثر خواهد شد. حال خواه مرد، زنصفت شود یا بازیچهی دست زن، به هر رو در رویارویی با مشکلات زندگی ناتوان خواهد ماند. عنصر مادینه یی از این دست سبب می شود مرد احساساتی شده، همانند پیر دختران، زودرنج گردد و یا با فوق احساساتی بودن خود همانند همان شاهزاده خانم قصّهی پریان شود که وجود نخود از زیر سی تشکک را احساس می کرد. یکی از نمودهای بسیار پیچیدهی عنصر مادینهی منفی، افسانهی شاهزاده خانمی ست که از خواستگاران خود می خواهد معماهایش را حل کنند و یا خود را از چشم وی پنهان کنند. و اگر معماهایش را پاسخ نگویند و یا او بتواند پیدایشان کند، باید کشته شوند، و همواره این شاهزاده خانم است که می کشاند. ما این دام عنصر مادینه، مرد را به بازی روشنفکرانهی مخربی در واقع جنون آوری که از ار تباط مرد با زندگی واقعی و تصمیم گیریهای کارآی او جلوگیری می کند مشاهده می کنیم. در چنین مواردی مرد آنقدر خود را بر روی زندگی متمرکز می کند که دیگر نمی تواند هیچ چیز را ببیند و هرگونه ابتکار عمل و زندگی متمرکز می کند که دیگر نمی تواند هیچ چیز را ببیند و هرگونه ابتکار عمل و زندگی متمرکز می کند که دیگر نمی تواند هیچ چیز را ببیند و هرگونه ابتکار عمل و زندگی متمرکز می کند که دیگر نمی تواند هیچ چیز را بیند و هرگونه ابتکار عمل و

المط رایج ترین نمود عنصر مادینه تخیلات شهوانیست. مردان ممکن است بجایی کشیده شوند که خود را با دیدن فیلم، نمایش برهنه شدن زنان و پرداختن به کتابهای بی پردهی جنسی ارضاکنند. و این جنبه یناهنجار و بدوی عنصر مادینه تنها زمانی شکل می گیرد که مرد به قدر کافی مناسبات عاطفی خود را پرورش نداده باشد. و وضعییت عاطفی وی نسبت به زندگی، کودکانه باقی مانده باشد.

تمامی این جنبه های عنصر مادینه همان ویژگی جنبه های سایه را دارا می باشند؛ یعنی می توانند بگونه یی فرافکن شوند که در نظر فرد خصوصیات فلان زن واقعی را تداعی کنند. و این همان فرافکنی عنصر مادینه است که موجب می شود مرد به هنگام اولین برخور د پندار د داو، همان زنی ست که در جستجویش بوده و فکر کند او را از پیش می شناخته و چنان شیفته اش شود که همه دیوانه اش بخوانند. و دقیقاً این زنان «پریگونه» هستند که فرافکنی عنصر مادینه را موجب



آنتوان قدیس بوسیلهی دختری جوان با بال های خفاش گونه که نشان از طبیعت دهشتنا کش دارند وسوسه می شود



آگهی فیلم فرانسوی دحوا» ( ۱۹۶۲). فیلم سرگذشت زنی شوم است. می شوند بگونه یی که مرد کم و بیش هر چیز افسون کننده یی را به آن ها نسبت می دهد و درباره ی آن ها انواع خواب ها را می بیند. فرافکنی عنصر مادینه به شکل غافلگیر کننده و سخت عاشقانه می تواند از دواج مرد را مختل <u>سازد و دمشت ب</u> معروف را با تمامی دشواری هایش بوجود آورد. و این فاجعه بر طرف نمی شود مگر بپذیریم عنصر مادینه قدرتی ست درونی. و هدف پنهانی ناخود آگاه از پدید آوردن چنین مشکلاتی، ناگزیر کردن فرد است به انکشاف و رشد خود با در آمیختن بخش بزرگی از شخصیت ناخود آگاه در زندگی فعال خود آگاه.

من دربارهی طرف منفی عنصر مادینه به اندازهی کافی سخن گفتم. جنبه های مثبت عنصر مادینه هم بسیار مهم هستند. مثلاً عنصر مادینه مرد را یاری می دهد تا همسر مناسب خود را بیابد. عملکرد مهم دیگر عنصر مادینه این است که هرگاه ذهن منطقی مرد از تشخیص کنش های پنهان ناخود آگاه عاجز شود به یاری وی بشتابد تا آنها را آشکار کند. نقش حیاتی تر عنصر مادینه این است که به ذهس امکان می دهد تا خود را با ارزش های واقعی درونی همساز کند و راه به ژرف ترین ، بخشهای وجود برد. و م<u>ی توان آن را را دیوی</u> درونی انگاشت که با تنظیم طول موج، صداهای بیگانه را حذف میکند و تنها صدای انسان بـزرگ را مـیگیرد. عنصر مادینه با این دریافت ویژهی خود نقش راهنما و میانجی را میان دمین، و دنیای درونی، یعنی دخود، به عهده دارد. و این همان نقش جادوگران قبایل است که پیش تر از آن سخن گفتم و همینطور نقش بثاتریس (') دانته یا نقش الههی ايزيس" به هنگامي كه در خواب آپوليوس" مؤلَّفِ نامي خر طَلاَ بِي ظاهر شد تا <sup>-</sup>ا<del>و را</del> با زندگی والاتر و روحانی تری آشنا سازد. این نقش عنصر مادینه بمثابهی راهنمای درونی به روشنی در خواب یک روانکاو چـهل و پـنج سـاله بـچـُـم میخورد. یک شب درست پیش از خواب، او به این فکر افتاده بود که چقدر د شوار است انسان نتواند در زندگی جز خود روی دیگری حساب کند و دلبستگی

دینی نداشته باشد. و نسبت به کسانی که از حمایت مادرانهی انـجمن.های دیـنی برخوردار بودند رشک برده بود. (او پروتستانزاده بود، اما هیچگونه وابستگی دینی نداشت.) و پس از به رختخواب رفتن خواب زیر را دیده بود:

من به همراه مادر و همسرم در انتهای زاویهی سالن یک کـلیسای قـدیم نشستهایم. بنظر میآید صندلیهای این قسمت افزون بر صـندلیهای اصـلی چیده شده باشند.

من باید بعنوان کشیش مراسم را اجراکنم و یک کتاب بزرگ سرودهای نیایش، یا شاید هم یک کتاب دعا و یاکتاب گزیده ی اشعار در میان دستان خود دارم. کتاب بنظرم آشنا نمی آید و نمی توانم متن مناسب را بیابم. خیلی آشفته ام زیرا بزودی باید مراسم را آغازکنم و بدتر از همه اینکه مادر و همسرم با پرچانگی های بیهوده حواسم را پرت میکنند. ارگ ها از نوا می افتند و همه منتظر من هستند. بنابراین مصمم از جای برمی خیزم و از یکی از راهبه هایی که پشت سرم زانو زده می خواهم کتاب سرودهای نیایش خود را بمن بدهد و متن مناصب را نشانم دهد. و او با خوشرویی چنین میکند و آنگاه همانند یکی از دارد می رود. گویی ما به زاویه ی دیگر کلیسا می رویم. کتاب سرودهای نیایش همانند یک ورق بزرگ مصور است، مانند گونه یی تابلو به ابعاد سه پا در دو پا، با تصاویر قدیم در ردیف های کنار هم.

نخست باید راهبه بخشی از دعای عشای ربانی را بخواند و من هنوز متن مناسب را نیافتهام. او به من گفته بود شماره ی متن مناسب پانزده است. اما اعداد خوانا نیستند و من شماره ی پانزده را پیدا نمی کنم. اما وقتی رو به سوی مومنین می کنم شماره ی پانزده را می یابم. (روی تابلو یکی مانده به آخر.) گرچه هنوز نمی دانم آیا می توانم آن را بخوانم یا نه، اما می خواهم امتحان کنم. و در همینجا از خواب می پرم.

این خواب به گونه یی نمادین پاسخ ناخود آگاه خواب بیننده به افکار شب پیش

وی بود و بطور خلاصه میگفت: «شما بایدکشیش کلیسای درون خود و روح خود شوید.» و بدین سان به وی نشان میداد سازمانی که از او پشتیبانی میکند، از کلیسای موجود در روحش ناشی می شود و نه یک کلیسای بیرونی.

مؤمنین (که نمایانگر خصوصیات روانی خود وی بودند) از او می خواستند که همانند یک کشیش رفتار کند و خود مراسم سرود نیایش را اجراکند. البته خواب نمی توانست گویای سرودهای نیایش واقعی باشد، زیراکتاب سرودهای نیایش وی با واقعییت بسیار تفاوت داشت. بنظر می آید سرودهای نیایش در اینجا همان نماد قربانی کردن قدیم باشد که حضور الوهییت موجب می شد تا انسان با آن ار تباط برقرار کند. البته این راه حل نمادین جنبه یه همگانی ندارد و تنها شامل حال این فرد خاص شده بود. این راه حل، ویژه ی یک پروتستان است، زیرا یک نفر کاتولیک مؤمن معمولاً عنصر مادینه ی خود را در قالب خود کلیسا می بیند و تصاویر مقدس از ناخود آگاهش سر برمی آورند.

خواب بیننده ی ما تجربه ی کلیسایی نداشت و به همین سبب باید راه درونی را دنبال می کرد. افزون بر این، خواب به او گفته بود چه باید بکند؛ دوابستگی شما به مادر و برونگرایی تان (که نشان آن در اینجا همسری برونگرا بود) شما را آزار می دهد و پرچانگی بیهوده در شما احساس ناامنی بوجود می آورد و مانع می شود تا به نیایش درونی خود بپردازید. اما اگر راهبه را دنبال کنید (عنصر مادینه ی درونگرا) او شما را همانند یک خادم و کشیش راهنمایی خواهد کرد. او کتاب سرودهای نیایش شگفتانگیزی دارد که شانزده (چهار ردیف چهار تایی) تصویر قدیم دارد. مراسم نیایش شما در واقع تماشای این تصویرهای روانی ست که عنصر مادینه ی مذهبی تان را بر شما آشکار می سازد. به بیانی دیگر اگر خواب بیننده بر تردید درونی خود که زاییده ی عقده ی مادری او بود چیره می شد، متوجه می گردید زندگی او طبیعت و کیفیتی مذهبی دارد که اگر به مفهوم نمادین نمایه های روح خود دقت کند می تواند به آن آگاهی یابد.

در این خواب عنصر مادینه در نقش مثبت خود بعنوان میانجی بین دمـن، و

وخود، ظاهر می گردد. و تصاویر چهار ردیف چهار تایی نشان می دهند برگزاری مراسم سرودهای نیایش درونی در خدمت تمامییت قرار دارد. همانگونه که یونگ نشان داد، هستهی روان (یعنی وخود») معمولاً با ساختاری چهارگانه نمود پیدا می کند. در ضمن تعداد چهار، به عنصر مادینه هم مربوط می شود زیرا بر مبنای نظر یونگ انکشاف عنصر مادینه چهار مرحله دارد. نخستین مرحله می تواند بو سیلهی حواکه روابطی کاملاً غریزی و زیستی<sup>(۱)</sup> داشت نمادین شود. دومین مرحله را می توان در هلن فاست<sup>(۳)</sup> مشاهده کرد: او گرچه شخصیتی افسانه یی و زیبا داشت ما عناصر جنسی همچنان مشخصه اش بودند. سو مین مرحله می تواند بو سیلهی مریم با کره نشان داده شود. مرحله یی که در آن عشق (EROS) خود را تا به مقام ما می مروح بالا می برد. چهار مین مرحله خود است که حتا از پارسایی و خلوص پارسایی روح بالا می برد. چهار مین مرحله خود است که حتا از پارسایی و خلوص که بو سیلهی سرود سولامیت<sup>(۳)</sup>، سرآمد سرودهای نمادین شده نیز فراتر می رود. (انکشاف روانی مرد امروزی بندرت به این مرحله دست می یابد. مونالیزا<sup>(۳)</sup>

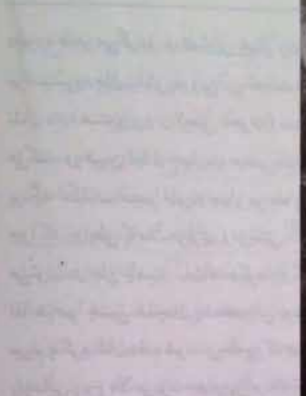
در حال حاضر مفاهیم ارایهشده در بارهی چهارگانه، بزبان نمادین کافی بنظر می آید. و به جنبههای اصلی آن در قسمتهای بعدی خواهیم پرداخت.

اما نقش عنصر مادینه به مثابه ی راهنمای درونی ما در عمل چیست؟ عنصر مادینه هنگامی نقش مثبت می گیرد که مرد بگونه یی جدی به احساسات، خلق و خو، خواهش ها و نمایه هایی که از آن تراوش می کند توجه کند، و به آن ها شکل بدهد. مثلاً بصورت نوشته های ادبی، نقاشی، هنرهای تجسمی، موسیقی و یا رقص. و هنگامی که با بردباری و به مدتی طولانی چنین کرد دیگر الهامات عمیق برآمده از ژرفای ناخود آگاه نیز مکمل اولین ها خواهد شد. وقتی یک نمایه شکل خاص خود راگرفت، تنها می ماند که آن را با نقطه نظری فکری و هم اخلاقی مورد بررسی قرار دهیم و شناسایی اش کنیم. و نکته ی اساسی در اینجا این است که آن را

1 = Biologique

Y = Faust Y = Sulamite

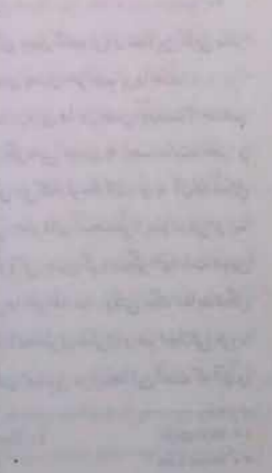
🕈 = Mona Lisa





دو نمونه از مرحلهی چهارم عنصر زنانه؛ یکی «آتنا» الههی خرد یونانی و دیگری «ژکوند».





مطلقاً واقعی بینگاریم. و باید مراقب بود تاگفته نشود: داین تنها یک نمایه است و بس. و اگر این امر با پشتکار و در یک دورهی طولانی صورت پذیرد سرانجام فرايند فردييت تنها واقعييت موجود مي شود و مي تواند در شكل اصيل خود

ما در پهنهی ادبیات نمونههای فراوانی از این عنصر مادینهی راهنما و میانجی دنیای درونی را می یابیم که دهیپنروتوماکیا ()، اثر فرانیچسکو کولونا ('')، دآن زن (۲) اثر رايدر هگرد (۴)، وزن جاودانه، در دفاست، گو ته از آن جملهاند. در يک متن عارفانه ی قرون وسطا، عنصر مادینه اینگونه طبیعت خود را برای معشوق بیان می کند:

من گل صحرایی و پامچال درههایم. من مادر عشق و ترس و معرفت و امید مقدسم... من پیوند سازش عناصرم؛ گرم را سرد میکنم و سرد راگرم. خشک را نمناک میکنم و نمناک را خشک. من سخت را نرم میکنم... من در دهـان کشیش قانون، در دهان پیامبرکلام و در دهان خردمند اندرزم. میکشم و زنده میکنم، و هیچکس را یارای رهایی از دستان من نیست.

در قرون وسطا عنصر زنانه در محیطهای مذهبی، شعر و دیگر فعالییتهای فرهنگی متمایز گردید و دنیای ناخود آگاه با امیال خود بیش از پیش شناخته شد. در این دوران آداب قهرمانی نجیبزادگان نسبت به بانوان بیانگر کوشش در تمایز طرف زنانهی طبیعت مرد در رابطهاش با زن (بیرونی) و دنیای درونی اش بود. و بانویی که نجیبزاده به خاطرش دست به کارهای قهرمانی میزد طبیعتاً تجسم عنصر مادینهی وی بود. وافرام فون اشتباخ (۵) به زنی که جـام مـقدس را حـمل میکرد، نام پرمعنای راهنماکنندهی عشق (۱) داده بود. این زن به قهرمان می آموخت تا رفتار و احساسات متمایزی نسبت به زنان داشته باشد. با ایسنهمه

- ) = Hypnerotomachia
- Y Francesco Colonna
- T = Elle

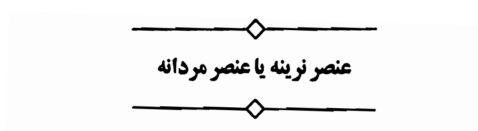
- F Rider Haggard
- **b** = Wolfram von Eschenbach
- 1 = Conduir-amour

بعدها این کوشش فردی و شخصی برای انکشاف ار تباط عنصر مادینه رها شد، چرا که جنبهی والای آن با تصویر مریم باکره درهم آمیخت و تبدیل به تقدس و ستایشی بی حد و مرز شد. وقتی عنصر مادینه به منزلهی باکره، نیرویی یکسره مثبت جلوه گر شد، جنبههای منفیاش اعتقاد به جادوگران تلقی گردید.

در چین الههی کوان ین معادل مریم با کره است. نمایهی دیگری از عسنصر مادینه در چین دبانوی ماه، نامیده می شود که در اشعار و آهنگهای مردم جای دارد و می تواند آن ها را جاودانه سازد. نمونه های این کهن الگو در هند، شاکتی <sup>(۱)</sup>، پارواتی <sup>(۱)</sup>، راتی <sup>(۱)</sup> و بسیاری دیگر از همین دست است.

احترام بیش از حد به عنصر مادینه به منزله ی تعییل مذهبی، خطر از دست دادن جنبه های فردی را دارد. و اگر آن را به مثابه ی موجودی منحصراً شخصی تلقی کنیم خطر فرافکنی بوجود خواهد آمد و بسیار مشکل آفرین خواهد شد، چراکه یا مرد را قربانی تمایلات جنسی خود میکند و یا ناگزیر به بسند یک زن واقعی میکشاند.

در این مرحله، تنها تصمیم دردآور اما سخت آسان، جدی گرفتن تخیلات و احساسات است که می تواند از رکودکامل فرایند فردیت جلوگیری کند، زیرا تنها در این صورت است که مرد می تواند به معنای این تمثیل به مثابهی واقعییتی درونی دست یابد. و به لطف همین مسئله، عنصر مادینه همان می شود که در اصل بود، یعنی دزن در درون مرده که پیامهای اصلی دخوده را منتقل می کند.



تجسم عنصر نرینه در ناخود آگاه زن همانند عنصر مادینه در مرد جنبه های مثبت و منفی دارد. اما عنصر نرینه بندرت بصورت تخیلات جنبی نمود پیدا میکند. و اغلب به صورت اعتقاد نهفتهی ومقدس پدیدار می شود. هنگامی که زنی به گونه یی علنی و با پافشاری دست به ترویج اعتقادات مردانه می زند یا میکوشد با برخوردهای خشونت بار اعتقادات خود را بیان کند، به آسانی روان مردانهی نهفتهی خود را برملا می سازد. عنصر نرینه حتا در زنانی هم که ظاهرا طبعی بسیار زنانه دارند ممکن است بگونه یی خشن و بی رحم بروز کند. و ممکن است انسان با چیزی در درون زن روبرو شود که لجباز و سرد و کاملاً غیرقابل دسترسی مت. یکی از موضوع های رایج و همیشگی عنصر نرینه چنین است: و تنها ودر این شرایط تنها دو راه وجود دارد و هر دو راه هم نامناسبند. و (عنصر نرینه هرگز استثناء را باور ندارد). بندرت می توان با عقیدهی عنصر نرینه مخالفت کرد، زیرا اگر چه همواره با شرایط خاصی که وجود دارد جور نیست اما معمولاً درست از آب درمی آید. و هر چند بنظر منطقی می آید اما هیچ ار تباطی با مشکل بوجود آرد. از آب درمی آید. و هر چند بنظر منطقی می آید اما هیچ ار تباطی با مشکل بوجود آمده ندارد.

تصویر اینگرید برگمان در سال ۱۹۴۸ در فسیلمی بسنام «ژانسدارک» (نقش ژاندارک را ایفاکرد) عسنصر نسرینهی موجود در روان زنبانهی ژاندارک.به صورت ایمانی مقدس جلوه گر شده است.



دو تصویر پایینی نمونه هایی از عنصر نرینه یمنفی هستند؛ یکی زنی که با مرگ می رقصد (اثری از قرن شانزدهم) و دیگری هاوس و پرسفون ( ۱۵۰۰ م.)

همانگونه که عنصر مادینه مرد از مادر شکل می گیرد، عنصر نرینه ی زن هم اساساً از پدر متأثر است. و این پدر است که به عنصر نرینه ی دختر خود اعتقادات وحقیقی یم بی چون و چرا می بخشد و به آن ها جلوه یی ویژه می دهد. اعتقاداتی که هیچگونه رابطه یی با واقعییت دختر و مشکلات فردی وی ندارد. و از همین روست که عنصر نرینه هم درست بمانند عنصر مادینه می تواند عفریت مرگ باشد. مثلاً در یکی از افسانه های پری زیگان<sup>(۱)</sup>، زنی تنها، پذیرای مردی خوش سیما می شود، هر چند خواب دیده بود که مرد پادشاه مردگان است. او پس از چندی مرد را ناگزیر می کند شخصیت واقعی خود را آشکار کند. مرد ابتدا خو دداری می کند و می گوید اگر چنان کند زن خواهد مرد. اما وقتی زن پافشاری می کند، مرد می گوید که خود مرگ است و زن هماندم از ترس می میرد.

از یک نقطه نظر اسطوره یی، بیگانه ی خوش سیما به احتمال زیاد تجسم نمایه ی شرک آمیز پدر، یا خدایان است که به صورت پادشاه مرگ (که یاد آور ربو ده شدن پر سه فون<sup>(۲)</sup> بدست هادس<sup>(۳)</sup> است) نمو د پیدا کر ده است. اما از نیظر روانی نمایانگر عنصر نرینه یی ست که زن را از تمامی مناسبات انسانی و بویژه ار تباط با مر دان باز می دارد. عنصر نرینه تجسم گونه یی پیله است که به دور خواب ها، امیال، داوری های مشخص کننده ی دنیا (آنگونه که باید باشد) بسته می شود و زن را از واقعیبت و زندگی فعال جدا می کند.

عنصر نرینهی منفی تنها به صورت عفریت میرگ نمود پیدا نمیکند. در اسطوره ها و قصه های پریان با چهره ی دزد و جانی نمایان می شود. و دریش آبی<sup>(۳)</sup> که پنهانی همسران خود را میکشد نمونه یی از همین دست است. عنصر نرینه با این چهره، تجسم تمامی بازتاب های نیمه خود آگاه، سرد و ویرانگر است که بر وجود زن چیره می شود، بویژه هنگامیکه نتواند از بند احساسات خود بگریزد. و بدین سان است که او به فکر میراث خانوادگی و دیگر مسایلی از این

Y - Perséphone

۱ • Tzigan

🛛 = Hadès

\* - Barbe-bleue

دست می افتد و حسابگری، کینه توزی و دسیسه بازی در وی رشد می کند و از نظر روانی به جایی می رسد که ممکن است حتا آرزوی مرگ دیگران را هم بکند. (زنی با دیدن کرانه ی زیبای مدیترانه به شوهر خود گفت: وقتی یکی از ما دو نفر مرد من می آیم اینجا زندگی می کنمه. اندیشه نسبتاً بی خطر شده بود زیرا زن آن را بیان کرده بود).

با داشتن چنین تمایلات پنهانی ویرانگری، ممکن است زن، شوهر و مادر کودکان خود را به سوی بیماری، تصادف و مرگ سوق دهد، و یا سبب شود که مادر مانع ازدواج فرزندان خود شود، گو اینکه این موضوع کاملاً پنهان است و بهندرت به خود آگاه مادر راه می یابد. (یکبار پیرزنی ساده عکس پسر خود را که در بیست و هفت سالگی غرق شده بود نشانم داد و گفت: ومن داشتن این عکس را ترجیح می دهم، چون به هر حال بهتر از اینستکه خودم او را به زن دیگری می دادم.») افکار ناخود آگاه عنصر نرینه گاهی چنان حالت انفعالی بوجود می آورد که ممکن است به فلج شدن احساسات یا احساس ناامنی شدید و احساس پوچی منجر گردد. در این گونه موارد عنصر نرینه از ژرف ترین بخش های درونی زن نجواکنان می گوید: وتو بیچاره یی. چرا اینهمه دوندگی میکنی؟ فایدهی این همه زحمت چیست؟ زندگی هرگز بهتر از این نخواهد شد».

متأسفانه هرگاه ذهن ماگرفتار یکی از این تجسمهای ناخود آگاه می شود، فکر میکنیم خود ما سبب چنین اندیشه ها و احساس هایی شده ایم. و دمن ، چنان با این تجسم ها یکسان می شود که دیگر قادر نیست از آن ها جدا شود و به ماهییتشان پی ببرد. انسان براستی دزیر سلطه ،ی شخصییت ناخود آگاه قرار دارد و تنها هنگامی این سلطه از میان برداشته می شود که انسان با بیزاری متوجه شود چیز هایی گفته و رفتاری را مرتکب شده که درست برخلاف اندیشه ها و احساسات واقعی یش بوده و بازیچه ی دست یک عامل روانی بیگانه شده است.

عنصر نرینه هم مانند عنصر مادینه تنها خصوصیات مــنفی چــون خشـونت، لگامگسیختگی، گرایش به پرچانگی، افکار و وسوسههای پنهانی شرورانه ندارد و



کاری از گوستاو دوره Gustave Doré بر مینای افسانهای «ریش آبی»: ریش آبی همسر خود را از گشودن دری خاص بازمی دارد. اما سرانجام زن دَرِ ممنوع را میگشاید و با پیکر بیجان همسران پیشین وی روبرو می شود و به همین سبب خود نیز گرفتار آمده به آن ها می پیوندد.



عنصر نرینه اغلب می تواند در هیئت گروهی مرد پدیدار گردد. عنصر نرینهی منفی نیز می تواند در قالب گروهی تبهکار تجسد یابد. همانند تابلوی بالاکه مربوط به قرن هجدهم ایتالیاست جنبه های مثبت گرانبهایی را نیز دارا می باشد، و می تواند از طریق پلی که به لطف فعالییت خلاقش می زند به دخود، مر تبط گردد. خواب زیر که بو سیلهی زنی چهل و پنج ساله دیده شده نمونه یی از این دست است:

دو شبح نقابدار از راه بالکن وارد خانه می شوند. آن ها لباده های بلند سیاه بین دارند و گویا می خواهند من و خواهرم را آزار بدهند. خواهرم خود را زیر تخت پنهان میکند، اما دو سیاهپوش او را با جارو بیرون میکشند و آزارش می دهند. آنگاه نوبت من فرا می رسد. یکی از دو شبح که فرمانده است مرا به دیوار می چسباند و در برابر چهرهام حرکاتی جادوگرانه انبحام می دهد. در همان حال شبح دیگر روی دیوار طرحی میکشد. وقتی من به طرح می نگرم برای اینکه خود را دوستش قلمداد کنم میگویم: وآه، چقدر خوب کشیدید! م در همین آن شبحی که مرا آزار می داد چهرهی نجیبانه ی یک هنرمند را پیدا میکند و با غرور میگوید: وبله، کاملاً درست است. و شروع میکند به پاک کردن عینک خود.

جنبه ی سادیستی این دو شخصیت برای زن که از حمله های پیاپی ناشی از نگرانی این پندار که جان آنهایی که دوستشان می دارد در خطر است و حتا مردهاند رنج می برد، کاملاً آشنا بود. اما اینکه عنصر نرینه در خواب بصورت دو شخصیت بروز کند، نشان می دهد دز دان بیانگر یک عامل روانی با تأثیر دوگانه هستند و می توانند با این اندیشه های در دآور بسیار متفاوت باشند. خواهر که در خواب می کوشد بگریزد، اما گرفتار و شکنجه می شود. در واقع این خواهر که در جوانی فوت شده بود استعداد هنری داشت، اما هیچگاه آن را بکار نگرفته بود. بنابراین خواب به ما می گوید که دو شخصیت لباده پوش در حقیقت هنر مندانی هستند که تغییر چهره داده اند. و اگر زن به استعدادهای آن ها (او) پی می برد، آن ها از نیات پلید خود دست می کشیدند.

اما مفهوم ژرف این خواب چیست؟ اینستکه تشنجهای ناشی از نگرانی، هم خبر از خطری واقعی و مرگبار دارند، و هم خبر از امکان فعالییتی خلاق. این زن

۲۹۲ / انسان و سمبولهایش

هم بمانند خواهر خود به گونه یی استعداد نقاشی داشت. اما تر دید داشت نقاشی برایش مفهومی واقعی بدنبال آورد. خواب با پافشاری به او میگفت باید استعداد خود را بکار گیرد. و اگر می پذیرفت عنصر نرینهی ویرانگر و آزار دهندهاش به فعالیتی خلاق و پر مفهوم بدل میگشت.

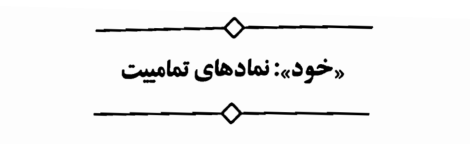
اغلب اتفاق می افتد که عنصر نرینه درست بمانند خوابی که شرحش رفت بوسیلهی چند شخصییت نمادین شده باشد و در این صورت ناخود آگاه نشان می دهد که عنصر نرینه بیشتر بیانگر عناصر جمعی است تا شخصی. و به دلیل همین ویژگی جمعی بودن است که زنان (هنگامی که عنصر نرینه بجای آن ها سخن می گوید) معمولاً از کلمات دما، یا دآن ها، یا دهمه، استفاده می کنند و در گفتارشان واژه هایی مانند دهمیشه،، دلازم است، و دما باید، بچشم می خورد.

در بسیاری از اسطور هما و قصه های پریان، وقتی یک شاهزاده ی مرد بو سیله ی جادوگری تبدیل به دیو یا حیوانی وحشی می شود تنها بو سیله ی عشق دختری جوان نجات می یابد و این مضمون فرایند تداخل عنصر نرینه با خود آگاه را نمادین می کند. (دکتر هندرسن پیرامون مفهوم این انگیزه در قصه ی هزشت و زیبا ی سخن گفته است.) در بیشتر مواقع قهر مان زن باید از پر سش درباره ی دلداده یا همسر مرموز و ناشناس خود بپر هیزد. یا تنها در شب می تواند او را ببیند و هرگز نباید به چهره ی او بنگرد. و تنها با اعتماد کورکورانه و عشق به اوست که می تواند سلامت اولیه را به وی بازگرداند. اما هیچگاه نمی تواند این شروط را رعایت کند و همواره قول خود را نادیده می گیرد و تنها پس از جستجوی طولانی دشوار و تحمل رنجهای بیشمار است که دلداده ی خود را می یابد.

برگردان این اسطوره ها به زندگی روزمره بدین معناست که توجه خودآگاهانهی زن به مشکل عنصر مردانه اش مستلزم صرف وقت بسیار و رنج فراوان است. و اگر طبیعت عنصر نرینه اش را دریابد و به نفوذی که بر وی دارد دست یابد و اگر بجای مقهورشدن با واقعییت آن برخورد کند در این صورت عنصر نرینه می تواند یک همراه درونی گرانقدر شود و او را به صفات مردانهی خلاق، شجاعت، عینیت و خرد روحی آراسته کند. عنصر نرینه هم بمانند عنصر مادینه شامل چهار مرحلهی انکشاف است. نخست بصورت نیروی جسمانی ظاهر می شود. مثلاً در قالب یک ورزشکار. در مرحلهی بعد، دارای روحی مبتکر و قابلیت برنامه ریزی می شود. عنصر نرینه در مرحلهی سوم در قالب ۲ گفتار ۲ بروز می کند و بصورت استاد یا کشیش پدیدار می شود. و سرانجام در چهار مین و والاترین مرحله با تجسم اندیشه نمودار می شود. در این مرحله، عنصر نرینه هم بمانند عنصر مادینه نقش میانجی تجربهی مذهبی را ایفا می کند و به زندگی مفهومی تازه می بخشد. عنصر نرینه به زن صلابت روحی می دهد، نوعی دلگر می نادیدنی درونی برای جبران ظرافت ظاهرش. عنصر نرینه در پیشرفته ترین شکل نود زن را به تحولات روحی دوران خود پیوند می دهد و حتا سبب می شود بیش از مردان انگاره های خلاق را پذیرا شود. و از هسمین رو در دوران گذشته در بسیاری از کشورها وظیفهی پیشگویی آینده و ارادهی خداوند بعهدهی وی بود. جسرارت خلاق عنصر نرینهی مثبت گاه انگارها و اندیشه هایی را ارایه می دهد که موجب می شود مردان به کارهای جدید روی آورند.

«مرد درونی» روانِ زنانه هم درست بمانند عنصر مادینه در مردان میتواند موجب بروز مشکلات زناشویی گردد. اما مشکل زمانی بسیار پیچیده میشود که چیرگی عنصر نرینه بر زن چنان مرد را تحریک کند که او هم گرفتار عنصر مادینهی خود شود و یا به وارونه. عنصر نرینه و مادینه همواره مستعد کشاندن رابطه به مبتذل ترین سطح خود و ایجاد فضایی نامطبوع و خشمالوده و حساس هستند.

همانگونه که پیش از این گفتم، طرف مثبت عنصر نرینه می تواند بانی روح مبتکر، شجاعت، شرافتمندی و در عالی ترین شکل خود وسعت روحی باشد. زن از طریق عنصر نرینه می تواند به انکشاف نهفته در شرایط عینی شخصیتی و فرهنگی خود، آگاهی یابد و به زندگی روحانی تری دست یازد. و در این صورت البته عنصر نرینه باید از بیان عقاید مطلق انعطاف ناپذیر دست بکشد. زن باید شهامت و فراخی روح که لازمهی شک در باورهای مقدس وی است را دارا شود. و تنها در این صورت است که می تواند با ناخود آگاه خود به ویژه وقتی با عقاید عنصر نرینهاش در تضاد می افتند همساز شود. و بدین سان است که «خود» متجلی می شود و زن می تواند خواسته های او را درک کند.



هنگامی که فرد به گونه یی جدی و با پشتکار با عنصر نرینه یا عنصر مادینه ی خود مبارزه کرد تا با آنها مشتبه نشود، ناخودآگاه خصیصه ی خود را تغییر می دهد و به شکل نمادین جدیدی که نمایانگر دخود یعنی درونی ترین هسته ی روان است پدیدار می شود. در خواب های زن این هسته معمولاً در قالب شخصییت بر تر زن مانند راهبه، ساحره، مادر زمین، الهه ی طبیعت و یا عشق جلوه گر می شود. و در خواب های مرد در قالب آموزش دهنده ی اسرار مذهبی، نگهبان (مانند و گورو<sup>(۱)</sup> »ی هندوها)، پیر خردمند، روح طبیعت و... نمود پیدا می کند. دو افسانه ی عامیانه نقش چنین شخصیت هایی را بازگو می کنند. یکی افسانه ی اتریشی ست بنام پریزاد که داستان آن از این قرار است: پادشاهی به سربازان خود فرمان داده بود هر شب یکی از آن هاکنار پیکر

پادساهی به سرباران کو کو کو کان بیجان شاهزاده خانمی سیاه که طلسم شده بود پاسداری دهـد. هـر نـیمه شب شاهزاده خانم از جای برمی خاست و نگهبان خود را میکشت. سرانجام یک سرباز که نوبت نگهبانیش فرارسیده بود نافرمانی کرد و به جنگل گریخت. در

۲۹۶ / انسان و سمبولهایش

جنگل به یک پیرگیتارزن که در واقع نمود خداوند بود برخورد کرد. و پیر نوازنده به اوگفت کجای کلیسا خود را پنهان کند و چکار کند تا شاهزاده خانم سیاه نتواند او را بکشد. و سرباز با این یاری الهی توانست طلسم شاهزاده خانم را بشکند و با وی ازدواج کند.

پرواضح است آپیر گیتارزن که در واقع نمود خداوند بود، در زبان روانشناسی نماد دخود، است. دمن، به یاری دخود، از تباهی نجات یافت و توانست بگونه یی مناسب یک جنبهی بسیار خطرناک عنصر مادینهی خود را تغییر دهد.

همانگونه که پیش از این گفتم، در روانِ زنانه دخود، بوسیلهی زن تـجسم می یابد. و افسانهی دوم که یک قصهی اسکیمویی ست بیانگر همین موضوع است::

یک دختر جوان تنها که از شکست در عشق رنج می برد به جادوگری در حال سفر باکشتی برمی خورد. جادوگر هروح ماه است که حیوانات و بخت شکار را به انسان ارزانی داشته است. او دختر جوان را می رباید و با خود به قلمروی حکومتش در آسمانها می برد. یک روز که دختر تنها مانده است به خانه یی نزدیک قصر روح ماه می رود و در آنجا با زن کوچک اندامی روبرو می شود که لباسی از پوست روده ی فک ریشدار بتن دارد. زن به دختر هشدار می دهد که روح ماه می خواهد او را بکشد. (ظاهراً چنین می نماید که روح ماه نوعی «ریش آبی و باشد.) زن کوچک اندام ریسمانی بلند می بافد تا دختر جوان به یاری آن بیتواند در شب اول هلال ماه و به هنگامی که زن به زمین می رسد به همان سرعتی که زن کوچک اندام توصیه کرده بود چشمان نمی تواند انسان شود و برای همین تبدیل به عنکبوت می شود و دیگر هرگز نمی تواند انسان شود.



وخود، همواره بصورت فردی برتر یا کهنسال نشان داده نمی شود. پتر بیرکهوزر Peter Birkhäuser تابلوی بالا را بر مبنای یک خواب کشیده است. دخود، در این اثر به صورت مردی جوان و شگفت انگیز نقاشی شده است و دایره ی نارنجی خورشید مانند نماد تمامییت است. چهار دست پسر نیز یادآور نمادهای دیگر دچهار برابر، هستند و مشخصه ی تمامیت روانی. در مقابل دستگاه پسرگلی چرخان به چشم می خورد. گویی کافیست پسر دستان خود را بلند کند تا گل جادویی پدیدار شود. پسر به سبب سرچشمه ی شبانه ی خود سیاه است (یعنی ناخود آگاه).



بر روی برگی از یک نسخه ی مربوط به قرن هجدهم هند شیر الهه ی کاینات (مرکب از موجودات انسانی و حیوانی) به تنصویر است و بنابراین تجسم الگوی «خود»، چیزی شبیه مرلن<sup>(۱)</sup> جادوگر و یا هرمس خدای یونان است. زن کوچکاندام با لباس پوست روده، در روانِ زنانه، نماد «خود» است. پیر نوازنده قهرمان را از کنش ویرانگر عنصر مادینهاش میرهاند و زن کوچکاندام از دختر در برابر «ریش آبی» اسکیمو (که در قالب روح ماه، یعنی عنصر نرینه نمود پیداکرده است) مراقبت میکند. با اینهمه در اینجا اتفاقات بدی رخ میدهد که من بعداً به آنها خواهم پرداخت.

البته وخود، همواره با ظاهر پیر خردمند و پیر زال نمود پیدا نمی کند. این تجسمهای متناقض کوشش هایی هستند برای بیان جوهر وجودی خارج از زمان که می تواند هم پیر باشد و هم جوان. وخود، در خواب یک مرد پخته با چهره ی مردی جوان آشکار می شود: اسب سواری جوان از کوچه وارد باغ ما شد (باغ به خلاف واقعییت نه پرچین داشت و نه نرده و از هر سو می شد وارد آن شد). نمی دانستم اسب سوار خود می خواست وارد باغ شود یا اسب برخلاف میل او بدرون باغ آمده بود.

من در میان راه باریکی که به کارگاهم منتهی می شد ایستاده بودم و مشتاقانه نزدیک شدن سوار جوان را می نگریستم و سخت مجذوب حالت او و اسب زیبایش شده بودم. اسب، کوچک، سرکش، نیرومند بود و نماد انرژی. (شبیه گراز بود و موهای پرپشت زبر خاکستری نقره یی رنگ داشت.) مرد جوان از کنار من گذشت و میانه ی راه کارگاه و خانه از اسب فرود آمد. او اسب را به دقت همراه خود می کشید تا مبادا لاله های سرخ و نارنجی که به تازگی همسرم در باغچه کاشته بود (البته در خواب) لگدکوب شوند. مرد جوان نماد وخود، و تجدید حیات آن است، یک نیروی حیاتی خلاق و

مسیر تازه یی برای روح که به لطف آن همه چیز سر شار از زندگی و ابتکار می شود. وقتی مرد خود را وقف ناخودآگاهش کند می تواند از این موهبت برای تـغییر

1 - Merlin

۳۰۰ / انسان و سمبولهایش

زندگی کسالت بار و رنج آور خود به یک زندگی سرشار از وقایع بی پایان درونی و امکانات خلاق آن، استفاده کند. اما دخود، زن می تواند به شکل دختری جوان که از موهبت قدرت فراسوی طبیعی برخوردار است بروز کند. نمونهی زیر خواب زنیست که به آستانهی پنجاهسالگی نزدیک می شود:

من جلوی کلیسایی قرار داشتم و با آب صحن کلیسا را میشستم. آنگاه درست در لحظه یی که دانش آموزان از مدرسه مرخص می شدند دوان دوان طول خیابان را پیمودم و به کنار رودخانه یی آرام که روی آن یک تخته پاره یا چیزی شبیه تنهی درخت انداخته بودند رسیدم. وقتی خواستم بوسیلهی تخته پاره از رود بگذرم. یکی از دانش آموزان شیطان روی آن پرید. تخته چنان تکان سختی خورد که چیزی نمانده بود بدرون آب بیفتم و فریاد زدم هاحمقه. در آنسوی رودخانه سه دختر بچه سرگرم بازی بودند و یکی از آن ها به نشانهی یاری دست خود را به سویم دراز کرد. با خود اندیشیدم دست کوچک او توانایی یاری مرا ندارد، اما وقتی گرفتمش بدون کمترین کوششی مرا به ساحل دیگر کشاند.

اگرچه خواب بیننده زنی با ایمان بود، اما خواب به وی میگفت پیش از آن نمی تواند در برابر کلیسا توقف کند. بنظر می آید او امکان ورود به کلیسای (کاتولیک) را از دست داده بود، هرچند می کوشید تا امکان ورود خود را همچنان حفظ کند. به روایت خواب او ناگزیر شده بود از رودی آرام که نمایانگر زندگی بی حرکت و مشکلات مذهبی حل ناشده بود بگذرد. (گذار از رود نماد تغییر رویه یی اساسی است.) بر مبنای تفسیر خود خواب بیننده، دانش آموز تجسم اندیشه یی بود که او پیش از آن داشت، و آن ارضای نیازهای روحی وی بود وی بود هنگامی که شهامت گذار از رود به تنهایی را پیدا کرد، تجسم دخوده (در قالب دختری کوچک) هر چند کوچک اما با نیرویی شگفت آور به یاری وی شتافت. اما شکل انسانی – حال در هر سن و سالی که باشد – تنها یکی از بیشمار نمودهای دخود، است. متفاوت بودن سن و سال افرادی که دخود، در آنها ظاهر می شود نشان می دهد نه تنها دخود، در تمام دوران زندگی با ماست بل فراسوی گذشت زمان در زندگی یی که به آن آگاهی داریم و به وسیلهی آن به تجربهی زمان دست می یابیم نیز قرار دارد. گرچه دخود، ورای تجربهی خود آگاه ما از زمان (از نظر بُعد زمان مكانى) قرار دارد، اما معمولاً همهجا حضور دارد. و همواره به شکلی خاص حضور خود را تبيين ميکند؛ مثلاً به شکل انساني غول آساکه تمامي جهان را در خود دارد. و هر بار که این نمایه در خوابی پدیدار شود، می توان اميدوار بود راه حلي براي درگيريهاي فرد وجود دارد. زيرا مركز حياتي روان چنان به فعالییت میافتد (به بیانی دیگر تمامی وجود فرد وحدتی متراکم پیدا میکند) که می تواند بر مشکل چیره شود. و شگفت آور نیست اگر ما این تصوّر انسان غول آسای دربرگیرندهی جهان را در بسیاری از اسطوره ها و آموزش های مذهبی مشاهده میکنیم، عموماً او را بهمنزلهی قدرتی مثبت و یاریدهنده توصيف مي كنند. حضرت آدم، كيومرث ('' پارسي و (پوروشا ('')ي هندو، نمونه هایی از وی هستند.و حتما می توان او را به مثابه ی رکن اصلی دنیا انگاشت. در چین قدیم بر این باور بودند که پیش از آفرینش جهان مردی غول پیکر بنام یانکو (") وجود داشته است و هم او بوده که به آسمان و زمین شکل داده است. از گریهی او رودخانهی زرد و یانگ تسه (") بوجود آمده است و از نفس او بود که باد وزيدن مي گرفت. رعد نشان از سخن او داشت و صاعقه آذرخش چشمان وي بو د. اک خشنو د بود هوا دلېذير مي گشت و اگر غمگين آسمان ابري مي شد. او به هنگام مرگ بر روی زمین افتاد و تلاشی بدنش پنج کوه مقدس چین را پدید آورد. ما پیش از این مشاهده کردیم، ساختار نمادینی که ظاهراً به فرایند فردییت

ما پیش از این مصاحبه فردیم، محصور مددیمی محصور به فردینه طردیمی اشاره دارد بر پایهی چهار کنش استوار است. مانند چهار رکن خود آگاه یا چهار مرحلهی عنصر مادینه و عنصر نرینه.

- 1 = Gayomart Y = Purusha Y = P'an Ku
- 🕈 = Yang-Tsé

در چین، پانکو به هیئی جهانی در آمده است، زیرا تنها در کیفیتهای بسیار خاص است که ترکیبات عددی در هسته ی روانسی نقش مسی بندد. مشخصه ی جلوه های طبیعی و بکر مرکز روانسی همواره چهارگانه است، یعنی برمبنای تقسیم بندی های چهارتایی یا ساختارهای دیگری برمبنای زنجیره عددی ۴ و ۸ و ۱۲ و...قرار دارد. عدد ۱۱ اهمییت ویژه می دارد زیرا مرکب از چهار تا چهار است.

در تمدن غربی ما انگارههای مشابه انسان غول آسای دربرگیرنده ی جهان بهصورت حضرت آدم یا اولین انسان نمادین شده است. برمبنای یک افسانه ی یهودی، هنگامی که خداوند خواست آدم را بیافریند، نخست غبارهای سرخ، سیاه، سپید و زرد را از چهارگوشه ی جهان جمع کرد، و بدین سان آدم دسراسر گیتی را دربرگرفت. و وقتی خم می شد سرش در شرق بود و پاهایش در غرب. برمبنای یک سنت دیگر یهودی وجود حضرت آدم تمامی بشریت از ابتدای آفرینش را شامل می شود. و به بیانی دیگر حضرت آدم تمامی بشریت از ابتدای که باید بدنیا بیایند در خود داشت و بنابراین روح حضرت آدم همانند در شته های بیشمار فتیله ی چراغ ود. این نماد، آشکارا بیان کننده ی این انگاره است که وحدت بشریت فراسوی افراد تشکیل دهنده ی آن قرار دارد.

در پارس دوران باستان این نخستین انسان، کیومرث نام داشت و در وصف او آمده است همچون موجودی غول پیکر نور می پراکند. و هنگامی که مُرد تمامی فلزات شناخته شده از بدنش بیرون جستند و از روحش طلا تراوش کرد. آنگاه نطفه اش بروی زمین افتاد و سبب آفرینش زوج بشری در قالب دو بو تهی ریوند گردید. شایان ذکر است که «پانکو»ی چینی هم همانند یک گیاه پوشیده از برگ بوده است. شاید این پندار بدین سبب وجود داشته که نخستین انسان را به مثابهی واحدی زنده که به تنهایی و بدون اراده ی خود می زیسته می انگاشته اند. امروزه هنوز هم گروهی از مردمان کرانه ی دجله روح نهفته ی جمعی یا روح اسرار آمیز حامی نژاد بشری در حضرت آدم را ستایش می کنند. این مردمان بر این باورند که آدم از یک درخت خرما متولد شده. و این شاهد دیگری ست بر این که خمیر مایه ی

اصلي گياه بوده است.

در مشرق زمین و همینطور برخی محافل عرفانی غرب خیلی زود متوجه شدند انسان غول آسای دربرگیرنده ی جهان بیشتر یک نمایه در درون روان است تا حقیقتی عینی. برمبنای سنت هندوها، انسان غول آسای دربرگیرنده ی جهان در درون فرد و آن هم تنها در بخش جاویدان درون وی زندگی میکند. این انسان بزرگ درونی بمانند یک منجی فرد را به بیرون از دنیای آفرینش و رنجهایش رهنمون می شود و جهان جاودان اصلی را به وی بازمی گرداند. البته او تنها در صورتی می تواند این کار را انجام دهد که انسان نسبت به او شناخت پیداکند و از خواب گران برخیزد و به وی اجازه دهد تا راهنمایی ش کند. در اسطوره ای هند باستان او را پوروسکا<sup>(۱)</sup> که به معنای ساده ی دانسان» یا دشخص» است می نامیدند.

بر مبنای بسیاری از اسطوره ها، انسان غول آسای دربرگیرنده ی جهان تنها سرآغاز زندگی نیست، بل غایت و دلیل وجودی آفرینش است. این گفته ی استاد اکهارت<sup>(۲)</sup> در قرون وسطاست که: «تمامی غلات به گندم ختم می شوند. تمامی جو اهرات به طلا و تمامی مخلوقات به انسان». اگر از نظر روانشناسی به این گفته بنگریم کاملاً درست است، زیرا تمامی حقایق درونی روانی فر د سرانجام به نماد وخود به ختم می شود. و این در عمل بدان معناست که رفتار بشر هرگز نمی تواند بگونه پی کامل بوسیله ی غرایز منفر د یا ساز وکارهای هـدایت شـده یی هـمچون گرسنگی، توانایی، جنسیت، بقا و جاودانگی گونه ها بیان گردد. به بیانی دیگر هدف اصلی انسان خوردن و آشامیدن و... نیست و انسان بودن است. واقعیت درونی روان ما فراسوی این محرکه ها رازی زنده را نمادین می کند و آن ارایه ی نمایه ی انسان غول آسای دربرگیرنده جهان بو سیله ی ناخود آگاه است. در تمدن غرب انسان غول آسای دربرگیرنده جهان تا حدود زیادی با مسیح و

۲،۴ / انسان و سمبولها پش

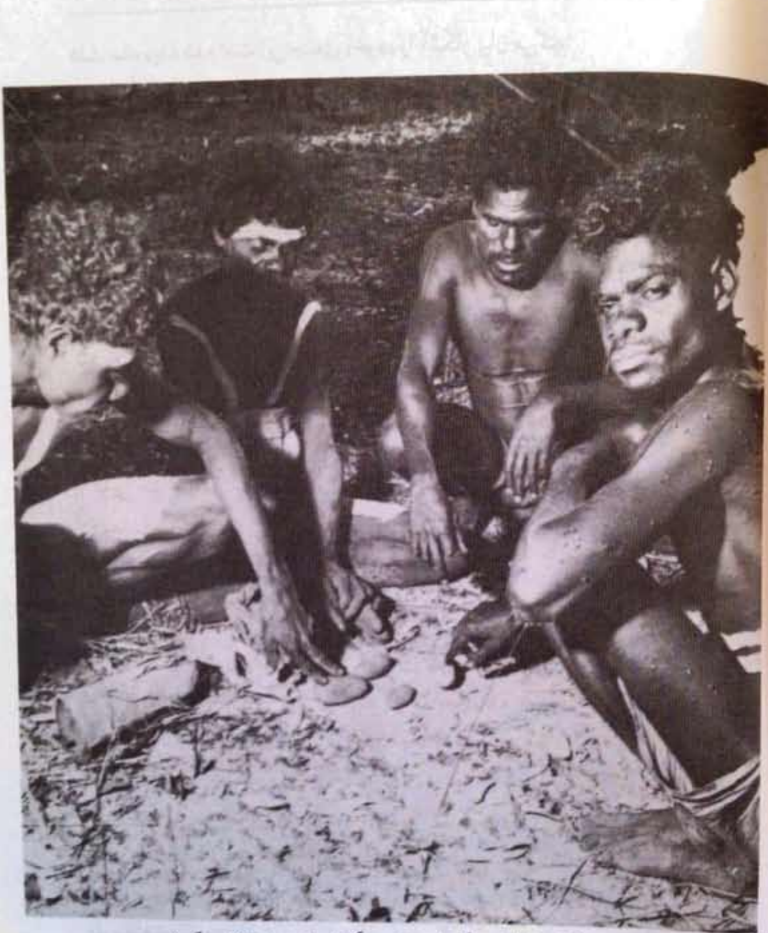
در شرق با کریشنا<sup>(۱)</sup> یا بودا یکی انگاشته شده است. در کتاب عهد قدیم ایس شخصیت نمادین به شکل «پسر انسان» جلوه گر شده که در عرفان یهود بعدها نام آن را آدم کادمون<sup>(۲)</sup> گذاشت. و پاره یی جنبش های مذهبی دوران باستان آن را «آنتروپوس<sup>(۳)</sup>» نامیدهاند. این نمایه هم همانند تمامی نمادهای دیگر نشان دهنده ی راز ناشناخته یم فهوم مجهول و غایی هستی انسانی است.

همانگونه که ملاحظه کردیم، پاره یی سنت ها بیانگر این نکته هستند که هدف آفرینش، انسان غول آسای دربرگیرنده جهان بوده است. اما این را نباید به منز له ی یک رویداد خارجی تلقی کرد. مثلاً هندوها بر این باورند که جهان خارجی بوسیله ی انسان غول آسای دربرگیرنده ی جهان از میان نمی رود و این برونگرایی ومن و سمت و سویش به سوی دنیای بیرونی ست که نابود می شود تا جای خود را به انسان غول آسای دربرگیرنده جهان بدهد. و این زمانی رخ می دهد که ومن و وخود و درهم آمیزد. موج پراکنده ی نمودهای ومن و (که از این انگاره به انگاره ی دیگر کشیده می شود) و امیال (که از این شنی به شنی دیگر متمایل می شود) زمانی که ومن و با دانسان بزرگ، درون روبرو شد آرام می گیرد. نباید فراموش کرد واقعیت خارجی تنها در صورتی وجود دارد که آگاهانه دریافت شود و نمی توان ثابت کرد که ددر خود و برای خود و وجود دارد.

نمونههای فراوانی که از تمدنها و عصرهای گوناگون بدست ما رسیدهاند، همگی نمایانگر جهانیبودن نماد دانسان بزرگ، هستند. نمایهی او بهمثابهی هدف یا نمودی از اسرار اساسی وجود، همواره در ذهن مردمان است. و از آنجایی که منماد، تمامییت و کثرت است، اغلب موجودی دوجنسییتی قلمداد می گردد. و در چنین حالتیست که این نماد یکی از تناقضهای اساسی روانی یعنی عنصر مردانه و عنصر زنانه را با یکدیگر آشتی میدهد. این آشتی غالباً در خواب به صورت زوج الهی، شاهانه یا رفعت نمود پیدا میکند. خواب زیر که توسط مردی چهل و

۱ - Krishna ۲ - Kadmon

۲- در زبان یونانی به معنای انسان است - Anthropos



بومیان استرالیا با دسنگهای مقدس». آنها بر این باورند که سنگها روح مردگان را در خود دارند. هفت ساله ديده شده است اين جنبهي دخود، را آشكار بيان ميكند:

من بروی یک بلندی قرار دارم. زیرپایم ماده خـرس بـزرگ و زیـبایی بـا موهای زبر تیمارشده بر روی دو پای خود ایستاده و یک لوح سنگی را صیقل میدهد. و سنگ هر دم درخشندهتر میشود. کمی دورتر مادهشیری به هـمراه تولهی خود همین کار را میکند. البته سنگ هایی که آن ها صیقل می دهند گرد و بزرگتر هستند.کمی بعد مادهخرس به زنی فربه و عریان با موهای مشکی و چشمانی سیاه و پرشرر تبدیل میشود. مـن نسبت بـه او رفـتاری عـاشقانه و تحريککننده پيش ميگيرم. او ناگهان به من نزديک مي شود تا مرا بگيرد. من از ترس به بالای بلندی، همانجاکه پیش از آن بودم پناه میبرم. آنگاه خود را در میان تعدادی زن می بینم که نیمی از آن ها از بـدوی های سـیاه گـیسویند (گویی حبواناتی تغییرچهره یافته هستند) و نیمی دیگر از همین زنان خودمان (همملیت خواب بیننده) با موهای بور و قهوه یی. زنـان بـدوی بـا صـدایـی کوش خراش اما اندوهناک آهنگی بسیار پراحساس را می خوانند. در همین بین یک کالسکهی زیباکه مردی جوان با تاج جواهرنشان شاهی در آن نشسته سر مي رسد و منظره يي زيبا را به وجود مي آورد. کنار مرد جوان زنبي موبور که احتمالاً همسر اوست اما تاج بر سر ندارد نشسته است. شاید ماده شیر و توله اش تبدیل به آن زوج شده بودند. آنها به گروه بدوی ها تعلق دارند. آنگاه همگی زنان حاضر آوازی باشکوه میخوانند وکالسکهی شاهی آرام به سوی افق مىرود.

در اینجا، هستهی درونی روان خواب بیننده نخست به شکل پنداری گذرا از آن زوج شاهی که در ژرفای طبیعت حیوانی و لایهی بدوی ناخود آگاه وی قرار دارد ظاهر می گردد. مادهخرس قسمت اول خواب گونه یی الهه ـ مادر است (مثلاً در یونان آر تمیس<sup>(۱)</sup> به شکل ماده خرس بود). سنگ بیضوی که ماده خرس آن را



خدا ـ میمون هندو دهومان، Haaûman که دو الههی شیوا و پارواتی را در قلب خود جای داده است.

۳۰۸ / انسان و سمبولها پش

صیقل میداد احتمالاً نماد درونی ترین وجود خواب بیننده و شخصییت حقیقی اوست. ساییدن و صیقل دادن سنگ ها یکی از قدیم ترین فعالیت های شناخته شده ی انسان است. در آروپا سنگ های مقدس پیچیده شده در پوست درختان و پنهان شده در غارها را در بسیاری نقاط یافته اند. احتمالاً انسان های دوران پارینه سنگی این سنگ ها را از این رو اینگونه نگهداری می کر ده اند تا به باور خود قدرت های الهی را به بند بکشند. امروزه هنوز هم پاره یی از بو میان استرالیا بر این باورند که نیا کانشان به زندگی الهی و پر فضیلت خود در سنگ ها ادامه می دهند و اگر چنانچه آن ها سنگ ها را بسایند قدر تشان (همانند نیروی برق) افزایش خواهد یافت که هم به نفع زندگان و هم به نفع مردگان است.

مردی که این خواب را دیده بود تا آن زمان همچنان از از دواج خودداری می کرد و همین ترس از بند از دواج بود که سبب فرار از دست زن در هیئت ماده خرس و پناه بردن به مکان بلند تماشاگاه خود شده بود. جایی که می توانست بدون در دسر شاهد ماجرا باشد. اما ناخود آگاه می کوشید بوسیلهی صیقل شدن سنگ توسط ماده خرس به وی بفهماند که ناگزیر به پر داختن به ایس جنبهی زندگی ست و از طریق همین زندگی زناشویی ست که وجود درونی اش شکل خواهد گرفت و صیقل خواهد خورد.

وقتی سنگ صیقل بخورد همانند آیینه می درخشد و ماده خرس می تواند خود را در آن ببیند. این بدان معناست که روح تسنها در صورت پذیرش رنج و ار تباط های انسانی می تواند همانند آیینه شود و قدرت های الهی در آن باز تاب یابند. اما خواب بیننده به مکان بلند تر پناه می برد، یعنی به تخیلاتی که به وی اجازه دهد از خواست های زندگی بگریز د. اما خواب به وی نشان می دهد اگر چنانچه از خواست های زندگی بگریز د بخشی از روحش (عنصر مادینه) که با گروه زنان نیم بدوی نیم متمدن غیر متعارف نمادین شده است بی تفاوت خواهد ماند. پیدایش ماده شیر و بچه اش که سنگ های گرد را صیقل می دهند تجسم مر موز

پیدایش ماده شیر و بچه اش که سنگهای کرد را صیفل می دهند تجسم مرموز مرد بیت هستند (یک سنگ گرد نماد دخود؛ است). و زوج شاهی شیرها فی نفسه نماد تمامیت است. در نمادگرایی قرون وسطا سنگ کیمیا (نماد باشکوه تمامیت انسان) بوسیلهی یک جفت شیر یا انسانهای سوار بر شیر، نشان داده شده است. و این از نظر نمادین نشان میدهد که گرایش به فردیت اغلب به شکلی پوشیده در عشق مفرط اشخاص به یکدیگر پنهان است. (در حقیقت عشقی که از حدِّ متعارف فراتر رود سرانجام به راز تمامیت دست مییابد و از همین رو هنگامی که انسان

تا وقتی نمایهی تمامییت در این خواب بصورت یک جفت شیر نشان داده میشود هنوز بیانگر همان عشق مفرط است. اما به محض آنکه مادهشیر و تولهاش تبدیل به شاه و ملکه میشوند، نیاز به فردییت به سطح خودآگاهانه مسیرسد و میتواند بهمثابهی هدف واقعی زندگی بوسیلهی «من» درک شود.

پیش از آنکه شیرها به موجودات انسانی تبدیل شوند، تنها زنان بدوی آوازی پراحساس میخوانند. به بیانی دیگر احساسات خواب بیننده در همان سطح بدوی خود است. اما وقتی شیرها انسان میشوند هم زنان بدوی و هم زنان متمدن هم آواز، سرود ستایش سر میدهند. و یکسانی احساسات نشان میدهدکه شکاف موجود در عنصر مادینه به هماهنگی بدل شده است.

یکی دیگر از تجسمهای «خود» را یک زن با بیان «تخیل فعال» خود توصیف کرده است. (تخیل فعال نوعی اندیشیدن است که در خلال آن تخیّل می تواند بطور ارادی با ناخود آگاه خود ار تباط برقرار کند و رابطهی خود آگاهانه یی با پدیدههای روانی خویش داشته باشد) تخیل فعال یکی از مهمترین کشفیات یونگ است. <sup>بز</sup>

به یک مفهوم تخیل با اشکال آندیشههای شرقی همانند روش بودایسی ذن، یوگای تانتریک<sup>(۱)</sup> یا روشهای غربی مانند «تمرینهای ذهنی» عیسویان قرابل قیاس است. اما به لحاظ این که شخص اندیشه کننده عاری از هرگونه هدف و برنامهی خودآگاهانه است. بنابراین از اساس با آنها متفاوت است. و بدین سان

1 - Yoga tantrique

۳۱۰ / انسان و سمبولها پش

اندیشه تبدیل می شود به تجربه ی مجرد فرد کاملاً آزاد، یعنی درست خلاف کوششی که برای مهار ناخود آگاه صورت می گیرد. البته اکنون مجال وارد شدن در مبحث تجزیه و تحلیل دقیق تخیل فعال را نداریم و خواننده این مبحث را در توضیحات یونگ و رساله ی وی بنام و کارکر د متعالی<sup>(۱)</sup> ، خواهد یافت. وخود و در اندیشه ی زن به هیئت یک گوزن پدیدار شد و به ومن وی گفت: ومن فرزند و مادر شما هستم. مرا حیوان پیونددهنده می خوانند، زیرا هرگاه به درون انسانها، حیوانات و حتا سنگها حلول کنم آنها را بیکدیگر پیوند می دهم. من سرنوشت شما یعنی و من عینی ، شما هستم. وقتی پدیدار شوم شما را از رویدادهای عاری از مفهوم زندگی رهایی می دهم. آتشی که درون مرا می سوزاند همان آتشی ست که درون تمامی طبعت را می سوزاند. و اگر انسانی فاقد آن باشد، خودمدار، تنها، راه گم کرده و ضعیف می شود».

وخود، معمولاً به صورت یک حیوان نمود پیدا میکند و طبیعت غریزی ما و پیوند آن با محیط را نمادین میکند. (درست از همین روست که در اسطوره ها و افسانه های پریان با بیشمار حیوانات یاری <u>دهند</u>ه برخورد میکنیم) رابطه ی وخود، با طبیعت پیرامون و حتاکیهان احتمالاً از این ناشی می شود که واتم اصلی، روان ما به نحوی در بافت دنیای درونی و بیرونی مشارکت دارد. و تمامی نمودهای عالی زندگی به گونه یی با تداوم زمان ـ مکان هماهنگ هستند. مثلاً هر حیوانی غذای مخصوص، مواد ویژهی آشیان سازی و قلمروی خاص خود را دارد و الگوهای غریزی اش دقیقاً با آن ها مطابقت میکند. البته عوامل زمانی هم نقش خود را دارند. بعنوان مثال بیشتر علفخواران به هنگام فراوانی علف، میزایند. و درست از همین روست که یک جانور شناس نامی گفته: ودرون، هر حیوان به فراخی بر جهان بیرونی پر تو می افکند و به مکان و زمان جنبه ی روانی می دهد.

ناخود آگاه ما نیز به نحوی که کاملاً از فهم ما خارج است با محیط گردا گردمان

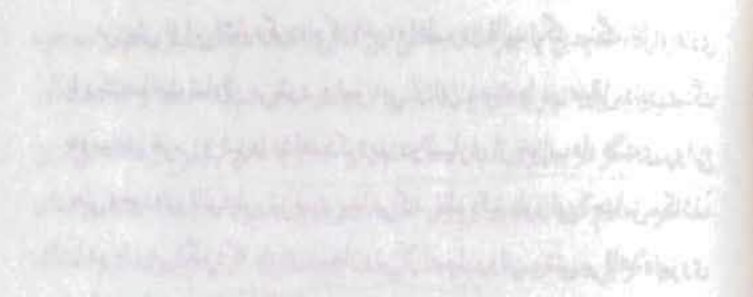
۱-کارکردی که بر ناپیوستگی میان خود آگاه و ناخود آگاه فایق می آید. یادداشت مترجم فرانسوی

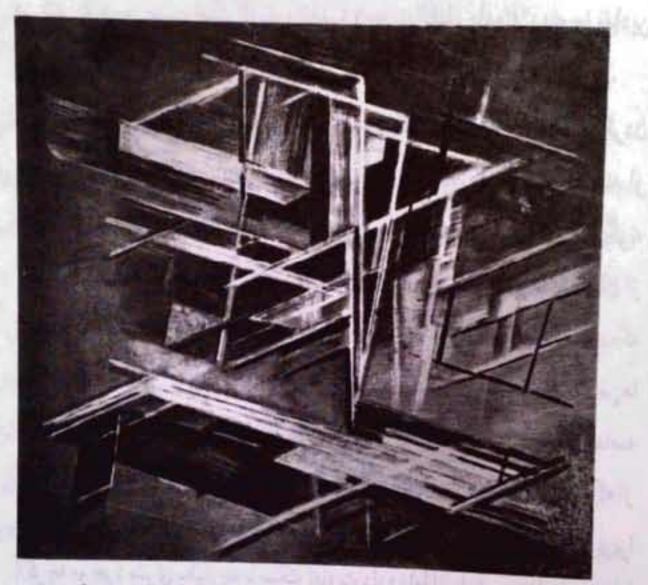
یعنی گروه اجتماعی که به آن تعلق داریم و با جامعه بطور کلی و فراسوی اینهمه با بُعد مکان-زمان و تمامی طبیعت هماهنگ است. و به همین سبب است که «انسان بزرگ» مردمان قبیلهی ناسکاپی نه تنها حقایق درونی را بر آن ها آشکار می سازد بل همچنین به آن ها زمان و مکان مناسب شکار را می نمایاند و شکارچی قبیلهی ناسکاپی بر مبنای خواب های خود کلمات و آهنگ اورادش را برای جلب حیوانات می سازد.

البته این یاری ویژهی ناخود آگاه تنها شامل انسان های بدوی نسمی شود. و برمبنای کشف یونگ خواب می تواند به انسان متمدن هم پند مورد نیازش برای حلّ مشکلات درونی و بیرونی وی را بدهد. در حقیقت بسیاری از خواب های ما به جزیبات زندگی فعال و محیط گرداگردمان مربوط می شوند. و ممکن است درختي که در برابر پنجرهي اتاقمان مي رويد، دوچرخه يا خودرويمان و سنگي که در خلال یک گردش برداشته ایم در خواب هایمان جنبه ی نمادین پیدا کنند و دارای مفهوم گردند. اگر ما به جای درنگ در دنیای سرد و عاری از مفهوم و اتفاق، به خوابهای خودمان توجه کنیم، نیرمنیرمک وارد دنیای سرشار از رویدادهای مهم و نظم پنهان می شویم. با اینهمه خواب های ما در درجهی اول مربوط به سازگاری ما با دنیای بیرونی نمی شوند و در دنیای مـتمدنمان بـیشتر بوسیلهی دمن، به انکشاف رفتار درونی ددرست، نسبت به دخود، قرار دارند، زیرا ار تباطهای امروزی ما به سبب رفتار و شیوههای اندیشهمان بهمراتب بیش از انسان های بدوی دچار اختلال می شوند. انسان های بدوی معمولاً بگونه یی مستقیم با مرکز درونی خود ار تباط دارند، در حالیکه ما با خودآگاه بی هویت خود چنان گرفتار مشکلات بیرونی و بیگانه با طبیعت خودمان شدهایم که دخود، با دشواری بسیار می تواند پیام هایش را به گوشمان برساند. ذهن خود آگاه ما پیوسته تصوّر فريبنده يي از دنياي بيروني، دحقيقي، وكاملاً مشخص را ارايه مي دهد و بدين سان راه را بر دریافتهای دیگر میبندد. با اینهمه ما بوسیلهی طبیعت ناخودآگاه خودمان به گونه یی وصفناپذیر با محیط روانی و مادی پیرامون در ارتباطیم.



نقشه یی مربوط به قرون وسطای آلمان که مرکز شهر بس روی آن به منزلهی مرکز دنیا نمادین شده است.





از کارهای نقاش معاصر هانس هافنریشتر Hans Haffenrichter که ساختاری بلوری دارد. من پیش از این اشاره کرده ام که وخود ی اغلب در قالب یک سنگ خواه عادی یا دست ساخت نمادین می شود. و نمونه یی از این دست را در صیقل دادن سنگ به وسیله ی خرس و شیر ها مشاهده کردیم. در بسیاری از خواب ها، هسته ی روانی یعنی وخود ی در قالب بلور نیز نمود پیدا می کند. نظم دقیق بلور این احساس مکاشفه را در ما بر می انگیزد که ماده ی وبیجان ین ز از اصول روانی مبتنی بر قاعده پیروی می کند. به همین سبب است که بلور اغلب و حدت تضاد ماده و روح را نمادین می کند.

ے۔ شاید بلورہا و سنگھا بہ دلیل شکل مشخصشان است که برای نمادینکردن «خود» مناسب هستند. بسیاری از مردم بی آنکه بدانهند چیرا، نسمی توانهند از جمع آوری سنگهایی با رنگ و شکل غیرمعمول خودداری کنند. گویی اینگونه سنگها با راز زنده یی که در نهان دارند آن ها را محسور خود میکنند. انسان از همان دوران نخستين سنگها را جمع آوري مي کرده و همواره بر اين باور بو ده که پاره یی از آن ها محتوی نیروی زندگی با تمام رمز و راز آن هستند. مثلاً ژرمن ها بر این باور بودند که روح مردگان در سنگهای آرامگاهشان به زنـدگی ادامـه مى دهد. شايد رسم گذاشتن سنگ روى گور بيانگر اين انگار ەى نمادين باشد كە از مرده چیزی جاودانه برجای میماند و سنگ می تواند بهترین نمود آن باشد. زیرا اگرچه موجود بشري يکپارچه با سنگ تفاوت دارد، اما از پاره يي جهات در باطن بگونه یی حیرتبار با آن خویشی دارد (شاید بدین جهت که سنگ نماد هستی ناب است و عاری از عواطف، احساسات، تخیلات و اندیشه های براکنده ی خود آگاه ما). از این زاویه شاید سنگ نماد ساده ترین و ژرف ترین تجربه باشد. تجربهی جیزی ازلی که انسان در لحظاتی که احساس جاودانگی و ماندگاری ابدی میکند می تواند داشته باشد. همین نیازی که ما در تمامی تمدن ها برای بر پاداشتن بناهای سنگی یادبود به مناسبت بزرگداشت انسان های بزرگ، یا در محل رویدادهای مهم مشاهده مي كنيم نيز شايد از همين مفهوم نمادين ناشي شده باشد. سنگي كه يعقوب در محل خواب مشهور خودگذاشت و یا سنگهایی که مـردم سـاده بـر روی

آرامگاه قدیسین یا قهرمانان محلی میگذارند نشاندهندهی نیاز بسیار موجود بشری به بیان تجربه های بیان ناشدنی بوسیلهی نماد سـنگ است. و شگـفت آور نيست اگر در بسياري اديان سنگ نشان از خدا و يا محل نيايش دارد. مقدس ترين حرم اسلام کعبه است و آرزوی مسلمانان زیارت حجرالاسود مکه است. برمبنای نمادگرایی مسیحییت، مسیح دسنگیست که معماران آن را نپذیرفتند، و دسنگ زاویه، شد " انجیل لوقا آیه ۱۷". در جایی دیگر آن را دسختهسنگ روحانی، می نامند. که از دل آب زندگانی می جوشد (آیه ۴ از باب دهم کتاب کرنتیان (''). کیمیاگران قرون وسطاکه راز ماده را به شیوه یی پیشعلمی میجستند و امید داشتند خدا و یا دستکم راز آفرینش را در آن بیابند بر این باور بودند که این راز در دل سنگ مشهور «کبریت احمر (۲) نهفته است. البته برخی از آنان به ایس مکاشفهی مبهم دست یافته بودند که این سنگ نایاب نماد چیزیست که تنها در روح آدمی می توان آن را یافت. یک پیر کیمیا گر عرب به نام موریانوس" میگوید: «این چیز (کبربت احمر) پاره یی از وجود خود شماست؛ شیما خود مادهی معدنی آن هستید و در وجود شما نهفته است. یا به بیانی روشن تر آنها (کيميا گران) آن را از شما مي گيرند. و زماني که شما آن را در خود يافتيد، عشق و رضای از سنگ هر آن در شما فزونی میگیرد. و بدانید که این گفته بـی تردید درست است.

بو سنگ کیمیا گری (لاجورد) نماد چیزیست که هرگز نه گم می شود و نه از میان می رود. گونه یی ابدییت که کیمیا گران آن را با تجربه ی عرفانی خدا در درون روح آدمی مقایسه کر ده اند. سوزاندن تمامی عناصر روانی زاید پنهان در سنگ معمولاً رنج بسیار در بردارد. اما بیشتر مردم دست کم یک بار در طول زندگانی خود تجربه ی درونی عمیقی از خویشتن خویش دارند. از نقطه نظر روانشناسی یک نگرش اصیل مذهبی شامل کوششی ست برای دستیابی به این تجربه ی

1 - Corinthien

\* • Morienus

Y = Pierre philosophale

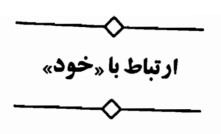
۳۱۶ / انسان و سمبولها پش

منحصر به فرد و هماهنگی تدریجی زندگی با آن (باید خاطرنشان ساخت که سنگ چیزی پاینده است) به گونه یی که «خود» یاری درونی شود و فرد نا گزیر همواره به او توجه کند.

اینکه والاترین و رایجترین نماد دخود؛ ماده ییست غیرآلی، قبلمروی جدیدی از کینکاش و میطالعه را می طلبد. منظور من در اینجا روابط هنوزناشناختهی میان آنچه ما روان ناخودآگاه مینامیم با آنچه ماده خطابش میکنیم است. رازی که طب روان تنی در پی دستیابی به آن است. پروفسور یونگ با پژوهش دربارهی این روابط هنوز غیرقابل توضیح (شاید روان و ماده پدیدهی واحدی باشند که ما یکی را از ددرون، و دیگری را از دبیرون، مینگریم) مفهوم جدیدی ارایه داد و خود آن را وتصادف پرمعنی () نامید. بدین معنا که میان رویدادهای بیرونی و درونی که از نظر علّی با یک دیگر ارتباط ندارند یک «همزمانی پرمعنی<sup>(۲)</sup>، وجود دارد. و در اینجا تأکید بر روی کلمهی «بر معنی» {است. اگر هنگامیکه من فین میکنم تا بینی خود را بگیرم هواپیمایی در پیش چشمانم سقوط کند، همزمانی مفهومی ندارد و اتفاقیست که هر زمان می تواند رخ دهد. اما اگر من لباسی آبی بخرم و فروشنده به اشتباه لباسی سیاه بپیچد و تحويلم دهد و اين درست روزى اتفاق بيفتد كه يكى از بستگان نزديكم فوت شده است، این دیگر یک همزمانی پرمعنی خواهد بود. البته این دو رویداد به لحاظ علَّى به يكديكر مرتبط نيستند ولي از نظر معناي نماديني كه جامعه به رنگ سياه مى دهد به يكديگر ارتباط مى يابند.

هر کجا که پروفسور یونگ با چنین همزمانی پرمعنایی در زندگی افراد برخورد کرد (برمبنای خوابهای آنها) چنین بنظر می آمد که یک کهن الگو در ناخود آگاه آنها دست بکار شده است. برای فهم موضوع به مثال لباس سیاه بازگردیم: ممکن است شخصی که لباس سیاه را تحویل گرفته بود همزمان خوابی دربارهی مرگ هم دیده باشد و بدینسان کهنالگوی نهفته در یک زمان در رویدادهای درونی و بیرونی بروز کرده باشد و وجه مشترک هر دو، در اینجا پیام نمادین مرگ است.

به محض آنکه ما پی میبریم پار**هیی از رویدادها دوست دارند، همزمان و** در لحظاتی خاص رخ دهند تازهنگرههای طبی و فلسفی و حتا معماری چینی هاکه پایه بر دعلم» همزمانی پرمعنی دارند را درک میکنیم. در متون قدیم چینی ها پرسش این نیست که چهچیز علت یک رویداد است، بل اینستکه کدام رویـداد دوست دارد، همزمان با رویداد دیگر باشد. همین موضوع نهفته را می توان در اختر شناسی و در اعتماد تمدن های گونا گون به مشورت با پیشگویان و نشانه های تفأل مشاهده كرد. اینهمه كوشش هایی هستند برای تشریح همزمان رویدادهایی كه البته با رابطهی علت و معلولی تفاوت دارند. پروفسور یونگ شیوه یی ارایه داد که شاید بوسیلهی آن بتوان به ژرف ترین رابطهی بیان روان و ماده دست یافت. و ظاهراً نماد سنگ دقيقاً بيانگر همين رابطه است. البته اين موضوع هنوز مـورد بحث و جدل است و تحقیق کافی دربارهی آن نشده است و روانشیناسان و فیزیکدانان نسل های آینده باید پاسخگوی آن باشند. شاید چنین بنماید که این بحث همزماني مرا از موضوع اصلي دور كرده باشد، اما لازم ميدانستم دستكم اشاره یی کوتاه به آن بکنم، زیرا از جمله فرضیه های یونگ است که زمینهی تحقیقات و ملاحظات فراوان دارد. وانگهی رویدادهای همزمان همگی مراحل قاطع جريان فردييتند. البته اغلب ناديده مى مانند، زيرا فرد نيامو خته مراقب همزمانی رویدادها باشد و به آن ها در ارتباط با خواب های خود مفهوم بخشد.



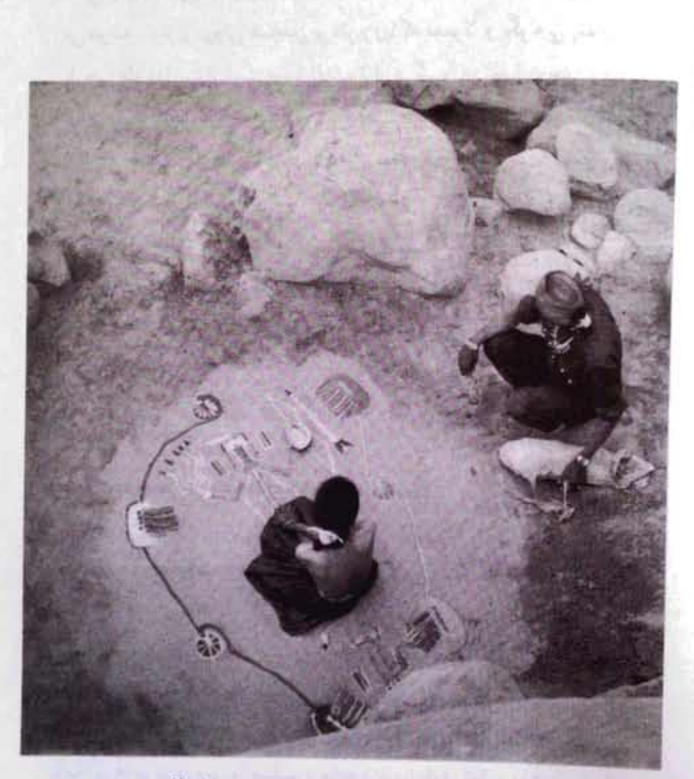
در این روزگاران، مردم و به ویژه آن هایی که در شهر های بزرگ به سر می برند از احساس وحشتناک تهی بودن و اندوه رنج می برند و گویی انتظار چیزی را می کشند که هرگز فرآنمی رسد. گرچه سینما، تله ویزیون، نمایش های و رزشی و رویدادهای سیاسی آن ها را برای مدتی محدود سرگرم می سازد اما باز نا کام و درمانده در برابر کویر زندگی خویش قرار می گیرند. تنها حادثه یی که هنوز هم برای انسان امروزی ارزشمند است، در پهنهی درون روان ناخود آگاه قرار دارد. و از همین رو و با همین انگاره ی مبهم است که بسیاری از مردم به یوگا و دیگر رسوم معمول در مشرق زمین روی آورده اند. اما اینها نیز حادثه ی جدید اصیلی در پی ندارند، زیرا ما از طریق آن ها تنها به خرد هندوها یا چینی ها دست می یابیم معمول در مشرق زمین روی آورده اند. اما اینها نیز حادثه ی جدید اصیلی در پی ندارند، زیرا ما از طریق آن ها تنها به خرد هندوها یا چینی ها دست می یابیم بی آنکه بتوانیم به یاری آن ها مستقیماً با مرکز روانی فردی خود تماس حاصل کنیم. اگرچه درست است که شیوه ی شرقی ها برای تمرکز ذهن و تعمق درونی (که به یک مفهوم شبیه درونگرایی ناشی از درمان تخیلی است) سودمند است، اما تفاوت بسیار مهمی وجود دارد. یونگ شیوه ی برای راه یابی به این مرکز درونی و ار تباط با راز ناخود آگاه زنده، به تنه یی و بدون کمک، ابداع کرد. شیوه یی که با تمامی راه های معمول تفاوت دارد. کوشش برای توجه کردن دایمی به حقیقت زندهی دخود، مانند کوششیست که انسان بخواهد در آن واحد در دو سطح مختلف یا در دو جهان متفاوت زندگی کند. و بدین سان انسان همانند گذشته هم خود را وقف فعالییتهای زندگی میکند و هم مراقب تمام اشارهها و عـلایمی است که در خواب ها و رویدادهای خارجی بروز میکنند و دخود، برای نمادینکردن نیات خویش و جریان زندگی از آنها بهره میگیرد. مـتون قـدیم چینی که به چنین تجربه یی اشاره دارند اغلب نمایه یگربه یی که مراقب سوراخ موش است را به کار می گیرند. در یک متن آمده است که حواس انسان نباید به وسیلهی اندیشه های ناگهانی پرت شود و در عین حال باید توجهش نسبت به این اندیشه ها نه بسیار زیاد و نه خیلی کم باشد. برای ادراک، آستانه ی کاملاً مشخصی وجود دارد: داگر آموزش با این شیوه صورت گیرد... نرمنرمک مؤثر خواهد افتاد و هنگامی که تلاش به نتیجه رسید مانند میوهی رسیده یی که خود از درخت بیفتد، هر چیزی که با آن تماس بیاید به ناگهان موجب بیداری فرد خواهد شد. و این زمانیست که کارآموز همانند کسی می شود که پس از نوشیدن آب، تنها خود میداند سرد بوده یا گرم. و بدینسان از تمامی بندهای تردید رهایی می یابد و درست همانند کسی که در میانه های راهی با پدر خود برخور دکند، سخت احساس شادمانی میکند.

و بدینگونه انسان در بطن زندگی خارجی روزمره بناگاه و به شورانگیزترین وجهی قدم به دنیای ماجراهای درونی میگذارد. و از آنجاییکه این وضع برای هر شخص، منحصر به فرد است، بنابراین نه می توان به آن دستاندازی کرد و نه از آن تقلید.

انسان به دو دلیل عمده تماس خود با مرکز تنظیمکنندهی روان خویش را از دست میدهد. یکی محرکی غریزی یا تصویری بسیار کارآکه می تواند فرد را یکسویهنگر کرده توازنش را برهم بزند. که این نزد حیوانات نیز معمول است؛ بعنوان مثال گوزن نری که گرفتار تحریک جنسی شود بطور کامل گرسنگی و مراقبت از ایمنبودن خود را به فراموشی خواهد سپرد. مردمان بدوی از این زوال



ماری مادلن، قدیس نادِم خود را در آیمینه مى نگرد (كارى از ژرژ دلانور مربوط به قرن مغدمم) أيسينه در ايستجا شماد الديشهى واقسعى درونیست.



یک دناواجو، ماندالایی را ترسیم کرده است. این ماندالا برای مراسم درمان کشیده می شود و بیمار درون آن می نشیند. عقلی و برهم خوردن توازن سخت بیمناکند و آن را ه گمگشتگی روحی، میخوانند. توازن درونی همچنین بر اثر رویاکه معمولاً و بگونه یی پنهانی بر پاره یی عقده ها استوار است مورد تهدید قرار می گیرد. در حقیقت چنین رویا یی از این رو شکل می گیرد که انسان را با عقده هایش پیوند دهد و در عین حال تمرکز و تداوم خود آگاهش را مورد تهدید قرار دهد. دومین مانع درست نقطه ی مقابل اولی ست و نتیجه ی استواری بسیار خود آگاه دمن. اگرچه خود آگاه با انضباط برای انجام فعالیت های انسان متمدن ضروری ست (همه می دانیم اگر سوزنبان قطار گرفتار رویاهای خود شود چه فاجعه یی رخ می دهد) اما این نقیصه ی مهم را هم داراست که می تواند براحتی مانع دریافت انگیزه ها و پیام های بر آمده از مرکز گردد. از همین روست که خواب های مردمان متمدن اغلب می کوشند این قابلیت دریافت را با اصلاح رفتار خود آگاه نسبت به مرکز ناخود آگاه وخود و بهبود بخشند.

در میان جلوههای اساطیری دخود»، اغلب تصویر چهارگوشهی جهان را مشاهده میکنیم و در بسیاری از تصویرها دانسان بزرگ» را می بینیم که در میان یک دایره ی چهارقسمتی قرار گرفته است. یونگ برای نشان دادن چنین ساختاری از کلمه ی هندوی ماندالا<sup>(۱)</sup> (دایره ی جادویی) بهره گرفته است. کلمه یی که معرف نمادین هسته ی اصلی روان است و جوهر آن بر ما معلوم نیست. جالب است یادآوری کنیم که شکارچی قبیله ی ناسکاپی هم، دانسان بزرگ» خود را نه در شکل یک موجود بشری بل به شکل یک هاندالا می داند. البته در حالی که ناسکاپی ها مرکز درونی را مستقیم و ساده و بدون یاری تعالیم مذهبی و سایر باورها تجربه میکنند، سایر جوامع از هاندالا برای برقراری توازن درونی از دست رفته ی خود بهره می گیرند. مثلاً بومیان ناواهو با نقاشی بر روی ماسه براساس شالوده ی ماندالا میکوشند روان بیمار خود را باکاینات هماهنگ کنند.

1 = Mandala

در تمدن های شرقی از نمایه های مشابهی برای تحکیم وجود درونی و یا آماده کردن شرایط برای فرورفتن در اندیشهی ژرف استفاده می شود. تماشای ماندالا برای دستیابی به آرامش است و اینکه زندگی مفهوم و نظم خود را بازیابد. ماندالا به هنگام بروز خودبخودی در خواب های انسان امروزی که نسبت به سنتهای مذهبی بیگانه است هم همین تأثیر را دارد. و شاید اثر مثبت آن در چنین مواردی حتا بیش از این هم باشد، زیرا شناخت و سنت، گاه می توانند تجربهی خودانگیخته را تضعیف و یا حتا غیر ممکن سازند.

نمونه یی از ماندالا در خواب یک زن ٦٢ ساله نمایان گردید و مقدمه یی شد بر یک مرحلهی جدید از زندگی که در آن زن بهنحوی چشمگیر خلاق گردید:

من چشماندازی را در پس تیرکی می بینم. در انتهای چشمانداز ابتدا فراز یک تپه را می بینم که بتدریج در امتداد افق ادامه می یابد. بر فراز تپه صفحه یی چهارگوش و طلا گونه حرکت میکند. در زمینهی جلوی چشمانداز، زمین سیاه رنگ شخمزده یی را می بینم که در آن بذر گیاهان جوانه زده است. پس آنگاه به ناگاه میز گردی با یک لوح سنگی خاکستری بر رویش مشاهده میکنم و در همین آن صفحه ی چهارگوش بیکباره بطور ایستاده روی میز قرار میگیرد. صفحه تپه را ترک کرده اما نمی دانم چه وقت و چگونه.

چشماندازها در خواب (همانند هنر) اغلب بیانگر یک حالت روحی غیرقابل توصیف هستند. در این خواب، چنین پدیده بی نشان می دهد که نور کم خود آگاه به تیرگی می گراید. و در این هنگام وطبیعت درونی، می تواند در پرتو نور خود آشکار گردد و بدین سان صفحه ی چهارگوش در افق نمایان می گردد. تا اینجا نماد وخود، یعنی صفحه یک مکاشفه در افق روانی خواب بیننده بود. اما از این پس موضع خود را تغییر می دهد و مرکز چشم انداز روح می شود. بذری که مدتها پیش کاشته شده شروع به جوانه زدن می کند. خواب بیننده از مدتها پیش به خواب های خود توجه می کرده و این پشتکار سرانجام به بار نشسته بود. (بیاد بیاوریم رابطه بی راکه من میان وانسان بزرگ، و زندگی گیاهی شرح داده بودم).

۳۲۴ / انسان و سمبولها پش

بعد صفحهی طلایی به سمت دراست، حرکت میکند، سمتی که همه چیز خود آگاه می شود. خود آگاه همسازی از لحاظ روانشناسی اغلب مربوط به سمت راست می شود. در حالی که سمت چپ مربوط به ناسازگاری و واکنش های ناخود آگاه و گاه حتا چیزهای شوم<sup>(۱)</sup> می شود. صفحهی طلایی از حرکت خود بازمی ماند و می آید روی میز سنگی قرار می گیرد. و بدین تر تیب پایگاهی دایمی می یابد.

همانگونه که آنی یلا یافه در بخش بعدی کتاب توضیح خواهد داد، گردی همانگونه که آنی یلا یافه در بخش بعدی کتاب توضیح خواهد داد، گردی (انگیزهی ماندالا) معمولاً نشانهی تمامییت طبیعیست، در حالی که شکل چهارگوش نشان دهنده ی این تمامییت در خود آگاه است. در این خواب صفحه ی چهارگوش و میز گرد با یکدیگر تلاقی می کنند و بدین سان از وجود خود آگاه قریب الوقوع مرکز خبر می دهند. میز گرد، خود به تنهایی نماد شناخته شده ی تمامییت است و نقشی مهم در اساطیر ایفا می کند، مانند میز گرد آرتور شاه که تصویری است از میز آخرین شام مسیح.

در حقیقت هر بار که انسان صادقانه به جهان درون خود توجه میکند و میکوشد تا خود را نه با تکرار اندیشه ها و احساسات ذهنی بسل بسا تسعیت از نمودهای طبیعت عینی خود یعنی خواب ها و تخیلات اصیل بشناسد، دیر یا زود سروکلهی وخود، آشکار میشود. و دمن، به نیرویی درونی که تمامی امکانات نوشدن را در خود دارد دست می یابد. اما در اینجا مشکل بزرگی بروز میکند که تاکنون من تنها غیر مستقیم به آن اشاره کرده ام. و آن اینکه هر تجسم شخصییت ناخود آگاه – حال خواه سایه باشد یا عنصر مادینه یا عنصر نرینه و یا وخود، – تنها می تواند هم بی ارزش و شریر باشد و به مثابه ی یک محرک غریزی که شخص باید بر آن چیره شود بروز کند و هم اینکه انگیزه یی رو به رشدگر در که در این صورت باید انکشاف یابد. عنصر مادینه نیز به هسینگونه دارای حنبه ی

۱- شوم = sinistre از کلمه ی siniter لاتین به معنای چپ گرفته شده است.

دوگانه هستند؛ این دو هم می توانند موجب تحول جانبخش شخصیت شده، به آن زهنییتی خلاق بخشند و هم سبب تحجر و مرگ جسمانی شوند. حتا دخوده، این نماد جامع تمامی ناخود آگاه نیز یک اثر دوارزشی دارد و همانگونه که در افسانه ی اسکیمویی آمده است، گرچه دزن کوچکاندام، پیشنهاد گریز از روح ماه را می دهد، اما سرانجام وی را به عنکبوت تبدیل می کند.

طرف تاریک وخوده بزرگترین خطر را در بردارد زیرا وخوده بزرگترین نیروی روان است. و ممکن است آدمی را گرفتار جنون عظمت طلبی یا سایر تخیلات فریبنده کند. شخصی که گرفتار این حالت شود همواره با هیجانی روزافزون تصور میکند به معماهای بزرگ این جهان دست یافته است و بدینگونه پیوند خود را با واقعیت انسانی از دست میدهد. و بدین سان است که وخوده می تواند ومن، خود آگاه را بخطر اندازد. این جنبه ی دوگانه ی وخوده بگونه یی جالب در یک داستان قدیم ایرانی بنام وراز حمام بادگرده بچشم می خورد:

پادشاه به حاتم طایی نجیبزاده ی عالیمقام خود دستور می دهد به راز حمام بادگرد (قصری که وجود نداشت) دست یابد. وقتی حاتم پس از گذار از دشواری های فراوان به آن نزدیک می شود متوجه می گردد هیچکس تاکنون از آنجا زنده بازنگشته است. اما با اینهمه تصمیم می گیرد مأموریت خود را انجام دهد و سرانجام وارد بنای عظیم دایره مانندی می شود و دلاکی آیینه به دست او را به درون خزینه می برد. به محض آنکه وارد خزینه می شود صدایی رعد آسا می شنود و تاریکی همه جا را فرا می گیرد. در این بین دلاک ناپدید می شود و آب شروع می کند به بالاآمدن.

حاتم نومیدانه در محیط بسته شنا میکند تا سرانجام آب به سقف گنبدی خزینه میرسد. او که خود را از دست رفته می بیند دعایی می خواند و سنگ میانی گنبد را می چسبد. صدای تندرآسای دیگری برمی خیزد و او بناگاه خود را در یک بیابان می یابد.

حاتم پس از مدت ها سرگردانی به باغی که در میان آن مجسمه هایی

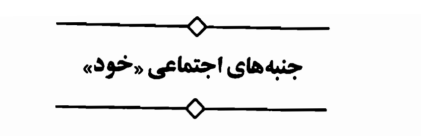
۳۲۶ / انسان و سمبولها پش

دایره وارکنار یکدیگر قرار دارند می رسد. او در میان حلقه ی مجسمه ها به یک طوطی که درون قفس قرار دارد برمی خورد و صدایی غیبی به او می گوید: های مرد قهرمان، شاید تو از این حمام زنده بیرون نروی. بدان که صدت ها پیش از این کیومرث (نخستین انسان) یک الماس درشت درخشان تر از خورشید و ماه یافت و تصمیم گرفت آن را جایی که دست تنابنده یی به آن نرسد پنهان کند و برای همین این حمام اسرار آمیز را برای پنهان کردن آن بنا کرد. این طوطی که در برابر تو قرار دارد نیز بخشی از اسرار این حمام است. تو می بینی. تو می توانی با این تیر و کمان سه بار طوطی را هدف قرار دهی. اگر تسوانستی در این سه بار طوطی را بکشی طلسم شکسته می شود، در غیراینصورت تو هم بمانند این مجسمه های پیش رویت سنگ خواهی شد.ه حاتم نخستین تیر را پرتاب می کند اما به پرنده نمی خورد و یاهایش سنگ

حاتم نحستین نیر را پرناب می دند اما به پرمده می خورد و پاهایس سنگ می شوند. دومین نیر را پرناب می کند و تا سینه اش سنگ می شود. سومین بار چشمان خود را می بندد و فریاد برمی آورد؛ «پروردگار بزرگ» و چشم بسته تیر را رها می کند. این بار تیر به طوطی اصابت می کند. صدای تندر برمی خیزد و غبار فضا را می پوشاند. وقتی همه چیز آرام می گیرد بجای طوطی الماسی درشت قرار دارد و تمامی مجسمه ها دوباره جان می گیرند و از او به خاطر رهایی خود سپاسگزاری می کنند.

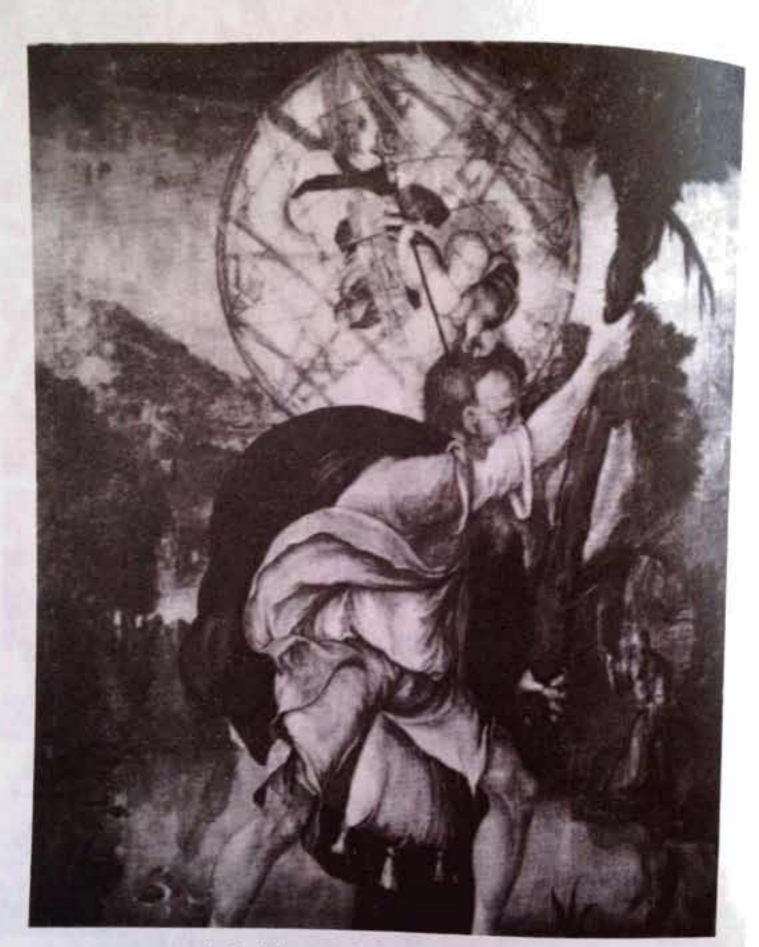
خواننده می داند نمادهای دخود، در این داستان اینها هستند: کیو مرث نخستین انسان، بنای گرد که به شکل ماند الاست، سنگ میان گنبد و سرانجام الماس. اما الماس در پس خطرهای فراوان قرار دارد. طوطی اهریمنی بیانگر روح شرور تقلید است که ما را از هدف دور می سازد و رواناً سَنگ می کند. همانگونه که پیش از این گفتم فرایند فردیت هرگونه تقلید از دیگران را منتفی می داند. در تمام دنیا بارها اتفاق افتاده کسانی کوشیده اند تا رفتار بیرونی و آداب مذهبی خود را طابق النّعل بالنّعل از پیشوایان روحانی خود، مثلاً مانند مسیح یا بودا تقلید کند اما وسنگ» شدهاند. پیروی از راه پیشوای روحانی به معنای این نیست که انسان عیناً از ورایند فردیت او الگوبرداری کند. بل بدین معناست که هر کس باید بکوشد صادقانه و با صمیمیت، درست همانند پیشوای خود زندگی کند.

ناپدیدشدن دلاک آیینه بدست نماد نیروی اندیشه یی ست که حاتم درست در لحطه یی که بیشترین نیاز را به آن دارد از دست می دهد. بالا آمدن آب نشان دهنده ی خطر غرق شدن در ناخو دآگاه و گم شدن در هیجان های خود شخص است. اگر بخواهیم به نشانه های نمادین ناخو دآگاه خودمان دست یابیم باید مراقب باشیم از وخود ه خارج نشویم و از وخود ه بیخود نشویم و از لحاظ هیجانی با وخود ه باشیم. و این دارای اهمیت حیاتی ست که ومن ه بتواند رفتار عادی خود را دنبال کند. و تنها زمانی می توان فرایند پر مفهوم ناخود آگاه و محتویات آن را در یافت کند. و تنها زمانی می توان فرایند پر مفهوم ناخود آگاه و محتویات آن را در یافت می تواند در برابر فشار احساس یگانه بودن با تمامی جهان تاب بیاورد، آن هم در می تواند در برابر فشار احساس یگانه بودن با تمامی جهان تاب بیاورد، آن هم در خواهد شد. و اگر به وارونه خود را سهیم در موضوع های مهم بدانم دیگر چگونه ناچیزی از این دنیا هستم در این صورت زندگی برایم مفهومی نداشته و بی ارزش خواهد شد. و اگر به وارونه خود را سهیم در موضوع های مهم بدانم دیگر چگونه خدا را بنده باشم ؟ و از همین رو بیار دشوار است این دو روی سکه را با هم ددا را بنده باشم ؟ و از آن دو نشد.



امروزه رشد قابل توجه جمعیت بویژه در شهرهای بزرگ ناگزیر به بی تفاوت شدن انجامیده است؛ ما هر کدام بر این باوریم که فلان آدم هستیم و همانند هزاران نفر دیگر در فلان محل زندگی میکنیم و چه تفاوتی میکند اگر برخی از ماکشته شوند؟ تعدادمان که کم نیست. و وقتی در روزنامه ها میخوانیم بیشماری از مردمان که برایمان اهمیتی ندارند مردهاند، احساس اینکه زندگی ما به حساب نمی آید هر آن قوت میگیرد. و درست در چنین زمانی است که توجه شخص به ناخود آگاه اهمیت مییابد، زیرا خواب ها به افراد نشان می دهند که کسترین جزییات زندگی آن ها با مهمترین و پر معناترین واقعییات موجود بشری در هم آمیخته است.

نظریه یی که بر مبنای آن همه چیز به فرد وابسته است، بو سیله ی خواب بر آدمی آشکار می گردد. گاهی عمیقاً احساس می کنیم «انسان بزرگ» چیزی از ما می خواهد و کوشش خاصی را از ما می طلبد. پاسخ مثبت به این تجربه به ما کمک می کند تا خلاف جریان پیشداوری های جمعی حرکت کنیم و بگونه یی جدی از روح خود مراقبت کنیم. البته چنین کوششی همواره دلپذیر نیست. مثلاً ما دلمان می خواهد یکشنبه با دوستان خود به گردش برویم. اما خوابی که می بینیم ما را



کریستف قدیس در حال حمل مسیح در قالب کودکی الهی که کره ی دنیا او را احاطه کرده است (قرن شانزدهم میلادی)



برحذر می دارد و بما می گوید بهتر است به کاری خلاق بپردازیم. اگر ما به ندای ناخود آگاه گوش فرادهیم باید منتظر دخالتهای دایمی آن در خود آگاهمان باشیم. و بدین سان ارادهمان در برابر مقاصد دیگر قرار می گیرد. مقاصدی که ناگزیر می شویم به آن گردن نهیم یا دستکم آنها را جدی بگیریم. و همین تا حدودی نشان می دهد چرا تکلیف مربوط به فرایند فردیت اغلب بیش از آنچه یک کامیابی آنی محسوب شود، باری سنگین می نماید.

کریستف قدیس، حامی تمامی مسافران این تجربه را بخوبی نمادین میکند. بر مبنای یک افسانه، کریستف بسیار به قدرت جسمانی استثنایی خود می بالید و تنها به نیر ومند ترین اشخاص یاری می رساند. او که نخست در خدمت پادشاه بود متوجه شد شاه از ابلیس هراس دارد و از همین رو او را ترک گفت و به خدمت ابلیس در آمد. اما یک روز متوجه شد که ابلیس هم از تصویر مسیح بر روی چلیپا واهمه دارد و به همین سبب تصمیم گرفت در صورتی که مسیح را بیابد به خدمت او در آید. کشیشی به او توصیه کرد در یک گذار به انتظار مسیح بنشیند. سال ها گذشت و در همان حال انتظار به مردم در گذار از رودخانه یاری می رساند. تا اینکه در یک شب توفانی کودکی او را فراخواند تا وی را هم از رود بگذراند. هرچه بیشتر پیش می رفت بارش سنگین تر می شد و بردنش دشوار تر. میانهی رودخانه احساس کرد و تمامی جهان را بر دوش دارده و فهمید مسیح بر روی این کودک معجزه گر نماد ورا پاک کرد و به او زندگی جاودانه بخشید.

این کودی معجره تر صور برد بردی می تواند نجات بخش او باشد. در بسیاری هنقصان، می سازد اما تنها چیزی ست که می تواند نجات بخش او باشد. در بسیاری از آثار هنری، کودکی مسیح به منزله ی کره ی زمین یا همراه با آن نشان داده شده است که بیانگر وخود، می باشد. زیرا هم کره و هم کودک هر دو نمادهای تمامیت است که بیانگر همانگونه که پیش از این نشان دادیم وقتی شخصی می کوشد از ناخود آگاه خود پیروی کند اغلب نه می تواند آنچه را که خود مایل است انجام

۳۳۲ / انسان و سمبولها پش

دهد و نه آنچه راکه دیگران از او انتظار دارند. و ناگزیر می شود از گروه، خانواده، جامعه و دیگر پیوندهای خود چشم بپوشد تا بتواند خـود را بـازیابد. از هـمین روست که گاهی گفته میشود آدمیان با توجه به ناخود آگاه خود ضداجتماعی و خودمدار مي شوند. البته معمولاً اين نظريه درست نيست، زيرا بايد عامل کم شناخته شده ی جنبه های گروهی (یا اجتماعی) دخود، را هم به حساب آورد. از نقطه نظر عملي اين عامل زماني آشكار مي شودكه فرد موضوع خواب هاي خود را در یک مدت زمان مشخص دنبال کند و بدین سان دریابد آن ها غالباً به روابط انسانی او مربوط میشوند. ممکن است خوابهایش او را از اعتماد به شخصی خاص برحذر دارند، یا خواب ملاقاتی دلپذیر و خوش سرانجام با شخصی که تا آن زمان به او توجهی نمی کرده را ببیند. وقتی خوابی از این دست با ما از شخصی دیگر سخن میگوید، دو تعبیر مطرح میشود. یا این شخص فرافکنی خود خواب بیننده است و از نظر نمادگرایی یکی از جنبه های درونی وی، مانند خواب دیدن همسایهی دغلکار که در واقع نمایهی دغلکاری خود خواب بیننده است و کشف قلمروی دغلکاری به عهدهی تعبیر خواب از نقطهنظر خواب بیننده است. اماگاهی هم خواب دربارهی شخص دیگر است و در این مورد ناخود آگاه نقشی ايفا ميكندكه فهم آن بسيار دشوار مينمايد. انسان نيز همانند تمامي موجودات زندهی برتر با پیرامون خود بگونه یی مناسب هماهنگ است و بگونه یی غریزی و کاملاً مستقل از اندیشهی خود آگاهانهی خود در بارهی آنها، رنجها، مشکلات و جنبه های مثبت و منفی آن ها را درک میکند.

زندگی رویایی به ما اجازه میدهد این ادراکات نیمهخود آگاه را دریابیم و نشان میدهد که این ادراکها بر روی ما اثر میگذارند. هرگاه من درباره ی شخصی خوابی دلپذیر ببینم، بی آنکه نیازی به تعبیر باشد بگونه یی غیرارادی توجهم به سوی وی جلب میشود. نمایه یخواب به سبب فرافکنی های دمن، می تواند سبب گمراهیم شود و یا درست به وارونه اطلاعاتی عینی در اختیار من قرار دهد. یافتن تعبیر درست خواب دقت، صداقت و درستاندیشی را می طلبد. البته وخود، هم همانند تمامی فرایندهای درونی در نهایت مناسبات و روابط انسانی ما را راهبری میکند و به آنها نظم می بخشد. و این تا هنگامی صادق است که دمن، خود آگاه زحمت آشکارکردن فرافکنی های گمراه کننده را به خود بدهد و آنها را در درون خود جستجو کند و نه در بیرون از خود. بدین تر تیب اشخاصی که از نظر روحی به یکدیگر نزدیکند و دارای نقطهنظر هایی مشابه هستند سرانجام یکدیگر را پیدا میکنند و گروه جدیدی را به وجود می آورند که ورای ساختارهای اجتماعی و جمعیتهای معمول قرار دارد. چنین گروهی رودرروی قرایند فردیتی که خود آگاهانه محقق شود روابط انسانی فرد را تغییر می دهد. پیوندهای معمول مانند خویشاوندی و منافع مشترک جای خود را به همبستگی هایی که از «خود» ناشی می شوند می دهد.

تمامی فعالیت ها و تکالیفی که منحصراً بخشی از جهان بیرونی را تشکیل می دهند به فعالیت های پنهان ناخود آگاه زیان می رسانند. انسان ها به یاری پیوندهای ناخود آگاه با یکدیگر همساز و موافق می شوند. و همین یکی از دلایل زیان بخش بودن آگهی های تجارتی و تبلیغات سیاسی برای توده های مردم است، حتا اگر بر هدف های آرمانی استوار باشند. حال می توان از خود پر سید آیا براستی بخش ناخود آگاه روان نفوذ پذیر است یا خیر ؟ تجربه ی عملی و مشاهدات نشان می دهند که نمی توان بر روی خواب های خود اعمال نفوذ کرد. البته هستند کسانی که ادعا می کنند می توانند بر خواب های خود اعمال نفوذ کند. اما وقتی مواد خواب های چنین اشخاصی را مورد بررسی قرار دهید ملاحظه خواهید کرد که آن ها با خواب های خود همان می کنند که من با سگ سرکش خود می کنم. چه، من ظاهراً برای حفظ اقتدار خودم همان فر مانی را به سگم می دهم که او خواه ناخواه می از انجام می داد. تنها با تعبیر دراز مدت خواب ها و توجه به محتوای آنهاست که می توان ناخود آگاه را به تدریج تغییر داد. البته رفتار خواه هم باید در روند که می توان ناخود آگاه ه را به تدریج تغییر داد. البته رفتار خواه هم باید در روند که می توان ناخود آگاه ه مای در ای ته به مند که هم باید در روند که می توان ناخود تکاه را به تدریج تغییر داد. البته رفتار خود گاه ه ماید در روند که می توان ناخود تکاه را به تدریج تغییر داد. البته رفتار خود آگاه ه ماید در روند چنین تحولی تغییر پیداکند. اگرکسی برای نفوذ بر افکار عمومی از نمادها سو «استفاده کند، از آنجایی که نمادها اصالت دارند طبیعتاً بر روی مردم تأثیر می گذارند، اما غیر ممکن است از پیش دانست این تأثیر بر روی ناخو دآگاه چگونه خواهد بود. و به هر حال واکنش ناخو دآگاه کاملاً نامعقول خواهد بود. مثلاً هیچ ناشر موسیقی نمی تواند پیش بینی کند یک آهنگ طرف توجه قرار خواهد گرفت یا نه، حتا اگر آهنگ مور دنظر بر مبنای نغمه های آشنا برای مردم ساخته شده باشد. هیچ کوششی برای نفوذ قطعی بر ناخو دآگاه تاکنون نتوانسته به نتیجه یی مجاب کننده دست یابد و بنظر می آید ناخو دآگاه تاکنون نتوانسته به نتیجه یی مجاب کننده دست یابد و بنظر می آید

گاه ناخود آگاه برای بیان مقاصد خود از یک انگیزه ی مربوط به دنیای بیرونی بهره می گیرد تا اینگونه بنمایاند که از آن متأثر شده است. مثلاً به بسیاری از خواب ها برمی خوریم که موضوع آن شهر برلین بوده است. در اینگونه خواب ها برلین نماد نقطه ی ضعف روانی و محلی خطرنا ک است که وخود ، تمایل دارد در آنجا بروز کند، و نقطه یی ست که سبب بروز کشمکش در خواب بیننده می شود و ممکن است به حل تضادهای درونی وی بیانجامد. بسیاری از مردم برای من از خواب هایی سخن گفته اند که تحت تأثیر فیلم وهیروشیما عشق من ، بوده اند. در بیشتر خواب هایی که تحت تأثیر این فیلم قرار داشتند، یا انگاره یی که دو دلداده به یکدیگر می رسند به چشم می خورد (نماد پیوند روانی اضداد) و یا درست ب وارونه انگاره ی انفجار اجتناب ناپذیر اتمی (نماد گستگی کامل شخصییت و چیزی معادل دیوانگی).

هنگامی که شکل دهندگان افکار عمومی فشار تجارتی و یا اعمال خشونت را به فعالییت های خود می افزایند بطور موقت به کامیابی دست می یابند. اما تأثیر این کار تنها سرکوبی واکنش های اصیل ناخود آگاه است و بس. و سرکوبی توده ی مردم همان ثمره یی را به بار خواهد آورد که سرکوبی فردی؛ یعنی از هم گسیختگی روانی و روان نژندی. تمامی کوشش هایی که برای سرکوبی واکنش های اصیل ناخود آگاه صورت می گیرد در دراز مدت محکوم به شکست هستند، چرا که

اساساً مخالف غرايز ما هستند.

مطالعهی رفتار اجتماعی حیوانات برتر نشان داده است که گروههای کوچک ر (تقریباً بین ۱۰ تا ۵۰ حیوان) بهترین شرایط زندگی، هم برای حیوان و هم برای گروه را دارا می باشند. و انسان نیز از این قاعده مستثنا نیست. و گویا چنین ساختار اجتماعی موجب سلامت روان، وضع مناسب جسمانی و کارآیی فرهنگی که افزون بر فعالیتهای حیوانی ست می گردد. تا جایی که ما فرایند فردیت را می فهمیم ظاهراً «خود» مایل است چنین گروههای کوچکی را تشکیل دهد و پیوندهای عاطفی مشخصی بین پاره بی از افراد و همچنین احساس همبستگی انسانها در مجموعه شان را ایجاد کند. وقتی «خود» چنین پیوندهایی را ایجاد کرد می توان اطمینان یافت که تمایل، حسادت، کشمکش و تمامی انواع فرافکیهای منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از همین رو گردن نهادن بدون قید منفی موجب از هم گسیختگی گروه نخواهد شد. از مین روی راه و رسم زندگی وجود نیست که برخورد آرا و تکالیف، یا عدم توافق بر روی راه و رسم زندگی وجود نداشته باشد تا سبب شود آدمی خود را از آنها کنار بکشد و با پناه بردن به خود نداشته باشد تا سبب شود آدمی خود را از آنها کنار بکشد و با پناه بردن به خود خویشتن و دستیابی به نقطه نظر خاص خود به نداهای درونی خوش گوش فرا

تعصب سیاسی (و نه انجام وظایف اساسی سیاسی) از پاره یی جهات با فردییت ناسازگار است. خواب زیر را مردی دیده است که خود را وقف آزادساختن سرزمینش از اشغال بیگانگان کرده بود:

من و چند تن از هممیهنانم از پله هایی که راه به زیرشیروانی یک موزه دارد بالا می رویم. در آنجا تالاری شبیه کابین کشتی که دیوارهایی سیاه رنگ دارد دیده می شود. زنی میانسال با ظاهری آراسته در را بروی ما می گشاید. نامش خیانم ایکس و دختر ایکس است (ایکس یکی از قهرمانان ملی کشور خواب بیننده است که چند قرن پیش از این کوشیده بود سرزمین خود را آزادکند.

۲۳۶ / انسان و سمبولها پش

قهرمانی همپایه یژان دارک یا گیوم تل<sup>(۱)</sup>. البته ایکس فرزند نداشت). در تالار ما تصویر نقاشی شده ی دو بانو با لیاس های زربفت گلدار را مشاهده میکنیم. در همان حال که دوشیزه ایکس سرگرم توضیح درباره ی تابلوهاست تصاویر بیکباره جان میگیرند. نخست چشمها تکان می خورند و پس آنگاه تنفس، سینه ها را به حرکت درمی آورد. همه غافلگیر می شوند و به سالن سخنرانی می روند تا دوشیزه ایکس برایشان درباره ی این پدیده سخن بگوید. و او توضیح می دهد که با مکاشفه و احساس توانسته است به تصاویر جان بخشد. اما چند تن از حاضران خشمالوده می گویند دوشیزه ایکس دیوانه است و برخی دیگر سالن سخنرانی را ترک می گویند.

نکته، مهم اینستکه عنصر مادینه که بوسیله، دوشیزه ایکس نسمادین شده زاییده، ناب خواب است. با توجه به اینکه او نام یک قهرمان ملی را بر خود دارد، ناخود آگاه می خواهد بگوید که خواب بیننده نباید همانند گذشته بکوشد سرزمین خود را به نحوی برونی آزاد کند. بر مبنای خواب که به نسمایه های ناخود آگاه زندگی می بخشد، اکنون آزادکردن سرزمین باید بو سیله ی عسنصر مادینه، (روح خواب بیننده) صورت پذیرد. و اینکه تالار زیر شیروانی موزه شبیه کابین یک کشتی است و دیوارهایی سیاهرنگ دارد بسیار پر معنا می نماید. سیاه بیانگر تاریکی و شب است، و چروکی ست بر روی دخوده و اگر تالار، کابین باشد بنابراین موزه را به نوعی می توان کشتی انگاشت، و این بدان معناست که وقتی گستره، خود آگاه جمعی مورد هجوم طغیان ناخود آگاه و توحش قرار گیرد، کشتی - موزه ی سرشار از تصاویر زنده می تواند کشتی نجاتی شود که هر کس وارد رو شود به ساحل معنوییت می رسد. تصاویر آویخته بر دیوآرهای موزه معمولاً بقایای مردگان قدیم هستند. تصاویر ناخود آگاه را نیز اغلب چنین می انگارند، تا زمانی که کشف کنیم زنده و پر معنا هستند. وقتی عنصر مادینه (که در ایسنجا

1 = Guillaume Tell

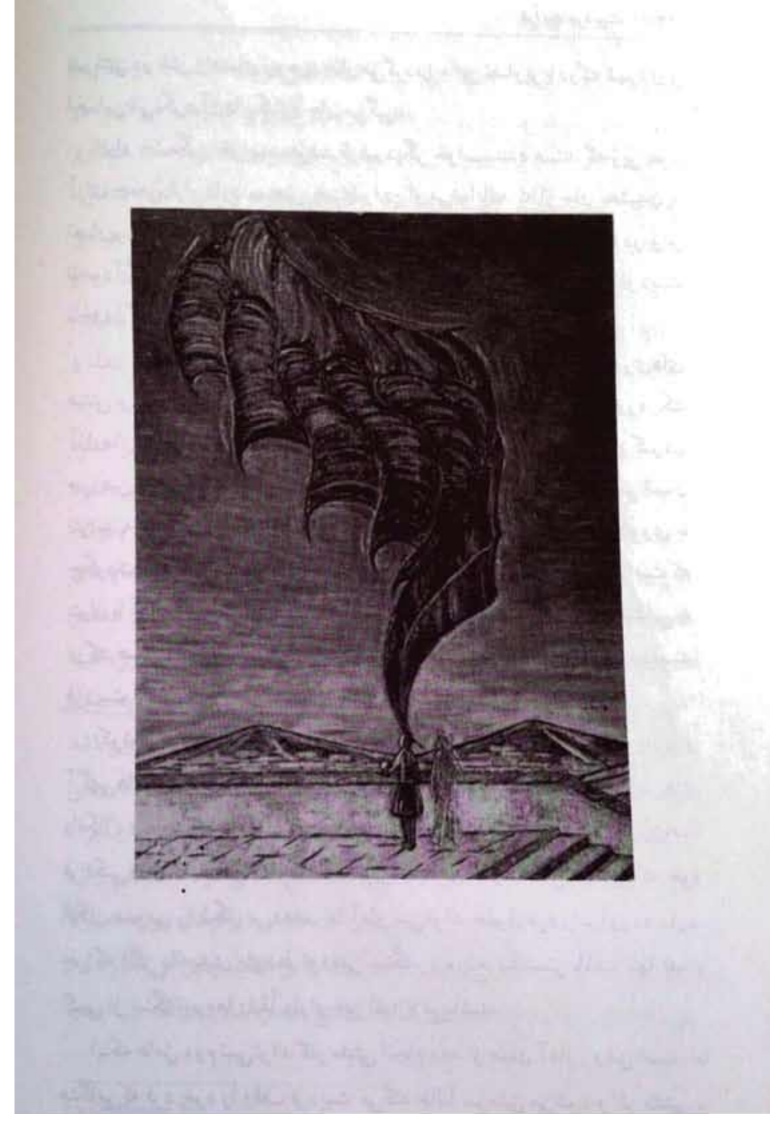
بدرستی در نقش راهنمای روح پدیدار میگردد) به این تصاویر با درک شهودی و احساس مینگرد آنها بیکباره جان میگیرند.

افراد خشمگین خواب، معرف طرف دیگر خواب بیننده هستند که زیر نفوذ آرای جمعی قرار دارد – یعنی چیزی را در او می نمایانند که از جان بخشیدن به تصاویر روانی می پرهیزد و آن را رد می کند. آن ها نشان دهنده ی مقاومت در برابر ناخو دآگاه هستند و ممکن است بگویند: واگر بمب اتمی بر سرمان بریزند از دست ناخو دآگاه چه کمکی بر می آید؟

این طرف مقاومتکننده یارای رهایی از اندیشهی حسابگر و پیشداوریهای مبتنی بر عقل برونگرایانه را ندارد. با اینهمه خواب نشان می دهد که امروزه یک آزادسازی مطمئن، تنها می تواند با تبدیل روانی آغاز گردد. اگر آزاد کردن سرزمین بدون هدف و درک مفهوم آزادی باشد به چه کار می آید؟ اگر انسان نتواند به زندگی خود مفهوم بخشد دیگر برایش چه فرقی می کند در کشوری با حکومت کمونیستی پرورش یابد، یا سر مایه داری؟ آزادی زمانی باارزش است که بتوان با آن به آفرینش چیزی با مفهوم پر داخت. و برای همین است که دستیابی به درک عمیق زندگی برای فرد از هر چیز دیگری مهم تر است. بنابرایس فرایسند فردیست مقدم بر همه چیز است.

کوشش برای نفوذ در افکار عمومی بوسیلهی روزنامه ها، تله ویزیون، رادیو و آگهی ها بر دو عامل تکیه دارد. یکی بر شیوه های نمونه گیری سنجش گرایش های هافکار، و «احتیاجات، یعنی رفتارهای جمعی، و دیگر بر پیشداوری ها، فرافکنی ها و عقده های ناخود آگاه (بویژه عقدهی قدرت طلبی) کسانی که خود افکار عمومی را شکل می دهند. اما آمار نمی تواند حقوق فرد را بر آورده سازد. چرا که اگر دانه بندی متوسط تو ده یی سنگ ریزه پنج سانتیمتر باشد، تنها تعداد کمی از سنگ ریزه ها دقیقاً دارای این اندازه می باشند.

اینکه عامل دوم نمی تواند کار مثبتی انجام دهد از همان آغاز روشن است. اما هنگامیکه فرد خود را وقف فردییت میکند غالباً سرمشق می شود و اثر مثبتی بر





تصویر مارپیچ (گونه یی ماندالا) نمایانگر روح القدس است و تصویر سمت راست بال سیاه ابلیس مربوط به خواب دوم است. هر دو نقاشی خودبخود از ناخودآگاه سر برآورده اند.

، ۳۴ / انسان و سمبولها يش

روی افراد دور و بر خود میگذارد. درست همانند جرقه یی که گسترش یابد. و این معمولاً هنگامی روی میدهد که آدمی نمیخواهد روی دیگران تأثیر بگذارد. و از کلام بهره نمیگیرد. دوشیزه ایکس هم دقیقاً میکوشید خواب بیننده را به همین راه درونی راهبری کند.

تقریباً تمامی ادیان نمایه هایی در خود دارند که فرایند فردیت یا دستکم پاره یی از مراحل آن را نمادین میکنند. همانگونه که پیش از ایس گفته ام در سرزمین های مسیحی «خود» در آدم دوم یعنی مسیح فرافکن می شود و در سرزمین های شرقی کریشنا و بودا نماده ای معادل مسیح هستند.

آنهایی که به دینی معین اقتدا می کنند (یعنی احکام و آموزش های آن را باور دارند) زندگی روانی شان بر مبنای نمادهای مذهبی سامان گرفته است و خواب هایشان نیز غالباً گویای همین مسئله است. مثلاً وقتی پاپ ویی، دواز دهم <sup>(۱)</sup> عروج مریم را بر مبنای اصول دین اعلام کرد، یک زن کاتولیک خواب دید کشیش شده است. احتمالاً ناخود آگاه وی این اصل دینی را چنین توجیه کرده است: داگر مریم با این عروج خود تقریباً به مقام الوهییت رسیده است پس من هم که یک زن هستم می توانم کشیش بشوم.» زن کاتولیک دیگری که در انجام فرایض ماخته شده است و قافم در محراب کلیسای شهر زادگاهش تخریب و از نو ساخته شده است و گنجهی واقع در محراب کلیسای قدیم که نان و شراب مقدس و تندیس مریم با کره در آن قرار داشت باید به کلیسای جدید منتقل شود. خواب به ساخته شده است و گنجهی واقع در محراب کلیسای قدیم که نان و شراب مقدس و بو میگفت که باید در برخی جنبه های مذهب خود که ساخته و پرداختهی مردان بود تجدیدنظر کند، اما نمادهای اساسی مانند تحسد خداوند در انسان و بردگ مادر با کره دست نقرار داشت باید به کلیسای جدید منتقل شود. خواب به

اینگونه خوابها بیانگر علاقهی ناخودآگاه به نمودهای دینی خودآگاه میباشند. و این موضوع پرسش زیر را به میان می آورد که آیا می توان در تمامی

1 - Pape PicXII

خواب های مذهبی مربوط به دوران خودمان یک گرایش واحد فرا گیر را مشاهده کرد؟ پروفسور یونگ متوجه شد که در تظاهر های ناخود آگاه در دنیای امروزی مسیحیت، حال خواه کاتولیک یا پروتستان، افزون بر رمز تثلیث الوهییت گرایش به عنصر چهارمی که ظاهراً تیره، زنانه و منفی است بوجود آمده است. در واقع این عنصر چهارم همواره در نمودهای دینی ما وجود داشته است. اما ما همیشه آن را از نمایه ی پروردگار جدا می کردیم و به آن شکلی مادی (خدای مادیات یعنی شیطان) می دادیم. اکنون ظاهراً ناخود آگاه می خواهد این دو غایت مخالف را به یکدیگر پیوند دهد چرا که شاید اکنون روشنایی بسیار ناب، و ظلمت بسیار تیره گشته است. و طبیعتاً این نماد مرکزی دین یعنی نمایه ی الوهییت بیش از هر گرایش دیگر ناخود آگاه در معرض تغییر قرار گرفته است.

روزی یک کاهن تبتی به پروفسور یونگ اظهار داشت که جالب ترین ماندالاهای تبت یا بر مبنای تخیل و یا بر مبنای رویاهای هدایت شده به هنگام برهم خوردن توازن روانی گروه و یا هنگامی که اندیشه یی به سبب نبودن در شریعت مقدس نمی توانسته بیان شود و باید ابتدا جای خود را باز می کرده ساخته شده اند. این اظهارات دو جنبه ی مهم نمادگرایی ماندالا که هر دو نیز به یک اندازه اهمییت دارند را نشان می دهد. ماندالا در خدمت یک هدف محافظه کارانه قرار دارد و آن بازگر داندن نظمی ست که پیش از آن وجود داشته است. و همچنین یک هدف بازگر داندن نظمی ست که پیش از آن وجود داشته است. و همچنین یک هدف چیزی بدیع و یگانه. جنبه ی دوم شاید از جنبه ی اول مهم تر باشد، اما آن را می کند عنصر خلاق جدید را نیز در خود دارد. در نظم جدید الگوی قدیم به سطح می کند عنصر خلاق جدید را نیز در خود دارد. در نظم جدید الگوی قدیم به سطح مالی تری دست می یابد. این فرایند شبیه مارییچ بالارونده یی است که در عین حال مدام به نقطه ی اول خود باز می گرده است. به این زن در خواب فرمان مالی الا را به شکل مارپیچ بالارونده نقاشی کرده است. به این زن در خواب فرمان

۳۴۲ / انسان و سمبولهایش

یک کتاب مشاهده کرد. این خانم از نشانه های خدا تنها یک شنل که سایه روشن زیبایی بر روی آن نقش بسته بود را دیده بود. سایه روشن چنان تصاد جالب توجهی با مارپیچ استوار بوجود آورده بود که زن نتوانسته بود به دقت به شبحی که روی صخره ها ایستاده بود بنگرد. او وقتی از خواب برخاست و به آن نمایه های الهی اندیشید به یکباره متوجه شد که ونشانه یی از خدا را در خواب دیده است» و چنان از این موضوع تکان خورد که تا مدت ها احساسش می کرد.

معمولاً روح القدس در هنرهای مسیحی بوسیلهی یک چرخ آتشین یا یک کبوتر نشان داده می شود. اما در اینجا بصورت یک مارپیچ مجسم شده است و این اندیشه یی جدید است (شریعت هنوز آن را در خود جای نداده است) که بگونه یی خودانگیخته از ناخود آگاه سرچشمه می گیرد. اینکه روح القدس موجب رشد درک مذهبی می شود، البته انگارهی تازه یی نیست، اما به شکل مارپیچ، انگاره یی جدید است.

همین خانم تابلوی دیگری هم با الهام از یک خواب دیگر نقاشی کرده است که در آن با عنصر نرینهی مثبت خود بر فراز شهر اور شلیم ایستاده و بال شیطان بر شهر سایه افکنده است. بال شیطانی او را به یاد شنل در خواب پیشینش می اندازد. البته در خواب نخست، او در مکان بسیار رفیعی در آسمان قرار دارد و در برابر خود شکاف دهشتناکی میان صخره ها مشاهده میکند. حرکت شنل نمایانگر کوشش برای دستیابی به عیسا، شبحی که در سمت راست قرار دارد است که بطور کوشش برای دستیابی به عیسا، شبحی که در سمت راست قرار دارد است که بطور میشود و آنچه حرکت میکند و گسترش می یابد بخشی از نشانهی خداوند است و و از پایین بنگریم آن را بصورت بال تاریک و دهشتناک شیطانی خواهیم دید. این دو نمایه در زندگی خواب بیننده صورت حقیقت یافته که فعلاً در اینجا مورد بحث ما نیست، اما آنچه مسلم است اینستکه آن ها مفهو می جمعی و فراتر از زندگی شخصی وی دارند. ممکن است این نمایه ها نزول تاریکی الهی بر روی جهان مسیحییت را پیشگویی کنند، که البته می تواند موجب تحول آینده نیز بشود، زیرا محور مارپیچ رو به سوی بالا ندارد و به سوی زمینهی پشت تصویر کشیده می شود و بنابراین تحول بعدی نه به رفعت والاتر روحانی رهنمون می شود و نه به نزول بسوی ماده، بل بسوی بُعد دیگری که در پس زمینهی پشت دو شبح الهی قرار دارد می رود. و این یعنی رفتن به سوی ناخود آگاه.

هنگامی که نمادهای مذهبی غیرمتعارف از ناخود آگاه فردی بروز میکنند، اغلب بیم آن می رود که نمادهای مذهبی به رسمییت شناخته شده را دگرگون ساخته یا تضعیف کنند. و همین بیم است که غالباً سبب می شود آدمی روانشناسی تحلیلی و ناخود آگاه را پس بزند. اگر من به این پسزدن از نقطهنظر روانشناسی ىنگرم بايد بگويم افراد بشر از نظر مذهبي به سه دسته تقسيم ميشوند. نىخست آنهایی که به شریعت مذهبی خود، حال هر چه باشد سخت پایبند هستند. این گروه از مردم چنان با شرایع خود همسو هستند که هرگز هیچ تردیدی به روح آن ها راه نمی یابد. و این هنگامی رخ می دهد که نقطه نظر های خود آگاه با پس زمینه ی ناخودآگاه هماهنگی نسبی داشته باشد. اینگونه افراد می توانند بـدون تـرس از نقدان ایمان با کشفیات روانشناسی و حقایقی که بدون پیشداوری به آنها دست می یابند روبرو شوند. و حتا زمانی که خواب های آن ها شامل پاره یی مسایل مخالف باورهای دینی باشد می توانند آنها را در سایر باورهای خود حل نمایند. گروه دوم کسانی هستند که ایمان خود را کاملاً از دست دادهاند و جای آن عقاید خود آگاهانه و عقلانی ناب نشاندهاند. برای این گروه از مردم روانشناسی ژرفایی تنها ورود به قلمروی کشفیات جدید روان است و در ضمن هیچ مانعی بر س راه ورود خود به این قلمرو و بررسی خواب های خود برای دستیابی به حقیقت نمى يېنىد.

سرانجام دستهی سوم یعنی افرادی که از یک سو (احتمالاً مغز) دیگر
 سنتهای مذهبی خود را باور ندارند، اما از سویی دیگر هنوز به آنها می اندیشند.
 ولتر نمونهی بارز این گروه از مردمان است. او از نقطهنظر عقلانی سخت به

۳۴۴ / انسان و سمبولها پش

کلیسای کاتولیک تاخت (رسوایی را منکوب کنید)، اما می گویند در بستر مرگ خواستار اجرای مراسم مذهبی شد. خواه این مسئله حقیقت داشته باشد یا نه، به هر رو ذهن او بی تردید ضدمذهب بود، در حالیکه احساسات و عواطفش مسیحی باقی مانده بود. اینگونه افراد انسان را به یاد کسانی می اندازند که لای در خودکار اتوبوس گیر می کنند و نه می توانند داخل شوند، نه خارج. البته ممکن است خواب های چنین اشخاصی راه حلی برای بلاتکلیفی شان ارایه دهد، اما اغلب تردید دارند به ناخود آگاه خود روی آورند، زیرا نمی دانند ناخود آگاه از آن ها چه می خواهد، و نه می دانند در واقع به چه می اندیشند. جدی گرفتن ناخود آگاه به هر حال شهامت و شجاعت شخص را می طلبد.

وضع پیچیده ی کسانی که در برزخ میان دو ذهنیت قرار دارند تا حدود ی بدین سبب است که تمامی شرایع رسمی مذهبی متعلق به قلمروی خود آگاه جمعی (همان که فروید فراسوی دمن می نامد) است. در حالیکه سرچشمه ی آن ها به ناخود آگاه باز می گردد. این نکته یی ست که بسیاری از عالمان روحانی و مورخین علوم دینی منکر آن می باشند. آن ها ترجیح می دهند بر این باور باشند که روزی، گونه یی دالهام و رخ داده است. من سال ها بدنبال شاهد مثالی مشخص برای نظریه ی یونگ در این زمینه بودم، اما یافتن نمونه یی از این دست دشوار است، زیر بسیاری از آیین های مذهبی چنان قدیم هستند که یافتن سرچشمه شان ممکن نیست.

گوزن سیاه<sup>(۱)</sup>، یکی از حکیمان قبیلهی سییواگالال<sup>(۱)</sup>که چندی پیش درگذشت در خاطرات خود بنام و گوزن سیاه سخن میگوید، آورده است؛ هنگامیکه نهساله بود سخت بیمار شد و زمانیکه در حالت اغما به سر میبرد گرفتار پنداری هولناک گردید. او در حالت اغما چهار گروه اسب زیبا را دید که از چهار گوشهی دنیا آمده بودند. آنگاه وقتی بر روی ابرها نشسته بود شش

I = Black Elk

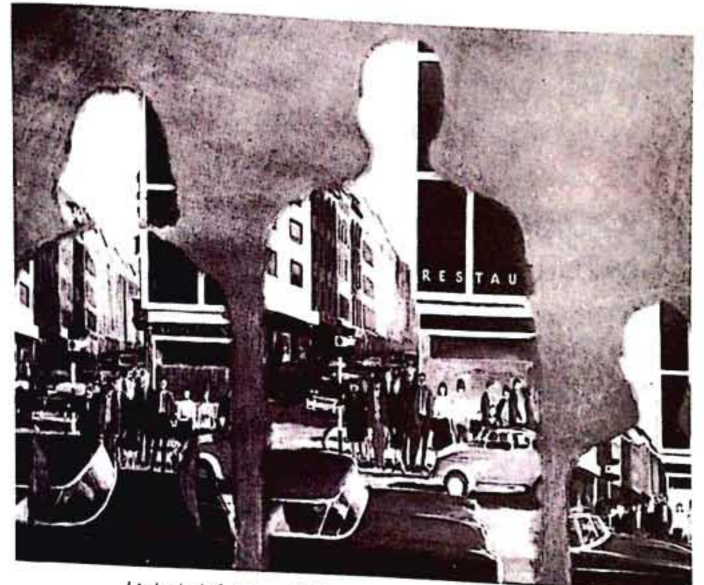
Y - Sioux ogalala

پدربزرگ که ارواح قبیلهاش بودند را مشاهد کرد و پدران بزرگ تمامی دنیاه. آنها به او شش نماد درمان برای مردمان قبیلهاش دادند و شیوههای جدید زندگی را به وی آموختند. اما هنگامیکه شانزدهساله شد ناگهان گرفتار ترس از تندر و آذرخش گردید، زیرا هر بار که توفان می شد صدای وموجودات تندره را می شنید که به وی می گفتند وشتاب کنده و این او را به یاد صدای تندرآسای اسبان خواب قدیمش می انداخت. جادوگری پیر به او گفته بود ترسش از این ناشی می شود که پندارش را تنها برای خود نگهداشته است و باید آن را برای تمامی افراد قبیله بازگو کند. او چنین کرد و از آن پس به همراه افراد قبیله پندار را مبدل به آیین مذهبی با اسبان واقعی کرد. و نمتنها گوزن سیاه بل افراد قبیله بیماری رهایی می یافتند. گوزن سیاه می کردند و حتا پاره یی از آن ها از بیماری رهایی می یافتند. گوزن سیاه می گفت: وحتا اسب ها هم پس از اجرای مراسم سرحال تر و شادتر می شونده.

این مراسم چندان به درازا نکشید زیراکمی بعد قبیله نابود شد. اما نسمونهی متفاوت دیگری ارایه میدهیم که هنوز در آن مراسم اجرا میگردد. بسیاری از قبایل اسکیمو که در ساحل رود کلویل<sup>(۱)</sup> آلاسکا زندگی مسیکنند در بارهی سرچشمهی جشن عقاب خود اینگونه توضیح میدهند:

روزی یک شکارچی جوان عقابی بسیار استثنایی راکشت و چنان تحت تأثیر زیبایی آن قرار گرفت که بدنش راکاهاندود کرد و آن را به صورت بت درآورد و برایش مراسم قربانی برگزار کرد. یک روز وقتی برای شکار به دوردست ها رفته بود ناگهان دو موجود نیمانسان نیمه حیوان بعنوان پیام آور بر او ظاهر شدند و او را با خود به سرزمین عقاب ها بردند. در آن جا صدای مبهم طبلی را شنید و پیام آوران به او گفتند که این صدای قلب مادر عقابی است که او کشته بود. آنگاه روح عقاب به شکل زنی سیاهپوش بر وی آشکار گردید و از او خواست یک جشین عقاب در میان قبیلهی خود به افتخار پسر

\ = Colville



این اثر ارهارد ژاکویی Erhard Jacoby نشان میدهد هرکدام از ما دنیا را از دریچهی روان فردی خود مینگرد که با دیگری متفاوت است. مرد و زن و کودک هر سه یک چشمانداز را مینگرند، اما هرکدام جزییات چشمانداز را متفاوت از دیگری، روشن و یا تیره میبیند. کشته شده اش برپا دارد. وقتی عقاب ها نوع مراسم را به وی نشان دادند، خود را خسته و فرسوده در همان محلی یافت که با پیام آوران برخورد کرده بـود. پس آنگاه به میان قبیله اش بازگشت و به مردمانش آموخت چگونه جشن عقاب ها را برپا دارند و از آن پس این جشن مرسوم گردید.

این نمونه ها نشان می دهد چگونه مراسم یا آیین های مذهبی می توانند مستقیم از ناخود آگاه به یک فرد منتقل شوند. و با حرکت از همین سرچشمه ها انسان هایی که در گروه های فرهنگی گونا گون زندگی می کنند فعالیت های مذهبی خود را که نفوذ قابل توجهی بر روی کل زندگی اجتماعی دارد گسترش می دهند. و مواد اصلی طی یک فرایند طولانی تکامل بو سیله یگفتار و کنش شکل می گیرند، بهبود می یابند و سرانجام شکلی مشخص می گیرند. البته این فرایند شکل گیری زیان بزرگی نیز دربر دارد. چه، بسیاری از مردم هیچ شناخت شخصی یی از این تجربه ی نخستین ندارند و باید آموزش های پیشینیان و روحانیون خود را فرا گیرند. این مردمان نمی دانند چنین رویدادهایی واقعی بو ده اند و هیچ تجربه یی از هیجان ها یی که همراه این رویداده اهستند ندارند.

سنت های مذهبی که بدنبال روندی بسیار طولانی شکل گرفته اند غالباً در برابر تغییرات خلاق ناخود آگاه ایستادگی میکنند. عالمان علوم دینی تا حتا از این نمادها و شرایع نمادین که دحقیقیشان، هم می انگارند در برابر بروز رفتار مذهبی روان ناخود آگاه دفاع میکنند و فراموش میکنند ارزش هایی راکه از آن ها دفاع میکنند وجود خود را مدیون همین رفتار هستند. اگر روان، الهام های الهبی را دریافت نمی کرد، آن ها را در قالب کلام و هنر بیان نمی کرد، هیچ نماد مذهبی یی وارد حقیقت زندگی بشر نمی شد. (کافی ست پیامبران و انجیل گرایان را در نظر وجود دارد تنها این پاسخ را به وی می دهم که: وجه کسی به جز روان ایس را می گوید؟، هرگونه ادعایی در این باره خود از وجود روان جدا نیست، زیرا روان وجود ما را دربر گرفته و تنها راه دستیابی به واقعییت است.

از همين روست كه كشف تازهي ناخود آگاه يك در را براي هميشه مي بندد. و

این انگاره ی گرانبها از نظر برخی افراد را که انسان باید واقعیت روانی فی نفسه را بپذیرد بطور کلی از صحنه خارج می سازد. در فیزیک هم یک در بوسیلهی اصل عدم قطعييت هايزنبرگ() كه تصور واهي درك واقعييت مطلق فيزيكي را از صحنه خارج ساخت، برای همیشه بسته شد. البته کشف ناخود آگاه، فقدان ایس پندارهای واهی گرانبها را با گشودن زمینه ی بی نهایت گسترده یی از امکانات، مانند پژوهش های علمی عینی که برای اولین بار بگونه یی عجیب با ماجرای معنوی شخص درمی آمیزد، جبران کرد. اما همانگونه که در آغاز سخن گفتم عملاً غیرممکن است بتوان تمامی تجربهی بدست آمده در این قلمروی جدید را به دیگران منتقل کرد. زیرا این تجربه ها اغلب منحصر به فرد هستند و تنها بگونه یی محدود مي توان از راه زبان آن ها را انتقال داد. درِ ديگري که در رابطه با موضوع بالا بسته شد در این پندار واهی بود که می توان هر فردی را بطور کامل فهمید و به وی گفت چه چیز برایش مناسب است. البته در عوض بـه لطـف کشـف رفـتار اجتماعي دخود، که به گونه يې پنهاني ميکوشد افراد منزوي را با يکديگر متحد و هم آواکند قلمروی جدیدی کشف گردید. و بدین سان رویدادهای پیرمعنای تولیدشده در روان جایگزین پرچانگیهای روشنفکرانه میگردد. و از همین رو هنگامی که فرد بگونه یی جدی وارد جریان فرایند فردییت می شود نگاهش نسبت به زندگی نگاهی جدید و کاملاً متفاوت میگردد.

این مسئله از نظر دانشمندان نیز به معنای شیوه یی جدید و متفاوت برای بحث پیرامون پدیده های بیرونی ست. و اینکه این موضوع در قلمروی شناخت و زندگی اجتماعی چه <sup>ب</sup>مری به بار خواهد آور د قابل پیش بینی نخواهد بو د. البته من مطمئن هستم کشف فرایند فر دبیت به وسیله ی یونگ حقیقتی است که اگر نسل های آینده بخواهند از گرفتار شدن در دام رکو د و حتا واپس گرایی بپر هیزند باید به آن توجه کنند.

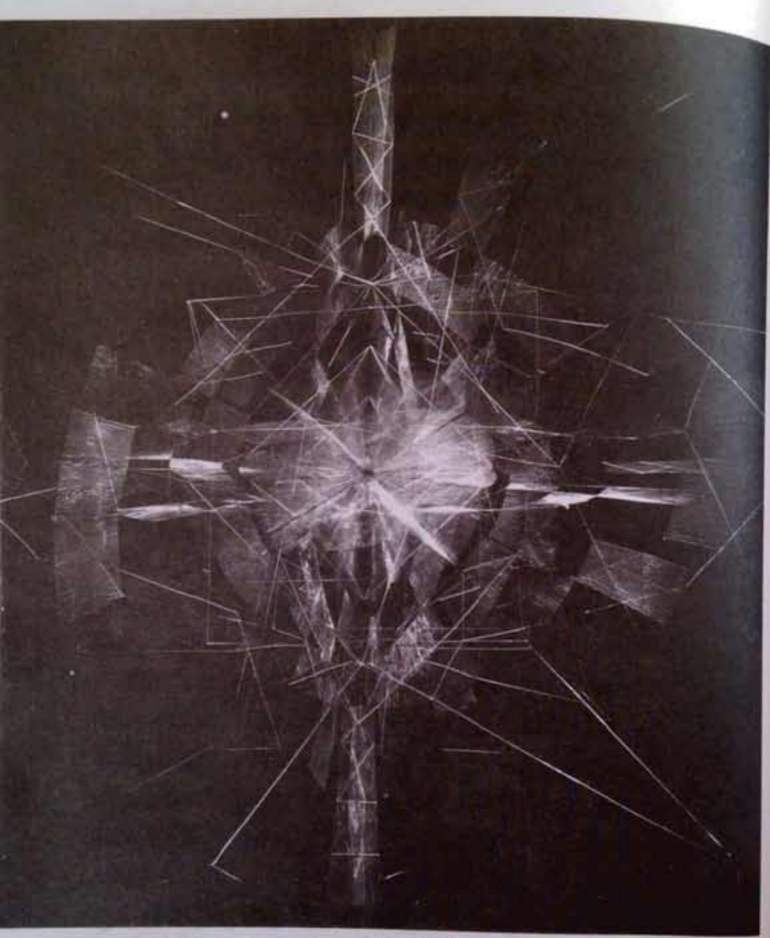
1 = Heisenberg

## نمادگرایی در هنرهای تجسمی

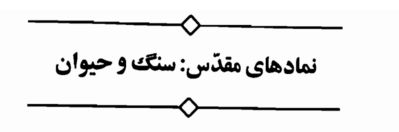
P

## آني يلا يافه

(Aniéla Jaffé)



(تصویر بالا) ردیف سنگ های کارناک در برتانی مربوط به ۲۰۰۰ سال پیش از میلاد. سنگ ها به گونه بی برپا شده اند که می توان تصور کرد برای اجرای مراسم و آیین های مذهبی در نظر گرفته شده بودند.



تاریخ نمادگرایی نشان میدهد که هر چیزی می تواند معنای نمادین پیداکند؛ مانند اشیاء طبیعی (سنگها، گیاهان، حیوانات، انسانها، کوهها، درهها، خورشید، ماه، باد، آب و آتش.) و یا آنچه دستساز انسان است (مانند خانه، کشتی و خودرو) و یا حتا اشکال تجریدی (مانند اعداد، سه گوشه، چهارگوشه و دایره). در حقیقت تمامی جهان یک نماد بالقوه است.

انسان باگرایش طبیعی که به آفرینش نمادها دارد بگونه یی ناخود آگاه اشیاء یا اشکال را تغییر می دهد (و بدین سان به آن ها اهمییت روانی بسیار مهمی می دهد.) تا حالتی مذهبی یا هنری بخود بگیرند. تاریخ ما که از گذشته یسیار دور همواره تنگاتنگ مذهب و هنر قرار داشته نشان می دهد نمادها برای نیا کانمان پر معنا بودهاند و آن ها را به هیجان می آور دهاند. این رابطه ی متقابل مذهب و هنر هنوز هم امروزه در نقاشی و پیکر تراشی بچشم می خورد. من در بخش اول بحث خودم می خواهم به بررسی برخی انگیزه های خاصی که در تمامی جهان برای انسان مقدس و یا اسرار آمیز است بپردازم و در بخش دوم به پدیده ی هنر در قرن بیستم مقدس و یا اسرار آمیز است بپردازم و در بخش دوم به پدیده ی هنر در قرن بیستم بیان نمادین حالت روانی انسان خواهم پر داخت. نمادگرایی در هنرهای تجسمی ۲۵۲

در صفحات بعدی من برای نشان دادن حضور و طبیعت نمادگرایی در هـز دورههای گوناگون سه انگیزهی مداوم سنگ، حیوان و دایره را برگزیدهام. هر کدام از این سه نماد از نخستین دوران جلوههای خودآگاه تا پیچیدهترین اشکال هنری قرن بیستم دارای معنای روانی پایدار بودهاند.

ما میدانیم که حتا سنگهای تراش نخورده هم برای جوامع قدیم و بدوی از معنای نمادین والایی برخوردار بوده اند. سنگهای تراش نخورده و طبیعی اغلب به منزله ی جایگاه ارواح یا خدایان انگاشته می شدند و در تمدن های نخستین از آن ها بعنوان سنگ گور، سنگ تعیین مرز یا اشیاء گرانقدر مذهبی استفاده می کردند. که اینهمه را می توان به مثابه ی شکل ابتدایی هنر پیکر تراشی دانست و در واقع نخستین کوشش ها برای اینکه به سنگ قدرت بیانی بیش از آنچه طبیعت و تصادف به وی داده است داده شود.

داستان خواب یعقوب در کتاب عهد عنیق نمونه ی بارزیست از اینکه چگونه هزاران سال پیش یک خدای حتی یا روح الهی در سنگ جای داشت و چهسان سنگ تبدیل به نماد شد:

يعقوب به جانب کاران() رفت

و به هنگام شب در محلی بیتونه کرد، زیرا خورشید غروب کرده بود. او یکی از سنگهای آنجا را برگرفت و به زیر سر نهاد و همانجا بخواب فرو رفت. در خواب دید فرشتگان خداوند از نردبانی که سر به آسمان برده بالا و پایین میروند. در این هنگام یهوه<sup>(۲)</sup> در برابرش ایستاد و گفت: من یموه هستم، خدای نیای تو ابراهیم و خدای اسحاق. من این زمینی راکه بر روی آن خفته پی به تو و دودمانت ارزانی میدارم...

و هنگامیکه یعقوب سر از خواب برداشت، سنگی راکه به زیر سر نهاده بود برگرفت و چون ستونی استوارکرد و روغن برفرازش ریخت و آن مکان را

۳۵۴ / انسان و سمبولهایش

وست ئيل ()، ناميد.

از نظر یعقوب سنگ بخشی جداییناپذیر از الهامش بود و رابطی میان او و خداوند. در بسیاری از معابد سنگی بدویها، الوهییت نه با یک سنگ تنها بل با تعداد زیادی سنگهای تراشنخورده که با انگیزههای مشخص چیده شدهانـد مجسم میشد. (ردیفسازی هندسی سنگها در برتانی"، یا دایرهوار چیدن سنگها در استون هنچ" (انگلستان) نمونه های بارزی از ایس دست هستند.) چگونگی چیده شدن سنگهای تراشنخورده نیز نقش قابل توجهی در باغهای بسیار سامان یافتهی فرقهی بودایی ذن ایفا می کردهاند. چیده شدن آن ها اساس هندسی نداشت و احتمالاً تصادفی صورت گرفته است. و در حقیقت این بیانگر معنويتي ياك است.

در نخستین دوران تاریخ، انسانها کوشیدند به آنچه که روح یا روان صخره مي پنداشتند شکلي قابل شناخت بدهند. در بسياري موارد اين شکل کم و بيش به انسان میمانست. مانند دمنهیر (۲) همای دوران باستان که جمهرههایی ناهنجار می ساختند. یا دهر مس،هایی که یونانیان باستان با سنگهای تعیین مرز می آفریدند و یا بی شماری از بت های بدوی ها که چهره هایی انسانی داشتند. دادن جهره ی انسانی به سنگ نشاندهندهی فرافکنی نمایه یی کم و بیش مشخص در سنگ (در محتوای ناخود آگاه) است. این تمایل ابتدایی که اشاره به پیکر انسانی دارد و در عین حال می خواهد تا حدِّ مـمکن بـه شکـل طـبیعی سـنگ وفـادار بـماند در پيکرتراشي امروزي هم مشهود است.

نمونه های بسیاری بیانگر این دلبستگی هنرمند به حفظ ماهییت سنگ می باشد. مانند آثار پيکرتراش سويسي هانس آيشباخر (\*) و يا جيمز روساتي (`` آمريکايي و ماکس ارنست آلمانی. ماکس ارنست در سال ۱۹۳۵ در یک نامه به مالوجا (\*)

V = Maloja

<sup>\ =</sup> Béthel Y - Bretagne **\*** - Stonehenge

**<sup>5</sup>** - Hans Aesbacher 1 - James Rosati 🕈 = Menhir

نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۲۵۵

نوشت: «آلبر تو (جیا کومتی<sup>(۱)</sup> سویسی) و من گرفتار پیکر تراشی شده ایم. ما بر روی تخته سنگهای گرانیتی که از ناحیه یی بخچالی فورنو<sup>(۱)</sup> آورده شده اند کار می کنیم. این سنگها که بر اثر گذشت زمان، یخبندان و شرایط جوی صیقل خورده اند، از زیبایی طبیعی شگفت انگیزی برخور دارند. هیچ دست بشری یارای آفرینش چنین زیبایی هایی را ندارد. چرا نباید اجازه دهیم طبیعت خود، کار اصلی را انجام دهد و ما تنها بر روی آن ها ویرانه های اسرار خود را کنده کاری کنیم؟

البته ارنست هیچ توضیحی درباره ی واسرار ، نمی دهد. اما من در صفحات بعد کوشش خواهم کرد نشان دهم که واسرار ، هنر مند امروزی تفاوت چندانی با اسرار استادان قدیم که وروح سنگ ، را می شناختند ندارد. تکیه ی بسیاری از پیکر تراشان بر وروح ،، نشان دهنده ی ویژگی غیر قابل تمیز مرز میان مذهب و هنر است. تا حتاگاهی نمی توان آن ها را از یکدیگر جدا دانست. همین دوارزشی بودن در یکی از انگیزه های نمادین آثار هنری قدیم تر یعنی نماد حیوان بچشم می خورد.

نقاشی حیوانات که در پایان قرن گذشته بر روی دیوار غارهای فرانسه و اسپانیا کشف شد بازمی گردد به دوران یخبندان (بین ۱۰ تا ٦٠ هزار سال پیش از میلاد). البته باستان شناسان تازه در اوایل قرن بیستم به اهمییت آن ها پی بردند و کوشیدند به معنای آن ها دست یابند. پژوهش های آن ها از فرهنگی بسیار قدیم و پیش از تاریخ که وجودش غیرقابل باور مینمود خبر میداد.

حتا امروزه هم نقش های برجسته و نقاشی های روی دیوار غار ها افسونکننده حتا امروزه هم نقش های برجسته و نقاشی های روی دیوار غار ها افسونکننده می نمایند. طبق گفته ی هربرت کوهن<sup>(۳)</sup> تاریخدان آلمانی، ساکنان آن بخش از نواحی افریقا، اسپانیا، فرانسه و شمال اروپاکه چنین نقاشی هایی را در غارهای خود دارند از نزدیک شدن به آن ها پر هیز می کرده اند. گونه یی هراس مذهبی و شاید ترس از وجود ارواح در غارها و نقاشی های دیواری آن سبب پر هیز از

۲۵۶ / انسان و سمبولهایش

ورود به آن ها می شده است. هنوز هم چادرنشینان افریقای شمالی به هنگام گذر از برابر نقاشی های روی تخته سنگ ها هدایایی نذر آن ها می کنند. در قرن پانز دهم پاپ کالیکست<sup>(۱)</sup> دوم مراسم مذهبی ددر غاری که نقش اسبان را در خود داشت» ممنوع کرد. معلوم نیست منظور پاپ کدام غار بوده است، اما شک نیست غار نقاشی شده مربوط به دوران یخبندان بوده است. اینهمه نشان می دهد که انسان همواره بر این باور بوده که غارها و نقاشی های کنده کاری شده بر دیوارها کاربردی مذهبی داشته اند که در حقیقت هم چنین بوده است. روح مذهبی این مکان ها پس از گذشت قرن ها هنوز همچنان زنده است.

در بسیاری از این غارها بیننده بایدگذرگاههای تنگ را پشت سر بگذارد تا به یکباره به وتالارهای، نقاشی شده بر سد. شاید بدوی ها بدین سبب ورودی ها را دشوار می ساختند تا محتویات غارها و اجرای مراسم اسرار آمیز جلوه کنند و از دیده ها پنهان بمانند. روشن است که مواجه شدن نا گهانی با نقاشی ها، پس از گذر از راههای تاریک و دشوار تأثیر شگرفی بر روی انسان بدوی می گذاشته است. تقریباً تمامی نقاشی های دوران پارینه سنگی از حیوانات که حرکا تشان در زیستگاه طبیعی شان مورد دقت قرار می گرفته با هنر مندی بسیار نقاشی شده است. بیش از انعکاس زندگی طبیعی شان را در خود دارد. کوهن می نویسد: وجالب اینجاست که بسیاری از این نقاشی های دوران نخستین حکم هدف را داشته اند. در مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش مونتسپان<sup>(۱)</sup> نقش اسبی به چشم می خورد که به سوی دام رانده شده و بر تنش نقش تیر نشسته است. در همین غار تندیس گلی خرسی وجود دارد که بیش از چهل و دو سوراخ دارده.

این نمایه ها بیانگر گونه یی جادو هستند و امروز ه میان قبایل افریقایی که از راه شکار روزگار میگذرانند هنوز کاربرد دارنـد. حـیوان نـقاشیشده عـملکردی

1 = Calixte Y = Motespan

(تصویر سمت راست بالا) تندیس سنگی کار ما کس ارنست (متولد ۱۸۸۱) شکل طبيعي سنگ حفظ شده و تنها کمی روی آن کار شده است.





(تصویر سمت چپ) سنگ تراشیده شده به شکل زن مربوط به دوران پیش از تاریخ (شاید الهدى مادر بوده است)

۳۵۸ / انسان و سمبولها پش

ددوگانه، دارد. شکارچی باکشتن نمادین آن میکوشد کشتهشدن واقعی حیوان را پیشاپیش طلب کند. و این نوعی جادوست که اساس را سرایت از نقاشی (بـدل حیوان) به دواقعیت، (خود حیوان)گذاشته است؛ آنچه بر سر تصویر می آید باید بر سر خود حیوان هم بیاید. و توضیح روانی آن اینستکه همانندی بسیار نزدیک موجود زنده و تصویر آن روح پنداشته می شود. (از همین روست که انسان های بدوی از اینکه عکسشان گرفته شود واهمه دارند.) سایر نقاشیهای دیواری هم احتمالاً مربوط به آیین حاصلخیزی و باروری بودهاند و حیوانات را در حالت جفت گیری نشان میدهند. نمونه بی از این دست نقش جفت گیری گاوهای کوهاندار در غار دتوک دُ دوبر (۱) فرانسه است. بنابراین نمایش واقعگرایانهی حیوانات به یاری عناصر جادویی مفهومی نمادین می یافت و به تصویری از جو هر زندهی حیوان بدل می شد. جالب ترین تصاویر نقاشی شده بر دیوارها، موجودات نیمهانسان در هیبت حیوانات هستند. در غار وسه برادران، فرانسه تصویر مردی در لباس پوست حیوانات دیده می شود که در حال نواختن نی است، گویی در پی افسون حیوانات است. در همین غار تصویر مردی در حال رقص، با سر اسب، شاخ گوزن و پنجه های خرس دیده می شود. این شخصییت که چند صد حیوان را بزیر سلطهی خود دارد بی تردید (سلطان حیوانات) است.

آداب و رسوم قبایل بدوی افریقا در دوران کنونی می تواند تا حدودی روشنگر مفهوم این نمایه های اسرار آمیز و بدون تر دید نمادین باشد. در آیین آموزش اسرار مذهبی، در جمعیت های سری و یا حتا در نظام پادشاهی این قبایل، حیوانات و رفتن در قالب حیوانات اغلب نقشی مهم ایفا می کند. در این گونه موارد معمولاً حیواناتی مانند شیر یا پلنگ سلطان و رییس هستند. هنوز هم نشانه هایی از این رسوم در لقب هایله سیلاسی<sup>(۳)</sup> (شیر یهودا) امپراتور اتیوپی یا در لقب افتخاری دکتر هاستین کر باندا<sup>(۳)</sup>

1 = Tuc d'Audubert

Y - Hailé Selassié

**T** = Hasting Banda

P = Nyassaland

گذشته بازگردیم یا هر چه جامعه بدوی تر و نزدیک تر به طبیعت باشد این عنوان ها به حقیقت نزدیکتر می شوند. رییس قبیلهی بدوی تنها در وقالب، حیوان نمی رود بل هنگامی که در مراسم آیین آموزش اسرار مذهبی در پوست حیوان می رود بواقع خود حیوان می شود. به بیان روشن روح حیوان می شود، شیطان دهشتنا کی که مراسم ختنه را بجا می آورد. در چنین لحظه یی او تجسد یا نمایندهی نیای قبیله و طایفه و بنابراین خود خداست. او نمایندهی حیوان تو تم است. پس اگر ما انسان حیوان مای غار سه برادران را به مثابه ی رییس قبیله یی بینداریم که در قالب حیوان شیطانی در آمده بود زیاد هم بی راهه نرفته ایم.

در بسیاری نقاط، با گذشت زمان رفتن در قالب کامل حیوان جای خود را به نقاب حیوانات و شیاطین داد. انسان های بدوی تمامی توان هنری خود را برای ساختن این نقاب بکار می گرفتند و پاره یی از این نقاب ها از نظر قدرت تأثیر بیان بینظیرند.

این نقاب ها غالباً همانقدر گرامی هستند که خدا و یا خود شیطان. نقاب حیوانات در هنرهای مردمی بسیاری از کشورهای نوین از جمله سویس هم نقش دارند. در ژاپن نقاب های مراسم باستانی دنو، که هنوز همچنان اجرا می شود بسیار پر مفهوم هستند. کاربرد نمادین نقاب در حقیقت همان در قالب حیوان اصلی رفتن است، با این تفاوت که ابراز احساسات فرد نقابدار جای خود را به وقار و زیبایی (و یا حرکات دهشتناک) حیوان شیطانی می دهد. به زبان روانشناسی می توان گفت نقاب، فرد نقاب زیبان شیطانی می توان گفت نقاب، فرد نقاب زیبادی از تقاب، فرد نقاب زیبانی می دهد. به زبان روانشناسی می توان گفت نقاب، فرد نقاب زیبادی می دهد. به زبان می کند.

رقص که در آغاز راه خود جز برای در قالب حیوان رفتن با حرکات مخصوص نبود، احتمالاً بعدها به آیین ها و آداب دیگر مذهبی افزوده شد. در واقع رقص شیاطین به افتخار یک شیطان بوده است. هربرت کوهن بر روی خاکهای نرم غار وتوک دُ دوبر، جای پاهایی یافته که نشان می دهد رقص بخشی از آیین های دوران یخبندان بوده است. وی می نویسد: وجز رد پاشنه های پا چیزی دیده نمی شود. رقصندگان همانند گاوهای کوهاندار حرکت می کردند و رقصشان برای باروری و

، ۳۶ / انسان و سمبولها پش

ازدیاد آنها بوده تا بتوانند بعدها آنها را بکشند.

پروفسور یونگ در مقدمهی کتاب خود یادآوری می کند که رابطه یی تنگاتنگ و تا حتا شباهت میان حیوانات اهلی و حیوانات تو تم (دروح جنگلی، آنها) وجود داشته است. و برای تثبیت این ار تباط مراسم ویژه و بخصوص آیین آموزش اسرار برای جوانان وجود داشته است. مرد جوان مالک دروح حیوانی، خود می شد و در همان حال بوسیلهی ختنه این دروح حیوانی، را قربانی می کرد. و با این فرایند دوگانه او به قبیلهی تو تمی پذیرفته می شد و میان خود و حیوان تو تم خود ار تباط برقرار می کرد و بدین سان مرد و (به مفهومی گسترده تر) سران جام موجودی انسانی می شد.

افریقایی های ساحل شرقی قاره کسانی را که ختنه نمی کردند «حیوان» میانگاشتند زیرا بر این باور بودند که اینگونه افراد نه روح حیوانی بدست می آورند و نه «حیوانیت» خود را قربانی می کنند. به بیانی دیگر چون نه جنبه ی انسانی و نه جنبه ی حیوانی روح ختنه نکرده، خود آگاه نشده، پس جنبه ی حیوانی بر او چیره خواهد شد.

انگیزهی حیوانی معمولاً طبیعت غریزی بدوی را نمادین می کرده است. حتا انسانهای متمدن هم نمی توانند شدت محرکه های غریزی و ناتوانی آن ها در برابر هیجان های عنانگسیخته یی که از ناخود آگاه تراوش می کند را نادیده انگارند. این موضوع در مورد انسانهای بدوی که خود آگاهشان کمتر رشد یافته و بنابرایس کمتر در برابر هیجانات شدید مصونیت دارند بیشتر صادق است. وقتی پروفسور یونگ در فصل اول این کتاب به بررسی شیوه های رشد اندیشه می پردازد، نمونه ی مرد افریقایی را ارایه می دهد که بر اثر خشم پسر خود را کشت. و هنگامی که به حال عادی بازگشت سخت گرفتار اندوه ندامت شد. در این گونه موارد یک محرک ویرانگر به ناگهان از بند فرد می گریزد و مستقل از خواست خود آگاه وی مرتکب قتل می شود. شیطان حیوانی نمادی بسیار شاخص برای چنین محرکه هایی است. ویژگی تکان دهنده و ملموس تصویر به انسان اجازه می دهد تا به وسیله ی



(تصوير بالا) نقاشي حيوانات روي ديوار غار لأسكو. جنبهى جادويي تسمايهما بسر جستبهي زينتي أن ها مي چريد.



نقاشی غار سه برادران که مردی (شاید هم یک جادوگر) را با شاخ و سماها نشان میدهد.



(تصویر پایین) یک گاو سوراخ شده از رد پیکانها و زویینها. بدویان بر این باور بودند که مرگ بدنبال آیین مذهبی شرایط مرگ حقیقی حیوان را فراهم می آورد.

۳۶۲ / انسان و سمبولهایش

ترجمان آن با نیروی عظیم درون خویش رابطه بـرقرار کـند و از آنـجاییکه از تصویر هراس دارد میکوشد به وسیلهی قربانیکردنها و اجرای آیینها، آن را با خود موافق گرداند.

بسیاری از اساطیر مربوط می شوند به حیوان اولیه که باید بخاطر باروری و حتا نیکبختی آفرینش قربانی گردد. نمونه یی از این مراسم، قربانی کردن گاو نر بو سیله ی میترا خدای خورشید است که موجب تولد زمین با تمامی نعمت ها و باروری هایش گردید. در افسانه ی مسیحی جرج قدیس و اژدها همین قربانی کردن مراسم مردمان بدوی به چشم می خورد.

در ادیان و هنرهای مذهبی تقریباً تمامی مردمان دنیا خصایص حیوانی در خدایان اصلی و یا خدایانی که حیوانگونه بودهاند مجسم شده است. مردمان قدیم بابل خدایان خود را در آسمان در قالب صور فلکی منطقه البروج، یعنی قوچ، گاو نر و غیره مجسم می کردهاند. هاثور<sup>(۱)</sup> الههی مصریان سرش مانند گاو بود. خدای آمون<sup>(۱)</sup> سر قوچ داشت و تُت<sup>(۱)</sup> سر لکلک یا سر بوزینهی افریقایی. گانش<sup>(۱)</sup> خدای بخت هندوها بدنش مانند انسان است و سرش مانند فیل. ویشنو<sup>(۵)</sup> گراز است و هانومان<sup>(۱)</sup> نیم خدا نیم میمون. (باید گفت هندوها در سلسله مراتب خود انسان را در مرتبهی اول قرار نمی دهند و فیل و شیر در مرتبهی بالاتری از انسان قرار دارند.)

اسطوره های یونانی سرشار از نمادهای حیوانی هستند. زئوس<sup>(۷)</sup> پدر خدایان همنشین زنانی می شود که به شکل قو، گاو نر و یا عقاب در آیند. در اسطوره های آلمانی، گربه وقف دفریا<sup>(۸)</sup>،ی الهه می شود و گراز، کلاغ و اسب وقف و تان<sup>(۱)</sup>. حتا در مسیحیت هم نمادگرایی حیوانی نقشی بسیار مهم ایفا می کند. سه تن از چهار قدیسی که انجیل را نوشته اند نشانه هایی از حیوان در خود داشته اند؛ لوقای

- 1 = Hathor Y = Amon Y = Thoth F = Ganesh
- **b** = Vichnou **l** = Hanuman V = Zeus A = Freya
- 4 = Wotan

قدیس<sup>(۱)</sup> نشان گاو نر، مرقس قدیس<sup>(۲)</sup> نشان شیر و یو حنا<sup>(۳)</sup> نشان عقاب. تنها «متاءی<sup>(۳)</sup> قدیس است که همانند انسان یا فرشته نمایانده شده است. خود مسیح هم از نظر نمادین بصورت برهی خداوند، یا ماهی تجسم یافته است، البته بصورت مار ستایش برانگیز روی چلیپا، شیر و در مواردی نادر، اسب شاخدار هم مجسم شده است. تخصیص این حیوانات به مسیح نشان می دهد که حتا پسر خدا (تجسم والای است. تخصیص این حیوانات به مسیح نشان می دهد که حتا پسر خدا (تجسم والای انسان) نیز همانقدر به طبیعت حیوانی خود نیاز دارد که به طبیعت روحانی خود. بنابراین هر آنچه مادون انسانی و مافوق انسانی است بخشی از الوهییت است. و رابطهی این دو جنبهی انسان به زیبایی در نمایهی تولد مسیح در میان حیوانات

فراوانی نماد حیوانات در میان ادیان و هنرهای تمامی دوران تنها بیانگر اهمییت نماد نیست، بل نشان می دهد تا چه اندازه برای انسان مهم است تا با محتوای روانی نماد، یعنی غریزه دربیآ میزد. حیوان بخودی خود نه خوب است و این بد. حیوان تنها بخشی از طبیعت است و نمی تواند از چیزی لذت ببرد که در طبیعتش وجود ندارد. به بیانی دیگر حیوان از غرایز خود پیروی می کند. غرایزی که اغلب برای ما مرموز می نمایند، اما در زندگی خودمان هم وجود دارند؛ غریزه اساس طبیعت انسانیست.

البته اگر «حیوان» درون انسان (که روان غریزی وی است) تشخیص داده نشود و با زندگی فرد درنیآمیز د ممکن است خطرناک شود. انسان تنها آفریده یی ست که توانایی چیره شدن بر غرایز خود را دارد. اما در عین حال می تواند آن ها را سرکوب، دگرسان و جریحه دار کند و می دانیم هیچگاه حیوان خطرناک تر از وقتی که زخمی می شود نیست. بنابراین غرایز سرکوب شده می توانند بر انسان چیره شوند و وی را به تباهی بکشانند. خواب رایجی که در آن یک حیوان سر در پی خواب بیننده می گذارد تقریباً

1 = Saint Luc

Y = Saint Marc

r - Saint Jean

F - Saint Matthieu

همواره نشان میدهد که غریزه یی از خود آگاه جدا شده است و می بایست بکو شد دوباره به آن بازگردد و وارد جریان زندگی شود. هرچه رفتار حیوان در چنین خواب هایی خطرناک تر باشد روح ابتدایی و غریزی خواب بیننده ناخود آگاه تر است. و اگر بخواهیم از بلایای جبران ناپذیر اجتناب کنیم باید این بازگشت به جریان زندگی سریع تر انجام گیرد.

فرایز سرکوب یا جریحه دارشده خطرهایی هستند که انسان متمدن را تهدید میکنند. و محرک هایی که لگام گسیخته انکشاف می یابند خطرهایی هستند که انسان بدوی را تهدید میکنند. در هر دوی این موارد ماهیت اصلی دحیوان، دگرگون شده است. و در هر دو مورد پذیرش روح حیوانی شرط یگانگی فرد و شکوفایی کامل وی است. انسان بدوی باید حیوان درون خود را رام سازد تا برایش همراهی مفید شود. و انسان متمدن باید حیوان درون خود را التیام بخشد و با وی دوست شود.

نویسندگان دیگر کتاب، نقش و اهمییت انگیزهی سنگ و حیوان را در اسطورهها و خوابها بیان کردند و من به این بسنده کردم که پیدایش نمادهای زنده را در روند تاریخ هنر (و بویژه هنر مذهبی) شرح دهم. و اکنون از همین زاویه به بررسی نماد نیرومند و جهانی دایره می پردازم.



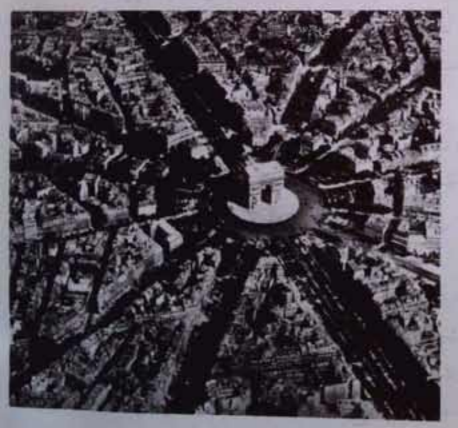
دکتر ام. ال \_ فون فرانتس توضیح داد که دایره (یا کره) نماد دخوده است. و بیانگر تمامییت روان با تمام جنبه هایش از جمله رابطهی میان انسان و طبیعت. خواه این نماد در پرستش خورشید نزد مردمان بدوی باشد یا در ادیان نوین، در اسطوره ها باشد و یا در خواب ها. در شکل ماندالاهای ترسیم شده بو سیلهی کاهنان تبتی گنجانده شده باشد، یا الهام بخش نقشهی شهرها باشد. و یا در کرهی نخستین اختر شناسان، به هر رو همواره بیانگر مهمترین جنبه های زندگی یعنی و حدت و تمامیت آن بوده است.

یک اسطورهی آفرینش هندی میگوید: خدای برهما در حالیکه بر روی نیلوفر عظیم هزارکاسبرگ ایستاده بود به چهار جهت اصلی نظر انداخت. این نگاه به چهار جهت از روی دایرهی گل نیلوفر، گونه یی جهت یابی مقدماتی بوده که برای آغاز خلقت ضروری می نموده است.

داستان مشابهی نیز دربارهی بودا نقل شده است: به هنگام تولد بودا نیلوفری از زمین سربرآورد و بودا بر فراز آن رفت تا ده جهت جهان را تماشاکند. (ایس نیلوفر هشت کاسبرگ داشت. و بودا افزون بر جهت هشت کاسبرگ به دو جهت بالا و پایین نظر انداخت که در مجموع می شود ده جهت.) این حرکت نـمادین



(تصویر رویسرو) شهر پسالمانووا Paimanova با استحکامات ستاره مانندش که در سال ۱۵۹۳ در ایتالیا ساخته شده است.



(تصویر روبرو) ده خیابان یکدیگر را در میدان ستاره (پاریس) قطع میکنند و شکل یک ماندالا را بوجود می آورند.

موجزترین شیوه برای نشان دادن این بود که بودا از همان آغاز تولد شخصییتی منحصر به فرد است و تقدیر بر این بوده که روح وی روشن گردد. شخصییت و وجود مافوق وی نشان از وحدت داشت.

این جهتیابی فضایی برهما و بودا را میتوان نماد نیاز جهتیابی روانی فرد انگاشت. چهار عملکرد خودآگاه یعنی اندیشه، احساس، مکاشفه و شعور که به وسیلهی پروفسور یونگ ذکر گردیده به انسان این امکان را می دهد که آدرا کات درونی و بیرونی خود را تعبیر کند و انسان به لطف همین چهار عملکرد است که تجربهی خود را درک و جذب میکند و باز به لطف همین هاست که میتواند واکنش نشان دهد. و نگرش چهارجانبه به جهان توسط برهما لزوم این چهار عملکرد را نمادین میکند. (در هنر، دایره اغلب هشت پر است و این نشان دهندهی انطباق متقابل چهار عملکرد خود آگاه است که موجب پیدایش چهار عملکرد میانجی دیگر می شود. بعنوان مثال اندیشه از احساس رنگ می گیرد و احساس به جانب شعور می گراید.)

در هنرهای تجسمی هند و خاور دور، دایرهی چهار یا هشت پر الگوی معمول نمایههای مذهبیست که جهت تمرکز اندیشه بکار میرود. بویژه در لاماگرایی اهالی تبت ماندالاهاکه به گونه یی خیره کننده تزیین شدهاند نقشی مهم ایفا میکنند. این ماندالاها معمولاً معرف رابطهی کیهان با قدرت الهی هستند.

اما در بسیاری از نمایه های شرقی که برای تـمرکز بکـار مـیروند تـنها از طرح های هندسی استفاده شده است که به آن ها دیانترا<sup>(۱)</sup> میگویند. دیانترا ها غیر از شکل متداول دایره، شکل دو تا سه گوشهی در هم فرور فته را هم دارند که راس یکی رو به بالا و راس دیگری رو به پایین است. این شکل ستتاً نماد اتحاد شیوا<sup>(۱)</sup> و شاکتی<sup>(۱)</sup> که خدایان نر و ماده هستند می باشد. البته این موضوع در پیکر تراشی هم به اشکال گونا گون نمود پیداکرده است. و در اصطلاح روانشناسی نماد وحدت اضداد است، یعنی وحدت دنیای شخصی فناپذیر دمن، با دنیای غیر شخصی فناناپذیر دغیرمن، که این اتحاد هدف غایی تمام ادیان است، یعنی وحدت روح با خدا. دو تا سه گوشهی درهم فرورفته یک مفهوم مشابه ماندالاهای متداول تر را هم دارند. بدین معنا که آنها بیانگر وحدت و تمامییت روان یا دخود، در برگیرندهی خود آگاه و ناخود آگاه هستند.

به هر رو چه در سه گوشههای یانترا و چه در تندیس های بیانگر وحدت شیوا و شاکتی، تأکید همواره بر وجود تنش میان اضداد است، که نماد بسیاری از این اضداد خصیصهی شهوانی و هیجانهای شدید را در خود دارند. این جنبههای پویا همگی اشاره به یک فرایند دارند و آن آفرینش یا زایش وحدت است، در حالی که دایرهی چهار یا هشت پر بیانگر وحدت آنگونه که هست، و همچنین بیانگر ماهییت و یا تمامیبت وجود است.

دایره در نقاشیهای فرقهی ذن هم دیده می شود. یکی از استادان ذن درباره ی نقاشی یکی دیگر از کاهنان نامی ذن می نویسد: ددایره در فرقهی ذن بیانگر روشنگری و نماد کمال انسانی است. ماندالاهای انتزاعی در هنر مسیحی اروپا نیز بچشم می خورند. و شکوهمند ترین آنها نقش گل بر پنجرههای کلیساهای بزرگ است، که نشان دهنده ی جای گرفتن وخود انسان در طرح جهانی ست. دانته در یکی از رویاهای خود یک ماندالای جهانی را به شکل گلی سپید و درخشان دید. می توان هالهی دور سر عیسا و قدیسان در نقاشیهای مذهبی را نوعی ماندالا است دانده ده است که ماندالای جهانی را به شکل گلی سپید و درخشان دید. می توان هالهی دور سر عیسا و قدیسان در نقاشیهای مذهبی را نوعی ماندالا انگاشت. در بسیاری از موارد تنها هالهی مسیح به چهار قسمت تقسیم شده است که نشان دهندهی رنجهای وی به مثابه ی پسر انسان و مرگش بر روی چلیپاست و در عین حال نماد یگانه بودن و تمایز وی است. بر روی دیوارهای نخستین کلیساهای رمی به نقش های انتزاعی دایره یی بر می خوریم که شاید ریشه در دوران بت پرستی داشته باشند.

در هنر غیرمسیحی چنین دایرههایی را وچرخهای خورشید؛ مینامند، که به دوران نوسنگی پیش از اختراع چرخ بازمیگردد. همانگونه که یونگ یادآوری کرده اصطلاح «چرخ خورشید» تنها جنبهی بیرونی نمایه را میرساند. آنچه به تمامی دوران ها راه یافته اینستکه انسان دوران پارینه سنگی همانقدر وف اداران ه نمایه یکهن الگویی درونی را تجربه کرده است که نقاشی گاو، آهو و اسبان وحشی را.

در نقاشیهای مسیحیان ماندالاهای بسیاری به چشم میخورد که رایـجترین آنها مسیح را در میان چهار قدیس نویسندهی انجیل نشان میدهند. این نقاشیها از اسطورهی مصریان یعنی اهوروس، و چهار پسرش مایه گرفته است.

ماندالا در معماری هم نقش مهمی ایفا میکند که البته اغلب به چشم نمی آید. طرح اصلی بناهای مذهبی و غیرمذهبی تمامی تمدن ها بر ماندالا استوار است و در طرح شهرهای قدیم و حتا جدید هم دیده می شود. نمونه ی کلاسیک آن شرح پلوتارک (' از پایه گذاری شهر رم است. بنا به گفتهی وی رمولوس ('' معماران اتروری (" را فراخواند تا به او آداب مقدس و قوانین مکتوب دربارهی اجرای مراسم ددرست به همانگونه که اسرار مذهبی می طلبد، را بیاموزند. نخست همانجایی که امروزه محل مجلس سناست یک گودال گرد کندند. سپس هدیههای نمادینی از میوههای زمینی را در آن ریختند. آنگاه هر کس مشتی از خاک میهن خو د را بدرون آن پاشید و نام گودال را موندوس (۲) که یکی از معانی آن جهان است گذاشتند. رمولوس حدود شهر را گرد این گودال بوسیلهی گاو آهن و جفتی گاو نړ و ماده تعیین کرد. هر کجا که باید دروازه می شد خیش را از زمین بیرون مه کشیدند و گاو آهن را به آنسوی در وازه می بر دند. شهری که بدنبال چنین مراسم باشکوهی بناگردید دایره شکل بود. با این حال برمبنای توصیفی مربوط به دوران قدیم رم شهری چهارگوشه Urbs quadrata بوده است. یک نگره بر این باور است که کلمه ی چهارگوشه در واقع همان چهاربخشی quadripartic است و این بدان معناست که شهر دایره یی، به وسیلهی دو خیابان بندی شمالی جنوبی و شرقی

1 = Plutarque Y = Romulus Y = Etrurie

🕈 - Mundus

غربی به چهار بخش تقسیم شده بوده است و در محل برخور داین دو خیابان همان مجلس سنا قرار داشته است که پلوتارک به آن اشاره داشت. و نگره یی دیگر مدعی ست این تضاد باید تنها یک نماد انگ اشته شود، یعنی نمود مسئلهی حلناشده ی ریاضی چهار قسمت کردن دایره که خاطر یونانیان را سخت به خود مشغول کرده بود و احتمالاً در کیمیا گری نیز نقشی بسیار مهم ایفا می کرد. شگفت آنکه پلوتارک خود پیش از شرح پایه گذاری شهر از رم چهارگوش سخن رانده است. از نظر وی رم هم دایره بوده و هم چهارگوشه.

هر کدام از این نگره ها بیانگر یک ماندالای حقیقی هستند و این اظهارات پلوتارک را که برمبنای آن پایه گذاری شهر به وسیلهی معماران اتروریایی به مثابه ی اسرار مذهبی و آیین های سری به رمولوس آموخته شد تایید می کند. شهر تنها برمبنای یک شکل بیرونی پایه گذاری نشده بود و با طرح ماندالایی و ساکنان خود در قلمروی فراسوی این دنیا نیز قرار داشت. این امر همچنین به وسیله ی این حقیقت که شهر مرکزی بنام موندوس (جهان) داشته که با جمهان ددیگره یعنی ماوای ارواح نیاکان مرتبط بوده تایید می شود. (بر روی موندوس یک سنگ قرار داده بودند و پاره یی روزها سنگ را برمی داشتند تا روح مردگان بر مبنای یک سنت قدیم از چاه بیرون بیایند.)

تعدادی از شهرهای قرون وسطا بر مبنای طرح ماندالایی ساخته شده بو دند و دیواری کم و بیش دایره یی شکل گر داگر د آن ها ساخته شده بو د. این شهر ها هم همانند رم به وسیلهی دو خیابان به وچهار محله، و چهار در وازه تقسیم شده بو دند. کلیسا و یاکلیساهای بزرگ در محل تقاطع دو خیابان قرار داشت. این شهر ها که از اور شلیم آسمانی (شرح آن در کتاب مکاشفهی یو حنا آمده است) الهام می گر فتند طرحی چهارگوش داشتند با دیوار هایی که سه بار چهار در وازه را در خود جای داده بو دند. البته اور شلیم آسمانی معبدی در مرکز خود نداشت، زیرا خداوند همواره در مرکز آن جای داشت.

طرح ماندالایی چه در معماری کلاسیک و چه در معماری انسان.های بدوی

هرگز تابع ملاحظات اقتصادی و زیباشناسی نبوده است، بل تبدیل شهر به نمایه یی از جهان منظم بوده است. مکانی مقدس که بوسیلهی مرکز خود به جهان «دیگر» مربوط می شده است. این طرح با احساسات حیاتی نیازهای بشری مطابقت داشته است.

هر بنایی خواه مذهبی یا غیر مذهبی که بر مبنای طرح ماندالا ساخته شده باشد فرافکنی تصویر کهن الگویی ست از ناخود آگاه به جهان خارج. شهر، قلعه و یا معبد هر کدام نماد وحدت روانی می شوند و بدین سان بر روی افرادی که وارد آنها می شوند و یا در آنها زندگی می کنند تأثیری خاص می گذارند. (نیاز به گفتن نیست که حتا در معماری هم فرافکنی محتوای روانی صرفاً ناخود آگاه می باشد.) پروفسور یونگ نوشته است: داینگونه چیزها ابداع نمی شوند و باید دوباره از ژرفای فراموش شده بیرون بیایند تا ژرف ترین مکاشفه های خود آگاه و والاترین مکاشفه های روح را بیان کنند و بدین تر تیب ویژگی یگانه ی خود آگاه

د نماد مرکزی هنر مسیحی ماندالا نیست بل چلیپا و چلیپای شهادت مسیح است. تا دوران حکومت و کارولن ژین<sup>(۱)</sup> مها از چلیپای چهارساق مساوی یونانی استفاده می شد که به گونه یی غیر مستقیم ماندالا را نیز در خود داشت، اما با گذشت زمان مرکز چلیپا به سوی بالا متمایل شد تا شکل چلیپای رمی را بخود گرفت. یعنی همین چلیپایی که امروزه با آن سروکار داریم. این تحول دارای اهمیت است. زیرا با تحولات درونی مسحیت تا اواخر قرون و سطا تطبیق می کند. به بیان ساده این چلیپا نماد گرایش به بالابردن محل مرکز انسان و ایمانش از زمین به سوی حوزهی روحانی است. سرچشمهی این گرایش آرزوی تحقق بخشیدن کلام مسیح است که: دملکوت من در این دنیا قرار ندارد». و بنابراین زندگی زمینی، دنیا و بدن نیروهایی بودند که باید بر آنها چیره می شد. امید انسان رو به فراسوی این دنیا

سلسلەي شارلمانى Carolingienne سلسلەي

۳۷۲ / انسان و سمبولها پش

داشت، زیرا بهشت به وی وعده داده شده بود. این کوشش ها در قرون وسطا و تصوّف قرون وسطایی به بالاترین درجهی خود رسید. امید به فراسوی این دنیا نه تنها موجب بالارفتن مرکز چلیپا شد، بل سبب گردید کلیساهای عظیم گو تیک س به آسمان بکشند و با قانون جاذبه درافتند. شکل چلیپایی این کلیساها نیز همانند چلیپای لاتینی دراز هستند (هر چند محلِّ غسل تعمید و ظرف آب غسل تعمید که در مرکز آنها قرار دارد برمبنای طرح ماندالایی ساخته شده است.) م در سپیده دم رنسانس یک تغییر باشکوه در درک انسان از جهان پدید آمد. رحکت رو به بالایی که در اواخر قرون وسطا به اوج خود رسیده بود وارونه گردید و انسان یکبار دیگر متوجهی زمین شد، زیباییهای طبیعت و بدن راکشف کرد و نخستین سفرهای دور دنیا را آغاز کرد و ثابت کرد زمین کرویست. قوانین مکانیک و علیت اساس علوم شد. دنیای احساسات مذهبی و غیر تعقلی و تصوف منطقی قرار گرفت.

د همین دوران هنر واقع گراتر و شهوانی تر شد و بجای تنها پرداختن به مضامین مذهبی قرون وسطا، به تمام جهان مرئی پرداخت و مبهوت جنبه های بسیار شکوهمند و در عین حال دهشت آور آن گردید و همان شد که هنر گوتیک پیش از آن شده بود، یعنی نماد روح یک عصر. و تصادفی نبو د که معماری مذهبی نیز تغییر کرد. در کلیساهای جامع برخلاف کلیساهای بلند جامع گوتیک طرحهای دایره یی جای چلیپاهای لاتینی را گرفتند.

البته این دگرگونشدن شکل \_ و ره آورد آن برای تاریخ نمادگرایی\_را باید مدیون زیبایی شناسی دانست و نه مذهبی. و به همین سبب مرکز این کلیساهای گرد (که مکانی مقدس است) تهیست و محراب دور از مرکز و در فرورفتگی دیوار ب قرار دارد. البته کلیسای دیییر<sup>(۱)</sup>، قدیس در رم یک استثناست: محراب ایس

1 = Saint Pierre

کلیسای عظیم که براساس طرحهای برامانت<sup>(۱)</sup> و میکل آنژ ساخته شده در مرکز آن قرار دارد. این استثنا را می توان ناشی از نبوغ معماران انگاشت، زیرا نـابغه متعلق به تمام دورانهاست.

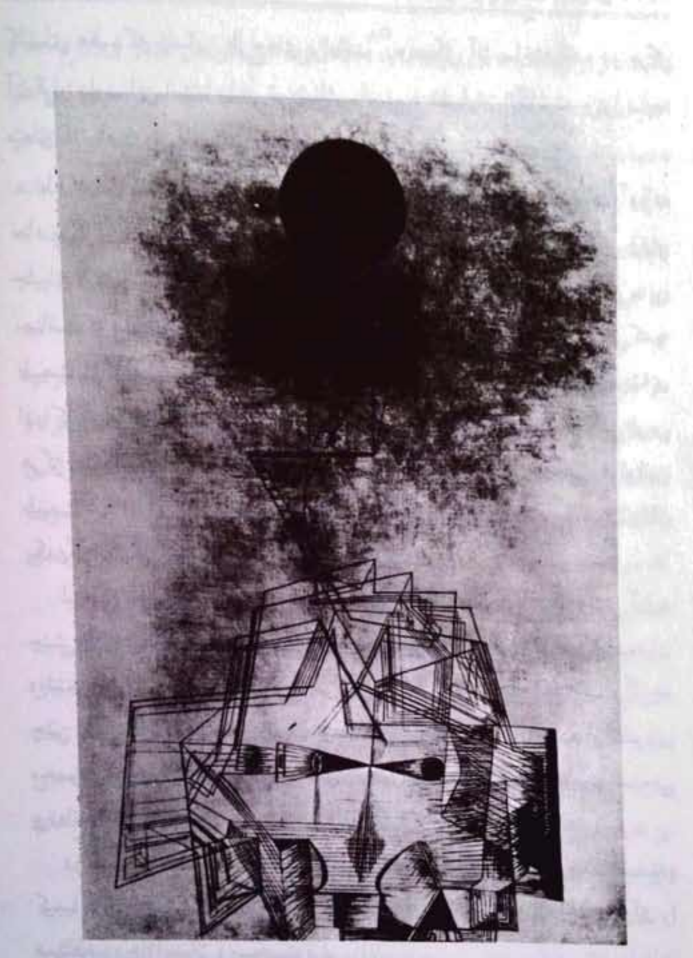
با وجودی که رنسانس تغییرات قابل توجهی در هنر، فلسفه و علم پدید آورد، نماد مرکزی مسیحییت به هیچ تغییری گردن نداد. مسیح هنوز همچنان بر روی چلیپای لاتینی نمایانده می شد و امروزه هم به همانگونه نمایانده می شود. این بدین معناست که مرکز انسان مذهبی در سطح والاتر و روحانی تری از انسان زمینی که به طبیعت بازگشته بود قرار داشت. و بدین سان میان مسحییت سنتی و جهان اندیشه ی ادراکی و تعقلی شکاف افتاد. از آن زمان تا کنون این دو جنبه ی خود آگاهی نوین هرگز به یکدیگر پیوند نخوردند. و با گذشت قرنها و فزونی آگاهی به قوانین طبیعت شکاف موجود هر دم ژرف تر گردید و امروزه هم روان مسیحیان را از یکدیگر دور می کند.

البته این تاریخچه مختصر به زبانی بسیار ساده بیان گردید. و افزون بر آن به جنبش های سِرّی مذهبی مسحییت که باور هایی غیر از باور های اکثرییت مسیحیان داشتند، یعنی به مسئله ی شر و روح اهریمنی (یا زمینی) پر داخته نشده است. گرچه چنین جنبش هایی همیشه در اقلییت بو ده اند و به ندرت در میان مردم از نفوذی محسوس برخور دار می شدند، اما همواره همراهی مهم برای روحانییت مسیحی بو ده اند.

در میان فرقهها و جنبشهای مذهبی که حدود سال هـزار بـوجود آمـدند، کیمیاگران نقشی بسیار مهم ایفاکردند. آنها به ستایش ماده پرداختند و آن را همسطح روح «آسمانی» مسحییت قرار دادند.

هدف پژوهش های آن ها تمامییت انسانی، یعنی جسم و روح انسان بود و برای نشان دادن آن دست به ابداع کلمات و نمادهای بیشماری زدند. یکی از نمادهای

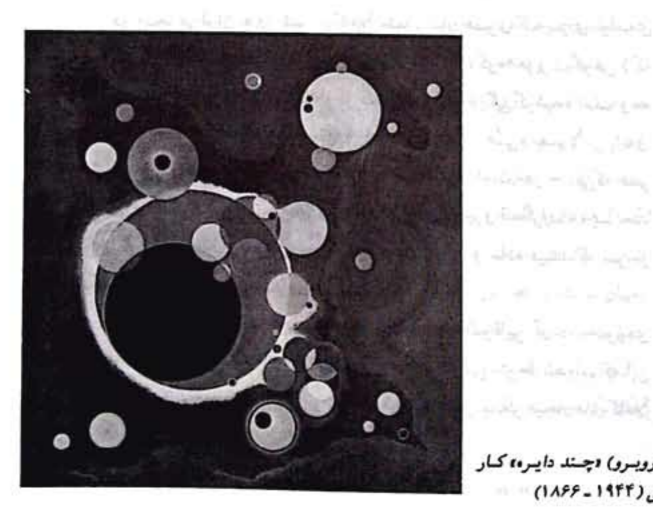
1 - Bramante



تصویر بالا تابلوی دحدود قودی تمیز) اثر پل کلی ( ۱۹۴۰ - ۱۸۷۹). در این تابلوی قرن بیستم هم نماد دایره همچنان موقعیت معنادار و غالب خود را حفظ کرده است. ing the second and the state of the second

(تصویر روبرو) دخورشید و ماه، کسار روير دلوناي ( ۱۹۴۱ - ۱۸۸۵)





REPORT THE CO B. B. Star Barren Sugar - 196 تشديبون ليواد المرايك والم g designed page والاوتيارية، احيد إ

(تسصوير روبسرو) الجسند دايىرە، كسار کاندينسکي (۱۹۴۴ - ۱۸۶۶)

۳۷۶ / انسان و سمبولهایش

اصلی آنها دایره ی چهاربخشی<sup>(۱)</sup> بود که در واقع یک ماندالاست. کیمیا گران تنها به نوشتن اندیشه ی خود بسنده نکر دند، بل به آفرینش تصاویر بر آمده از خوابها و پندارهای خود که مفهوم نمادین آنها همانقدر ژرف بود که شگفت آور پرداختند. این تصاویر از طرف تاریک طبیعت یعنی شر، خواب و روح زمین سرچشمه می گرفتند. اندیشه ی کیمیا گران چه در کلام و یا نقاشی همواره شکلی شگفت انگیز، رویایی و غیرواقعی داشته است. ژرم بُش<sup>(۱)</sup> نقاش بزرگ فلاماندی قرن پانزدهم مهمترین نماینده ی این هنر شگفت انگیز است. برجسته ترین نقاشان دوران رنسانس (که به نوعی در زیر نور روز کار می کردند) بزرگترین شاه کارهای هنر شهوانی را پدید آوردند. آنها چنان مجذوب زمین و طبیعت شده بودند که توانستند راه گشای تحول هنر بصری پنج قرن آینده شوند. امپر سیونیست ها تخرین نمایندگان برجسته ی هنر شهوانی، هنر لحظه ی گذرا و هنر نور و فضا بودند.

در اینجا می توان به دو شیوه ی کاملاً متمایز بیان هنری که برای ارایه ی ویژگی هایشان کوشش های بسیاری نیز انجام گرفته اشاره کرد. هربرت کوهن (که در بخش نقاشی روی تخته سنگ از او سخن گفتم) به تازگی کوشیده است وجه تمایز میان هنر دخیالی، و هنر دحسی، را بیان کند. هنر دحسی، معمولاً بر پایه ی باز آفرینی مستقیم طبیعت و موضوع مورد نظر استوار است، در حالی که هنر وخیالی، بیانگر تخیل و تجربه ی هنرمند به شیوه یی دغیر واقع گرایانه، یا حتا رویا گونه و دانتزاعی، ست. این دو مفهوم چنان روشن و ساده هستند که من از بکارگیری شان احساس خشودی می کنم.

هنر خیالی سابقهی تاریخی بسیار دراز دارد. و شکوفایی آن در حوزهی مدیترانه به هزارهی سوم پیش از میلاد میرسد. به تازگی متوجه شدهایم که این آثار هنری قدیم محصول نادانی و ناشایستگی نبوده، بل بیانگر هیجانهای کاملاً

<sup>\ =</sup> Quadratura Circuli Y = Jérôme Bosch

مشخص مذهبی و روحانی می باشند. این آثار امروزه دارای تأثیر سحر آسایی شده اند، زیرا از حدود نیم قرن پیش به این سو هنر یکبار دیگر وارد قلمروی و تخیل، شده است و نماد هندسی یا «انتزاعی، دایره دوباره نقش قابل توجهی در نقاشی ایفا میکند. از چند استثناکه بگذریم شیوهی سنتی بیان هنری دچار تغییرات توصیفی شده است که البته با وضع زندگی انسان امروزی قابل توجه است. دایره دیگر تنها یک نمایه ی پر معنای در برگیرنده ی جهان نیست که تمامی پر دهی نقاشی را بپوشاند. گاه نقاش جنبه ی غالب را از آن می گیرد و تعدادی دایره ی نسبتاً نامنظم و سست را بجای آن می نشاند. گاهی هم دایره را نامتقارن میکند.

نمونه یی از این نامتقارن بودن دایره را می توان در دقرص های خورشید، روبردلونای<sup>(۱)</sup> نقاش فرانسوی یافت. یکی از تابلوهای سری ریچاردز<sup>(۲)</sup> که جزء مجموعهی پروفسور یونگ است شامل یک سطح دایره یی کاملاً نامتقارن است و در قسمت چپ تابلو دایره یی بسیار کوچکتر و تهی دیده می شود.

در تابلوی وطبیعت بیجان باگلدان گل های لادن، هانری ماتیس یک کره ی سبز در مرکز تابلو بر روی یک دیرک سیاه خمیده قرار گرفته است و بنظر می آید تعداد زیادی برگ، لادن را دایر هوار بخود جذب کرده است. کرهی سبز بخشی از یک شکل مستطیل را که گوشهی سمت چپ بالایی آن تاخورده پوشانده است. کمال هنری این تابلو سبب می شود تا به آسانی فراموش کنیم که در گذشته این دو نمایهی انتزاعی (دایره و چهارگوشه) با یکدیگر وحدت داشتند و بیانگر یک جهان اندیشه و احساس بودهاند. البته تمامی کسانی که به این نکته توجه دارند و به مفهوم این تابلو می اندیشند، در آن به عناصر لازم برای تفکر دست می یازند. اگرچه در این تابلو دو شکلی که از آغاز زمان همواره وحدت داشته اند از یکدیگر جدا شده و یا بگونه یی نامتجانس به یکدیگر پیوند خوردهاند، اما

<sup>1 -</sup> Robert Delaunay

Y = Ceri Richards

۳۷۸ / انسان و سمبولهایش

وحدتشان كمتر از گذشته نيست و با يكديگر تماس دارند.

در یکی از تابلوهای واسیلی کاندینسکی<sup>(۱)</sup> با تعدادی گوی یا دایر ههای رنگین حباب گونه برمی خوریم. این حباب ها هم با یک مستطیل بزرگ پس زمینه که خود شامل دو مستطیل کو چکتر است در ارتباطند. در تابلوی دیگری بنام وچند دایره، یک ابر سیاه (اگر نگوییم یک پرنده) تعدادی حباب یا دایرهی درخشان را به همان بی نظمی تابلوی اول در خود جای داده است.

دایره در آثار پررمز و راز پل ناش<sup>(۱)</sup> نیز بگونه یی غیر منتظره بچشم می خورد. در پیش زمینه ی چشم انداز تابلوی دواقعه بر روی تپه های شنی، که بیانگر خلوت دوران نخستین است یک گوی وجود دارد. اگرچه این گوی ظاهراً یک توپ تنیس است، اما روی سطح آن نماد چینی ابدیت، یعنی دتای جی توه نقش بسته است، که به خلوت چشم انداز، بعدی جدید می بخشد. چیزی مثابه همین موضوع در اثر دیگر همین هنرمند یعنی دچشم انداز یک رویا، نیز وجود دارد. بر روی چشم انداز بی پایان بازتاب یافته در یک آیینه گوی هایی به بیرون از دید می غلطند و خور شید بسیار بزرگ، افق چشم انداز را پوشانده است. توپ دیگری در برابر آیینه یکم و بیش چهارگوشه گذاشته شده است. پل کلی نقاش سویسی در اثر خود بنام وحدود ادراک، تصویر ساده ی یک کره یا دایره را بر فراز یک ساختار بیچیده متشکل از نردبان و خط قرار داده است. پروفسور یونگ میگوید وقتی اندیشه نتواند موضوعی را سامان دهد یا انسان تنها آن را پیش بینی و یا احساس کند، نماد اصیل آشکار میگردد. و تابلوی و حدود ادراک، پل کلی بیانی و یا احساس

باید این مهم را خاطرنشان ساخت که چهارگوشه، تـعدادی چـهارگوشه و مستطیل و یا مستطیل و لوزی در هنر نوین همانقدر رایج است که دایره. پی یت مون<u>دریان<sup>(۳)</sup> هلندی،</u> استاد تـرکیبهای هـماهنگ (و از نـظر مـن تـرکیبهای

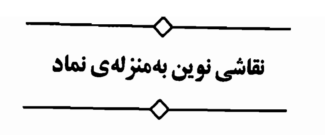
) = Wassili Kandinsky Y = Paul Nash

\* - Piet Mondrian

موسیقایی) چهارگوشه است. معمولاً در تابلوهای وی مرکز واقعی وجود ندارد و مجموعهی منظمی از ترکیبهای دقیق دشوار کنار یکدیگر قرار گرفتهاند. هنرمندان دیگری هم هستند که آثارَشان از ترکیبهای چهارتایی یا مستطیلهای متعدد کم و بیش رهاشده تشکیل شده است.

دايره نماد روح است. (افلاطون خود روح را همانند يک کره می انگاشت.) چهارگوشه (و اغلب مستطيل) نمادهای مادهی زمينی، جسم و واقعييت هستند. در بيشتر آثار هنری نوين ميان اين دو شکل ابتدايی يا اصلاً رابطه يی وجود ندارد و يا اگر داشته باشد بسيار سست و اتفاقی ست. و جدايی آن ها از يکديگر بيانگر نمادين حالت رواني انسان قرن بيستم است. روح انسان ريشه های خود را از دست داده و در آستانه ی از هم گسيختگی روانی قرار دارد. و همانگونه که پروفسور يونگ در بخش اول اين کتاب يادآور شد اين شکاف اکنون بوسيله ی پرده ی آهنين ميان دنيای شرق و غرب پديد آمده است.

نباید ظهور مداوم دایره و چهارگوشه را کم اهمییت دانست و بنظر می آید نیاز روانی می خواهد با نمادین کردن این دو شکل توجه خود آگاه را همواره به عوامل اساسی حیاتی جلب کند. این دو شکل که در پاره یی آثار انتزاعی امروزی (که تنها نشان دهنده ی ترکیب رنگ و یا شاید نوعی ماده ی خام دوران نخستین باشد) هم نشان دهنده ی ترکیب رنگ و یا شاید نوعی ماده ی خام دوران نخستین باشد) هم بچشم می خورند، می توانند بیانگر نطفه های یک بالندگی جدید باشند. » نیماد دایره نقشی بسیار حیرت بار در یکی از پدیده های بسیار متفاوت زندگی امروزی ایفا کرده و همچنان ایفا میکند. منظورم شایعه هایی است که از آخرین سال جنگ دوم جهانی درباره ی اشیاء گرد پرنده که بعدها نام وبشقاب پرنده بخود گرفتند بر سر زبان ها افتاد. یونگ این اشیاء را که همواره بوسیله ی دایره نمادین شده اند، باز تاب محتوای روانی (وحدت تمامییت) میداند. شایعه ی این اوهام پدید آمده در خواب های امروزی در واقع کوشش روان جمعی ناخود آگاه است برای درمان شکاف موجود در این دوران پر آشوب بوسیله ی نماد دایره.



در اینجا اصطلاح وهنر نوین، و ونقاشی نوین، به همان مفهومی بکار می روند که عوام به آن ها می دهند. آنچه می خواهم به آن بپر دازم همان است که کوهن نقاشی وخیالی، می نامد. تابلوهایی از این دست می توانند وانتزاعی، یا دقیق تر بگویم غیر تمثیلی باشند که البته این امر التزامی نیست. من بر آن نیستم تا وجه تسمایز مکتب هایی همانند فوویسم، کوبیسم، اکسپر سیونیسم، فیگوریسم، سوپر مانیسم، کنستروکتیویسم، ارفیسم و غیره را بیان کنم. و هرگونه اشاره ی خاص نقاشی از نظر زیبایی شناسی و درجهبندی آن ها از نظر هنری هم نخواهم پر داخت. نقاشی از نظر زیبایی شناسی و درجهبندی آن ها از نظر هنری هم نخواهم پر داخت. مورد بررسی قرار خواهد گرفت و این تنها شیوه ی ممکن برای طرح مسئله ی مورد بررسی قرار خواهد گرفت و این تنها شیوه ی ممکن برای طرح مسئله ی معدوای نمادین و احتمالاً پاسخ به آن است. من در این بحث مختصر نا گزیر به معدوای نمادین و احتمالاً پاسخ به آن است. من در این بحث مختصر نا گزیر به تعداد اندکی از هنرمندان و پاره یی آثار آن ها که کم وبیش تصادفی بر گزیده ام خواهم پر داخت.

من با بیان این نکته که هنرمند در درازنای زمان همواره سخنگو و وسیلهی روح دوران خود بوده بحث خود را آغاز میکنم. اثر هنرمند بطور نسبی و بـر

مبنای روانشناسی شخصی خودِ وی قابل توضیح است. هنرمند خودآگاهانه، یا ناخودآگاهانه به ویژگیها و ارزشهای دوران خود شکل میدهد و البته ارزشها و ویژگیهای موجود نیز متقابلاً به او شکل میبخشند.

هنرمند امروزی غالباً رابطهی متقابل موجود میان اثر هنری و زمان خود را تشخیص میدهد. و از همین روست که نقاش و متتقد فرانسوی ژان بازن<sup>(۱)</sup> در ویادداشتهایی بر نقاشی معاصر، مینویسد: وهیچکس همانگونه که میخواهد نقاشی نمی کند. آنچه از نقاش بر می آید اینستکه با تمام توان چیزی را بیافریند که زمانش اجازه میدهد.» هنرمند آلمانی فرانتس مارک<sup>(۱)</sup> که در خلال جنگ اول جهانی از دنیا رفت می گفت: وهنرمندان بزرگ شکل نقاشیهای خود را در غبار گذشته نمی جویند، بل عمیقاً به کنکاش در مرکز ثقل اصیل زمان خود می پردازند.» و کاندینسکی در سال ۱۹۱۱ در مقالهی مشهور خود دربارهی هنر معنوی» چنین نگاشت: وهر دوران میزان آزادی هنری خود را داراست و حتا خلاق ترین نبوغ هم نمی تواند پا از مرز این میزان آزادی فراتر گذارد.»

در پنجاه سال اخیر هنر نوین همواره موضوع کشمکش هنردوستان بوده است. و بحث همچنان ادامه دارد. طرفداران این هنر همانقدر تعصب دارند که مخالفین آن. اما پیشگویی اینکه هنر نوین میراست هرگز به حقیقت نپیوسته است، و این شیوه ی بیان بگونه یی ناباورانه خود را تحمیل کرده است و اگر چنانچه مورد تهدید قرار گیرد تنها بدین سبب است که به انحطاط و تصنّع کشیده شود. (در اتحاد شوروی هم که هنر غیر تمثیلی غالباً بطور رسمی ملامت می شود و پنهانی آفریده می شود، رو به انخطاط گذاشته است.) در اروپا نیز کشمکش شدیدی در میان بخش های وسیعی از مردم بوجود آمده است. شدت جدل نشان می دهد بازار بحث در هر دو بلوک گرم است. البته مخالفین هنر نوین خود از تأثیر آثاری که نفی می کنند در امان نمانده اند. گرچه اینان خشمگین و متنفر می نمایاند، اما همین شدت احساس هایشان بیانگر به هیجان آمدنشان است، زیرا معمولاً جذابیت منفی شدت احساس هایشان بیانگر به هیجان آمدنشان است، زیرا معمولاً جذابیت منفی

1 = Jean Bazaine Y

۳۸۲ / انسان و سمبولهایش

همانقدر نیرومند است که جذابیت مثبت. سیل بازدیدکنندگان از نمایشگاههای هنر نوین حال در هر کجا که باشند نشاندهنده ی چیزی بیش از کنجکاوی ساده است. چراکه کنجکاوی خیلی زود فرومی نشیند! و بهای سرسام آور آثار هنر نوین گواه ارزشیست که جامعه برای آن ها قایل است.

ر جذابیت از هیجان ناخود آگاه ناشی می شود. تأثیر آثار هنری نوین تماماً بر مبنای شکل ظاهری آن ها قابل توضیح نیست. زیرا چشمی که به هنر کلاسیک یا هنر دحسی، عادت کرده اکنون در برابر چیزی تازه و بیگانه قرار گرفته است. در هنر غیر تمثیلی هیچ چیز بیننده را به یاد دنیای روز مره اش نمی اندازد؛ هیچ یک از اشیاء آرایه های روز مره، هیچ موجود بشری و نه هیچ حیوانی که به زبانی آشنا سخن بگوید در اینگونه آثار دیده نمی شود. اما با اینهمه نوعی رابطه برقرار می شود که شاید بسیار نیرومندتر از رابطه با آثار هنر حسی که مستقیماً با احساس و مکاشفه سروکار دارند باشد.

هدف هنرمند امروزی بیان پندارهای درونی انسان و پسزمینهی معنوی زندگی و جهان است.

هنر نوین نه تنها دنیای ملموس «طبیعی» آشنا برای حواس را کنار نهاد، بل دنیای فردی را هم رهاکرد و اکنون جنبه ی والای جمعی به خود گرفته است و از همین روست که (حتا در شکل خلاصه شده و خط تصویری خود) نـه تـعدادی اندک، بل گروه بزرگی را به خود جلب کرده است. آنچه هنوز فردی مانده شیوه ی نمایش و سبک و کیفیت آن است. غالباً برای فرد عامی دشوار است تشخیص دهد آیا نیات هنر مند صادقانه است و آنچه بیان کرده خودانگیخته است یا تقلیدی و یا معلول یک کنکاش. در بسیاری موارد فرد عامی باید به خطوط و رنگهای جدید عادت کند و درست همانند فراگیری یک زبان بیگانه آن ها را فراگیرد، و آنگاه به قضاوت قدرت و کیفیت آن ها بنشیند.

پیشروان هنر نوین ظاهراً به نیاز کوشش بسیار مردم برای درک آثار خود پی بردهاند و هرگز هیچ هنرمندی به اندازهی آنها اینهمه «بیانیه» و توضیح دربارهی هدفهای خود ارایه نکرده است. البته این توضیحات و توجیهات تــنها بـرای

دیگران نبوده و خودشان را نیز شامل میشود. ایـن بـیانیهها اغـلب اظـهاراتـی دربارهی ایمان هنری آنهاست، و کوششیست شاعرانه و گنگ و متناقض برای روشنکردن ثمرهی حیرتبار فعالییتهای هنری امروزه.

البته آنچه مهم است (و همواره مهم بوده) برخورد مستقیم با اثر هنریست. با اینهمه برای روانشناسی که به بررسی محتوای نمادین هنر نوین می پردازد مطالعهی این نوشته ها بسیار آموزنده خواهد بود و از همینرو من تا حدِّ امکان به نظر خود هنر مندان تکیه خواهم کرد.

من فن نوین تقریباً از سال ۱۹۰۰ آغاز شد. یکی از جالب ترین شخصیت های مرحله ی آغازین این هنر کاندینسکی بود که نفوذش همچنان در آثار هنر مندان نیمه ی دوم قرن بچشم می خورد. بسیاری از انگاره های او پیامبرگونه بنظر می آید. او در اثر خود بنام ودرباره ی شکل عمی نویسد: وهنر امروز تجسد حالت روحانی ست که به مرحله ی الهام رسیده است. شکل های این تجسد را می توان بین دو قطب قرار داد؛ یکی قطب انتزاع کامل و دیگری قطب واقع گرایی کامل. این دو قطب دو راه را می گشایند که هر دو راه به یک هدف می انجامد. این دو عنصر فهواره در هنر وجود داشته اند؛ و اولی خود را در دومی بیان می کرده است. اما به نظر می آید امروزه می خواهند زندگی جدا گانه یی داشته باشند. چنین می نماید که هنر پایانی خوش آیند برای اثر انتراعی بوسیله ی اثر ملموس و بلعکس در نظر گرفته باشد.»

برای برجسته کردن این نقطهنظر کاندینسکی پیرامون دو عنصر هنری که دیگر موجو دیتی جدا از یکدیگر یافته بودند، یک نقاش روسی بنام کازیمیر مالویچ<sup>(۱)</sup> در سال ۱۹۱۳ تابلویی کشید که در آن یک چهارگوشهی سیاه روی زمینهی سپید قرار گرفته بود. این تابلو شاید اولین تابلوی کاملاً «انتزاعی» باشد. او درباره ی تابلوی خود نوشت «من در کوشش نومیدانه ام برای رهایی از بند اشیاءِ دنیایی، به شکل چهارگوشه روی آوردم.»

**\ - Kasimir Malevitch** 

۳۸۴ / انسان و سمبولها يش

یک سال پس از آن مارسل دوشان<sup>(۱)</sup> برحسب اتفاق شیئی را برگزید (یک جابطری) و آن را روی پایهی مجسمه قرار داد و به نمایش گذاشت. و ژان بازن دربارهی آن نوشت: داین جابطری که از سرنوشت خود جداشده و به ساحل افکنده شده... تنهایی و شکوه گمگشتگی را در خود دارد. گرچه بهنظر می آید به هیچ کاری نمی آید اما به هر کاری می آید. این جابطری زندگی می کند، یک زندگی حاشیه یی آشفته و پوچ... و شیئی آشفته همواره نخستین گام به سوی هنر است...

این شیئی در شکوه فراسوی طبیعی و گمگشتگی خود به گونه یی غیر متعارف برانگیخته می نماید و مفهومی سحر آسا یافته است و وزندگی آشفته و پوچ، وی نیز از همین ناشی می شود. این شیئی به یک بت مبدل شده آست و در عین حال مسخره می نماید و واقعییت ذاتی آن نابود گشته است.

چهارگوشهی مالویچ و جابطری دوشان اشار ههای نمادینی بودند که هیچ ار تباطی با هنر به مفهوم دقیق آن نداشتند. اما هر دوی این آثار نشانهی دو حدِّ وانتزاع کامل، و دواقعگرایی، کامل هستند که هنر خیالی دهههای بعدی را می توان میان آن دو قرار داد و فهمید.

از یک نقطهنظر روانشناسی این دو که یکی به سوی شیئی نیاب (میاده) و دیگری به سوی انتزاع ناب (روح) اشاره دارد بیانگر شکاف روان جمعی هستند که سالهای فاجعهبار پیش از جنگ جهانی اول را نمادین میکنند. این شکاف برای نخستین بار در دوران رنسانس در قالب برخورد میان دانش و ایمان بر وز کرد. از آن زمان تمدن همواره بیش از پیش انسان را از اساس معنوییت خود دور کرد، بگونه یی که فاصله یی ژرف میان طبیعت و روح، ناخود آگاه و خود آگاه پدید آمد. این تضادها بیانگر حالت روانی یی هستند که می کوشد خود را در هنر نوین متجلی کند.

) - Marcel Duchamp



همانگونه که دیدیم جابطری مشهور دوشان سرآغاز هنر دملموس، گردید. این جابطری مدعی دارابودن ارزش هنری نبود. و دوشان خود را نوعی دضدهنر مند، می دانست. اما او عنصری را عرضه کرد که برای هنر مندان بعدی اهمییت به سزایی یافت. و آن را دشینی یافته شده، یا دحاضر و آماده، نام نهادند.

بعنوان مثال جو آن میرو<sup>(۱)</sup> نقاش اسپانیایی هر بامداد به کنار دریا می رفت تا اشیاء به ساحل رانده شده را جمع آوری کند. «این اشیاء خفته بر ساحل انتظار کسی را می کشند که شخصییتشان را کشف کند.» او یافته هایش را در کارگاه هنری خود نگه می داشت و گهگاه با کنار هم قرار دادن برخی از آن ها شگفت انگیز ترین ترکیبات را بوجود می آورد. «هنر مند خود اغلب غافلگیر اشکالی که می آفریند می شود.»

از سال ۱۹۱۲ به بعد پابلو پیکاسو<sup>(۲)</sup>ی اسپانیایی و ژرژ براک<sup>(۳)</sup> فرانسوی خردهریزهها را بههم میچسباندند و «کلاژ»<sup>(۳)</sup> بوجود می آوردند. ماکس ارنست بریدهی روزنامههای «پایان قرن» را برمبنای هوسهای خود در هم می آمیخت و

Y = Pablo Picasso

\* • George Braque

F - Collage

(۱) تبدیل به کابوس خفقان آور عصر پایداری بورژوازی می کرد. اکورت شویترز ۱ نقاش آلمانی موادکارش را از محتویات زبالهدانــی خــود تــهیه مــیکرد: او از میخهای کهنه، کاغذهای بستهبندی، تکههای روزنامه، بـلیتهای راهآهـن و تکههای پارچه بهره میجست. و سرانجام توانست از بکارگیری ظریفانهی ایس خردهريزهها آثار شگفتانگيز و زيبايي پديد آورد. البته با وجود وسواسي كه در کار خود داشت گاه ترکیب کارهایش کاملاً چرند از آب درمی آمد. او با همین خرده ریزه ها بنایی بر پا ساخت و آن را وکلیسای بزرگ برای اشیاء، نامید. شویترز به ده سال بر روی این اثر خود کار کرد و نا گزیر شد سه طبقه از خانهی خود را ویران کند تا فضای مورد نیاز بنا فراهم گردد.

این اثر شویترز و جادویی کردن اشیاء نخستین اشاره به تمام نقاشی نوین در تاریخ ذهن بشر و مفهوم نـمادین آن است. و سـنتی را آشکـار مـیسازدکـه ناخود آگاهانه دوام یافته است، یعنی سنت همبستگی کیمیا گران قرون وسطاکه حتا براي ماده و خاك هم ارزشي مذهبي قايل بودند.

شویترز با بالابردن ارزش مبتذل ترین مواد تا به سطح هنر و بنای «کلیسایی عظیم» (که خرده ریزه ها دیگر جایی برای انسان باقی نمی گذاشتند) وفادارانه همان راه کیمیا گرانی را پیمود که بر این باور بودند که هر چیز گرانبها را می توان از مبتذل ترین مواد بدست آورد. کاندینسکی نیز همین انگاره را داشت: «اشیاء بي جان جان مي گيرند و مي تيند. نه تنها آن هايي که در شعر مي آيند مانند ستارگان، ماه، جنگلها، گلها، بل تکمههای شلوار سپیدی که درون گودال آبی در خیابان مىدرخشد... هر چيزى يك روح پنهان دارد كه بيشتر خاموش است تا گويا.،

آنچه شاید نه کیمیا گران و نه هنرمندان متوجه نشدهاند اینستکه بخشی از روان خود را در ماده و یا اشیاء بیجان نهادهاند، و در واقع دجان آفرینی مرموز، برآمده از این اشیاء و حتا ارزش نهادن به خرده ریزه ها از همین ناشی می شود.

1 = Kurt Schwitters

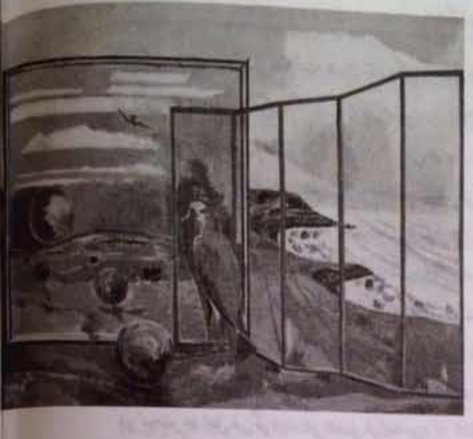
فرافکنی هنرمندان در حقیقت همان تاریکی وجود و سایهی زمینی و محتوای درونی خود آنهاست که باگذشت زمان نسبت به آنها کو تاهی کردهاند و نهایتاً به بو تهی فراموشی سپردهاند.

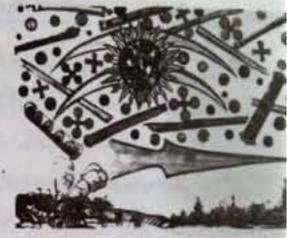
با اینهمه مردانی همانند شویترز به خلاف کیمیا گران با مسیحییت درنیامیختند و مورد حمایت آن قرار نگر فتند. حتا شویترز به نوعی با مسیحیت درافتاد. گونه یی جنون دلبستگی او را به ماده پیوند می داد، در حالی که مسیحییت می کوشد بر ماده فایق آید. تناقض اینجاست که شویترز با جنون دلبستگی خود موادی را که در کارهایش بکار می گرفت از واقعییت ملموس خود تسهی می ساخت. ماده در تابلوهای او به ترکیبی انتزاعی تبدیل می شد و با از دست دادن جوهر ذاتی خود در مجموعه حل می گردید. در همین فرایند بود که تابلوهای وی بیان نمادین عصر حاضر شدند، عصری که در آن مفهوم دمطلق، ماده به وسیلهی فیزیک اتمی تحلیل می رود.

نقاشان نرم نر مک به داشیاء جادویی، و دروح پنهان، اشیاء جلب شدند. کارلو کارا<sup>(۱)</sup> نقاش ایتالیایی می نویسد: داین اشیاء معمولی هستند که شکل های ساده را بر ما آشکار می سازند و ما از طریق آن ها می توانیم به حالت عالی و پر معناتر وجود که در برگیرنده ی شکوه هنر است پی ببریم.» پل کلی<sup>(۲)</sup> می گوید: دشیشی از طریق شناخت ما به ساختار و درون خود است که پا از حدود ظاهری فراتر می گذارد.» و ژان بازن در همین راستا می گوید: ویک شیشی دوستی ما را بر می انگیزد.. زیر ا بنظر مان می آید انگیزه هایی فراتر از ظاهر خود را دارا می باشد...، اظهاراتی از این دست بر داشت قدیم کیمیا گران از روح و ماده را که بر مبنای آن روح در درون و پس اشیاء بیجانی همانند فلز یا سنگ وجود دارد بیاد می آورد. این روح از نظر روانشناسی همان ناخود آگاه است. و همواره زمانی بروز می کند که شسناخت

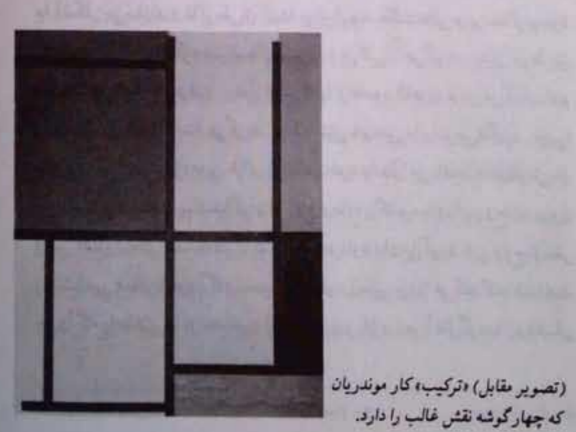
1 - Carlo Carrà

Y - Paul Kicc

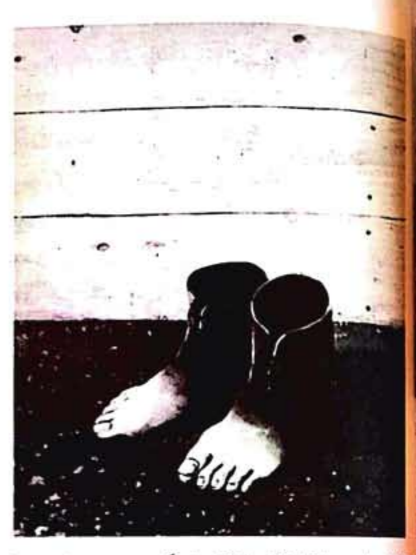




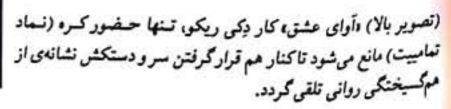
(تصویر سمت چپ) دچشماندازی در خواب، کار پل ناش (۱۹۴۶ - ۱۸۸۹) در هر سه تابلو بنظر میآید داییرها آزادانه شکسته و یا پراکنده شدهاند.



(تصوير مقابل) «تركيب» كار موندريان که چهار گوشه نقش غالب را دارد.



وكفش های سرخ اکار نقاش بلژیکی رنه مگریت René Magritte (متولد ۱۸۹۴).





مایل است محتویات تـوضیح پذیر و مـرموز را بـه مکـانی تـاریک و تـهی از ناخودآگاه خود بسپرد.

این احساس که شیئی چیزی بیش از آنکه به چشم بیاید را دارا می باشد و باور بسیار از هنرمندان است، در آثار جورجو دِکی ریکو<sup>(۱)</sup> نقاش ایتالیایی بخوبی نمایان است. وی انسانی صوفی مسلک بود و پژوهشگری غمگین که هرگز به آنچه می جست دست نمی یافت. او در سال ۱۹۰۸ زیر تابلوی چهرهی خود نوشت: و من به جز معما چه چیز را دوست بدارم؟»<sup>(۱)</sup>

دِکیریکو که پایه گذار سبک نقاشی متافیزیک است مینویسد: «هر شیئی دو جنبه دارد. یکی جنبه یی که عموماً همه آن را می بینند و دیگر جنبه ی شبح گونه و متافیزیکی که تنها پاره یی معدود از افراد آن هم در لحظه های بصیرت و تمرکز متافیزیکی قادر به دیدن آن هستند. یک اثر هنری باید بیانگر چیزی بیش از شکل ظاهری خود باشد.»

آثار دِکیریکو دجنبه ی شبعگونه ی چیزها را آشکار میکند. جنبه ی شبعگونه ی شیٹی در واقع جابجاشدن رویامانند واقعیات خود شیئی است که پندارگونه از ناخودآگاه تراوش میکند. اما دتجرید متافیزیکی، در آثار وی صلابتی دهشتبار دارد و فضای تابلوهایش کابوسگونه، مالیخولیایی و بیانتهاست. میدانهای شهرهای ایتالیا، برجها و اشیاء همهوهمه در دورنمایی مبالغه آمیز نمود پیداکر دهاند. گویی اینهمه در فضایی تهی قرار دارند و نوری سرد و بی رحم از منبعی ناشناخته بر آنها می تابد. نیمه پیکرهای باستانی و تندیسهای خدایان همه یادآور دوران قدیم هستند.

او در یکی از دهشتبارترین تابلوهای خود یک دستکش کائوچویی سرخ را در کنار سر مرمرین یکی از الههها قرار داده است که یک «شیثی جادویی» بـه مفهوم واقعی آن شده است. وجود یک گلولهی سبز بر روی زمین بهمثابهی نماد

<sup>1 =</sup> Giorgio de Chirico Y = Et quid amabo nisi quod enigma est

وحدت این اضداد مطلق است. بدون وجود گلوله تابلو می توانست بیانگر نوعی پریشانی روانی باشد. البته روشن است که تابلو نتیجهی تفکر و اندیشه یی طولانی نبوده و باید آن را نمایه یی از یک خواب انگاشت.

دِکیریکو که تحت تأثیر فلسفهی نیچه و شوپنهاور قـرار داشت مـینویسد: دنيچه و شوپنهاور نخستين كساني بودند كه معناي ژرف عدم وجود مفهوم زندگي را آموزش دادند و نشان دادند چگونه این عدم وجود مفهوم می تواند تبدیل به هنر گردد... تهی وحشتنا کی که آن هاکشف کردند همان زیبایی خلوت و بی روح ماده است.» البته در اینکه دِکیریکو توانسته باشد دنهی وحشتناک، را به دزیبایی خلوت، تبدیل کرده باشد جای تردید است. برخی تابلوهای وی بسیار نگرانکننده هستند و برخی دیگر همانند کابوس وحشتنا ک. اما او در کوشش خود برای بیان هنری دتهی، تا اعماق وجود انسان معاصر نفوذ کرد. نیچه که دِکیریکو وی را حاکم بر ماده می داند با بیان جمله ی وخدا مرده است () در واقع و تهی وحشنا ک، را توصيف كرده است. وكاندينسكي بي آنكه به نيچه اشاره كند در رسالهي خود بنام دربارهی عنصر معنوی در هنر مینویسد: دآسمان تهیست. خدا مرده است. چنین جمله یی ممکن است نفرت انگیز بنماید، اما تازگی ندارد. انگارهی مرگ خدا و پی آمد گریزناپذیر آن یعنی تھی متافیزیکی ذہن بسیاری از شاعران قرن نوزدهم فرانسه و آلمان را بخود مشغول کرده بود. این تحول طولانی سرانجام در قرن بیستم از پرده برون افتاد و به بحث کشیده شد و خود را در هنر نمایان ساخت. و بدينسان شكاف ميان هنر نوين مسيحييت از ميان رفت.

پروفسور یونگ هم متوجه گردید که پدیدهی مرموز و غریب مرگ خدا حقیقت روانی دوران ماست. او در سال ۱۹۳۷ نوشت: دمیدانم و آنچه را که بیان میکنم مردمان بیشماری نیز میدانند که دوران کنونی، دوران ناپدید شدن و مرگ خداست. الیان دراز او شاهد کم سو شدن هرچه بیشتر تصویر مسیحییت از خدا

۱ = در هر جامعه ی از هم گسیخته وشهی و حشتناک، جسای بساورهای الهسی را مسیگیرد و از خبود بیگانه شدن سبب نادیده انگاشتن خدا و طبیعتاً حقستیزی می شود. در خواب های بیماران خود یعنی در ناخود آگاه انسان امروزی بود. فقدان این نمایه در واقع فقدان عامل غاییست که به زندگی مفهوم می بخشد. البته باید خاطرنشان ساخت که نه ادعای نیچه، نه تهی متافیزیکی کی ریکو و نه پژوهش های پروفسور یونگ هیچکدام ارتباطی قطعی به واقعییت وجود خدا و یا وجود متعال ندارند و تنها ادعایی انسانی اند و همانگونه که پروفسور یونگ در دروانشناسی و مذهب، نشان داده این ادعاها پایه بر محتویات روان ناخود آگاه که در قالب نمایه های محسوس، خواب، انگاره یا مکاشفه به خود آگاه راه می یابند دارد. منبع این محتویات و سبب چنین تبدیلی (از خدای زنده به خدای مرده) در محدوده ی اسرار باقی خواهد ماند.

دِکی ریکو هرگز راه حلی برای مشکل طرح شده بو سیله ی ناخو د آگاه خو د نیافت و این ناتوانی به روشنی در تصویری که او از موجود بشری ارایه می دهد بچشم می خورد. با توجه به وضعیت کنونی مذهب باید برای انسان کف نفس و مسئولیتی جدید و البته غیر شخصی قایل شد. (و یونگ این را مسئولییت در برابر خو د آگاه می نامد.) اما در آثار دِکی ریکو انسان از روح خود محروم شده است، و بصورت یک عروسک خیمه شب بازی بدون چهره (و بنابراین بدون روح) در آمده است.

در نمونه های گونا گونی که وی از یک متافیزیسین بزرگ ارایه داده، مردی بدون چهره روی پایه یی ساخته شده از خرده ریزه ها قرار دارد. اینگونه نسمایش خود آگاهانه یا ناخود آگاهانه ی مسخره نشاندهنده ی کوشش انسان در کشف «حقیقت» متافیزیک است و در عین حال نماد تنهایی و پوچی کامل نیز می باشد. یا بشاید عروسک های بدون چهره (که در آثار سایر نسقا شان معاصر هسم دیده می شوند) پیش بینی چهره ی انسان بدون چهره هستند در میان توده ی مردم.

دِکیریکو در چهل سالگی نقاشی متافیزیکی را رها کرد و به سبکهای سنتی تر روی آورد. اما آثارش دیگر عمق خود را از دست دادند. و این نشان میدهد برای ذهن خلاقی که ناخود آگاهش در گیر معمای اساسی هستی نوین شده است راه بازگشت به گذشته وجود ندارد. نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۲۹۳

مارک شاگال<sup>(۱)</sup> نقاش روسی را می توان نقطهی مقابل دکی ریکو انگاشت. او هم در جستجوی دشعر اسرار آمیز و تنهایی، و دجنبهی شبع گونهی اشیاء که تنها افراد معدودی قادر به دیدن آن هستند، بود. اما نمادگرایی بسیار غنی وی ریشه در پارسایی یهو دیت شرقی و لطافت زندگی داشت. وی نه با مسئلهی تهی روبرو بود و نه با مرگ خدا. او می نویسد: «در این جهان عاری از اخلاق همه چیز می تواند تغییر کند مگر قلب، عشق انسان و کوشش وی برای شناخت الو هیت. نقاشی هم بمانند شعر بخشی از الو هیت است و این را مردمان امروز همچون گذشتگان

به نظر سر هربرت رید<sup>(۲)</sup> نویسنده ی انگلیسی، گرچه شاگال هرگز تمام و کمال پا از آستانه ی ناخود آگاه خود فراتر نگذاشت اما «همواره یک پا بر روی زمینی داشت که از آن نیرو می گرفت». و این دقیقاً همان الگوی داشتن رابطه ی «درست» با ناخود آگاه است.

تضاد میان شاگال و دِکیریکو پرسشی را مـطرح مـیکند کـه بـرای درک نمادگرایی هنر نوین اهمییت دارد. در آثار هنرمند امروزی چگونه میان خودآگاه و ناخودآگاه رابطه برقرار میگردد و به بیانی دیگر انسان در کجای آن قرار دارد؟

یک پاسخ را می توان در سور ثالیسم که آندره بر تون<sup>(۳)</sup> را پایه گذار آن میدانند یافت. (دِکیریکو را هم می توان یک سور ثالیست دانست.) بر تون هنگامی که دانشجوی پزشکی بود باکارهای فروید آشنا شد و بدین سان خواب، نقش مهمی در انگارههایش پیداکرد. او می نویسد: «آیا نمی توان از خواب برای حل مشکلات اساسی زندگی بهره جست؟ من فکر می کنم عناد آشکار میان خواب و واقعیت بو سیله ی گونه یی واقعیت مطلق یعنی سور ثالیسم بر طرف می گردد.» بر تون به شایستگی مشکل را دریافته بود. او در پی آشتی اضداد یعنی خود آگاه با ناخود آگاه بود. اما راهی که برای دستیابی به چنین هدفی برگزیده بود

1 - Marc Chagall

Y - Sir Herbert Read

\* - André Breton

او را به انحراف کشاند. او با بهره گیری از شیوهی تداعی آزاد فروید و نوشتن به گونه یی خودانگیخته که در آن جمله ها بی آنکه به وسیله ی خود آگاه مهار شوند از ناخود آگاه تراوش میکنند دست به تجربه های فراوانی زد و این کار را والقای اندیشه ی مستقل از هرگونه ملاحظه ی زیبایی شناسی یا اخلاقی، نامید.

اما این فرایند تنها راه را برای سیل نمایههای ناخود آگاه هموار میکند و نقش مهم و حتا تعیینکنندهی خودآگاه در آن نادیده گرفته می شود. و همانگونه که پروفسور يونگ نشان داده خود آگاه کليد ارزش هاي ناخود آگاه است و بنابراين نقشی تعیین کننده دارد. و این تنها خود آگاه است که شایستگی دستیابی به مفهوم نمایهها و معنای آنها برای فرد بر مبنای واقعییت زمان آشکار شدنشان را دارد. و تنها در صورت کنش متقابل خود آگاه و ناخود آگاه است که ناخود آگاه می تو اند ارزش خود و شاید حتا راه چیرهشدن بر نگرانی از تسهی را نشسان دهد. اگر ناخود آگاه به هنگام فعالییت به حال خود رها گردد، این خطر پیش می آید که غيرقابل مهارشده و يا طرف منفي و ويرانگر خود را بروز دهد. اگر به يک تابلوي سور تالیستی (مثلاً دزرافه در آتش، سالوادور دالی()) بنگریم، هم به نیروی لگامگسیختهی تخیل بر آمده از ناخود آگاه پی خواهیم برد و هم دهشت و نمادین کردن پایان تمام چیزهایی که در بسیاری از این تابلوها بچشم می خورد را احساس خواهیم کرد. ناخود آگاه طبیعت ناب است و همانند طبیعت آنچه در خود دارد را سخاو تمندانه بکار می گیرد. اما اگر به حال خود رها شود و خود آگاه انسانی نسبت به آن واکنش نشان ندهد ممکن است همانند طبیعت داشته های خو د را و یران کند و و دبر یا زود به تباهی بکشاند.

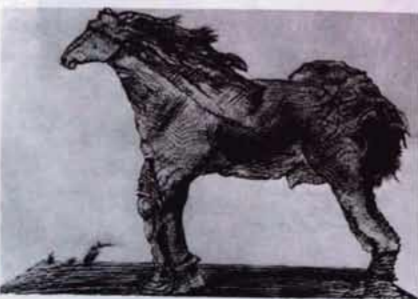
خودآگاهی در نقاشی نوین در ارتباط با بکارگیری اتفاق بـعنوان یکـی از شیوههای ترکیب نیز نقش دارد. مـاکس ارنست در کـتاب دفـراسـوی نـقاشی، مینویسد: دقرار گرفتن یک چرخ خیاطی با یک چتر بر روی میز جراحی (نقل

1 • Salvador Dali



(تصویر بالا) یکی از مشهورترین آثار سورآلیستی سالوادور دالی (متولد ۱۹۰۴) بام «زراف در آتش».

(تصویر چپ پایین) نقاشی به کمک سایش کار ماکس ارنست (بخشی از تاریخ طبیعی او) (تصویر راست پایین) وتاریخ طبیعی: ماکس ارنست یادآور توجه همیشگی به اشکال وتصادفی: همیشگی به اشکال وتصادفی طبیعت است. شکل که متعلق به مجموعهی قرن هجدهم هلند است با ترکیبی از استخوانبندی انسان سنگ و مرجان، خود گونهیی تاریخ طبیعی سورآلیستی است.







کاری از فرانتس مارک آثار بین سالهای ۱۸۸۰ تیا ۱۹۱۶، ایس هنرمند نقاش نشاندهندهی تغییر تدریجی و بالندهی مسیر نگاه وی از اشیاء بیرونی به هنر انتزاعی است. نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۳۹۷

قول از لوتره آمون<sup>(۱)</sup>) نمونه یی آشنا از پدیده یی ست که بوسیلهی سور ثالیست ها کشف گردید و امروزه دیگر جا افتاده است. بدین معنا که حضور دو (و یا چند) عنصر ظاهراً بیگانه با یکدیگر بر روی سطحی بیگانه با هر دو، نیرومندترین عامل شراره در شعر است.»

درک این گفته احتمالاً همانقدر دشوار است که این گفته ی بر تون: «کسی که نتواند تاختن یک اسب بر روی گوجه فرنگی را ببیند احمق است. « در اینجا می توان حضور تصادفی نیم تنه ی مرمرین با دستکش کائوچویی قرمز دکی ریکو را بیاد آورد.) البته بسیاری از این با هم حضور داشتن ها تنها یک شوخی ساده است و آنچه در ذهن بیشتر هنر مندان نوین می گذرد هیچ ار تباطی به شوخی ندارد. اتفاق نقش تعیین کننده یی در آثار پیکر تراش فرانسوی ژان (یا دهانس») آرپ<sup>(۱)</sup> ایفا می کند. کنده کاری برگ درختان همراه با شکل های دیگر بر روی چوب که ایفا می کند. کنده کاری برگ درختان همراه با شکل های دیگر بر روی چوب که است که در قلب دنیای آشکار نهفته می باشد. او نام ترکیب های خود را: وبرگ هایی که بر مبنای قانون اتفاق گرد هم آمده اند و چهار گوشه هایی که بر مبنای قانون اتفاق گرد هم آمده اند و گذاشته است.

ترکیب های اتفاقی به کار های هنری وی ژرفا می بخشد. او اصل ناشناخته اما فعال نظم و مفهوم که به منزلهی روح پنهان اشیاء است را بیان می کند. پیش از هر چیز این میل بنا به گفتهی پل کلی وبه اتفاق، نقشی اساسی دادن، بود که موجب گردید سور ثالیست ها طرح بافت چوب و شکل ابر ها و غیر آ را اساس پندار برای نقاشی های خود قرار دهند. مثلاً ما کس ارنست به لئونار د داوینچی اشاره می کند که براساس گفتهی بونیچلی<sup>(۳)</sup> نوشت: اگر یک اسفنج آغشته به رنگ را به دیوار پر تاب کنیم اثراتش بنظر همچون سر انسان، حیوان، چشم انداز و بسیاری اشکال دیگر خواهد آمد.

۲ = Jean (Hans) Arp ۳ = Botticelli

از نویسندگان بزرگ قرن نوزدهم فرانسه و پیشتاز سور ٹالیست ها Lautréamont = ۱

۳۹۸ / انسان و سمبولها پش

ماکس ارنست شرح میدهد چگونه در سال ۱۹۲۵ گرفتار پندار گردید، و پندار زمانی به وی دست داد که به هزاران خط نقش بسته بر سنگفرش زمین خیره شده بود: دبرای اینکه به پندارها و اوهام خود شکل بدهم باگذاشتن کاغذ بر روی هر کدام از آجرها به گونه یی تصادفی و سایش مداد بر روی کاغذ، تعدادی طرح از نقش روی آجرها برداشتم و وقتی به نتیجهی کار نگریستم یک رشته تصاویر متضاد و درهم فرورفته را مشاهده کردم. آنگاه اولین نتایج راگرد هم آوردم و نامشان را تاریخ طبیعی گذاشتم.

لازم به یاد آوریست که ارنست به هنگام سایش بر روی برخی از کاغذها رو و یا زیر آنها یک دایره قرار می داد و بدین سان تصاویر، فضا و عمقی خاص پیدا می کردند. روانشناس با تکیه بر همین مسئله می تواند گرایش ناخود آگاه در تقابل آشفتگی های تصادفی زبان طبیعی تصویر بوسیله ی نماد تمامییت روانی خود کفا که منجر به برقراری تعادل می گردد را شناسایی کند. حلقه یا دایره جنبه ی غالب تابلوست. و بدین ترتیب تمامیت روانی که در کلیت خود مفهوم یافته و به اشیاء دی گر هم مفهوم می بخشد حاکم بر طبیعت می شود.

می توان میان کوششهای ما کس ارنست برای آشکار کردن نظم پنهانی اشیاء و رمانتیکهای قرن نوزدهم گونه یی قرابت را مشاهده کرد. آن ها از دست طبیعت سخن می راندند. دستی که رد آن همه جا یافت می شد، روی بال و پوست تخم پرندگان، روی ابرها، روی برف، یخ، بلور و روی هر اتفاق نیاشی از دست تصادف. درست همانند خواب ها و پندارها. رمانتیکها در هر چیزی گونه یی وزبان تصویری طبیعت و را می دیدند. و ماکس ارنست نیز با نامگذاری تابلوهای برآمده از تجربه هایش (وتاریخ طبیعی ع) همانند یک رمانتیک و فتار کرد. این نامگذاری درست بود، زیراناخود آگاه (که نمایه های خود را در ترکیب های اتفاقی بروز می دهد) در واقع همان طبیعت است.

مطالعات روانشناس با تاریخ طبیعی ماکس ارنست یا ترکیبهای مبتنی بسر اتفاق هانس آرپ آغاز میگردد. و روانشناس با این پرسش روبرو میگرددکه نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۳۹۹

یک اتفاق مساعد، حال در هر کجاکه روی دهد چه مفهومی می تواند برای فردی که با آن مواجه گردیده داشته باشد. با جستجوی این پرسش است که انسان و خودآگاه مطرح می شوند و بدنبال آن مفهوم ممکن می گردد.

محتوای تابلوی کشیده شده بر مبنای اتفاق می تواند زیبا یا زشت، هماهنگ یا ناهماهنگ، غنی یا کمارزش باشد و خوب یا بد نقاشی شده باشد. این عوامل ارزش هنری یک تابلو را تعیین میکند. اما روانشناس نمیتواند به آن،ا بسنده کند. (و این مایهی نومیدی هنرمند و تمامی کسانی که از تماشای شکل تابلو ارضا می شوند است.) روانشناس در جستجوی چیزی بیش از اینهاست و می خواهد در حدِّ توان انسانی خود به دراز پنهان، اتفاق مساعد پی ببرد. تعداد و شکل اشیاء تصادفاً کنار هم قرارگرفتهی آرپ همانقدر پرسش برانگیز است که جزیبات ناشی از سایش های وهمانگیز ارنست. اینهمه از نظر یک روانشیناس نیماد هستند و بنابراين نهتنها با احساس سروكار دارند بل به نوعي مي توان گفت قابل تفسير هم مي باشند. نبو د حضو ر ظاهري يا واقعي انسان در آثار هنري نوين، فقدان انديشه و همينطور جيركي ناخودآگاه بر خودآگاه موجب گرديده منتقدان دست به حمله های گستر ده بی علیه آن بزنند. آن ها از هنر بیمارگونه سخن به میان می آورند و با آنها را با تابلوهای دیوانگان مقایسه میکنند. زیرا یکی از ویژگیهای دیوانگی اینستکه خودآگاه و «من» زیر امواج محتویات برآمده از ناخودآگاه روان غرق مي شوند. البته اين مقايسه امروزه بمانند يك نسل پيش از اين زننده نمی نماید. وقتی پروفسور یونگ برای نخستین بار در سال ۱۹۳۲ دربارهی پیکاسو به چنین ار تباطی اشاره کرد توفانی از خشم بپا شد. اما امروزه در کاتالوگ یک گالری هنری شناخته در زوریخ با اوسوسهی تقریباً شیزوفرنیک، هنرمندی سرشناس روبرو میشویم؛ رِدولف کاسنر (') نویسندهی آلمانی ضمن آنکه گورگ تراکل (') را یکی از بزرگترین شاعران آلمان می داند گفته است: داو

1 = Rudolf Kassner Y = Georg Traki

مایهی شیزوفرنی را در خود داشت، و این در آثار او هویداست. آثار او همگی نشان از شیزوفرنی دارند. بلی، تراکل شاعر بزرگی است.»

اکنون می دانیم وجود شیز وفرنی در تخیلات هنر مند منتفی نیست. و به نظر من آزمایش هایی که با مسکالین<sup>(۱)</sup> و مخدر های مشابه انجام گرفته موجب چنین باور متفاوتی شده است. این مخدر ها چنان حالتی پندارگونه بوجود می آورند که شخص رنگ ها و شکل ها را با شدت و تندی خاصی احساس می کند. حالتی مشابه حالت شیز وفرنی. امروزه تعدادی از هنر مندان برای الهام گرفتن به این مخدر ها روی آور دهاند.

<sup>1 -</sup> Mescaline

مانند تجربه های هاکسلی (Huxley) انگلیسی و یا هانری میشو (Henri Michaux). (م ـ فرانسوی)

كريز از واقعييت  $\sim$ 

روزی فرانتس مارک گفت: وهنر آینده اعتقادات علمی ما را قطعیت می بخشد. و این کلامی براستی پیامبرگونه است. ما پیش از این نفوذ روانکاوی فروید بر روی هنر مندان و اهمیت کشف (یاکشف دوباره) ناخود آگاه در آغاز قرن بیستم را مشاهده کردیم. نکتهی مهم دیگر رابطهی میان هنر نوین و کشفیات در قلمروی فیزیک هسته یی ست. به بیانی ساده و عامیانه، فیزیک هسته یی واحدهای اساسی ماده را از ویژگی های مطلقاً مشخص خود عاری میکند و ماده را اسرار آمیز جلوه می دهد. شگفت آور اینکه جِرْم و انرژی، موج و ذره قابل تبدیل به یکدیگر هستند. و قوانین علیت تنها تا محدوده یی خاص ارز شسمند هستند. اینکه این نسبی بودن ها، ناپیوستگی ها و تناقضات تنها در محدوده ی دنیای ما از ذرات بینهایت کوچک (اتم) گرفته تا بینهایت بزرگ کیهان، کار آ هستند اهمییت چندانی ندارد. اینهمه تغییری انقلابی در تصور از واقعییت هستند، زیرا واقعیت کاملاً متفاوت و غیر معقول جدید از ورای واقعیت دنیای ده. تابع قوانین فیزیک کلاسیک است پدیدار گشته است.

ے در قلمروی روان هم نسبی بودن و تناقضات مشابهی کشف گردیده است. در این قلمرو هم دنیای دیگری در حاشیهی خود آگاه آشکار گردیده که تابع قوانین جدید و تاکنونناشناخته که سخت شبیه قوانین فیزیک هسته یی هستند می باشد. توازی میان فیزیک هسته یی و روانشناسی ناخود آگاه جمعی غالباً مورد بحث یونگ و ولفگانگ پاولی<sup>(۱)</sup> برنده ی جایزه ی نوبل فیزیک بوده است. توالی فضا- زمان فیزیک و ناخود آگاه جمعی را می توان به منزله ی جنبه ی درونی و بیرونی یک واقعیت واحد که در پس ظواهر پنهان است انگاشت. (رابطه ی میان فیزیک و روانشناسی بوسیله ی دکتر ام ال فون فرانتس در پایان همین کتاب مورد بررسی قرار گرفته است.)

یکی از ویژگیهای دنیای واحد اینت که در پس زمینه ی دنیای فیزیک و دنیای روانی قرار گرفته و قوانین، فرایندها و محتویاتش تصوّرنا پذیرند. و این حقیقت برای درک هنر امروزی از اهمییت به سزایی بر خور دار است. زیرا موضوع اصلی هنر نوین نیز به یک معنا تصورنا پذیر است. و از همین روست که بخش مهمی از هنر نوین دانتزاعی و شده است. هنر مندان بزرگ این قرن در پی آن هستند که به دزندگی موجود در پس اشیاء و شکلی ملموس بدهند و به همین سبب آثار شان نشان از دنیایی دارد که در پس خود آگاهی (و حتا در پس خواب، زیرا بندرت اتفاق می افتد که خوابی فاقد شکل باشد.) قرار گرفته است.

و بدینسان واقعییت دواحد، و زندگی دواحد، را که گویا بطور مشترک در پسزمینهی هر دو قلمروی فیزیک و روانشناسی قرار دارد نشانه میروند.

تنها تعداد کمی از هنرمندان به رابطهی موجود میان شیوهی بیان هنری خود با فیزیک و روانشناسی پی بردهاند. کاندینسکی یکی از استادانیست که هیجان عمیق خود را از اولین کشفیات فیزیک نوین ابراز کرد: «شکاف اتم چنان تکانم داد که گویی به معنای پایان جهان بود. محکم ترین ستونهای معرفت در نظرم فروریختند و ویران شدند. همه چیز بنظرم ناپایدار، ضعیف و بی پایه آمد. اگر سنگی در برابر دیدگانم تبخیر میشد دیگر حیرتم را برنمیانگیخت، و نتیجه آن

**1 - Wolfgang Pauli** 

شد که هنرمند از طبیعت و دنیای مرئی روی گرداند. کاندینسکی چنین ادامه داد: و در ذهن من وجوه تمایز میان قلمروی هنر با طبیعت هر دم فزونی می گرفت.

گستن از دنیای اشیاء کم و بیش همز مان گریبانگیر هنر مندان دیگر هم گردید. فرانتس مارک می نویسد: («آیا هنوز نیاموخته ایم... که هرچه بیشتر و آیینه وار به ظاهر اشیاء توجه کنیم کمتر با ما سخن می گویند ؟ ظاهر همواره بی روح است...» از نظر مارک هدف هنر «آشکار کردن زندگی فراسوی زمینی موجود در پس تمامی اشیاء است و همینطور شکستن آینهی زندگی برای دیدن چهره ی هستی». و پل کلی می نویسد: «هنر مند به شکل ظاهری اشیاء طبیعی موجود در جهان همان مفهوم مجاب کننده بی را نمی بخشد که واقع گرایان متنفذ انتظار دارند. او به اندازه ی واقع گرایان به این واقعیت پایبند نیست، زیرا شکل طبیعی و کامل اشیاء تمامی جوهر فرایند آفرینش را در خود ندارد. در واقع او بیش از آنکه به شکل های آفریده شده توجه کند به نیروهای شکل دهنده توجه دارد. پی ات موندریان<sup>(۱)</sup> بدین سب کویسم را متهم کرد که انتزاع را به سرانجام منطقی خود رهنمون نمی شود: «بیان واقعیت ناب ه ممکن نیست مگر به وسیله ی «آفرینش رهنمون نمی شود: «بیان واقعیت ناب ه ممکن نیست مگر به وسیله ی «آفرینش شکل ناب» و آزاد از قید و بند احساسات و انگاره های ذهنی. «پس پشت تغییر شکل های طبیعی واقعیتی ناب وجود دارد که هرگز تغییر نمی کنه.

تعداد زیادی از هنرمندان می کوشیدند از فراسوی ظواهر به «واقعیت» پس زمینه یا روح ماده با استحالهی اشیاء به یاری تخیل، سور ثالیسم، نمایه های رویایی و بکارگیری اتفاق دست یابند. اما هنر مند «آبستره» به اشیاء پشت کرد و در تابلو هایش دیگر اثری از اشیاء مشخص قابل شناخت نبود. و بنا به گفتهی موندریان تابلو ها تنها «شکل ناب» را در خود داشتند.

البته باید توجه داشت آنچه این هنرمندان به آن توجه داشتند چیزی بیش از شکل و وجه تمایز میان اشکال مشخص و انتزاعی، تصویری و غیر تصویری بود.

**\ - Pict Mondrian** 

۴۰۴ / انسان و سمبولهایش

هدف آنها بطن زندگی و اشیاء و پسزمینهی تغییرناپذیر آنها بود و به کار خود عميقاً ايمان داشتند. و بدين ترتيب هنر رمزگراگرديد. روحي كه هنر در رمز و راز ، آن گرفتار آمده بود روحی زمینی بود، همان روحی که کیمیا گران مرکوریوس نام نهاده بودند. ذهن مرکوریوسی، نماد همان ذهنی است که هنرمندان پی به وجود آن برده بودند و یا آن را در پس پشت طبیعت اشیاء یا در «پس ظاهر طبیعت» میجستند. رمزگرایی آنها دیگر مسیحی نبود. زیرا با ذهنییت وآسمانی، بیگانه بود. و در حقیقت رقیب پنهانی مسیحییت بود که میخواست راهی به سوی هنر برای خود بگشاید. و از همینجاست که ما پی به معنای واقعی تاریخی و نمادین هنر نوین، میبریم. و آن را هم همانند جنبش های کیمیا گری قرون وسطا نوعی رمزگرایی روح زمینی متعادلکنندهی مسیحیت دوران کنونی میانگاریم.

هیچ هنرمندی به اندازه ی کاندینسکی این پس زمینه ی رمزی را احساس نکرده و همانند او با شور از آن سخن نگفته است. اهمییت آثار هنری تمامی دوران ها در نظر او «نه در سطح و نمودهای بیرونی بل در ریشهی تمام ریشهها و مـحتوای رمزی هنر نهفته است. و از همین روست که میگوید: «هنرمند باید همواره چشم به سوی زندگی درونی خود داشته باشد و گوش به آواهای ناشی از نیاز درونی ب..... و این تنها راه نمایش فرمان پندار رمزیست.

کاندینسکی تابلوهای خود را نمایش معنوی کیهان، موسیقی افلاک، هماهنگی رنگها و اشکال نامید. دحتا زمانی که شکل، کاملاً انتزاعی و هندسی است باز هم پژواکی درونیست و این پژواک معنوی دقیقاً بر خود شکل منطبق است.، و همینطور: ابرخورد نیزی زاویهی سه گوشه با یک دایره همانقدر بر آدمی تأثیر مي گذارد که نمايش برخورد انگشت الهي به هنگام آفرينش آدم در نقاشي ديواري ميكل آنژه.

در سال ۱۹۱۴ فرانتس مارک در کتاب «کلمات قصار» خود نوشت: «ماده

1 - Mercurius

چیزیست که انسان به راحتی تحمل میکند اما از شناسایی آن سر باز میزند.» تماشای دنیا به نفوذ در دنیا تبدیل شده است. هیچ رمزی نیست که در عالی ترین حدِّ جذبهی خود به انتزاع کامل اندیشهی نوین دست یازیده و یا اینکه به ژرفای کافی رسیده باشد.

پل کلی که می توان او را شاعر نقاشان نوین انگاشت می گوید: «این رسالت هنر مند است که تا حد ممکن به اعماق مر موز چیزهایی که بالندگی شان بر مبنای قانون اولیه است راه یابد. کدام هنر مند است که نخواهد به سرچشمه ی تمامی حرکات فضا- زمان که نام مغز یا قلب آفرینش را بر خود دارند و تمامی فعالیت ها از آن ناشی می شود دست یابد؟ ما با قلبی تپنده همواره به سوی سرچشمه ی اولیه یعنی به قلب طبیعت و سرچشمه ی تمامی آفرینش که کلید اسرار همه ی چیزها در آن پنهان است کشیده می شویم. و ثمره ی این کاوش زمانی کاملاً جدی گرفته می شود که ساختار هر چیزی با امکانات تصویری شکوفا گردد. و همانگونه که کلی می افزاید: و تنها به تصویر کشیده شود. و تمامی کارهای کلی از نهان دیده می شود باید به تصویر کشیده شود. و تمامی کارهای کلی از سرچشمه ی اولیه ی اشکال الهام گرفته است: ودست من تماماً ابزار فلک دور دست است و این سر من نیست که در کارم دخالت دارد. چیزی دیگر کارم را سامان

آثار کلی پیچیده ترین نمود روح زمینیست که گاهی شاعرانه و گاه شیطانی مینماید. خلق و خو و شگفتی نزد وی پلی هستند میان دنیای زیرزمینی و دنیای انسانی. دقت در قوانین طبیعت و عشق به تمام مخلوقات تخیل او را با زمین پیوند میدهد. او مینویسد: «گفتگو با طبیعت شرط لازم برای کار هنرمند است.»

بیان دیگری از ذهن ناخودآگاه و پنهان را می توان نزد یکی از مشهور ترین نقاشان جـوان مکـتب انـتزاعـی یـعنی جکسـون پـولوک<sup>(۱)</sup> امـریکایی کـه در

1 - Jackson Pollock

چهل و چهار سالگی خود را با اتو موبیل کشت یافت. آثار او تأثیر فراوانی روی هنر مندان جوان معاصر گذاشته است. او در کتاب «نقاشی من» اظهار داشت که در حالت جذبه نقاشی میکند: «وقتی نقاشی میکنم، خودم نمی دانم چه میکشم. و تنها پس از گذران دوره ی جذبه ی مانوس است که بخود می آیم. من از تغییر و تخریب و... تصویر واهمه ندارم، زیرا تابلو هم زندگی خاص خودش را دارد. و من می کوشم این را نشان دهم. تنها زمانی که رابطه ام با تابلو قطع می شود نتیجه مبهم و سردرگم از آب درمی آید. در غیر اینصورت هماهنگی ناب و تبادل به آسانی صورت می گیرد و تابلو موفق از کار درمی آید.

تابلوهای پولوک که به شیوه ی ناخود آگاهانه کشیده شده اند آکنده از حرارت و هُبجان هستند. آن ها به سبب عدم وجود ساختار تقریباً بی نظم هستند، و رودی از گدازه های رنگین آتشفشان با خطوط و همواری ها و نقطه ها را می مانند. چیزی شبیه آنچه کیمیا گران توده ی آشفته<sup>(۱)</sup>ی نخستین ماده<sup>(۲)</sup> و یا بی نظمی می نامیدند. اصطلاح هایی که همگی بیانگر تعریف ماده ی اولیه ی کیمیا گری که اساس جستجوی جوهر زندگی را تشکیل می داد بود. تابلوهای پولوک نشان دهنده ی هیچی هستند که در عین حال همه چیز است، یعنی وخود ی ناخود آگاه که شاید مربوط به دوران پیش از پیدایش خود آگاه و وجود باشند. و یا نشان دهنده ی چشم اندازهای تخیلی دورانی که خود آگاهی و زندگی دیگر خاموش شده اند.

رایج ترین شیوه ی نقاشی در میانه ی قرن حاضر مکتب انتزاعی ناب است که در آن شکل و رنگ تابع هیچگونه نظمی نیستند. هرچه دواقعیّت، عمیق تر از میان رفته باشد، تابلو بیشتر محتوای نمادین خود را از دست می دهد. و سبب آن هم در طبیعت نماد و رفتار آن نهفته است. نماد، شی یی از دنیای شناخته شده است که به چیزی از دنیای ناشناخته اشاره دارد؛ محتوای نماد اگرچه مفهومی بیان ناپذیر دارد، اما به هر رو بیان زندگی ست. اما در ترابلوهای انتزاعی نیاب از دنیای

<sup>1 =</sup> massa confusa Y = Prima materia



(راست) تنديس كار پيكاسو (متولد ١٨٨١). اشياء معمولي مانند برگ درختان پیش از آنکه جزو ملزومات کار باشند جزو موضوع کار



the stand and the start of the second al the state of the second states ترکیب تکدهای چوب کار هانس آرب (متولد ۱۸۸۸)

۴۰۸ / انسان و سمبولها پش

شناخته شده اثری نیست و چیزی برای ایجاد پَل به سوی ناشناخته ها وجود ندارد. ولی از سویی دیگر این تابلوها پس زمینه یی غافلگیرکننده و مفهومی پنهان را در خود دارند. و غالباً به صورت نمایه های کم و بیش دقیق طبیعت درمی آیند و شباهت حیرت باری با ساختار هسته یی عناصر آلی و غیرآلی موجود در طبیعت دارند. اینکه انتزاع ناب نمایه یی از خود طبیعت است حقیقتی ست البته گمراه کننده. اما شاید یونگ بتواند از گمراهی بیرونمان بیاورد. او میگوید:

هر چه لایه های روان عمیق تر باشند و به همان نسبت که در تیرگی فرو روند، بیشتر از ویژگی های غریب فرد می کاهند. و در پایین ترین حد، یعنی هنگامی که به دستگاه رفتار های خودکار نزدیک می شویم بیش از پیش جنبه ی جمعی بخود می گیرند تا جایی که جهانی می شوند و در مادیت اندام یعنی مواد شیمیایی بدن ناپدید می گردند. کربن بدن چیزی بیش از کربن نیست و بنابراین وبنیاد روان نیز چیزی بیش از آنچه در جان است را در خود ندارد».

یک مقایسه ی ساده میان تابلوهای انتزاعی و میکروفو توگرافی ها نشان می دهد که انتزاع ناب هنر دتخیلی به گونه یی اسرار آمیز و شگفت آور دطبیعت گرا ، شده است، زیراً عناصر مادی محتوای آن ها را تشکیل می دهد. دانتزاع ناب ، و دواقع گرایی ناب ، که در آغاز قرن از یکدیگر متمایز شده بودند یکبار دیگر با هم پیوند خوردند. این کلمات کاندینکی را بخاطر بیاوریم هنگامی که می گفت: دقطب ها دو راه را می گشایند که سرانجام به یک هدف منتهی می شوند. ، نقاشی انتزاعی نوین به این هدف یعنی به نقطه ی پیوند دست یافته است. البته دستیابی به خواست خود هنرمند ندارد. این نقطه ما را به حقیقت بسیار مهمی درباره ی هنر نوین رهنمون می شود. هنرمند آنگونه که خود فکر می کند آثارش را آزادانه نمی آفریند. اگر آثار وی بگونه یی کم و بیش ناخود آگاهانه آفریده شده باشد، به قوانین طبیعت که در عمیق ترین سطح خود بر قوانین روان و یا به وارونه انطباق دارند گردن نهاده است. پیشگامان بزرگ هنر نوین به روشن ترین شیوه یی این اهداف حقیقی و ژرفایی راکه ذهن به آن راه یافته و اثر خود راگذاشته و آنان را متأثر کرده بیان کردهاند. این نکته دارای اهمییت است، زیرا هنر مندان بعدی که کمتر فیلسوف و شاعر پیشه بودهاند لزوماً نتوانستهاند به آن ژرفا دست یازند. البته نه کاندینسکی نه کلی و نه هیچ استاد بزرگ دوران نخستین هنر نوین متوجهی خطر مهم روانی ناشی از گردن نهادن هنر مند به تهاجم مرموز ذهن زمینی و بنیاد اصلی طبیعت نشدند. و اکنون ما به همین خطر می پردازیم:

برای آغاز یکی دیگر از جنبههای هنر نوین را در نظر میگیریم. ویلهلم ورینگر<sup>(۱)</sup> نویسندهی آلمانی هنر انتزاعی را نمود ناراحتی متافیزکی و نگرانی یی میدانست که نزد مردمان شمال بیشتر معمول است. بر مبنای نظر او واقعییت برای مردمان شمال (اروپا) دردآور است. آنها از طبیعت مردمان جنوب (اروپا) بی بهرهاند و از همین رو آرزوی دنیای فوق واقعی و فوق احساسی را دارند و این را در هنر و تخیلی یا انتزاعی خود آشکار میکنند.

اما همانگونه که سر هربرت رید در کتاب خود بنام وچکیده ی تاریخ هنر نوین » آورده است، نگرانی متافیزیکی، دیگر به ژرمن ها و حتا شمالی ها محدود نمی شود و ویژگی تمامی دنیآی امروز شده است. رید به نقل از مقاله یی که کلی در روزنامه ی خود در آغاز سال ۱۹۱۵ منتشر کرد می نویسد: وهرچه دنیا (همانند امروز) دهشتنا ک تر می شود، هنر انتزاعی تر می گردد؛ هنر واقع گرایانه محصول دنیای صلح آمیز است. از نظر فرانتس مارک هنر انتزاعی گریز از بدی ها و زشتی های دنیاست: ومن در زندگی خود خیلی زود پی بردم که انسان موجودی زشت است. بنظرم حیوانات مهربان تر و بی غش تر می آمدند. و در میان همین انسان های زشت نیز به چنان مسایل نفرت انگیز و کریهی برخوردم که نقاشی ام بیش از پیش در قالب طرحهای ساده در آمدند و انتزاعی شدند.»

**<sup>)</sup>** = Wilhelm Worringer

۴۱۰ / انسان و سمبولهایش

در اینجا هم میخواهم گفتگوی بسیار آموزنده ی مارینو مارینی (") پیکرتراش ایتالیایی و ادوارد رودیتی (<sup>۲)</sup> نویسنده را نقل کنم. موضوعی که سالها و به م شکلهای گونه گون در کارهای مارینی جنبه ی غالب بخو د گرفته بود مرد جوان اسب سوار بود. در نخستین کارها که او در گفتگوی خود آن ها را دنمادهای امید و حقشناسی می نامد (کارهای متعلق به پایان جنگ جهانی دوم) سوارکار با دستانی فراخ و بدنی کمی خمیده به عقب بر پشت اسب نشسته است. و با گذشت زمان حالت سوارکار بیش از پیش دانتزاعی می شود و حالت کم و بیش ه کلاسیک وی به مرور تحلیل می رود.

مارینی درباره ی احساسی که انگیزه ی این تغییر شده بود می گوید: «اگر به تندیس های سوارکار من که در این دواز ده سال اخیر آفریده ام به تر تیب زمانی نظر بیفکنید خواهید دید که هراس حیوان هر دم فزونی می یابد. اما بجای آنکه بر روی دو پای خود بلند شود یا بگریزد از ترس فلج شده است. و سبب این است که من فکر می کنم به پایان جهان نزدیک می شویم. من کوشیده ام در تمامی تندیس های خود این ترس و نومیدی فزاینده را بیان کنم. و بدین سان می کوشم آخرین مرحله ی اسطوره ی میرا، اسطوره ی فرد و قهرمان پیروز و اسطوره ی شرافت بر مبنای انسان گرایی را نمادین کنم.

در اسطوره ها و حکایات پریان، وقهرمان پیروز، نماد خود آگاهی ست. و مارینی می گوید: دشکست قهرمان، مرگ فرد را بدنبال دارد و ایس پدیده در اجتماع به صورت حل شدن فرد در توده هاست و از نظر زیبایی شناسی انحطاط عنصر انسانی ست. وقتی رودیتی پرسید آیا مارینی برای اینکه انتزاعی نقاشی کند اصول کلاسیک را رها می کند آمارینی پاسخ داد: وبه محض آنکه هنر بیانگر تر س شود، ناگزیر از آرمان های کلاسیک جدا می گردد.، او موضوع تابلوهای خود را از میان جسدهای بدست آمده از پمپنی برمی گزید. رودیتی هنر مارینی را

) = Marino Marini

Y - Edouard Roditi

نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۴۱۱

«شیوهی هیروشیمایی» مینامد، زیرا بیانگر پایان جهان است. و مارینی ایس را می پذیرد. او میگوید، احساس میکند از بهشت زمینی رانده شده است: وتا همین اواخر پیکرتراش به کلییت جسمانی و صلابت اشکال توجه داشت. و از پانزده سال پیش به اینسو بیشتر گسستگی شکلها را مینمایاند.» گفتگوی مارینی و رودیتی بیانگر تغییر هنر «مفاهیم» به هنر انتزاعی ست و این برای کسانی که به دقت از یک نمایشگاه هنر نوین دیدن کر دهاند روشن شده است.

هرقدر هم ما از کیفیت شکل ها لذت ببریم و آن ها را ستایش کنیم باز نمی توانیم گرفتار ترس، نومیدی، خشونت و طنز تلخی که فریادگونه از اینهمه آثار تراوش می کند نشویم. نگرانی متافیزیکی که نومیدانه در تابلوها و تندیس های مشابه کارهای مارینی بیان می شود می تواند نومیدی ناشی از دنیای محکوم را توجیه کند. در سایر موارد ممکن است تأکید روی عوامل مذهبی و این احساس که خدا مرده است <sup>(۱)</sup> باشد. این هر دو انگیزه سخت به یکدیگر نزدیکند.

شکست (یا بهتر بگوییم کناره گیری) خود آگاه، ریشهی این هراس درونی ست. این موج تجربهی رمزی، هر آنچه در قدیم انسان را به دنیای انسانی زمین، زمان، فضا،ماده و زندگی طبیعی پیوند می داد به دور افکنده و یا از میان برده است. و اگر ناخود آگاه بو سیلهی تجربهی خود آگاه متعادل نگر دد خواه ناخواه جنبهی ناپسند و منفی خود را بروز خواهد داد. غنای موسیقی خلاقی که همنوای فلک بود و همینطور اسرار شگفت آور طبیعت اولیه جای خود را به تباهی و نومیدی داده اند. هنر مند تاکنون بارها قربانی منفعل ناخود آگاه خود شده است.

در فیزیک هم جهان پس زمینه، طبیعت متناقض خود را آشکار کرده است. قوانین درونی ترین عناصر طبیعت، ساختارها و ار تباطهای تازه کشف شده در واحد بنیادین آن یعنی اتم، دانشمندان را قادر ساخته سلاحهای مخرب بی سابقه یی اختراع کنند و راهگشای نابودی گردند. شناخت کامل و نابودی دنیا دو

۲۸۰ - بازگردید به پانویس صفحهی ۲۸۰

۴۱۲ / انسان و سمبولهایش

جنبهی کشف این قوانین درونی طبیعت هستند.

یونگ که به اهمییت خود آگاهی انسان به همان اندازه ی خطر طبیعت دوگانه ی ناخود آگاه آشنا بود، تنها یک سلاح را در برابر این بلای تهدید کننده پیشنهاد کرد: تکیه به خود آگاه فردی که ساده به نظر می آید بسیار دشوار است. خود آگاه تنها برای متعادل کردن ناخود آگاه ضروری نیست و تنها برای این نیست که به زندگی مفهوم بخشد. بل عملکردی بسیار والاتر دارد. ما می توانیم بدی هایی که پیرامون خودمان، نزد همسایه ها و مردمان دیگر مشاهده می کنیم همانند محتویات نحس روان خودمان بینگاریم و این پذیرش نخستین گام به سوی تغییرات بنیادین نسبت به نزدیکانمان خواهد بود.

>> حسد، جستجوی لذت، شهوت پرستی، دروغ و تسمامی هرزگی های شناخته شده جنبه های منفی و «تاریک» ناخو د آگاهند. ناخو د آگاهی که می تواند به دو گونه بروز کند. اگر جنبهی مثبت آن بصورت «روح طبیعت» بروز کند نیروی خلاقش انسان، اشیاء و دنیا را به وجد می آورد. و این همان روح زمینی ست که بارها در این بخش به آن اشاره کرده ایم. و اگر جنبه ی منفی آن (یعنی همان روح) بروز کند بصورت روح شر و محرکی ویران کننده در می آید. همانگونه که پیش از این اشاره کردیم کیمیا گران شخصیت مرکور را به این روح دادند و آن را مرکور دوچهره<sup>(۱)</sup> نام نهادند. در زبان مسیحیت هم آن را شیطان نامیدند. و اگرچه باورنکردنی می نماید اما شیطان هم دو چهره دارد، و چهرهی مثبت آن لوسی فر<sup>(۱)</sup> بمعنای آورنده ی روشنایی است.

اگر چنانچه.به هنر نوین (که گفتیم روح زمینی را نـمادین مـیکند) نـیز از دریچهی این مشکلات و تناقض ها بنگریم، خواهیم دیدکه جنبهیی دوگانه دارد. از جنبهی مثبت هنر نوین بیانگر رمزگرایی عمیق و اسرارآمیز طبیعت است و از جنبهی منفی باید آن را به منزلهی روح شر و ویـرانگـر انگـاشت. دو جـنبه از نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۴۱۳

یکدیگر تفکیکناپذیرند، زیرا تضاد یکی از ویژگیهای بنیادین ناخودآگاه و محتویاتش است.

برای پرهیز از سوءتفاهم یکبار دیگر تأکید میکنیم که این ملاحظات هیچ ارتباطی به ارزش هنری یا زیباییشناسی آثار ندارند و تنها به تعبیر هنر نوین به عنوان نماد دوران کنونی پرداخته شده است.



در اینجا باید به یک نکتهی دیگر هم اشاره بکنم. و آن اینکه روح هر دوران بمانند رودی غلطان و پایدار پیوسته در حرکت است. و با توجه به سرعت تکامل حتا تغییرات دهساله هم بسیار محسوس است.

در میانهی قرن حاضر گرایشی تازه در نقاشی پدیدار گشت. ایـن گـرایش، انقلابی به پا نکرد و قابل مقایسه با بلوای سالهای ۱۹۱۰ که بنیادهای جدیدی را در هنر آفرید نبود. البته پاره یی از هنرمندان هدفهای خود را به گونه یی بی سابقه تدوین کردند و این تحول در درون مرزهای هنر انتزاعی همچنان ادامه دارد.

نمایش واقعییت ملموس که از نیاز ابتدایی موجود بشری برای ضبط لحظههای گذرا سرچشمه می گیرد به لطف عکاسی افرادی نظیر هانری کارتیه برسون<sup>(۱)</sup> فرانسوی و ورنر بیشف<sup>(۱)</sup> سویسی و دیگران به هنری واقعاً ملمس و طبیعت گرا تبدیل گردید. و از همین روست که ما متوجه می شویم چرا نقاشان همچنان راه هنر درونی و تخیلی را دنبال می کنند. البته به نظر بسیاری از هنر مندان جوان هنر انتزاعی بهمان صورتی که سال ها بکار گرفته می شد دیگر بدون لطف شده بود و

1 = Henri Cartier-Bresson

Y - Werner Bischof



(تصوير بالا) انامه به ماري مادلن قسديس، كسار ألقسرد مانسيه Alfred (متولد ۱۹۱۱) Manessier



(تىصوير پايين) دبىراى تىولد انسان والاءكار پى ير ايو تردموآ Pierre - yres Trémois فرانسوى (متولد ۱۹۲۱) در آن امکان موفقییت وجود نداشت. این هنرمندان در جستجوی خود برای یافتن چیزهای تازه به موضوعاتی کاملاً دسترس برخورد کردند که پیش از آن کسی آنها را در طبیعت و انسان نمی جست. آنها از این موضوع ها بهره گرفتند و هنوز هم بهره می گیرند، البته نه با ترسیم طابق النعل به النعل طبیعت بسل با نمایش واکنش های عاطفی خود در برخورد با آن.

آلفر د مانسیه<sup>(۱)</sup> نقاش فرانسوی هدف های این هنر را اینگونه بیان می کند: و آنچه ما باید دوباره به آن دست یابیم نیروی و اقعیت گمشده است. ما باید برای خود <sup>9</sup> قلبی نو، ذهنییتی جدید و روحی تازه در مقیاس انسانی بسازیم. و اقعییت راستین نقاش نه در انتزاع می گنجد و نه در و اقع گرایی، بل به دستیابی دوباره به نیروی وجود بشری بستگی دارد. من بر این باورم که در حال حاضر هنر غیر تصویری به نقاش امکان ویژهی رسوخ به و اقعیت درونی و آگاهی به خویشتن خویش و حتا وجود خود وی را می دهد. به نظر من نقاش تنها با دستیابی دوباره به این موقعیت است که از این پس خواهد توانست به مرور به خود آید و باکشف دوبارهی نیروی خود به و اقعیت بیرونی جهان دست یابد.، ژان بازن هم همین باور را دارد: ونقاش امروزی سخت می کوشد تسا بحای آفرینش اشکال مشخص، ضرب آهنگ در بردارد که به ریاضییات خشک یا گونه یی اکسپرسیون انتزاعی یا یکنواختی و نقر فزایندهی نشانه ها بیانجامد... و البته این تجربهی تکان دهنده موجب آشتی در بردارد که به ریاضییات خشک یا گونه یی اکسپرسیون انتزاعی یا یکنواختی و نقر فزایندهی نشانه ها بیانجامد... و البته این تجربهی تکان دهنده موجب آشتی می سازد در هر لحظهی دنیا، چهرهی دگرگون شدهی خود را بشناسد.

آنچه هنرمندان امروزی را به خود مشغول داشته پیوند دوباره و خودآگاهانهی واقعییت درونی با واقعییت جهان یا طبیعت است و در نهایت ایجاد وحدت میان روح با جسم و ماده با ذهن. و این شیوهی آنها برای ددستیابی دوباره به نیروهای

1 - Alfred Manessier

نمادگرایی در هنرهای تجسمی / ۴۱۷

موجودات بشری است». امروزه این امکان بوجود آمده که به شکاف ژرف ایجادشده در هنر نوین (میان سبک انتزاعی ناب و واقعییت ناب) آگاه شویم و به ترمیم آن بپردازیم.

تماشاگر در همان ابتدا متوجهی تغییر فضای آثار این هنرمندان می شود. تابلوهای مردانی مانند آلفرد مانسیه یا گوستاو سنژیه<sup>(۱)</sup>ی بلژیکی با وجود انتزاعی بودنشان بیانگر گونه یی ایمان به دنیا هستند و با وجود دارابودن احساسات شدید پر توافکن نوعی هماهنگی شکل و رنگ آرامش بخش می باشند. در آثار بافتنی مشهور ژان لورسا<sup>(۲)</sup>که در سالهای پنجاه آفریده شدهاند، طبیعت بیداد می کند. و این هنریست سرشار از مفهوم و «تخیل». هماهنگی شکل و رنگ آرامش بخش در آثار پل کلی هم به چشم می خورد. او همواره به دنبال چنین هماهنگی یی بوده است. و افزون بر آن وی به لزوم کنارنگذاشتن بدی نیز آگاهی داشته است. وبدی را نباید دشمن پیروز یا مزاحم دانست. بدی نیروییست که در ساخت هر چیزی مشارکت دارد». البته نقطهی آغاز کار کلی با دیگران یکی نبود. او با فیاصله یی تقریباً کیهانی در کنار مردگان و ناآمدگان زندگی کرده بود، در حالی که نسل جوان

در اینجا لازم است گفته شود درست زمانی که پیشرفت در نقاشی نوین موجب می گردید تا به وحدت اضداد دست یابد، به موضوع های مذهبی پرداخت. و وخلا متافیزیکی، را پر کرد. و کلیسا غافلگیرانه مشتری نقاشی نوین گردید. کافی ست اشاره کنیم مانسیه پنجره های کلیسای قدیسان در شهر بال<sup>(\*)</sup> را نقاشی کرده است و کلیسای آسی<sup>(\*)</sup> تعداد زیادی از آثار نوین را در خود جای داده است. همینطور کلیسای کوچک ماتیس در وانس<sup>(\*)</sup> و کلیسای ادنکور<sup>(1)</sup> که از آثار ژان بازن و فرنان لژه<sup>(\*)</sup> نگهداری میکنند.

| 1 - Gustave Singier | ¥ - Jean Lurcat             | r = Bâle       |
|---------------------|-----------------------------|----------------|
| F = Assy            | <b>5 =</b> Matisse de Vence | ۲ - Audincourt |

**v** = Fernand Léger

بازشدن درهای کلیا به روی هنر نوین بیانگر چیزی بیش از وسعت نظر است. و نماد این حقیقت است که نقش هنر نوین نسبت به مسیحییت در حال تغییر است و رفتار جبرانی جنبش های کیمیا گری به امکان همکاری گردن نهاده است. به هنگام بحث دربارهی نمادهای حیوانی مسیح اشاره کردیم که روح نورانی و روح زمینی از یکدیگر جدایی ناپذیرند و گویا وقت آن رسیده تا گامی به سوی حل این مسئلهی هزارساله برداریم.

ما نمی دانیم آینده چه برایمان پیش بینی کرده و آیا نز دیک شدن اضداد به یکدیگر نتیجه یی مثبت در بر خواهد داشت یا به فاجعه یی غیر قابل تصور می انجامد. دلنگرانی و ترس بسیار دنیا را فراگرفته است و هنوز هم در هنر و جامعه نقشی تعیین کننده دارد. افزون بر این فرد هنوز نتوانسته بخود بقبو لاند نتایج ناشی از تحول هنر را در زندگی خود هم بکار گیرد. هر چند ممکن است حاضر شود از نظر زیبایی شناسی آن را بپذیرد. هنر مند غالباً می تواند ناخود آگاهانه بسیاری از مسایل را مطرح کند بی آنکه دشمنی برانگیزد، در حالی که اگر همین مسایل را روانشناسی بیان کند افکار عمومی جریحه دار خواهد شد (این موضوع در قلمروی ادبیات بیش از هنرهای تجسمی دیده می شود). فرد وقتی با گفته های روانشناس روبرو می شود احساس می کند شخصاً زیر سؤال رفته است، در حالی که آنچه هنر مند بویژه در قرن حاضر بیان می کند در قلمروی غیر شخصی قرار دارد.

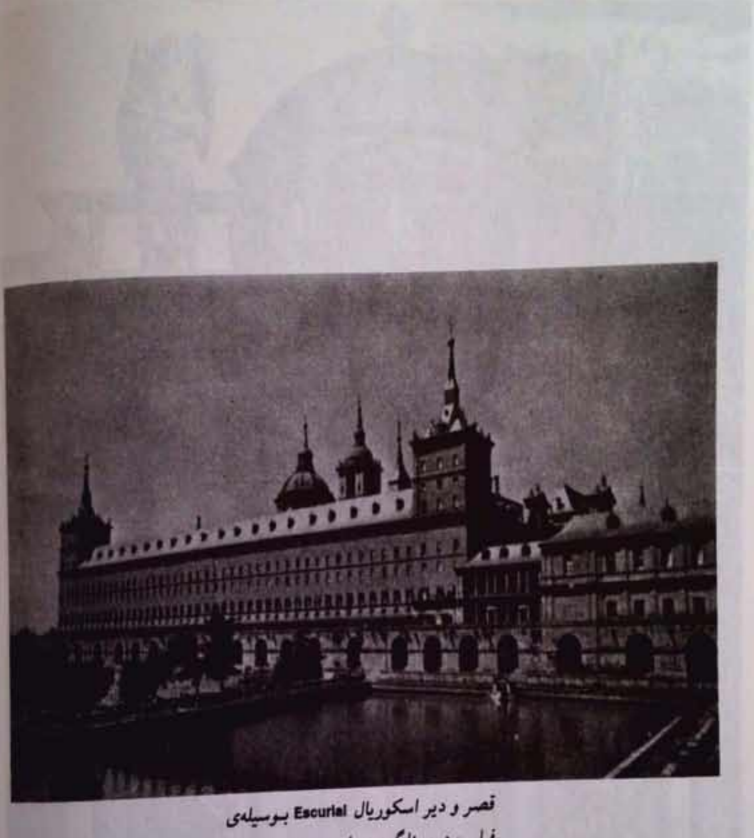
با اینهمه در این روزگار نیاز به یک شکل بیانی کامل تر و انسانی تر احساس می شود، که بارقهی امید آن در تابلوهای پی یر سولانژ<sup>(۱)</sup> نمادین شده است؛ از ورای درهم فروریختگی تیرهای غول پیکر آوار و تیرگی آن آبی شفاف و ناب یا زردی درخشانی پر تو افکنده است. پگاه از پس تیرگی سر برون آورده است.

1 - Pierre Soulanges

## وجود نماد در درون تجزیه و تحلیل فردی یولانده یا کوبی







فیلیپ دوم بنا گردیده است. هیبت قسلعه مانند بنا نماد درونگراییست.



معمولاً بر این باورند که روش های روانشناسی یونگ تنها در مورد اشخاص میانسال کاربرد دارد. البته بسیاری از مردان و زنان به سن درشد، می رسند بی آنکه از نظر روانشناسی به بلوغ دست یافته باشند و بنابراین باید به آن ها یاری رساند تا مراحل پرورش نیافته ی خود را انکشاف دهند. آن ها به نخستین بخش از فرایند فردیت که دکتر ام- ال فون فرانتس شرح آن را داد نر سیدهاند. و این نیز درست است که یک جوان ممکن است در روند بالندگی خود به مشکلاتی جدی برخورد و اقعیت برایش دشوار گردد ممکن است ترجیح دهد در دنیای تخیل و کودکی و اقعیت برایش دشوار گردد ممکن است ترجیح دهد در دنیای تخیل و کودکی باشند) به گنج های نامنتظری دست یافت که اگر آن ها را به خود آگاه خود بیاورند و باشند) به گنج های نامنتظری دست یافت که اگر آن ها را به خود آگاه خود بیاورند و دمن، تقویت گردد، نیروی روانی لازم برای دستیابی به بلوغ را بدست خواهـند آورد. و این همان عملکرد نمادین رویاست.

نویسندگان دیگر این کتاب، ماهییت این نمادها و نقشی که در تکامل روانی انسان ایفا میکنند را توضیح دادهاند. و من با ارایهی یک نمونه از مهندسی بیست و پنج ساله که نامش را هانری میگذارم نشان خواهم داد چگونه تحلیل می تواند به

فرایند فردییت یاری رساند.

هانری از یکی از روستاهای شرق سوییس آمده بود و پدرش که از خانواده یی روستایی و پروتستان بود یزشک عمومی شده بود. هانری پدر خود را مردی با اخلاق والا میدانست اما می گفت کنارهجو بوده و با دیگران به دشواری ارتباط برقرار می کرده است. او نسبت به دیگران مهربان تر بود تا فرزندان خود. در خانه هم مادر نقش غالب را داشته و یکبار هانری برایم گفت: «ما زیر دستان نیرومند مادر پرورش یافتیم». مادر در خانواده یی دانشگاهی و هنردوست بزرگ شده بو د و بسا وجود سمختگیربودن بسیار گشاده رو و رومانتیک و در عین حال پرجنب وجوش بود (و به ايتاليا سخت عشق مي ورزيد). گرچه خود کاتوليک بدنيا آمده بود اما فرزندانش را مطابق آیین پروتستان پدر پرورش داده بود. هانری خواهری بزرگتر از خود داشت که رابطهاش با وی خوب بود. هانری درونگرا، <sup>(یم</sup>خجالتی، ظِریف، بلندبالا و بور بود و پیشانی بلند کمرنگ و چشمانی آبی تیره داشت. او هم بمانند سایرین بر این باور نبود که آمدنش نزد من دلیل رواننژندی دارد و فکر میکرد نیاز درونی پش برای شناخت بیشتر خود سبب شده بـرای مشورت به من مراجعه کند. اما این نیاز در واقع پرده یی بود بر روی وابستگی وی نسبت به مادر و همینطور ترس از درگیرشدن در زندگی. و من این را پس از تحلیل روانی وی متوجه شدم. او تازه تحصیلات خود را به پیایان رسیانده بیود و در کارخانه یی بزرگ بکار پر داخته بود و ناگزیر باید با مشکلات معمول مردان جوان که پا به آستانهی پختهشدن میگذارند روبرو میشد. او در نامه یی که به منظور وقت ملاقات گرفتن برایم فرستاده بود نوشته بود: وبه نظرم این مرحله از زندگی برایم اهمییت و معنای ویژه یی دارد. یا باید تصمیم بگیرم نا آگاه باشم و در همین حاشیهی امن کنونی باقی بمانم، یا پای در راههای ناشناخته و در عینحال بسیار امیدبخش بگذارم. بنابراین او یا باید راهی را برمیگزید که سرانجامش به جوانی گوشه گیر، مردد و غیرواقعبین ختم میشد و یا مردی میشد مسئولییت پذیر و متکي به خود.

هانری به من میگفت کتاب را بر معاشرت با مردم ترجیح می دهد و در حضور دیگران احساس کمبود می کند، گرفتار تردید می شود و از خود بیزار می گردد. نسبت به سن خود بسیار باسواد بود و ذوق زیبایی شناسی داشت. او نخست یک دوره ی بی ایمانی را پشت سر گذاشته بود، سپس کاتولیکی مؤمن شده بود و سرانجام نیز نسبت به مذهب کاملاً بی تفاوت شده بود. او برای تحصیل یکی از شاخههای فنی را برگزیده بود، زیرا احساس می کرد استعدادش برای ریاضی و هندسه خوب است. بر اثر دانش اندوزی آدمی منطقی شده بود و البته علیر غم میل خود به امور غیر عقلانی و اسرار آمیز هم گرایش داشت که حاضر نبود به آن اعتراف کند.

دو سال پیش از اینکه به تحلیل روانی خود بپردازد بـا دخـتری سـویــی و کاتولیک نامزد شده بود. او نامزد خود را دختری دلربا، کارآمد و سـرشار از خلاقييت مي دانست، با اينهمه ترديد داشت به از دواج با او گردن نهد. از آنجاييكه با زنان هیچگونه آشنایی نداشت بنابراین به خود میگفت شاید بهتر باشد مجرد باقی بماند و زندگی خود را وقف دانشاندوزی کند. تردید چنان بر جانش چنگ انداخته بود که یارای تصمیمگیری را نداشت. او برای متکیشدن به خود نیاز به رشد بیشتری داشت. اگرچه خصلتهای پدر و مادر را با هم در خود داشت اما به مادر گرایش بسیار بیشتری داشت. او آگاهانه با آن مادر حقیقی (طرف دروشن، وی) که نماینده ی انگاره ها و جاه طلبی های روشنف کرانه ی او بود احساس همانندی می کرد. اما ناخود آگاهانه عمیقاً در چنگ جنبه های تاریک ناشی از وابستگی به مادر بود و ناخود آگاهش (من) وي را به تباهي ميکشاند. تمامي کوشش هايش برای دستیابی به صلابت نیروی تعقل و پشتوانهی مطمئن عقلانی چیزی جیز ممارست روشنفکرانه نبود. نیاز به رهایی از «زندان مادری» او را به واکنش هایی سخت نسبت به مادر واقعی و طرد دمادر درونسی، یعنی نسماد طـرف زنـانهی ناخودآگاهش کشانده بود. اما یک نیروی درونی میکوشید او را همچنان در دوران کودکی نگه دارد و در برابر هر آنچه او را به دنیای بیرونی میکشاند ایستادگی میکرد. حتا جذابییت نامزدش هم برای رهایی از وابستگی به مادر و به خود آمدن وی کافی نبود. او متوجه نبود که نیاز درونیش برای انکشاف (که شدیداً آن را احساس میکرد) جدا شدن از مادر را می طلبید.

کار تحلیل من از هانری نه ماه به درازاکشید و او طی سی و پنج جلسه مشورت پنجاه خواب خود را برایم بازگو کرد. معمولاً بندرت تحلیل ها در چنین مدت کوتاهی به نتیجه میرسند و تنها در صورتی این امر امکان پذیر است که خواب های پربار به فرایند رشد شتاب بخشند. البته بر مبنای نظر یونگ هیچ قانون عامی برای تعیین مدت زمان یک تحلیل وجود ندارد و همه چیز به آمادگی فرد برای تشخیص حقایق درونی و موادی که ناخود آگاه عرضه میکند بستگی دارد.

زندگی بیرونی هانری هم مانند بیشتر درون گراها یکنواخت بود. در مدت روز بطور کامل در کار خود غرق می شد و طرف های عصر گاهی با نامزد خود بیرون می رفت و گاه نیز با دوستانش سرگرم بحث های ادبی می شد. اما اغلب در خانه می ماند و یا به خواندن کتاب می پرداخت و یا در اندیشه های خود فرو می رفت. گرچه ما همواره به رویداده ای زندگی وی و دوران کودکی و جوانیش می پرداختیم اما خیلی زود به خواب ها و مشکلات زندگی درونی اش می رسیدیم و از اینکه خواب هایش تا چه پایه بازگوکننده ی نیاز وی به شکوفایی ذهنی بودند شگفت زده می شدیم.

در اینجا باید این نکته را روشن کنم که تمامی آنچه را که در اینجا آور ده ام به هانری نگفته ام، چه، هرگز نباید از ارزشی که ممکن است نمادهای رویا برای خواب بیننده داشته باشند غافل بود. تحلیل گر باید بسیار محتاط و مراقب باشد. اگر زبان رویا گونهی نمادها زیاده از حد صریح باشد این خطر را دارد که خواب بیننده را گرفتار نگرانی کند و سبب شود تا از عقل گرایی به مثابه ی یک ساز و کار دفاعی بهره گیرد. و یا شاید توانایی هضم آن را نداشته باشد و گرفتار بحران شدید روانی گردد. این را هم بگویم خواب هایی که در اینجا مورد بررسی قرار داده ام شامل تمامی خواب هایی که او در خلال جلسه های مشاوره برایم بازگو کرد نمی شود و تنها به خوابهایی که در فرایند انکشاف روانی وی نقش مهمی داشتهاند بسنده میکنم.

در جلسههای آغازین او از خاطرات دوران کودکی خود که محتوای نمادین مهمی هم داشتند سخن میگفت. قدیم ترین خاطره ها بازمیگشت به چهارسالگی وی: دیک روز صبح مادرم مرا به نانوایی برد و زن نانوا به مـن یک کـلوچهی هلالى شكل داد. من آن را نخوردم و مغرورانه بدست گرفتم. جز مادرم و زن نانوا کسی در نانوایی نبود و من تنها مرد در میان آنها بودم. مردم به این کلوچهها ودندان های ماه، میگفتند و این باور نمادین در مورد ماه، نشان دهندهی نقش مسلط زن بود. نیرویی که شاید پسرک خود را در برابر آن می دید و به عنوان «تنها مرد، از رویارویی با آن احساس غرور میکرد. خاطرهی دیگر باز برمیگشت به پنج سالگی وی و در بارهی خواهرش بود. یکروز که سرگرم ساختن یک انـبار کاهدانی کوچک بود خواهرش را دید که پس از پایان امتحان دبستان بخانه بازگشته است. او انبار را با کنار و روی هم قرار دادن تکههای چوب و به شکل چهارگوشه و همانند باروی قصرها ساخته بود. و در همان حال که از کار خود احساس غرور میکرد برای آزار دادن خواهر به وی گفته بود: وتو تازه به مدرسه رفته يي. چطور هنوز هيچ نشده تعطيلات شروع شده!، و خواهرش پاسخ داده بود: تو که خود همهی سال را تعطیل هستی چه میگویی و این سخت به هانری گران آمده بود، چراکه (کارش، جدی گرفته نشده بود. تا سال ها پس از آن هانری نیش آن کنایهی نا گوار در دست کم گرفتن کارش را فراموش نکرده بود. و مشکلاتی که بعدها برای محرزساختن مردبودنش با آن روبروگردیده بود و همچنین تضادی که میان ارزشهای عقلانی و خیالی وی یدیدار گشته بود همه وهمه در همین نخستین رویداد کاملاً بچشم میخورد. همین

پدیدار کشته بود شد و مشکلات در نخستین خواب وی هم بروز کرده بود.



هانری پس از نخستین جلسهی مشاوره خواب زیر را دید: من با گروهی افراد ناشناس سرگرم گردش بودم. ما از سامادن<sup>(۱)</sup> به زینالروتورن<sup>(۱)</sup> میرفتیم. هنوز یک ساعت بیشتر پیاده روی نکرده بودیم که اردو زدیم، چون باید نمایشنامه اجرا میکردیم. به من هیچ نقشی داده نشده بود. یادم میآید یک خانم هنرپیشهی جوان لباسی بلند و مواج بتن داشت و نقشی مهیج را ایفا میکرد.

ظهر بود. من میخواستم راهم را به سوی گردنه ادامه دهم و دیگران ترجیح میدادند همانجا بمانند بنابراین وسایلم را برجای گذاشتم و به تـنهایی راهی شدم. به دره که رسیدم خودم راکاملاً گمشده یافتم. خواستم نزد همسفرانم بازگردم. اما نمیدانستم ازکدام کوه باید بگذرم. تردید داشتم راهم را بپرسم که سرانجام پیرزنی آن را نشانم داد. راهی سربالایی را در پیش گرفتم که غیر از راه بامدادی همراهانم بود. و برای پیوستن به آن ها باید از یک بلندای خاص، راهی سرازیری را در پیش میگرفتم. آنگاه در امتداد خط آهن پرفراز و نشیب که در سمت راستم قرار داشت براه افتادم. از سمت چپم واگن.های کوچکی پیاپی از کنارم میگذشتند. در هرکیدام از آن ها مردی کوچک و بـادکرده در لباسی آ بی قرار داشت. به من گفتند آنها همگی مردهاند. و از ترس مـدام بـه پشت سرم مینگریستم تا مبادا زیر واگن.ها له شوم. اما هراسم بیهوده بود.

در نقطه یی که باید به سمت راست می پیچیدم دیدم همه منتظرم هستند. آنها مرا به یک مسافرخانه بردند. باران تندی می بارید و افسوس می خوردم چرا وسایلم (کوله پشتی و دوچرخهی موتوریام) را همراه ندارم. اما به من گفتند پیش از فرارسیدن بامداد به جستجوی آنها نروم و من توصیهی آنها را پذیرفتم.

پروفسور یونگ برای تحلیل، به نخستین خواب بهای زیادی می دهد زیرا بر این باور است که نخستین خواب اغلب ارزش پیشگویی را دارد. کسانی که تصمیم می گیرند مورد تحلیل قرار گیرند معمولاً گرفتار چنان تلاطم عاطفی می شوند که سطوح ژرف روانشان، یعنی همان بخش های مربوط به نمادهای کهن الگویی به هم می ریزد. بنابراین نخستین خواب اغلب بیانگر «نمایه های جمعی» است که چشم اندازی یکپارچه در برابر تحلیل گر می گسترد تا به یاری آن بتواند کشمکش های روانی خواب بیننده را شناسایی کند.

اکنون ببینیم خواب دوران کودکی هانری دربارهی رشد آیندهی وی چه می کوید؟ ما باید نخست پارهیی از تداعی های ارایه شده بوسیله ی خود هانری را بررسی کنیم. روستای سامادن زادگاه یورگ یناتش<sup>(۱)</sup> آزادیخواه قرن هفدهم سویس است. اجرای نمایشنامه، هانری را به یاد نمایشنامه ی دسال های نو آموزی ویلهلم مایستر<sup>(۲)</sup> کوته که بسیار هم به آن علاقمند بود می انداخت. زن هنرپیشه او را به یاد یکی از چهره های دجزیره ی مردگان، اثر نقاش قرن نوزدهم سویسی، آرنولد بکلین<sup>(۲)</sup> می انداخت. دپیرزن خردمند، نامی که وی برای پیرزن راهنما در

\ = Jürg Jenatsch

Y = Wilhelm Meister

**\*** = Arnold Böckkin

. ۴۳ / انسان و سمبولها يش

نظر گرفته بود ــ گویا هم به من که پزشکش بودم شباهت داشت و هم به خدمتکار زن نمایشنامهی دآن ها به شهری بزرگ رسیدهاند، اثر جی- بی- پـری یستلی<sup>(۱)</sup>. راه آهن پرفراز و نشیب هم او را به یاد انبار کـاهدانـی کـه سـاخته بـود و روی دیوارهایش پر از کنگره بود می انداخت.

خواب گویای گردش و سیاحت است که بگونه یی حیرت آور با تصمیم هانری در مراجعه به روانکاو همزمانی دارد. فرایند فردیت اغلب به وسیلهی سفری اکتشافی در سرزمینی ناشناخته نمادین می شود. نظیر چنین سفر هایی را می توان در «پیشرفت پیلگریم" ، اثر جان بانیان" یا کمدی الهی دانته یافت. در شعر دانته «مسافر» در جستجوی راه خود به پای کوهی می رسد، و می خواهد از آن بالا برود که با سه حیوان خطرناک روبر و می شود و نا گزیر دوباره به ژرفای دره یعنی دوزخ باز می گردد (انگیزه یی که در یکی از خواب های بعدی هانری نیز بو جود می آید) و پس آنگاه دوباره به سوی برزخ بالا می رود تا سرانجام به بهشت بر سد. هانری نیز می جست. نخشین بخش این «سفر» روانی یعنی بالارفتن از کوه، صعود ناخو دآگاه به نظرگاه والای «من» یعنی خودآگاهی فزاینده را نمادین می کند.

سامادن، نقطهی آغاز گردش سیاحتی، همان روستاییست که یناتش (بروز نیاز به آزادی در ناخود آگاه هانری) پیکار خود برای آزادساختن ولتلن<sup>(۳)</sup> سوییس از چنگال فرانسویان را آغاز کرد. یناتش نقاط مشترک دیگری هم با هانری داشت. او هم پروتستانی بود که گرفتار عشق یک کاتولیک شده بود. او نیز همانند هانری که برای رهایی از وابستگی به مادر و ترس از زندگی به روانکاو مراجعه کرده بود، برای رهایی به مبارزه برخاسته بود. می توان این همه مشابهت را در پیکار هانری برای رهایی به فال نیک گرفتا. هدف هانری از گردش و سیاحت، کوه زینالروتورن بود که در غرب سویس قرار داشت و آن را نمی شناخت. کلمه ی

1 . J. B. Priestley

Y = Pilgrim

r = John Bunyan

🕈 = Veltlin

Rot (قرمز = Rouge) در Zinal rot horn با مشکلات عاطفی هانری رابطه دارد. قرمز معمولاً نماد احساس و شور است. و در اینجا توجه را به ارزش احساسات انکشاف نیافته ی هانری جلب میکند. و کلمه ی horn یا cornc (گوشه های هلال ماه) کلوچه ی هلالی شکل دوران کودکی وی را تداعی میکند.

گروه پس از یک راهپیمایی کوتاه توقف میکند و هانری می تواند به حالت منفعل که در طبیعتش نهفته است بازگردد و این موضوع در اجرای نمایشنامه هم مشهود است: رفتن به تئاتر (که تقلیدیست از زندگی واقعی) روش معمول گریز از داشتن نقش فعال در فاجعهی زندگیست که تماشا گر با غوطه خوردن در تخیلات خود می تواند خودش را در نمایشنامه بیابد. اینگونه احساس همانندی به یونانیان اجازه میداد تا روح خود را پالایش کنند و روانکاو امریکایی ج-ال مورنو<sup>(۱)</sup> بر مبنای آن روش پسیکودرام<sup>(۱)</sup> را برای رواندرمانی ابداع کرد. چنین فرایندی می توانسته به هانری یاری رساند تا هنگامی که تداعیهایش خاطرات میکرده از نظر درونی رشد یابد.

اینکه هانری تحت تأثیر ظاهر رمانتیک زنی جوان قرار گرفته نباید ما را شگفتزده کند. چه، هم به مادر وی شباهت دارد و هم طرف زنانهی ناخود آگاه وی را مجسم می کند. رابطه یی که هانری میان آن زن و تابلوی دجزیر هی مردگان، بوکلین برقرار می کند به روشنی بیانگر حالت آشفته ی وی است. تابلو فردی را نشان می دهد که با لباس سپید بلندی همانند کشیشان زورقی حامل یک تابوت را به سوی جزیره می راند. جنسیت کشیش معلوم نیست، اما در تداعی های هانری بدون شک جنسیتی دوگانه دارد. این تضاد چندگانه با نگرش مسردد هانری تطبیق می کند. تضادها هنوز چنان در روح او درهم آمیخته اند که جدا کردنشان آسان نمی نماید.

۴۳۲ / انسان و سمبولها پش

در خلال نمایشنامه، هانری به یکباره متوجه می شود ظهر شده و باید راه خود را پی بگیرد، و بنابراین به سوی گردنه براه می افتد. گردنه ی کوهستانی نماد شناخته شده ی گذار از شیوه ی نگرش قدیم به نگرش جدید است. هانری باید به تنهایی راه خود را پیش گیرد، زیرا برای «من» وی مهم اینست که بدون یاری دیگران آزمون را پشت سر گذارد. و از همین روست که کوله بار خود را همراه نمی برد. و این بدان معناست که داشته های ذهنی برایش باری گران شده یا دست کم باید شیوه های رفتاری خود را تغییر دهد. اما به گردنه نمی رسد و خود را در دره سرگردان می یابد. این عدم کامیابی نشان می دهد در حالی که «من» هانری تصمیم به فعالیت گرفته، سایر بخش های وجود روانی وی (که در قالب همراهانش نمود پیدا کرده است) همچون گذشته غیرفعال باقی مانده اند و حاضر به همراه شدن با «من» نمود «من» خود آگاه خویش است. و سایر شخصیت های خواب نمود سرشت نمود «من» خود آگاه خویش است. و سایر شخصیت های خواب نمود سرشت

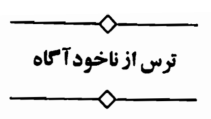
هانری متوجه می شود که قادر نیست به تنهایی گلیم خود را از آب بکشد، اما از پذیرش آن احساس شر مساری می کند. در این بین به پیرزنی بر می خورد که راه را نشانش می دهد و او راهی جز پذیرش توصیه ی پیرزن ندارد. «پیرزن» یاری رسان، نماد شناخته شده ی اسطوره ها و افسانه های پریان است و بیانگر خِرَد جاودانه ی زنانه. هانری عقل گرا در پذیرش یاری وی تردید دارد، زیسرا آن را به معنای قربانی کردن تعقل و اندیشه ی عقلانی می داند (و این در خواب های بعدی هانری هم پیاپی تکرار می شود). اما قربانی کردن گریزناپذیر است و این هم در تحلیل ها و هم در زندگی روز مره ی هانری به چشم می خورد.

چه، او شخصیت پیرزن خواب خود را با شخصییت خدمتکار زن نمایشنامهی پرییستلی، که میگوید تنهاکسانی حق ورود به شهر جدید دخواب، (که شاید هم مشابه اورشلیم جدید کتاب یوحنا باشد) را دارند که آیین آموزش اسرار را فراگیرند، یکی میداند. درک شهودی این یکی دانستن ظاهراً برای هانری تعیینکننده است. زن خدمتکار نمایشنامهی پرییستلی میگوید: وبه مـن قـول دادهاند يک اتاق بخودم تنهايي بدهند. و به بياني ديگر او در آنجا مستقل مي شود و بی نیاز از یاری دیگران، درست همانگونه که هانری می خواهد باشد. اگر جوانی با داشتن ذهنییت علمی هانری بخواهد آگاهانه روان خود را انکشاف دهـد بـاید تمامي عادت هاي خود را تغيير دهد. از همين روست كه پيرزن به او ميگويد لازم است از نقطهی دیگری به بالای کوه برود. و تنها در این صورت است که او قادر خواهد شد تشخیص دهد از کجا راه خود را کج کند تا به همراهانش ــ یعنی به سرشت های دیگر روان خود که ترکشان گفته بود برسد. او در امتداد راه آهن پرفراز و نشیب (که شاید بازتاب تحصیلات علمی وی باشد) به راه می افتد و از سمت راست (یعنی با خود آگاهش) بیش می رود. طرف راست، در تاریخ نمادگرایی معمولاً در قلمروی خودآگاهی قرار دارد و طرف چپ در قلمروی ناخود آگاه. از سمت چپ واگن های کوچکی پایین می روند و در هر کدام مردی ینهان شده است. هانری نگران است مبادا زیر یکی از واگن هایی که از پشت وی به سمت بالا می آیند له شود. گرچه نگرانی بی مورد است اما نشان می دهد هانری از آنچه در پس دمن، وی پنهان است بیم دارد. مردان بادکردهی آبی پوش می توانند نماد انگاره ای سترون باشند که بگونه یی مکانیکی از میان می روند. آبی اغلب نماد اندیشه است. و بدینسان شاید آن مردان نماد اندیشهها و نگرشهایی هستند که در غایت روشنفکری رسوب میکنند. و یا شاید هم نمود جنبههای مردهی ر وان هانری باشند.

هانری درخواب درباره این مردان جمله یی را می شنود: وبه من گفتند آن ها همگی مرده اند. یا ما او تنهاست. پس چه کسی این جمله را گفته است؟ او تسنها صدایی را شنیده است و شنیدن صدا در خواب پر معناترین رویداد است. دکتر یونگ بر این باور است که شنیدن صدا در خواب در واقع همان دخالت وخود ی است و بیانگر شناختی ست که از بنیان های جمعی روان سرچشمه می گیرد و در آنچه صدا می گوید نباید تردید کرد. این شناخت نسبت به رموز ومردگان یک دیربازی سبب گمراهی هانری شده بودند، موجب چرخش خواب وی می شود و راه جدید را برای رسیدن به محل مورد نظر یعنی سمت راست که همان خود آگاهی و دنیای بیرونی باشد می نمایاند. و همانجاست که او همراهان منتظر خود را می یابد. و بدین سان او به جنبه های تا آن زمان ناشناخته ی روان خود، آگاه می شود. و از آنجایی که دمن او به تنهایی بر خطرهای موجود چیره گشته است (و سبب پختگی و صلابت وی شده است.)، پس به همراهان خود یعنی جمع می یوندد و به غذا و پناهگاه می رسد. آنگاه باران می بارد، و رگباری آغاز غالباً باران را میوه ی یوند زمین و آسمان می دانند. بعنوان نمونه در اسرار مذهب التوزی آمده است پس از آنکه همه چیز به وسیله ی آب پا ک گردید، از آسمان خواسته شد تا: دباران بارد! و از زمین خواسته شد دتا دبارور گردد!. در این پوند مقدس خدایان بود با یک دیگر. بدین تر تیب می توان باران را به منزله ی نماینده یک دره حلیه به معنای لغوی آن دانست.

هانری به هنگام پایین آمدن یکبار دیگر به ارزش های جمعی که به وسیلهی کوله پشتی و دوچرخه ی موتوری وی نمادین شده است بر می خورد. او از مرحله یی که دمن ی خود آگاه وی با بخود متکی شدن تقویت شده می گذرد و دوباره به تماس اجتماعی نیاز مند می شود. البته او پیشنهاد دوستان خود را برای ایسنکه صبح روز بعد به جستجوی وسایل خود برود می پذیرد. و بدین سان برای بار دوم به اندرزی بیرونی گردن می نهد. بار اول اندرز پیرزن است که نیرویی ذهنی و شخصیتی کهن الگویی دارد و اندرز دوم ساختاری جمعی دارد و نشان می دهد هانری در مسیر رشد خود یک مرحله را پشت سر گذاشته است.

تحلیل این خواب برای هانری بعنوان مقدمه یی بر انکشاف درونی وی بینهایت اهمییت داشت. چه، برخورد تضادهای شدید روحی در آن بگونه یی تکاندهنده نمادین شده بود. از یک سو نیاز خودآگاه وی به صعود و از دیگرسو تمایل وی به اینکه تماشاگری غیرفعال باشد. همینطور نمایه ی زن جوان احساساتی سپیدجامه (که بازگوکنندهی حساس بودن و رمانتیسم هانری بود) با جسدهای بادکردهی آبی پوش (که بازگوکنندهی دنیای سترون روشنفکری او بود) در تضاد قرار داشت. البته چیرهشدن بر اینهمه موانع و ایجاد توازن میان آنها نیاز به کوششی بسیار سخت و توانفرسا داشت.



مسایلی که ما در نخستین خواب هانری با آن روبرو شدیم در خواب های بعدی وی هم پدیدار گشتند؛ مانند تر دید میان فعالییت مردانه و انفعال زنانه، یا گرایش پنهان شدن در پس پشت زهد روشنفکرانه. هانری از دنیا و تعهدات از دواج که او را ناگزیر می ساخت در ار تباطی تنگاتنگ با یک زن قرار گیر د واهمه داشت. البته این دوگانگی عاطفی برای کسی که در آستانه یلوغ زندگی خود قرار دار د غیر عادی نیست. اما هانری با توجه به سن و سالش هنوز این مرحله ی بلوغ را پشت سر نگذاشته بود. و این مشکل اغلب افراد درونگرایی ست که از واقعییت واهمه دارند.

چهارمین خواب هانری بخوبی بیانگر حالت روانی وی بود:

فکر میکنم بارها این خواب را دیده ام؛ خدمت سربازی را میگذرانیم و یک مسابقهی دو بر پاست. من به تنهایی می دوم و هرگز به خط پایان نمی رسم. آیا آخرین نفر خواهم بود؟ مسابقه به نظرم آشنا می آید و فکر میکنم همه چیز را پیش از آن دیده ام. مسابقه از بیشه یی کوچک آغاز شده است و زمین پوشیده از برگ های خشک است. راه با شیبی ملایم به جویباری کوچک و شاعرانه که هوس توقف را برمی انگیزد می انجامد. کمی دورتر راه روستایی و غبارآلود هومبرش تیکن<sup>(۱)</sup>، روستای بالادست دریاچهی زوریخ قرار دارد. دوسوی جویبار پوشیده از درختان بید است. درست شببه یکی از تابلوهای بوکلین که در آن زنی رویاگونه در امتداد جریان آب گام برمی دارد. شب فرا می رسد. در یک روستا، راهم را می پرسم. میگویند باید هفت ساعت بروم تا به گردنه برسم. تمام توانم را به کار میگیرم و راهم را دنبال میکنم. البته این بار پایان خواب با خواب های دیگر فرق میکند. پس از گذار از جویبار می پینم که از دیدن آن بخود می بالم. آهو از سمت چپم پدیدار شده بود. به سمت راستم می نگرم و سه موجود شگفت انگیز را می پیم. آن ها نیمی خوک، و گوش هایی شببه گوش های آویزان سگاها را دارند. شاید هم آدم های در پوست جانوران هستند. خود من به هنگام کانگوروست. چهره ها مبهم هستند بوست جانوران هستند. خود من به هنگام کودکی یکبار صورتک خر سیرک را به سر گذاشته بودم.

آغاز این خواب سخت شببه نخستین خواب هانریست. ما در این خواب هم با شخصییت زنی غیرواقعی درست مشابه تابلوی دیگر بوکلین بام «اندیشه های پاییزی» برمی خوریم. برگهای خشک بیانگر خوی پاییزی هستند. و فضای رمانتیک یکبار دیگر در این خواب تکرار می شود. ظاهراً این چشمانداز درونی که نشاندهنده ی اندوه هانریست برای او بسیار مأنوس است. او در این خواب هم خود را در میان یک جمع می یابد. اما اینبار سخن بر سر سربازیست که در یک مسابقه ی دو شرکت کرده است. تمامی این شرایط و همینطور خدمت سربازی می تواند گویای تمایل به بودن در جمع باشد و همانگونه که خود هانری اشاره کرد؟ «این نماد زندگی ست.» اما با اینهمه نمی تواند خود را با آن هماهنگ کند و به تنهایی راه خود را پی می گیرد و احتمالاً همواره نیز چنین میکند. از همین روست

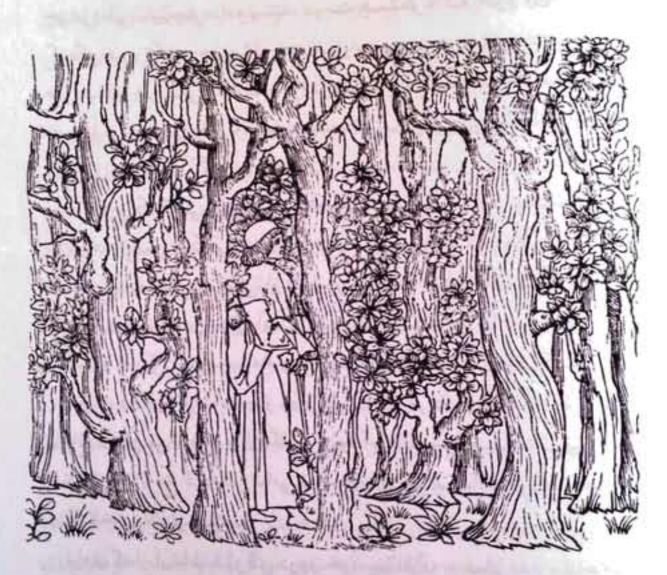
1 = Hombrechtikon

۴۳۸ / انسان و سمبولهایش

که فکر میکند همهچیز را پیش از آن دیده است. و این تصور که: «هرگز به خط پایان نمی رسم.» نشان دهنده ی احساس خو دکم بینی و عدم ایمان به برنده شدن در «مسابقه ی دو» است. راه به روستای هو مبرش تیکن می انجامد و این نامی ست که او را به یاد تصمیم پنهانی یش در گستن پیوندهای خانوا دگی می اندازد (هوم \_= خانه، برش = گستن)، اما از آنجایی که همانند نخستین خواب نمی تواند پیوندهای خود را بگسلد گرفتار سرگردانی می شود.

خوابها همگی کم و بیش آشکارا جبرانکنندهی وضعییت خودآگاه خواب بیننده هستند. غایت مطلوب خو د آگاه هانری که به و سیلهی شخصیت دختر جوان رمانتیک نمود پیدا کرده است، با پیدایش حبوانات شگفتانگیز ماده متعادل میگردد. دنیای غریزی هانری به وسیلهی نمادی زنانه نمو د پیدا میکند. بیشه با حیواناتی که در آن زندگی میکنند نماد ناحیه یی تیره از ناخود آگاه است. میلیم نخست برای لحظه یی یک آهو که نماد شرم، بیگناهی و گریز پایی ست پدیدار می شود. پس از آن هانری سه حیوان حیرتبرانگیز و کریه را می بیند. ایـن حیوانات ظاهراً نشاندهندهی غریزهی تغییرناپذیرند. گونه یی تودهی درهم غرایز که محتوی مادهی اولیهی انکشاف بعدی هستند. شگفت آورترین ویژگی آنها اينستكه بي چهره هستند، يعنى كمترين كورسويي از خود آگاهي در آن ها نيست. خوک در ذهن بسیاری از مردمان بیانگر کثیفترین تمایلات جنسیست (مثلاً سيرسه (۱) سينه چاکان خود را تبديل به خوک ميکرد). سگ نشان دهندهي وفادارىست و همچنين هرزگى، زيرا در گزينش جفت خود هيچگونه امتيازى را در نظر نمیگیرد. در حالیکه کانگورو اغلب نماد گرایش مادرانه و پشتیبانی ست. تمامی این حیوانات جز چهرهی بیرونی و آن هم ناقص و درهم ریخته را آشکار نمی کنند. و در کیمیا گری غالباً عفریته هایی از این دست را که ترکیبی از حيوانات گونه گون بودند به منزلهی مادهی اوليه () می انگاشتند. از لحاظ

\ = Circé Y = Prima materia



۴۴۰/ انسان و سمبولهایش

روانشناسی این ها می توانند نشان دهنده ی تمامییت اصلی ناخود آگاه باشند که «من» فردی از آن سرچشمه می گیرد و تا به پختگی انکشاف می یابد. وحشتی که این عفریت ها در هانری بوجود می آورند از کوشش وی برای

وحشتی ده این عفریت در تعتری بر در می کوشد خود را مجاب سازد که آنها بی آزار جلوه دادنشان آشکار می شود. او می کوشد خود را مجاب سازد که آنها جز مردمانی تغییر چهره داده نیستند. درست هانگونه که خود وی در دوران کودکی صور تک بر چهره زده بود. اضطراب وی طبیعی ست، چه، هر کس این عفریت های غیرانسانی را که نماد گرایش های ناخود آگاهش می باشند در درون خود بیابد کاملاً حق دارد به وحشت بیفتد. خواب دیگر هانری نمایانگر وحشت وی از ژرفای ناخود آگاهش است:

من در یک کشتی بادبانی کمک دریانورد هستم. با وجود برافراشته بودن بادبان ها آرامش حکمفرماست. من طناب یکی از دکل ها را نگه داشته ام. شگفت اینکه جان پناه کشتی از دیواره یی پوشیده از لوح های سنگی ساخته شده که درست در مرز میان آب و کشتی شناور در میان آب قرار دارد. من طناب (و نه دکل) را چسبیده ام و مرا از نگاه کردن به آب منع میکنند.

هانری در این خواب در مرز روانی قرار دارد. گرچه جان پناه محافظ اوست اما مانع دیدش میشود. او را از نگاه کردن به آب (که شاید سبب کشف نیروهای ناشناخته بشود) منع کردهاند. تمامی نمایههای این خواب بیانگر تردید و هراس وی از ناخودآگاهش هستند.

مردی که از ارتباط با ژرفای درون خود بیم دارد، به همان اندازه از عنصر زنانهی روان خود می هراسد که از یک زن واقعی. چه، گاهی مجذوب آن می شود و گاه می کوشد از آن بگریزد؛ اما چه مجذوب شود، چه بهراسد، به هر رو از آن می گریزد تا «بدامش» نیفتد. او با وجود میل جنسی حیوانی خود شهامت روبروشدن با یک جفت محبوب و آرمانی را ندارد.

هانری به سبب وابستگی به مادر، ابراز عشق و احساسات به یک زن را دشوار می یابد و خوابهایش همگی شاهدی هستند بر تمایل وی برای رهایی از ایـن مشکل. او در یکی از خوابهای خود دراهبی شده بود با مأموریتی سرّی، و در خوابی دیگر غریزه او را به فاحشهخانه کشانده بود:

من با یکی از رفقای سربازی که در عشقبازی ید طولایی داشت در خیابانی تاریک و شهری ناشناس پشت در خانه یی منتظر ایستادهایم. تـنها زنـان حـق ورود به خانه را دارند. از همین رو دوست من در سرسرا یک نقاب زنـانه ی مخصوص کارناوال به چهره میزند و از پله ها بالا می رود. شاید من هم همین کار راکرده باشم اما بخاطر نمی آورم.

ممکن است آنچه در خواب میگذرد هانری را ارضاکرده باشد، اما این ارضا شدن به بهای فریبکاری وی تمام شده است. او به عنوان یک مرد شهامت ورود به آن عشر تکده را ندارد و اگر از مرد بودن خود چشم بپوشد می تواند به آن دنیای ممنوعه برای ذهن خود آگاه خود، راه یابد. البته خواب روشن نمیکند آیا او سرانجام وارد خانه می شود یا نه. چه او هنوز به آنچه برای خود ممنوع می داند چیره نشده است. اگر ما آنچه در انگارهی فاحشه خانه وجود دارد را در نظر بگیریم این موضوع برایمان قابل فهم خواهد شد.

خواب بالا می تواند گویای گرایش هانری به همجنس بازی هم باشد و می توان تصور کرد که دصور تکه زنانه او را نزد مردان دلربا میکرده است. البـته ایـن فرضیه با خواب زیر همخوانی دارد:

من در سنین پنج یا شش سالگی خود هستم. همبازی من برایم از ارتکاب عمل شنیع خود با مدیر یک کارخانه سخن میگوید. او دست خود را روی مردانگی مدیر کارخانه گذاشته بود تا هم مردانگی او و هم دست خود را گرم کرده باشد. مدیر کارخانه دوست نزدیک پدرم بود و من به دلایل بسیار به او احترام میگذاشتم. اما ما او را آدمی وهمیشه نوجوان، مینامیم و مسخرهاش میکنیم.

برای کودکان به این سن و سال بازیهای با ویژگی همجنسگرایی غیرعادی نیست. اما اینکه هانری در خواب خود به چنین دورانی باز میگردد، نشان میدهد که او از احساس گناه بشدت سرکوب شده ی خود رنج می برد. و چنین احساسی با هراس عمیق وی از پیوند دایمی با یک زن ارتباط دارد. خواب دیگر وی و تداعی های آن این کشمکش را به گونه یی تکان دهنده برجسته می کند:

من در مراسم ازدواج زوجی ناشناس شرکت میکنم. ساعت یک بامداد عروس و داماد و پسر و دختر ساقدوش از مراسم جشن بازمیگردند. آن ها وارد حیاط بزرگی میشوند که من به انتظارشان ایستادهام. بـنظر میآید عـروس و داماد و همچنین پسر و دختر ساقدوش با یکدیگر مشاجره کـردهانـد. آن هـا سرانجام تصمیم میگیرند که دو مرد با هم بخوابند و دو زن هم جدا از آن ها با هم.

هانری پس از بازگو کردن خواب خودگفت: «همانگونه که ژیرودو<sup>(۱)</sup>گفته این نبردیست میان دو جنس<sup>(۳)</sup> و سپس افزود: «جایی که من در خوابم در آن ایستاده بودم حیاط قصر باوی یر<sup>(۳)</sup> بود که تا همان اواخر مسکن مسکینان بود و در حالی که به آن مینگریستم از خودم می پرسیدم آیا بهتر نیست انسان در ویرانه های یک شاهکار کلاسیک زندگی حقیرانه یی داشته باشد تا یک زندگی فعال در میان زشتی های یک شهر بزرگ؟ و هنگامی که در مراسم از دواج یکی از رفقایم بعنوان شاهد حضور داشتم نیز از خود پرسیدم آیا از دواج آن ها دوام خواهد آورد؟ زیرا عروس اثر خوبی بر روی من نگذاشته بود. ۶ تسایل به زندگی درون گرایانه و منفعل، هراس از ناکامی در از دواج ، جدایی دو جنس از یکدیگر همانگونه که در خواب بروز کرده بود، همه و همه نشانه های آشکار تردیدهای پنهانی موجود در خود آگاه هانری بودند.

**\ •** Giraudoux

۲ = در داستان سودوم و گومورا

r = Bavière



وضع روانی هانری بگونه یی جالب در خواب زیر که بیانگر ترس وی از میل شهوانی ابتدایی و گریزش برای منزویزیستن است نمود پیداکرده است. در این خواب می توان یکی از مسیرهای انکشاف وی را مشاهده کرد و از همین رو من بیش از معمول به تعبیر آن خواهم پرداخت:

من در یک راه باریک کوهستانی هستم. سمت چپم سراشیبی تند پرتگاهی ژرف قرار دارد و سمت راستم صخره یی سنگی قد برافراشته است. در طول مسیر تعدادی غار یا پناهگاه در دل سنگهای صخره ساخته شدهاند تا به هنگام حوادث جوی مورد استفاده ی رهنوردان تنها قرار گیرند. در یکی از این غارهای نیمه پنهان یک روسپی پناه گرفته است. شگفت اینکه من او را از پشت و از سمت صخره ها می بینم. او اندامی بی شکل و اسفنج مانند دارد. من با کنجکاوی به وی می نگرم و به کپل هایش دست میزنم و به یکباره بخود می گویم نکند زن نباشد و مردی خودفروش باشد. کمی بعد همین شخص دوباره در برابرم پدیدار می شود اما اینبار در هیئت قدیسی که یک شنل ارغوانی رنگ بر دوش دارد. او پس از پایین رفتن از مسیر راه باریک وارد غاری بزرگتر از اولی که در آن تعدادی صندلی و نیمکت زمخت وجود دارد

۴۴۴ / انسان و سمبولها يش

می شود و متکبرانه تمامی حاضران و از جمله مرا بیرون می راند. آنگاه خود به همراه پیروانش در غار مستقر می شوند.

تداعی شخصی هانری از روسپی پیکره یکوچک وونوس ویلندرف<sup>(۱)</sup> مربوط به دوران پارینه سنگی بود که هیئت زنی فربه (و احتمالاً الهه ی طبیعت یا باروری) را داشت. هانری پس از بیان تداعی خود افزود: دمن نخستین بار هنگامی که به استان واله<sup>(۱)</sup> سفر کرده بودم و از گورستان و حفریات قوم سلت<sup>(۱)</sup> دیدن می کردم شنیدم که دست زدن به کپل، یکی از آداب مذهبی مربوط به باروری بوده می کردم شنیدم که دست زدن به من گفتند در قدیم باخشت اندود شده از انواع مواد، سر می خوردند تا شفا یابند.) هانری در مورد شنل وقد یمن از انواع مواد، می سرمره یی صاف و صیقل می ساختند و زنان سترون با کپل های عور بر روی آن ها سرمره یی درست شبیه همان شنل را البته به رنگ سپید دارد. شب پیش از خواب نیم تنه ی درست شبیه مان می داشت. یکی در مورد شنل وقدیس و برایم گفت: ونامزدم نیم تنه یی درست شبیه همان شنل را البته به رنگ سپید دارد. شب پیش از خواب دریدن ما به مجلس رقص رفته بودیم و او نیم تنه ی سپید خود را به تن داشت. یکی در شت که به تنه ی از غوانی در می می دارد. شب پیش از خواب دریدن ما به مجلس رقص رفته بودیم و او نیم تنه ی سپید خود را به تن داشت. یکی در شت که به تنه ی از دوان داشت. یکی در می می می بود از داشت. در قدیم از دارد. شب پیش از خواب سر می خوردند تا شفا یابند.) هانری در مورد شنل وقدیس و درا به تن داشت. یکی در مورد شن وقدیم بین از خواب در می می داند می می می می می دارد. شب پیش از خواب در می میات که به نظرم از نیم تنه ی نامزدم زیباتر آمد.)

اگر خواب ها برخلاف آموزش فروید تحقق امیال نباشند و همانگونه که یونگ میگوید «بیانگر روح ناخود آگاه<sup>(۴)</sup>» باشند در این صورت باید پذیرفت. که هیچ وسیله یی بهتر از «قدیس» خواب هانری نمی تواند بیانگر وضعییت روانی وی باشد.

هانری «رهنوردی تنها»ست بر روی راهی باریک، اما (شاید به لطف تحلیل) در حال فرود از بلندیهای سخت و دشوار است. سمت چپ یعنی همان سمت ناخودآگاه، راه باریک، کناره به ژرفای دهشتناک پرتگاه داده و سمت راست یعنی سمت خودآگاه، راه بوسیلهی دیوارهی صخرههای استوار، یعنی نیظرات خودآگاه مسدود شده است. با اینهمه در غارها (که شاید نمایانگر نواحی ناخودآگاه در درون قلمروی خودآگاه هنری باشند) مکانهایی وجود دارد که





می توان به هنگام بدی هوا و به بیانی دیگر به هنگام فشارهای تهدید آمیز خارجی در آنها پناه گرفت.

غارها دستساز بشر هستند و در دل صخرهها ساخته شدهاند. آنها از جهاتی شبیه حفرههایی هستند که در خودآگاه به هنگامی که قدرت تمرکز از حد خود فراتر می رود پدید می آیند و موجب می شوند تخیلات آنگونه که خود می خواهند وجود را فراگیرند. در چنین لحظه هایی ممکن است رویدادی غیر منتظره آشکار شود و پس زمینهی روانی راکه نیم نگاهی ژرف به آن بخش از نواحی ناخود آگاه که تخیلات، آزادانه در آن می گردند را دار د مشهو دکند. از سویی دیگر، غارها می توانند نماد زهدان وزمین مادر و یعنی محل دگرسانی و تولد دوباره باشند.

بدینسان خواب ظاهراً نمایانگر گرایش هانری به درونگراییست که به هنگام روبروشدن با دشواری ها به «غار» خودآگاه خود پناه می برد. جایی که بتواند با رویاهای درونذهن خود خلوت کند. این تعبیر همچنین توضیح می دهد چرا او زن را که جنبهی درونی و زنانهی روانش است می بیند. زن روسپی بی شکل اسفنج مانند نیمه پنهان نمایانگر نمایه ی واپس نهاده ی ناخود آگاه هانری ست که هرگز در زندگی خود آگاهش با آن روبرو نگشته است. این زن گرچه برای هانری همانند تمامی کسانی که عقده ی مادری دارند، جاذبه یی پنهانی دارد (زیرا درست نقطه ی مقابل مادر گرامش است) اما همواره در نظر او یک موضوع ممنوعه است.

انگاره، محدودکر دن ار تباط با زنان به میل شهوانی صرفاً حیوانی که تمامی احساسات دیگر را نادیده میگیرد، غالباً برای چنین جوانانی فریبنده است و در پیوندی از این دست جوان میتواند احساسات خود را به کناری نهد و بدین سان نسبت به مادر خود وفادار بماند، زیرا ممنوعیتی که مادر برای هر زن جوان دیگری اعمال میکند در روان پسرش اثری قاطع بجا میگذارد. هانری که کاملاً به اعماق غار تخیلات خود پناه برده جز «پشت» روسپی را نمی بیند و شهامت دیدن روی وی را ندارد. اما مفهوم دیگر به «پشت» نگریستن اینستکه هنری به کپل های زن یسعنی پست ترین جنبه ی انسانی خود (بخشی از بدن او که محرک

همجنسگرایی مرد است) توجه دارد.

هانری با دست زدن به کپل های روسپی ناخود آگاهانه آیین باروری متداول در بسیاری از قبایل بدوی را بجا می آورد. گذاشتن دست و درمان غالباً توامان صورت می گیرد: در عین حال دست زدن به چیزی، می تواند نشانهی حمایت یا نفرین باشد. پس آنگاه این انگاره پیش می آید که ممکن است آن روسپی زن نباشد و یک مرد خودفروش باشد. و بدین تر تیب آن شخص یک انسان دوجنسیتی می شود. مانند بسیاری از شخصییت های اسطوره یی (و همینطور همانند کشیش نخستین خواب). تردید در جنسیت غالباً در دوران بلوغ بروز می کند؛ از همین روست که همجنس گرایی نزد نوجوانان نامعمول تلقی نمی گردد. و برای جوانانی که ساختار روانی هانری را دارند نیز استثنایی ارزیابی نمی شود و

البته سرکوبی هم میتواند سبب تردید در جنسیت روسپی شده باشد. شخصیت زنانه یی که خواب بیننده را همزمان جذب و دفع میکند، نخست به شکل یک مرد و پس آنگاه بصورت یک قدیس تغییر میکند. دومین تغییر، جنسیت را به کناری مینهد و نشان میدهد که تنها راه گریز از واقعییت جنسی چشم پوشی از شهوت است و گزینش زندگی مرتاضانه. این وارونگی شگفت آور در خواب ها رایج است؛ بدین معنا که هر چیزی به ضد خود بدل می شود (روسپی مبدل به قدیس می شود.)، گویی تمامی اضداد با این تغییر شگفت آور می توانند در یکدیگر حل شوند.

هانری در شنل قدیس هم به عنصری پرمعنا برخورد میکند. شنل غالباً نماد زره یا نقاب است (که یونگ آن را پرسنا<sup>(۱)</sup> مینامد)که فرد را قادر میسازد تا از خود در برابر جهان بیرون محافظت کند، و هدفی دوگانه دارد؛ نـخست ایـنکه دیگران را تحت تأثیر خود قرار دهد و دیگر اینکه درون فرد را از چشم کنجکاو

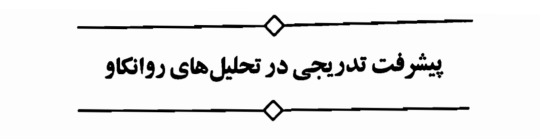
لغت لاتين به معناي صورتك يا نقش Persona

۴۴۸ / انسان و سمبولها پش

دیگران پنهان نگاه دارد. وپرسناهیی که خواب هانری به قدیس می دهد ما را متوجهی رفتار او نسبت به نامزد و دوست وی می کند. شنل قدیس همان رنگ نیم تنهی دوست نامزدش را دارد که آن را پسندیده بود و در ضمن شبیه نیم تنهی نامزدش هم بود. که می تواند بیانگر این موضوع باشد که ناخود آگاه وی می خواسته به هر دو زن حالت تقدس بدهد تا از جاذبهی زنانه شان در امان باشد. باید یاد آوری کرد رنگ شنل قرمز است که (همانگونه که پیش از این گفتیم) سنتاً رنگ شور و احساس است و از این رو به قدیس، گونه یی روحانییت شهوانی می دهد. این ویژگی مردانی ست که غریزه ی جنسی خود را سرکوب می کنند و می کوشند تا تنها به دروح، یا منطق خود تکیه کنند.

گریز از دنیای شهوت برای جوانان طبیعی نیست و ما باید در نخستین مرحلهی زندگی جنسییت خود را باور کنیم. و این برای حفظ و تداوم نوع بشر ضروریست و دقیقاً همان چیزیست که خواب به هانری گوشزد میکند.

پس از آنکه قدیس غار را ترک می گوید و پای به راه باریک می گذارد (و از بلندی ها بسوی دره سرازیر می شود) وارد دومین غار که در آن صندلی و نیمکتهای زمخت وجود دارد می شود. این غار یادآور عبادتگاه نختین مسیحیانی ست که برای گریز از آزار و شکنجه به آنجا پناه می بردند. بنظر می آید غار محلی مقدس باشد که برای تعمید و توبه و عبادت در نظر گرفته شده است. و راز تغییر اندیشهی زمینی به اندیشهی آسمانی و تغییر جسمانیت به روحانیت را در خود دارد. هانری اجازهی دنبال کردن قدیس را ندارد، زیرا که او را همچون حاضران دیگر (یعنی تمامی موجودیت ناخود آگاهش) از غار رانده است. ظاهر آ این بدان معناست که هانری و تمامی کسانی که جزء یاران قدیس نیستند نا گزیرند در دنیای بیرونی خود زندگی کنند. گویا خواب می خواهد به هانری بگوید که باید نخست زندگی روز مره اش را ادامه دهد تا پس آنگاه بتواند وارد محیط دینی و روحانی بشود. در ضمن شخصیت قدیس ظاهراً (و به گونه یی همواره تغیر ناپذیر) نماد «خود» هم می باشد. اما هانری آنقدر پخته نشده تا در مجاورت بی واسطهی این نمایه قرار گیرد.



هانری با وجود تردید و مقاومت اولیهاش آرام آرام به رویدادهای روان خود علاقمند شد و تحت تأثیر خوابهای خود قرار گرفت. خوابها ظاهراً به گونهیی پرمعنا جبرانی بودند بر خود آگاهی او، و به دوگانگی روانی، تردیدها و تمایل به منفعل بودن او ارزش میدادند.

پس از گذشت مدتی خوابهای مثبت تر بروز کردند و نشان دادند که هانری مسیر درستی را می پیماید. او دو ماه پس از نخستین جلسهی تحلیل خواب زیر را دید:

در بندرکوچکی نزدیک خانهام تعدادی لکوموتیو و کامیون راکه در خلال جنگ در دریاچه غرق کرده بودند بیرون میکشند. نخست یک سیلندر بزرگ که شبیه دیگ بخار لکوموتیو است بیرون میآید. بعد یک کامیون بزرگ زنگ زده. منظره در عین وحشتناک بودن، رمانتیک مینماید. قطعاتی که بیرون میآورند باید به نزدیکترین ایستگاه راهآهن فرستاده شوند. بعد ته دریاچه تبدیل به یک چمنزار میشود.

در این خواب ما با پیشر فت قابل توجه هانری روبرو می شویم. لکومو تیوها (که احتمالاً نماد نیرو و پویایی هستند) غرق شدهاند، یعنی به ناخود آگاه رانده شدهاند.



اما اکنون دوباره نمایان می شوند. به همراه این لکومو تیوها تعدادی کامیون ویژه ی حمل بارهای پرارزش (قابلییتهای روانی) نیز بیرون کشیده می شوند. حال که این داشیامه وارد خود آگاه هانری شدهاند، او متوجه می شود چه نیرویی در اختیار دارد. و تبدیل ته تیره ی دریاچه به چمنزازی سرسبز بیانگر این قابلیت مشبت است. هانری در سفر تنهای خود به سوی پختگی، گاه از نیروی طرف زنانه ی روان خود نیز بهره می گیرد. او در بیست و چهارمین خواب خود به زنی گوژپشت برمی خورد:

من به همراه دختری جوان، کوچکاندام، ظریف اماگوژپشت به مدرسه می رفتیم. بسیاری دیگر نیز به همراه ما وارد مدرسه می شدند. در حالی که دیگران به کلاس های درس موسیقی می رفتند، من و دختر جوان پشت میز چهارگوشی نشستیم. او به من درس آواز خصوصی می داد. چون دلم به حال او می سوخت او را بوسیدم و گرچه می دانستم نسبت به نامزدم بی وفایی می کنم اما فکر می کردم این کارم بخشودنی ست.

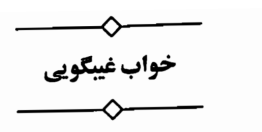
آواز نمود بلافصل احساسات است. اما (هسانگونه که دیدیم) هانری از احساسات خود واهمه دارد. او احساسات را تنها مخصوص دوران آرمانی نوجوانی می داند. با اینهمه در این خواب او به فراگیری احساسات (با آواز خواندن) در پشت یک میز چهارگوش می پردازد. میز با چهار طرف مساوی خود نمایانگر انگیزه ی چهارگانگی و نماد تمامییت است. بنابراین ارتباط میان آواز و میز چهارگوش ظاهراً نشان می دهد که هانری باید پیش از دستیابی به وحدت روانی به احساسات خود توجه کند. در حقیقت درس آواز او را به هیجان می آورد و موجب می شود بر دهان دختر بوسه بزند. و به بیانی با او از دواج کند (وگرنه احساس «بی وفایی» به وی دست نمی داد): و بدین سان او بر قرار کردن رابطه با «زن در ونی» را فرامی گیرد.

خواب دیگر به نقشی که باید این دخترک گوژپشت در انکشاف هانری ایفاکند اشاره دارد:

۴۵۲ / انسان و سمبولهایش

من در مدرسه یی پسرانه درس میخوانم. در خلال ساعت های درس، پنهانی کلاس را ترک میگویم، اما نمی دانم چرا. خودم را پشت مبل چهارگوش اتاقی مخفی میکنم. در راهرو باز است. میترسم مرا ببینند. یکنفر از اتـاق میگذرد بیآنکه مرا ببیند. اما دخترکوچک گوژپشتی سر میرسد و بی درنگ مرا می بیند و از نهانگاه بیرونم میکشد.

نه تنها دختر گوژپشت در هر دو خواب پدیدار می شود، بل آشکار شدنش هم در هر دو خواب درون یک مدرسه است. و هر بار هم هانری برای کمک به رشد خود باید موضوعی را فراگیرد. ظاهراً او می خواهد به امیال خود دست یابد بی آنکه دیده شود و یا از حالت انفعالی خارج گردد. شخصیت زن علیل در بسیاری از افسانه های قدیم آورده شده است. در چنین افسانه هایی زشتی قوز معمولاً بر زیبایی زن سایه می افکند و زمانی که مرد سرنوشت برای رهایی زن طلسم شده می آید و او را می بوسد بی درنگ زیبایی آشکار می شود. شاید دخترک خواب هانری هم نماد روح وی باشد که باید از طلسمی که سبب زشتی او شده رهایی یابد. وقتی دختر گوژپشت می کوشد احساسات هانری را با آواز برانگیزد و یا او را از نهانگاه تیرهی خود بیرون بکشد (و بدین سان او را نا گزیر کند با روشنایی روز روبرو گردد) نقش یک راهنمای کارآ را ایفا می کند. هانری می تواند و باید توامان هم به نامزد خود تعلق داشته باشد و هم به دخترک گوژپشت. (زیرا اولی نمود زن بیرونی واقعی ست و دیگری تجسم عنصر مادینهی روان).



کسانی که دربست تابع منطق خود هستند و منکر هرگونه نظاهر زندگی روانی ناخود آگاه خود می باشند و یا آن را سرکوب می کنند، غالباً بگونه بی بیان ناشدنی خرافه پرست می شوند. چنین افرادی به حرف غیبگویان و پیشگویان توجه می کنند و به راحتی فریب شعبده بازها و لافزنان را می خورند. از آنجایی که خواب، جبران کننده ی زندگی روزمره است، بنابراین اهمییتی که این افراد به هوش خود می دهند با رویدادهای غیر عقلانی گریزناپذیر خواب متوازن می گردد.

هانری این پدیده را در خلال جلسات تحلیل بگونه یی حیرتبار مورد آزمون قرار داد. چهار خواب شگفتانگیز که پایه بر مضامین غیرعقلانی داشتند در انکشاف روحی او نقشی اساسی ایفاکردند. نخستین خواب ده هفته پس از اولین جلسهی تحلیل بروزکرد. و هانری آن را چنین بازگوکرد:

من به تنهایی به سفری ماجراجویانه در امریکای جنوبی پرداختهام. پس از مدتی احساس میکنم مایلم به خانهام بازگردم. در شهری ناشناخته که بر بلندای کوهی قرار دارد میکوشم تا به ایستگاه راهآهن بروم. از روی غریزه درمی یابم ایستگاه باید در مرکز شهر یعنی بلندترین نقطهی شهر قرار داشته باشد. میترسم دیر به ایستگاه برسم. خوشبختانه گذرگاهی با سقف گنبدی که در امتداد

۴۵۴ / انسان و سمبولهایش

خانه های تکیه داده بر یکدیگر که سبک معماری قرون وسطا را دارند، سمت راستم قرار دارد. خانه ها دیواری نفوذنا پذیر را می مانند که حدس می زنم ایستگاه پشت آن ها قرار داشته باشد. آرایه ی خانه ها بسیار جذاب می نماید. به نمای آفتابی و رنگامیزی شده ی خانه ها و گذرگاه با سقف گنبدی تیره که چهار شبح ژنده پوش در آن چمباتمه زده اند می نگرم. نفس راحتی می کشم و شتابان بسوی گذرگاه می روم که ناگاه یکنفر بیگانه شبیه شکارچیان در بر ابرم پدید از می شود. او نیز می خواهد به قطار برسد. وقتی به باجه ها می رسیم چهار مامور که به نظر چینی می آیند از جای می جهند تا مانع ورود مان بشوند. در زدوخوردی که روی می دهد پای چپ من به وسیله ی ناخن پای چپ یکی از چینی ها مجروح می شود. یک غیبگو باید تصمیم بگیرد که آیا اجازه بدهند ما وارد شویم یا جانمان را بگیرند.

نخست به کار من رسیدگی میکنند. همسفرم به بند کشیده در گوشه یی افتاده است. چینی ها با چوبدستی هایی از عاج گرداگرد غیبگو جمع شده اند و با یکدیگر مشورت میکنند. داوری به نفع من نیست اما فرصت دیگری به من داده می شود. پای مرا همانند همسفرم به بند میکشند و در گوشه یی می اندازند، و نوبت قضاوت او فرا می رسد. در حضور او غیبگو باید برای بار دوم درباره من قضاوت کند. و این بار به نفع من رأی می دهد و نجات پیدا میکنم.

در این خواب عجیب ما بی درنگ متوجهی مفاهیم استثنایی، غنای نمادها و فشر دگی رویدادها می شویم. و با اینهمه گویا خو دآگاه هانری می خواهد اینهمه را نادیده انگارد. اما به سبب تر دید او از فر آور ده های ناخو د آگاهش، نباید خوابش را با مطرح کر دن استدلالات منطقی به خطر می انداختم و باید اجازه می دادم بدون هرگونه دخالتی تأثیر خود را بر وی بگذارد. بنابراین من بجای تعبیر خواب تنها یک پیشنهاد ارایه دادم، بدین معناکه به او توصیه کردم کتاب غیبگوی چینی دای چینگ<sup>(۱)</sup> و را بخواند (و همانند چینی های خوابش) از آن یاری بگیرد. کتاب ای چینگ که به آن کتاب استحاله نیز می گویند یکی از کتب بسیار قدیم درباره، خرد است. ریشه های این کتاب به دوران طریقت و اشراق بازمی گردد و شکل کنونی آن به سه هزار سال پیش از میلاد مسیح بازمی گردد. بنا به گفته ریچارد ویلهلم<sup>(۲)</sup> (که آن را به زبان آلمانی برگردانده و تفسیری تحسین برانگیز بر آن نوشته است) همر دو شماخه ی اصلی فلسفه ی چینی یعنی تماثویسم<sup>(۳)</sup> و کنفسیونیسم<sup>(۳)</sup> ریشه در همین کتاب ای چینگ دارند. اساس کتاب بر روی فرضیه ی وحدت انسان و جهان است و وجود یک جفت اصلی متضاد و در عین حال مکمل یکدیگر یعنی ویانگ<sup>(۵)</sup> و «یین<sup>(۲)</sup> و (نر و ماده ی اصلی). کتاب شصت فرضیه ی دارد و هر کدام از نشانه ها به وسیله ی طرحی مرکب از شش خط نشان داده شده اند. این نشانه ها تمامی ترکیب های ممکن یانگ و یین را در خود دارند. خط های راست بیانگر نر هستند و خط های شکسته نماینده ی ماده.

هر کدام از این نشانه ها نمایانگر تغییروضعیت انسانی یا جهانی هستند و هر کدام به زبان تصویر میگویند در چه زمان، چه وضعیتی پیش خواهد آمد. چینی ها با بهره گیری پیچیده از پنجاه چوب کوچک به تمال در کتاب می پر داختند و به یاری تعداد معینی از آن ها به نشانه های مورد نظر خود دست می یافتند. (اتفاقاً هانری برایم گفت که پیش از آن در یکی از نوشته های احتمالاً یونگ درباره ی دراز گل طلایی، خوانده است که چینی ها با یک بازی عجیب می توانند آینده را پیش بینی کنند.)

امروزه شیوهی معمول برای تفأل در کتاب ای چینگ بهره گیری از سه سکه است. هر بار که سه سکه به زمین ریخته میشود یک خط بدست میآید. طرف «شیر» سکه که نشاندهندهی نر است، سه شماره به حساب میآید و طرف دخط» سکه که نشاندهندهی ماده است دو شماره به حساب میآید. شش بار سکهها به

| 1 - I Ching       | Y = Richard Wilhelm | r = Taoïsme |
|-------------------|---------------------|-------------|
| 🕈 - Confucianisme | <b>ð</b> = Yang     | ٦ = Yin     |



یکسی از تسندیس های مربوط به قرون دهم تا سیزدهم چسین. از نگهبانان ورودی غارهای Mai-chi-san زمین ریخته می شوند و شماره یی که از حاصل جمع تعداد «شیرها» و «خط»ها بدست می آید، شمارهی نشانهی مورد نظر در کتاب برای تفأل است.

اما اینگونه پیشگویی ها چه مفهومی می توانند برای زمان ما داشته باشند؟ حتا کسانی هم که کتاب ای چینگ را به عنوان منبعی از خرد می دانند، باز به دشواری می پذیرند که تفأل در آن می تواند بازگوکننده ی راز های پنهان باشد. البته امروزه پذیرش تفأل برای دستیابی به اسرار، از نظر مر دمان عادی که هرگونه فن پیشگویی را پوچ و عجیب می انگارند دشوار است. اما با اینهمه همانگونه که پروفسور یونگ نشان داد، پیشگویی پوچ و بیهوده نیست و پایه بر اصول همزمانی، (یا به زبانی ساده تر اتفاق پرمعنا) دارد. پروفسور یونگ این انگاره ی مشکل و جدید را پایه بر فرضیهی آگاهی درونی ناخود آگاه دارد که رویدادهای فیزیکی را بگونه یی، با حالت روانی پیوند می دهد که گرچه نمودی داتفاقی، یا دمصادف شدن همزمانه را دارند اما از نظر روانی پرمعنا هستند؛ و معنای آنها اغلب بوسیله ی خواب هایی که تصادفاً همزمان با خود رویداد بروز می کند نمادین می شود.

چند هفته پس از مطالعه یکتاب ای چینگ، هانری بر مبنای توصیه ی من (البته با تر دید بسیار) به تفأل در کتاب پر داخت: کتاب تأثیر قابل توجهی بر روی او گذاشته بود. ریختن سکه ها و شمارش شیر و خطهای آن ها و رجوع به نشانه های در ون کتاب بر مبنای شمارش ها حکایت از اشاره هایی تکان دهنده به خواب و حالت عمومی روانی وی داشت. بر حسب تصادف و همزمانی یه، او به نشانه ی منگ<sup>(۱)</sup> یا وجنون جوانی بر خور دکر ده بود. در این نشانه شباهت های بسیاری با انگیزه های خواب وی مشاهده می شد. سه خط بالایی نشانه شباهت های بسیاری با و دند که به معنای و خود را آرام نگاه داشتن یود. می شد آن ها را به منز له ی یک در وازه هم تعبیر کرد. سه خط بالایی زر آرام را به منز له ی یک تمامی این نمادها در خوابهای پیشین هانری به چشم میخوردند. در میان گفتههای دیگرکتاب که با شرایط هانری مطابقت میکرد هشدار زیر دیده می شد: وخطرناک ترین جنبهی جنون جوانی گرفتار شدن در دام خیالپردازی های پوچ است. هرچه بیشتر به پندارهای غیرواقعی بپردازیم بیشتر منفعل می شویم.

غیبگویی کتاب هم از این جنبه و هم از جنبه های پیچیده تر، مستقیم به مشکل هانری اشاره داشت. و این سخت سبب حیرت او شده بود. او نخست کوشید به نیروی اراده آن ها راکمرنگ جلوه دهد، اما نه می توانست از آن ها بگریزد و نه از خواب های خود. پیام کتاب ای چینگ با وجود زبان گمراه کننده ی آن تأثیر ژرفی بر او گذاشته بود. او گرفتار همان پدیده ی غیر عقلانی شده بود که همواره آن را انکار می کرد. گاه ساکت می ماند و گاه خشمگین می شد و کلماتی را بیان می کرد که بگونه یی تکان دهنده با نمادهای خواب هایش همخوانی داشتند: «من باید درباره ی بعونه ی را هم به دلیل سر ماخورد گی با تلفن منتفی کرد. و من (با خیالی آسوده) به انتظار نشستم، زیرا می دانستم هنوز محتوای کتاب غیبگو را هضم نکرده است.

پس از گذشت یک ماه سرانجام سروکله ی هانری هیجانزده و حیران پیدا شد، و آنچه را که از آخرین دیدار مان بر او گذشته بود برایم بازگو کرد. نخست فهم او (که همواره به آن متکی بود) دستخوش تکان سختی شده بود که البته در آغاز کوشیده بود انکارش کند. اما خیلی زود متوجه شده بود پیام غیبگو در فکرش جا افتاده است. بعد بر آن شده بود تا باکتاب تفأل کند زیرا دو بار در خواب با غیبگو مشورت کرده بود. اما متن فصل دجنون جوانی، او را از طرح پسرسش مىجدد باز داشته بود. دو شب به رختخواب رفته بود بی آنکه بتواند بخوابد. اما شب سوم تصویر رویایی درخشان و بسیار نیرومندی در برابر چشمانش پدیدار گشته بود؟ تصویر یک کلاه خود و یک شمشیر شناور در فضا.

هانری بیدرنگ کتاب ای چینگ را برداشته بود و بطور تصادفی فصل سیام آن راگشوده بود و با شگفتی بسیار مطلب زیر را خوانده بود: دخیرهسری اخگر است و بمعنای زره، و کلاهخود به معنای نیزه و سلاح جنگی. و بدین ترتیب فهمیده بود چرا تفأل دوباره از کتاب غیبگو ممنوع شده بود، زیرا خواب، دمن، او را از پرسش دوم منع کرده بود. و این شکارچی بود که باید برای بار دوم با غیبگو مشورت می کرد. همچنین هانری بی آنکه خود بخواهد نیمهخود آگاهانه پرسش دوم را با تفأل از کتاب ای چینگ مطرح کرده بود و تصادفاً به نمادی مشابه پندار شبانهاش برخورد کرده بود و این موضوع چنان تکانش داده بود که نیاز تعبیر خوابی که خبر از تغییر وی می داد را احساس کرده بود. رویدادهای خواب آشکارا نشان می دادند که عناصر رویا باید به منزلهی محتویات شخصیت درونی هانری تعبیر می شدند و شش شخصیت به منزلهی محتویات شخصیت درونی خواب هایی نسبتاً نادرند، اما وقتی بروز کند تأثیر قابل توجهی می گذارند. از همین روست که می توان آنها را وخواب های تغییر و تحول، نامید.

وقتی خوابی اینهمه قدرت تصویر سازی در خود دارد، عموماً تداعی شخصی خواب بیننده اندک خواهد بود. تمام آنچه هانری توانست به من بگوید این بود که به تازگی کوشیده بود کاری در شیلی بدست بیاورد اما چون نیاز به مردی متأهل داشتند بنابراین با استخدام وی مخالفت کرده بودند. در ضمن او میدانست که برخی از مردمان چین ناخن انگشت چپ خود را بلند میکنند تا نشان دهند بجای کارکردن، خود را وقف تمرکز برای اندیشه کردهاند.

هانری ناکامی خود (در بدست آوردنکار در امریکای جنوبی) را در خواب دیده بود. او به منطقهی گرم حاره رفته بود. منطقه یی که در مقام مقایسه با اروپا، بدوی و عاری از قیدوبند مینمود و شهوت برانگیز بود، که ایس خود بهترین نمایهی نمادین ناخود آگاه است.

چنین دنیایی درست نقطهی مقابل دنیای شعور پیشرفته و قیدوبندهای ناشی از آن است که حاکم بر خودآگاه هانری بود. در واقع دنیای طبیعی دسایه،ی وی بود که همواره در حسرتش بود. اما پس از گذشت چندی، او دیگر در آنجا احساس آرامش کاری نمیکرد. او از نیروی اهریمنی و تیرهی مادری (که بـه وسیلهی امریکای جنوبی نمادین شده بود) به سوی مادر واقعی و قسلمروی روشنایی و نامزدش بازمیگشت. او بیکباره متوجه شده بود تا چه اندازه از آنها دور شده و خود را در شهری بیگانه، تنها احساس میکرد. بلندی در خواب بیانگر بالندگی خود آگاه است: شهر بر روی یک بلندی بنا شده بود، و بنابراین هانری به سوی خود آگاه است: شهر بر روی یک بلندی بنا شده بود، و بنابراین هانری به سوی خود آگاهی بالنده که در قلمروی وسایه، قرار داشت وبالا، می رفت و امیدوار بود وبه خانهی خود بازگردده. مسئلهی بالارفتن از کوه در خواب نخستین او هم دیده می شود. هم در خواب قدیس و روسپی و هم در بسیاری از داستانهای اساطیری کوه غالباً محل الهام است که در آن تغییر و استحاله می توانند روی دهند.

در ضمن دشهر روی کوه، نماد شناخته شده ی کهن الگویی هم می باشد که در تاریخ فرهنگ ما شکل های گونه گونی بخود می گیرد. شهری که نقشه اش بر اس اس یک ماندالاست، نماینده ی آن بخش از روح است که دخود، (مرکز و تمامییت روان) در میان آن جای گرفته است. شگفت اینکه پایگاه دخود، در خواب هانری در مرکز آمدو شد انسانی، یعنی ایستگاه راه آهن قرار دارد. و این شاید بدین سبب است که دخود، (به هنگامی که خواب بیننده جوان است و انکشاف ذهنی اش نسبتاً محدود است) معمولاً به وسیله ی شینی از قلمروی تربر به ی شخصی نمادین می شود. و این شیشی غالباً پیش پاافتاده، جبران کننده ی بلند پر وازی های خواب بیننده است. و تنها نزد مردمان پخته و آشنا با نمایه های روح است که دخود، به وسیله ی نمادی از شمند نمود پیدا می کند.

گرچه هانری نمی داند ایستگاه راه آهن کجاست، اما چنین می انگارد که در مرکز شهر یعنی بلندترین نقطهی آن قرار دارد. در اینجا هم همانند خوابهای پیشین، ناخود آگاه به یاریش شتافته است. ذهن خود آگاه او شبیه حرفهی مسهندسی اش است و از همین روست که می خواهد دنیای درونی اش با فرآورده های عقلانی تمدن، مانند ایستگاه راه آهن رابطه داشته باشد. اما خواب به میل او پشت پا می زند و راهی کاملاً متفاوت را پیش رویش قرار می دهد. این راه از زیر گذرگاهی گنبدی و تاریک می گذرد. در ضمن رواق گنبدی، نماد آستانه هم می باشد، محلی که خطر در کمین نشسته است، محلی که هم پیوند را سبب می شود و هم گستن را اما هانری بجای رسیدن به ایستگاه راه آهن که امریکای جنوبی غیرمتمدن را به اروپ ا مرتبط می ساخت، خود را در زیر گذرگاهی تاریک که چهار چینی چمباتمهزده بر زمین راه را بر او بسته اند می یابد. خواب میان چهار چینی تمایزی قایل نمی شود و از این رو می توان آن ها را مانند چهار جنبه ی هنوز غیرمتمایز تمامییت مردانه انگاشت. (عدد چهار که نماد و حدانییت و تمامییت است بیانگر کهن الگویی ست که پروفسور یونگ به تفصیل در نوشته های خود از آن سخن گفته است.)

بنابراین چینی ها نمایانگر جنبه های ناخود آگاه مردانه ی روان هانری هستند که نمی تواند از آن ها بگریزد، زیرا راهی که به وخود ( یعنی به مرکز روانی ) می انجامد بوسیله ی آن ها بسته شده و باید بوسیله ی او گشوده شود. و تا زمانی که این مهم رخ ندهد او نمی تواند سفر خود را پی بگیرد. هانری که هنوز به وجود این خطر آگاهی ندارد به سوی رواق می شتابد با این امید که به ایستگاه برسد. اما با «سایه» ی خود روبرو می شود، یعنی با طرف بدوی و فراموش شده ی روان خود که در هیئت شکارچی خشن و نابهنجار پدیدار گشته است. پیدایش این شخصیت احستمالاً بدین معناست که دمن ، درونگرای هانری با طرف برونگرای (جبران کننده ی) وی که نماینده ی جنبه های عاطفی و غیر عقلانی سرکوب شده اش می باشد توام شده است. این شخصیت دسایه یی، دمن ، خود آگاه را پشت سر می گذارد و به پیش زمینه می آید و چون نماینده ی فعالیت و خود مختاری خصوصیات ناخود آگاه است، پس سفیر سرنوشت می شود. یعنی همانکه بانی همه ی اتفاق هاست.

خواب به اوج خود نزدیک میشود. حین درگیری میان هانری، شکارچی و چهار چینی، پای چپ هانری بوسیلهی ناخن پای چپ یکی از چهار چینی مجروح میشود. (در اینجا، بنظر می آید که ویژگی اروپایی «من» خود آگاه هـانری بـا نمودی از خرد کهن شرقی یعنی ضدمطلق خود تصادم کرده است. چـینیها از

۴۶۲ / انسان و سمبولهایش

قارهی روانی کاملاً متفاوتی آمدهاند. از وطرف دیگروی که برای هانری کاملاً ناشناخته است و بنظرش خطرناک مینماید.)

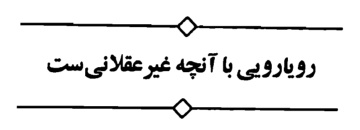
می توان چینی ها را نماینده ی وسرزمین زرد ی دانست. زیرا مردمان چین بیش از هر مردمان دیگری ریشه در خاک دارند. و دقیقاً همین ویژگی زمینی و غیر آسمانی ست که هانری باید دارا شود. تمامییت مردانه ی ناخود آگاه روانی که او در خواب دیده بود یک جنبه ی مادی زمینی داشت که طرف خود آگاه و فهم او فاقد آن بود. و اینکه هانری چهار پیکر ژنده پوش را همانند چینی ها دیده بود نشان می دهد که او با طبیعت دشمنان خود بیشتر آشنا شده بود.

هانری شنیده بود که چینی هاگاه ناخن های دست چپ خود را بلند میکنند. اما در خواب ناخن های پای چپ بلند بو دند. يعنی چيزی شبيه چنگال. و اين مي تواند بیانگر این موضوع باشد که نقطه نظر چینی ها چنان با هانری متفاوت است که سبب آزارشان می شود. همانگونه که می دانیم جنبه ی خود آگاه هانری نسبت به زمینی بودن و آنچه زنانه است و همینطور نسبت به اعماق طبیعت جسمانی خود بسیار نامطمنن و دوگانه بود. و این وضعییت با مجروح شدن پای چپ او (نقطه نظر طرف زنانه یا ناخود آگاهی که هنوز از آن واهمه داشت) بوسیله ی چینی ها نمادین گشته بود. اما با اینهمه دجراحت، موجب ایجاد تغییر در هانری نشده بود. هرگونه تغییری مستلزم پیش شرط «پایان دادن به دنیایی،ست که برای خود ساخته ایسم و کنارنهادن فلسفه یی که برای زندگی خود در نظر گرفته ایم. همانگونه ک. ه دک. تر هندرسن پیشتر در این کتاب آورده است در تشریفات آیین آموزش اسرار، جوان پیش از آنکه همچون یک مرد تولدی دوباره بیابد و همچون عضوی با حقوق کامل در میان قبیله پذیرفته شود باید مرکی نمادین را پذیرا شود. و به همینگونه باید جنبههای علمی و منطقی مهندس هانری از میان بروند و جای خـود را بـه جنبه هایی جدید بدهند. در روان یک مهندس ممکن است تمامی آنجه «غیر عقلانی»ست سرکوب شود که در این صورت غالباً متناقض آن ها بگونه یی برجسته در دنیای رویایی وی پدیدار میگردد. و از همین روست که امر

غیر عقلانی در خواب هانری بصورت بازی غیبگویی متعلق به کشوری بیگانه، آنهم با قدرتی دهشتبار و توصیف ناپذیر برای تعیین سرنوشت انسان ها بروز کرد. «من» عقلانی هانری حق گزینش نداشت و باید بدون قید و شرط به قربانی کردن هوشمندی<sup>(۱)</sup> خود گردن می داد. البته خود آگاه فرد بی تجربه و ناپخته یی چون هانری هنوز بقدر کافی برای چنین کاری آماده نشده بود. از همین رو غیبگو به زیانش رأی داد که بهای آن هم می توانست از دست دادن جانش باشد. او گرفتار آمده بود و یارای ادامهی راه و یا بازگشت به خانهی خود را نداشت، که این به معنای گریز از مسئولیت های دوران پختگیست. (و مکاشفهی هسمین «خواب بزرگ» بود که هانری را آماده می کرد.)

آنگاه ومن، خود آگاه و متمدن هانری به بند کشیده شده به کناری نهاده می شود و بجایش شکارچی بدوی به مشورت با غیبگو می پردازد. سرنوشت هانری به نتیجهی مشورت آنها وابسته است. اما وقتی ومن، به بند و انزوا کشیده می شود محتویات ناخود آگاه که در وسایه، نمود پیدا کر ده اند می تو انند به یاری اش بیایند و راه حلی ارایه دهند. و این هنگامی میسر می گردد که وجود چنین محتویات و قدر تشان را باور کنیم. که در چنین صورتی این محتویات به منزلهی همراهان همیشگی خود آگاه پذیرفته خواهند شد. و از آنجایی که شکارچی (یعنی سایهی هانری) حضور دارد و بجای وی برنده می شود بنابراین هانری نجات می یابد.

1 - Sacrificium intellectu



رفتار بعدی هانری به روشنی نشان میداد که این خواب (و در حقیقت تمامی خواب های او و آن کتاب غیبگویی که ناگزیرش کرده بودند تما به نیروهای غیر عقلانی موجود در اعماق درون خود توجه نماید) تأثیر شگرفی بر روی وی گذاشته است. از آن پس او با اشتیاق تمام به پیام های ناخود آگاه خود گوش می داد و جلسهی مشاوره ی ما بیش از پیش بحث انگیز می شد. و سرانجام تنشی که تا آن زمان ژرفای روان او را تهدید به از هم گسیختگی می کرد آشکار گردید. اما هانری با شهامت و سرسختی تمام به امید نتیجه یی رضایت بخش نشسته بود. هنوز دو هفته از خواب غیبگو (پیش از آنکه مورد بحث و تعبیر قرار گیرد) نگذشته بود که هانری خواب تازه یی با محتوای مسئله یی غیر عقلانی دید:

من در اتاقم تنها هستم. تعداد زیادی سوسک سیاه و نفرت انگیز از سوراخی بیرون می آیند و روی میزکارم پراکنده می شوند. می کوشم تا با نوعی جادو آن ها را ناگزیر به بازگشت به نهانگاهشان کنم و در این کار خود موفق می شوم. تنها چهار یا پنج حشره که میزم را ترک کرده اند در اتاق پراکنده باقی می مانند. از دنبال کردن آن ها چشم می پوشم زیرا دیگر بنظرم نفرت انگیز نمی آیند، اما سوراخشان را به آتش می کشم و شعله های آتش زبانه می کشند. می ترسم اتاقم



(تصویر بالا) مرغ سمندر از میان زبانه های آتش سربر می آورد. یکی از نمونه های معروف مرگ و تولد دوباره در آتش.



گونه یی حشره ی کاملاً نامتعارف و کسمی شبیه سوسک دجادویی، خواب هانری. گراورر از James Ensor

ظرف آبخوری مربوط به سرزمین «پرو»ی باستانی ظرف شکلی زنانه دارد و نماد کهن الگوی زنانه است، درست همانند گیلاس نوشایهی آخرین خواب همانری که از آن سخن خواهیم گفت هم آتش بگیرد، اما ترسم بیمورد است.

اکنون دیگر هانری شایستگی لازم برای تعبیر خواب های خود را بدست آورده بود و میکوشید خود شخصاً آن ها را توضیح دهد: وسوسک ها جنبهی تاریک من هستند. آن ها بر اثر تحلیل روانی من بیدار شده اند و میکوشند خود را آشکار سازند. آن ها با هجوم خود، کار حرفه یی مرا (که بوسیلهی میز کار نمادین شده است) مورد تهدید قرار می دهند. اما شهامت نابود کردن آن ها که مرا بیاد سوسک های سیاه سرگین گردان می اندازند را ندارم و از همین رو به جادو روی می آورم. با به آتش کشیدن نهانگاهشان من در واقع می خواهم از نیروی الهی بهره بگیرم، زیرا زبانه های آتش مرا به یاد آتشی که سبب نابودی صندوق مقدس

پیش از پرداختن به نمادگرایی این خواب باید یاد آوری کنیم که سوسکهای سرگین گردان، سیاهرنگ هستند و سیاه، رنگ تاریکی، ناتوانی و مرگ است. هانری خواب می بیند که در اتماق خود تنهاست و این می تواند به منزله ی در ونگرایی و مالیخولیایی بودن وی انگاشته شود. سوسکهای سرگین غلطان اسطوره یی، غالباً طلایی رنگ هستند. در مصر آنها را حیواناتی مقدس و نماد خور شید می پنداشتند. و چون در خواب سیاه دیده می شوند بنابراین نماد ضد خور شید هستند و اهریمنی. از همین روست که واکنش غریزی هانری در مبارزه علیه این سوسکهای سرگین غلطان بوسیله ی جادو کاملاً موجه است. ه چند چهار یا پنج سوسک وای سرگین غلطان بوسیله ی جادو کاملاً موجه است. هر از قید ترس و نفرت کافی ست. او می کوشد نهانگاه آنها را با آتش ویران سازد.

صندوق مقدس چوبی جاودان حاوی ده فرمان موسی که در آتش سوزی Arche d'Alliance مندوق مقدس معبد اورشلیم بدست بابلی ها از میان رفت.

۴۶۸ / انسان و سمبولها یش

(درست همانند اسطورهی مرغ سمندر<sup>(۱)</sup>). اکنون دیگر بنظر می آید هانری در زندگی روزمرهی خود سرشار از روح ابتکار شده است، اما ظاهراً هنوز نمی داند چگونه از این روح خود بهره گیرد. به همین جهت می خواهم یکی از خواب های بعدی او راکه این مشکل را روشن تر نشان می دهد در اینجا بیاورم. این خواب به زبان نمادین بیانگر ترس هانری از برقراری رابطه یی همراه با مسئولیت با یک زن

مردی کهنسال در واپسین دم زندگی خود است. بستگانش او را در میان گرفتهاند و من نیز در میان آنها هستم. هر لحظه تعداد بیشتری وارد آن اتاق بزرگ میشوند و هرکدام خود را شمرده معرفی میکند. دستکم چهل نفر در اتاق جمع شدهاند. پیرمرد نـالهکـنان و زیـرلب چـیزهایی دربـاره ی هزنـدگی نازیسته<sup>(۲)</sup> , میگوید. دخترش برای آسان کردن اعتراف از او درباره ی مفهوم زندگی نازیسته می پرسد و اینکه آیا منظور وی از نظر فرهنگیست یا اخلاقی. پیرمرد پاسخی نمیدهد. دختر مرا به اتاق کوچک پهلویی می فرستد تا در آنجا من پاسخ را به یاری فال ورق بیابم. هر هنه ه لویی که رو کنم برحسب رنگ پاسخ من خواهد بود.

از همان آغاز، انتظار رو شدن ورق ونه و را میکشم، اما نخست چند شاه و بی بی رو میشوند و مأیوسم میکنند. بعد آنچه برمیگردانم جز تکه های کاغذ که هیچ ربطی هم به ورق ها ندارند نیست. سرانجام متوجه میشوم که دیگر ورقی درکار نیست و تنها چند تکه کاغذ و پاکت وجود دارد. به یاری خواهرم که او هم در آنجا حضور دارد همه جا را به جستجوی ورق میکاویم. بالاخره یکی از ورق ها را زیر یک دفتر یا دفتر یادداشت پیدا میکنم. ورق یک نهلوی اینکه زنجیره های اخلاقی مانع شده بودند تا پیرمرد و در زندگی خود بزیده. ییام اصلی این خواب شگفت آور هشداری بود به هانری که اگر نتواند ددر زندگی خود بزید، چه چیز در انتظارش خواهد بود. مرد کهنسال احتمالاً بیانگر احتضار اصول سنتیست که بر خود آگاه هانری تا آنزمان حاکم بوده، بی آنکه به ماهیت آن آگاهی داشته باشد. چهل نفر اشخاص حاضر نماد تمامیت ویژگی های روان او بودند (چهل که مضربی از چهار است نماد تمامیت می باشد). واپسین دم زندگانی پیر مرد می تواند نشانه ی آن قسمت از شخصییت مردانه ی هانری باشد که در آستانه ی تغییر نهایی قرار دارد.

پرسش دختر دربارهی علت احتمالی مرگ، پـرسشیست اجـتنابناپذیر و قطعی. و بنظر می آید این بعد اخلاقی پیرمرد بود که مانع شکوفایی احساسات و محرک های طبیعی او می شد. با این حال پیر مرد در حال مرگ ساکت می ماند. و از همین روست که دخترش (یعنی تجسم اصلی میانجی زنانه یا عنصر مادینه) دخالت میکند، و هانری را برای یافتن پاسخ به کمک ورق روانهی اتاق پهلویی میکند. پاسخی که در رنگ اولین نه لویی که رو میکند نهفته است. هانری برای فال گرفتن ناگزیر به اتاقی جداگانه و پرت می رود (که نشان می دهد چنین رویدادی چقد ربا رفتار خود آگاه وی فاصله دارد). او نخست از اینکه جز ورق های شاه و بی بی (که شاید نمایه های جمعی بیانگر ستایش او از قدرت و ثروت به هنگام جوانیش باشند) ورقی رو نمی شود نومید میگردد. و وقتی دیگر ورقی در کار نیست نومیدی پش فزونی می گیرد، زیرا این بدان معناست که نمادهای دنیای درونی هم به پایان رسیدهاند. جز «تکههای بی تصویر کاغذ» چیزی وجود ندارد، که نشان میدهد سرچشمهی تصویرها در خواب خشکیده است. و به همین سبب هانری ناگیزیر است یاری طرف زنانهی خود را (که اینبار بوسیلهی خواهرش نمود پیداکرده) بپذيرد تا بتواند ورق مورد نظر را بيابد. او به ياري خواهر خود نه لوي پيک راکه رنگش معرف وزندگی نازیسته، است پیدا میکند. و همانگونه که میدانیم ورف زیر دفتر هانری پنهان شده بود، یعنی زیر نوشتههای حرفهی مورد علاقهاش. عدد نه قرنها دعدد جادویی، بوده است. بر مبنای نمادگرایس ستی اعداد، عدد نه

۴۷۰ / انسان و سمبولهایش

نمایانگر شکل کامل تثلیث تکاملیافته بوسیلهی سهسه تاست. و معانی بیشمار دیگری نیز در فرهنگ و اعصار مختلف داشته است. رنگ نهلوی پیک رنگ مرگ است و فقدان زندگی. و شکل پیک درست شبیه برگ درخت است. و بدین سان رنگ سیاه نشان میدهد که آنچه سبز و طبیعی بود و سر شار از عصارهی زندگانی اکنون مرده است. افزون بر این پیک<sup>(۱)</sup> به منزلهی یک سلاح می تواند نماد برندگی و نفوذ فراست باشد.

بدین تر تیب خواب به روشنی بیان می کند که این وبندهای اخلاقی و هستند و نه فرهنگی که پیر مرد را از زیستن برای زندگی باز می دارند. و در مورد هانری این وبندها و احتمالاً همان ترس وی از بطور کامل درگیر زندگی شدن و پذیرش مسئولیت های زندگی زناشویی که موجب کاهش وفای به مادرش می شد بو دند. خواب هشدار می داد که زندگی ونازیسته و نوعی بیماری ست که می تواند سبب مرگ شود. هانری دیگر بیش از این نمی توانست پیام خواب خود را نادیده بگیرد. او متوجه شده بود که دست و پنجه نرم کردن با مشکلات زندگی چیزی بیش از منطق را می طلبد؛ و باید توصیه ی نیر وهای ناخو دآگاه که بصورت نماد از ژرفای روان سر بر می آورند را پذیرفت. هانری با دستیابی به این موضوع به هدف این بخش از تحلیل رسید. او فهمیده بود از آن پس برای همیشه از بهشت زندگی غیر مسئولانه رانده شده و دیگر هرگز به آن بازنخواهد گشت.



خواب بعدی هانری تأیید بی چون و چرای شناختش نسبت به مشکلات بود. او پس از چند خواب بی اهمییت کوتاه دربارهی زندگی روزمره، آخرین خواب (پنجاهمین خواب از سلسله خواب های پیشین) خود که سرشار از نمادهای خیره کنندهی مختص دخواب های بزرگ، بود را دید. او خواب خود را چنین شرح داد:

چهار تن از ما گروهی دوستانه را تشکیل میدهیم و دست به چند تجربه میزنیم؛ سرشب است: پشت یک میز دراز زمخت چوبی نشسته ایم و در گیلاس لیک رخوری مشروبی زردرنگ و شیرین مینوشیم. در گیلاس شراب خوری، شراب کامپاری<sup>(۱)</sup> قرمز تیره و درکاسه ی پایه دار قدیمی که از آن دو دیگر بزرگتر است نیز چای مینوشیم. دختری جوان، خویشتن دار و ظریف هم در میان ما نشسته است. او لیکر<sup>(۱)</sup> خود را در چایش می ریزد. شب است: ما از میگساری بازگشته ایم. یکی از ما رییس جمهور فرانسه است. ما در کاخ او هستیم. بروی بالکن می رویم و از آنجا رییس جمهور در می بینیم که مست و خراب بر روی برف ها پیشاب میکند. انگار ایـنکارش تمام شدنی نیست و سرانجام هم سر در پی پیر دختری که کـودکی پیچیده در پتویی قهوه یی رنگ به بغل دارد میگذارد و به کودک هم پیشاب می پاشد. پیردختر حس میکند خیس شده است، اما اینکار را به کودک خـود نسبت می دهد و باگام های بلند دور می شود.

بامداد است: یک سیاه پوست از خیابان که زیر تابش درخشان خورشید زمستانی قرار دارد میگذرد. سیاه کاملاً برهنه است و باشکوه می نماید. او به جانب شرق یعنی برن (پایتخت سوییس) گام برمی دارد. ما در بخش فرانسوی زبان سوییس هستیم. تصمیم میگیریم به دیدارش برویم.

ظهر است: پس از یک سفر دور و دراز با اتوموییل در ناحیه یی بیابانی و پربرف به یک شهر می رسیم و وارد خانه ی تاریکی می شویم که گفته اند سیاه پوست در آن است. از این بیم داریم که از سرما مرده باشد. اما مستخدمش که او هم به سیاهی خود سیاهپوست است پذیرایمان می شود. هم سیاهپوست و هم خدمتکارش هر دو لال هستند. در کوله پشتی هایمان بدنبال چیزی می گردیم که به عنوان هدیه به او بدهیم.

هدیهها باید نشان از تمدن داشته باشند. من نخستین کسی هستم که هدیهام را برمیگزینم. هدیهی من یک قوطی کبریت است که آن را با احترام به مرد سیاهپوست تقدیم میکنم. پس از آنکه همه هدیههای خود را تقدیم کردند. ما با سیاهپوست به جشن و سرور می پردازیم.

این خواب چهارقسمتی از همان ابتدای خود غیرعادی می نماید. محتوای آن یک روز کامل را دربرمی گیرد و حرکت آن به سمت دراست، یعنی به سمت خود آگاهی بالنده است. موضوع خواب از سرشب آغاز می شود، تمامی شب ادامه می یابد و سرانجام در ظهر هنگامی که خورشید در میانه ی آسمان است به پایان می رسد. و بدین سان یک گردش کامل شبانه روز که نماد تمامییت است صورت می گیرد. در این خواب چهار دوست ظاهراً نماد شکوفایی روان مردانه یه هانری هستند و پیشرفتشان در خلال چهار صحنه ی خواب طرحی هندسی که یاد آور ساختار اصلی ماندالاست را دنبال می کند. چون آن ها نخست از شرق و پس آنگاه از غرب آمدهاند و به سوی دپایتخت سوییس (یعنی مرکز روانی) حرکت می کنند، بنابراین ظاهراً نشان دهنده ی طرحی هستند که اضداد را در مرکز با یکدیگر متحد می کند. و گذشت زمان با فرود در شب ناخود آگاه و دنبال کردن حرکت خور شید تا میانه ی آسمان روشن خود آگاه این مطلب را تأیید می کند.

خواب از سرشب آغاز می شود، یعنی هنگامی که آستانه ی خود آگاهی پایین است و محرک ها و نمایه های ناخود آگاه می توانند از ورای آن بگذرند. در چنین حالتی (که طرف زنانه ی مرد به آسانی برانگیخته می شود) طبیعی ست که شخصیتی زنانه در کنار چهار دوست قرار گیرد. چه او تجسم عنصر مادینه ی هر چهار دوست است (او با شخصیت خویشتن دار و ظریف خود هانری را به یاد خواهرش می اندازد) و نقطه ی پیوند آن ها با یکدیگر. روی میز سه گیلاس به شکل های گونه گون وجود دارد که همگی مقعر هستند و نماد پذیر ابودن عنصر زنانه. و اینکه حاضرین همگی از این سه گیلاس استفاده می کنند نشان از رابطه ی تنگاتنگ آن ها دارد. گیلاس ها (گیلاس ایکر، گیلاس شراب و کاسه ی پایه دار قدیم) به وسیله ی شکل و رنگ محتو ایشان از یکدیگر متمایز هستند. تضادهای موجود میان نوشیدنی های درون آن ها که یکی تلخ و شیرین و زرد است، دیگری قرمز و سومی بدون الکل، بدین سبب که پنج نفر حاضر با ورود به اتحادی ناخود آگاه آن ها را مصرف می کنند، با یکدیگر مخلوط شده اند.

بنظر می آید دختر جوان عامل و واسطهی شتاب پنهانی رویدادها باشد (همان نقشی که عنصر مادینه در ناخود آگاه مرد دارد تا او را ناگزیر ساز دبیشتر در ژرفای خود آگاه بالندهاش فرو رود). مجلس با درهم آمیختن الکل و چای کم و بیش به نقطهی اوج خود می رسد.

بخش دوم خواب با ما از رویدادهای دشب، سخن میگوید. چهار دوست به

یکباره خود را در پاریس (شهری که از نظر سویسی ها مظهر شهوت و عشق و لذات ممنوع است) می یابند. در این بخش میان چهار دوست تفاوت هایی آشکار می شود. و این تفاوت ها میان دمن، خواب (که بسیار شبیه رفتار مدیرییتی اندیشه است) و دریس جمهور، که نماینده ی رفتار عاطفی انکشاف نیافته در ناخود آگاه است برجسته تر می نماید.

دمن، هانری (و دو دوستش که می توان آنها را تجسم رفتارهای نیمه خود آگاه وی انگاشت) از روی بالکن به ریس جمهوری می نگرد که ویژگی هایش درست همانند ویژگی های طرف متمایزنشدهی روان است. او متزلزل است و گرفتار غرایزش شده است. خویش نخویش را نمی شناسد و همانند افراد نمامتمدن که گرفتار غرایز حیوانی خود هستند مستانه در خیابان پیشاب می کند. بنابرایین در اینجا ریس جمهور سخت در تضاد با موازین خود آگاه یک دانش پژوه سویسی ظاهراً متعلق به طبقهی مرفه قرار می گیرد. این طرف روان هانری تنها می تواند در ژرفای بسیار تیرهی شبانهی ناخود آگاه بروز کند و بس. با اینهمه ریس جمهور ژرفای بسیار تیرهی شبانهی ناخود آگاه بروز کند و بس. با اینهمه ریس جمهور وان باشد) بنظر پایان ناپذیر می آید و این به معنای فراوانی و نیروی حیاتی خلاق وی است. (مردمان بدوی تمامی آنچه مربوط به بدن باشد، مانند مو، مدفوع، پیشاب و آب دهان را دارای نیروی جادویی می دانند). بنابراین تصویر ناگوار پیشاب و آب دهان را دارای نیروی جادویی می دانند). بنابراین تصویر ناگوار پیشاب و آب دهان را دارای نیروی جادویی می دانند). بنابراین تصویر ناگوار پیش جمهوری می تواند نشانهی نیرو و فراوانی که غالباً با دسایه ی دمنه پیوند رازند هم باشد. او نه تنها بدون هیچگونه رودربایستی مثانهی خود را خالی می کند بر سر در پی پیردختری بچه به می گذارد.

این پیردختر به نوعی متضاد و یا مکمل عنصر مادینه یکمرو و ظریف آغاز خواب است. اگرچه پیر است و به ظاهر مادر اما هنوز باکره است. در حقیقت هانری او را با نمایه یکهن الگویی مریم عیسابه بغل یکی می داند. اما اینکه کو دک در یک پتوی قهوه یی (رنگ خاک) پیچیده شده است نشان می دهد که به خلاف نمایه ی آسمانی عیسای منجی موجودی زمینی است. رییس جمهوری با پاشیدن پیشاب به کودک ظاهراً مراسم تعمید را به صورتی مسخره انجام میدهد. اگر ما کودک را نماد توانایی بالقوه یی بدانیم که در هانری هنوز دوران طفولییت خود را سپری میکند، بنابراین این عمل رییس جمهوری به منزلهی یک آین می تواند سبب رشد این دوران در او شود. اما خواب چیز بیشتری در ایس باره ارایه نمی دهد، زیرا پیر دختر باکودک می گریزد.

این صحنه نمایانگر نقطهی عطف خواب است، چراکه آنچه در سلسله وقایع پیشین سیاه، تیره، بدوی و تند است به وسیلهی سیاهپوستی خوشاندام و کاملاً برهنه بهمنزلهی واقعییت و حقیقت عریان، در روشنایی بامداد نمادین میگردد. همانگونه که تاریک روشن بامداد و یا پیشاب گرم و برف سرد متضاد یکدیگرند، مرد سیاه و خیابان سپید نیز آنتی تزی شدید را شکل میدهند. اکنون چهار دوست باید به سوی دنیایی جدید بروند. و اوضاع تغییر میکند. راهی که آنها را ب پاریس آورده بود اکنون به بخش فرانسویزبان سوییس (همان بخشی که نامزد هانری در آن میزیست) بازمیگرداند. در مرحلهی پیشین، اگرچـه هـانری در محتويات ناخود آگاه روان خود غرق گرديد، اما تغييري در وي رخ داد و اکنون برای نخستین بار می تواند راه خود را با حرکت از محلهی نامزدش (که باید گفت دیگر پسزمینهی روانی او را پذیرفته است) بیابد. در آغاز خواب او از سوییس شرقی به پاریس میرفت (از شرق به غرب یعنی راهمی که به سوی تیرگی ناخودآگاه است). در حالیکه اکنون در جهت مخالف گام برمیدارد، یعنی به سوی خورشید بالنده و درخشش همواره فزایندهی خود آگاه. این راه که به مرکز سوييس و پايتخت آن برن ميانجامد نماد كوشش هانري براي دستيابي به وحدت اضداد درونش است. برخی مردمان، سیاهپوست را نمایهی کهنالگویی دمخلوق نخستین و سیه کار، میدانسند و او را تسجسم پسارهیی مسحتویات نساخودآگساه میانگارند. و شاید از همین روست که سفیدپوستان با سیاهپوستان میانهی خوبی ندارند و از آنها میهراسند. سفیدپوست قرینهی متضاد و طرف نهان و تیرهی خود را در سیاهپوست می بیند (که البته بسیاری نمی خواهند آن را بپذیرند. یا آن

۴۷۶ / انسان و سمبولها پش

را پس میزنند و نادیده میانگارند). سفیدپوستان هر آنچه مربوط به بدوییتشان میشود مانند نیروهای کهنه و غرایز غیرقابل مهاری که نمی خواهند به وجود آنها در خود معترف شوند و نسبت به آنها ناخودآ گاهند را به سیاهپوستان فرافکنی میکنند و بدین سان آنها را به دیگری جز خود نسبت می دهند.

برای مرد جوانی به سن و سال هانری یک سیاهپوست می تواند از یک سو نمایانگر تمامی جنبههای تیره ی رانده شده به ناخود آگاهش باشد و از سویی دیگر نمایانگر تمامی نیروهای بدوی، مردانه و بالقوه ی عاطفی و روانی وی. و اینکه او و دوستانش خود آگاهانه تصمیم میگیرند به دیدار رودرروی سیاهپوست بروند نشان می دهد گامی قطعی به سوی پختگی و مردشدن برداشته شده است. در این هنگام ظهر فرا می رسد و خورشید به بلندترین نقطه ی مسیر خود می رسد و نیش یکپارچه می شود و توانایی تصمیم گیره های آگاهانه اش فزونی می یابد. البته منوز زمستان است و این خبر از فقدان احساسات و خون گرمی هانری دارد. پیش یکپارچه می شود و توانایی تصمیم گیری های آگاهانه اش فزونی می یابد. البته منوز زمستان است و این خبر از فقدان احساسات و خون گرمی هانری دارد. پخم انداز روانی او هنوز زمستانی ست و از لحاظ فکری بسیار سرد. چهار دوست از اینکه مبادا سیاهپوست برهنه از سرما مرده باشد واهمه دارند (زیرا سیاهان به آب و هوای گرم عادت دارند). اما آشکار می شود هراستان بی مورد است، چون آنها پس از سفری دور و دراز و گذر از دشتهای پوشیده از برف به شهری ناشناخته رسیده اند و وارد خانه یی تاریک شده اند. این سفر آن هم با گذار از ناشناخته رسیده به می دور و دراز و گذر از دشتهای پوشیده از برف به شهری مرزمین غمناک نماد مبارزه یی طولانی و پررنج برای شکوفاشدن است.

در اینجا مشکلی تازه انتظار چهار دوست را میکشد. سیاهپوست و خدمتکارش لال هستند و بنابراین امکان تماس شفاهی وجود ندارد. چهار دوست ناگزیرند راهی دیگر برای ایجاد رابطه با سیاهپوست بجویند. آنها نمی توانند از ابزار فکری (کلمات) بهره بگیرند و برای بیان احساسات خود باید از ایما و اشاره استفاده کنند. آنها هر کدام به او هدیه یی میدهند، همانگونه که به خدایان هدیه می دادند تا نظر آنها را جلب کنند. هدیه ها باید معرف تمدنشان باشد. چیزی متعلق به ارزش های فکری انسان سفیدپوست. یکبار دیگر جلب توجه سیاهپوست که تجسم طبیعت و غریزه است قربانیکردن اندیشه را می طلبد.

هانری نخستین کسیست که تسصیم میگیرد و این طبیعیست، زیرا او نماینده و دمن، یست که باید خود آگاه مغرورش (یا هیبریس<sup>(۱)</sup>) را به فروتنی بکشاند بنابرای یک قوطی کبریت از روی زمین بر می دارد و دبا احترام و به سیاهپوست تقدیم میکند. در نظر اول چنین می نماید چیزی به آن بی ارزشی که دور انداخته شده است ارزش هدیه کردن را نداشته باشد، اما با اینهمه انتخاب درست صورت گرفته است. کبریت آتشی نهفته و قابل مهار است. وسیله یی که می توان با آن آتش را برافروخت و هر زمان که مایل بود خاموش کرد. آتش و زبانهی آن نماد گرمی و عشق، احساسات و شور است. و این همان خاصیت دل

هانری با تقدیم این هدیه به سیاهپوست فرآورده یی والاکه نماد تمدن «من» خود آگاه وی است را با مرکز بدوییت و نیروی مردانه ی خود که به وسیله ی سیاهپوست نمادین شده پیوند می دهد و بدین سان بطور کامل مالک طرف مردانه ی خود می شود. طرفی که «من» وی از آن پس باید با آن در تماس دایمی باشد.

نتیجه این می شود که شش شخصییت مردانه یعنی چهار دوست، سیاهپوست و خدمتکارش همگی شاد و سرزنده جشن می گیرند. روشن است که اکنون دیگر تمامییت مردانه یه هانری به کمال رسیده است. و بنظر می رسد دمن، او به امنییتی که نیاز داشت تا بتواند به یاری آن آزادانه و خود آگاهانه به شخصییت برتر کهن الگویی که خبر از پیدایش دخود، می داد دست یافته است.

رویدادهای خواب در زندگی بیداری هانری نیز نمود پیداکردهاند. او دیگر به خود اطمینان داشت و خیلی زود تصمیم گرفت نامزدی خود را حفظ کند. نه ماه پس از نخستین جلسهی تحلیل، آنها در یک کلیسای کوچک واقع در سوییس غربی با یکدیگر ازدواج کردند. و روز پس از ازدواج او با همسر جوان خود به کانادا یعنی جایی که در خلال هفتههای تعیینکنندهی آخرین خوابش به او پیشنهاد کار شده بود سفر کردند. از آن پس او به عنوان سرپر ست یک خانواده ی کوچک، زندگی فعال و خلاقی دارد و یکی از مدیران کارخانه یی بزرگ شده است.

مورد هانری نمایانگر فرایند پختگی شتاب گیرنده است که به استقلال و مسئولییت های مردانه می انجامد. و نشان دهنده ی آیین آموزش ورود به واقعییت دنیای بیرونی و تقوییت دمن، و جنبه ی مردانه ی آن و همچنین کمال نخستین نیمه ی فرایند فردییت است. و دومین نیمه که شامل برقراری ارتباط درست دمن، با وخود، است باید در دومین بخش زندگی وی تحقق یابد.

هر تحلیل روانکاوی لزوماً به چنین پیشرفت سریعی دست نمی یابد و هر مورد در روانکاوی را نباید به چنین شیوه یی پیش برد. نه تنها در مان هر مورد بسته به سن و سال و جنسییت فرق میکند، بل هر فردی مقولهی خاص خود را دارد که با دیگری متفاوت است و بنابراین نمادهای یکسان هرگز نباید در افراد مختلف تعبیری یکسان داشته باشند. من این مورد خاص را از آن رو بسرگزیده ام که نمونه یی برجسته از استقلال فرایندهای ناخود آگاه است و فراوانی تصویر هایش نمایانگر نیروی پایان ناپذیر پس زمینه ی روانی بسرای آفرینش نسمادهاست. و همچنین ثابت میکند عمل خود تنظیمی روان (البته تا وقتی بوسیلهی تفسیرها و تحلیل های بسیار تعقلی مختل نشده باشد) به لطف همین نسمادها می تواند به انکشاف روان یاری رساند.

نتيجه: ام \_ال \_ فون فرانتس



در فصلهای پیشین ک. گ. یونگ و برخی همکارانش کوشیدند تما نقش آفرینش نمادها در روان ناخودآگاه را روشن کنند، و پاره یی کاربردهای ایس جنبه یتازه کشف شده ی زندگی را نشان دهند. هنوز زمان درازی لازم است تا به درک تمامی کاربردهای ناخودآگاه یا کهن الگوها – این هسته های پویای روان – نایل بیاییم. آنچه در حال حاضر بر ما ثابت شده اینستکه کهن الگوها نفوذ قابل می دهند. بر روی مناسبات فرد و دیگران اثر می گذارند و بدین سان بر روی تمامی سرنوشت وی تأثیر می گذارند. ما همچنین دریافته ایم که نمادهای کهن الگویی از ساختار ترکیبی فرد پیروی می کنند و اگر به درستی تفسیر شوند می توانند اثر ساختار ترکیبی فرد پیروی می کنند و اگر به درستی تفسیر شوند می توانند اثر ما کنشی خلاق و یا به وارونه ویرانگر داشته باشند. وقتی الهام بخش انگارههای تازه باشند خلاق می شوند و هنگامی که همین انگاره ها با پیشداوری های خود آگاه تازه باشند خلاق می شوند و هنگامی که همین انگاره ها با پیشداوری های خود آگاه تازه باشند خلاق می شوند و هنگامی که همین انگاره ها با پیشداوری های خود آگاه

۴۸۰ / انسان و سمبولهایش

که مانع کشفیات بعدی هستند برخورد کنند، آنگاه کهنالگوها نقشی ویرانگر ایفا میکنند.

یونگ در فصلی که خود نگاشته نشان داد اگر بخواهیم از تضعیف ارزش های فردی و فرهنگی انگاره ها و نمادهای کهن الگویی اجتناب کنیم باید دقیق و به تفکیک تعبیر کنیم. یعنی برای آن ها مفهو می ثابت و انتزاعی در نظر بگیریم. یونگ خود سراسر زندگیش را وقف پژوهش های مربوط به تعبیر کرد؛ کتاب حاضر طبیعتاً بخش بسیار کوچکی از کوشش های وی در این قلمروی تازه ی روانشناسی و دست آوردهای آن است. او در این راه پیشگام بود و به خوبی می دانست پرسش های فراوان بی پاسخ تحقیقات تازه یی را می طلبند. و درست از همین روست که مضامین و فرضیات خود را تا آنجایی که امکان داشت به گونه یی گسترده ارایه کرد (بی آنکه گستردگی آن ها سبب گنگ و مبهم شدنشان گردد). و باز از همین روست که انگاره هایش سبکی و بازه دارند تا همواره در ها بر روی

یونگ خود بر این باور بود که مضامینش تنها ابزارهای کاری ساده یی هستند که می توانند برای تسهیل در بهرهبرداری از قلمروی گشوده شده بر روی پژوهش ها، بدنبال کشف ناخود آگاه بکار روند. کشفی که نه تنها دید ما را نسبت به جهان فراخ کرد، بل دامنهی آن را دوبرابر کرد، زیرا ما را بر آن داشت تا همواره از خود بپر سیم کدامین پدیده ی روانی خود آگاه است و کدام ناخود آگاه. و اینکه آیا پدیده های بیرونی دواقعی، به وسیله ی خود آگاه دریافت می شوند یا ناخود آگاه.

نیروهای پرتوان ناخود آگاه نه تنها در تجربه های بالینی بل در علم اسطوره شناسی، دین، هنر و تمامی فعالیت های فرهنگی که انسان به لطف آن ها مکنون ضمیر خود را بیان میکند بروز میکنند. روشن است که اگر تمامی انسان ها دارای الگوهای رفتاری عاطفی و فکری مورثی مشترکی (که یونگ آن ها را کهن الگو نامید) باشند، طبیعی ست که فر آورده ی این الگوها (تخیلات نمادین،

اندبشه ها با اعمال) تقریباً در تمامی زمینه های فعالیت شری بدیدار می گردند. تحقیقات پژوهشگران امروزی در بسیاری از این زمینه ها سخت تحت تأثیر

کارهای یونگ است. بعنو ان نمونه، این تأثیر در پژوهش های ادبی مانند ادبیات و انسان غربی اثر پرییستلی، راه فاست به سوی هلن اثر گتفری ید دی یـز () و هاملت شکسیبر اثر جیمس کیرش(" دیده می شود. و به همین تر تیب روانشناسی يونگي به بررسي هنر نيز ياري رسانده است و از جمله در آثار هربرت ريد (\*)، يا آنی یلا یافه و یا در پژوهش های اریک نیومن<sup>(۴)</sup> بر روی زندگی هانری مور<sup>(۵)</sup> و یا مطالعات مایکل تبیت (') بر روی موسیقی نمود پیداکرده است. آثار آرنولد تو بین بی (۷) در تاریخ، پل رادن (۸) در مردم شناسی و همچنین آثار ریچارد ویلهلم''، اروین راسل''' و مانفرد پارکرت''' در زمینهی چینشناسی نیز از آموزش های یونگ بی بهره نماندهاند.

البته این بدان معنا نیست که تسمامی ویترگی های خساص هستر و ادبسیات (و تفسیرهای مربوط به آنها) را تنها بر اساس شالوده های کهنالگویی شان می توان توضيح داد. هر زمينه يي از فعالييت، قوانسين خـاص خـود را دارد و هنگامي که فعالییتی خلاق باشد نمی توان برای آن توضیحی لزوماً عقلانی ارایه کرد. البـته کهنالگوها بهمنزلهی پسزمینه یی پویا در تمامی زمینهها بچشم میخورند. و در بیشتر موارد (همانند خوابها) می توان پیام ناخود آگاه در گرایشش به سوی تحولي خاص را دريافت كرد.

انگارههای یونگ در زمینهی فعالییتهای فرهنگی آسان تر بهبار مینشیند. اما اگر کهنالگوها تعیینکنندهی رفتار روانی ما باشند، در تـمامی زمـینهها بـروز میکنند. البته نظریههای یونگ به نحوی غیرمنتظره چشماندازی تازه در قلمروی

- 1 = Gottried Diener
- F Erich Neumann
- Y James Kirsch 8 - Henry Moore
- V Arnold Toynbee 1 . - Erwin Rousselle
- A = Paul Radin
- 11 Manfred Porkert
- T = Herbert Read
- 1 = Michael Tippett
- **1** Richard Wilhelm

۴۸۲ / انسان و سمبولهایش

علوم طبيعي و از جمله زيست شناسي هم گشودند.

ولفگانگ پائولی فیزیکدان، خاطرنشان میکند که کشفیات جدید موجب شده تا ما در تحولات خود به روابط متقابل میان روان ناخود آگاه و فرایندهای زیست شناسی نیز توجه نماییم. تا همین اواخر چنین می پنداشتند که تغییرات بر حسب تصادف رخ می دهند و پس از آنست که بر مبنای گزینش، گونه های دممتازه با محیط سازگار می شوند و سایر گونه ها از میان می روند. اما متفکرین جدید بر این باورند که گزینش پس از تغییرات بر مبنای تصادف، زمانی بسیار طولانی تر از سن سیاره ی ما را می طلبیده است.

و در اینجاست که نظریه ی همزمانی یونگ می تواند مفید افتد، زیرا «پدیده های مرزی» یا رویدادهای استثنایی را روشن می کند. یونگ می گفت سازگاری ها و تغییرات «پرمعنا» می توانند در مدت زمانی کوتاه از تغییرات برمبنای تصادف روی دهند. امروزه ما نمونه های بسیاری از رویدادهای وتصادفی» اما پرمعنا داریم که به لطف فعالیت یک کهن الگو پدید آمده اند. مثلاً تاریخ علوم شاهد بسیاری از اختراعات و اکتشافات همزمان است. که یکی از بارزترین آن ها داروین و نگره اش بر روی سرچشمه گونه ها می باشد. او که در ابتدا نگره ی خود را طی رساله یی طولانی ارایه داده بود سرانجام در سال ۱۸۴۴ آن را بصورت کتابی قطور و مفصل در آورد.

اما در همان دورانی که بر روی کتاب خود کار میکرد، دستنویس زیست شناسی جوان بنام آ. ار. والاس<sup>(۱)</sup> که با وی آشنایی نداشت بدستش افتاد. گرچه دستنوشته کو تاه تر از کتاب داروین بود، اما نگره یی مشابه نگرهی او داشت. در آن زمان والاس در جزایر ملوک مالزی زندگی میکرد. البته او داروین را به عنوان یک طبیعیدان می شناخت، اماکو چکترین آشنایی با نگره های وی نداشت. بدین سان دو دانشمند نابغه و خلاق هر کدام مستقل از دیگری به نگره یی دست یافتند که آینده ی علم را تغییر داد. هر یک از این دو دانشمند بدنبال مکاشفه یی برق آسا به نگره ی مشابهی (که بعدها بو سیله ی شواهد مستدل به اثبات رسید) دست یازیدند. بنابراین چنین بنظر می آید که کهن الگوها عوامل تداوم در آفرینش باشند. (و آنچه راکه یونگ رویدادهای همزمان نامید در حقیقت همان اعمال آفریننده در خلال زمان هستند.)

وتصادف های پر معنای مشابه می توانند به هنگام نیاز فر د برای آگاهی مثلاً از مرگ خویشاوند و یا کشف مالی گمشده روی دهند. در بسیاری موارد چنین آگاهی هایی بوسیله ی دریافت های فوق حسی بدست می آیند. و این نشان می دهد که پدیده های غیر عادی که معمولاً بر حسب تصادف روی می دهند اغلب می توانند به هنگام نیاز حیاتی و بسیار مهم احساس شوند. و این نیز به نوبه ی خود نشان می دهد چگونه یک گونه ی حیوانی بر اثر نیاز بسیار، به تغییرات و پر معنای (اما غیر علّی) در ساختار آلی خود گردن می نهد.

اما امیدبخش ترین زمینهی پژوهش (که یونگ متوجهی آن گردید) در قلمروی پیچیدهی فیزیک ذرهیی گشوده شد. البته در نظر اول ظاهراً رابطهیی میان روانشناسی و فیزیک ذرهیی وجود ندارد. ولی مناسبت این دو علم با یکدیگر نیاز به توضیحی کوتاه دارد.

بارز ترین جنبه ی ار تباط میان این دو علم در این حقیقت نهفته است که بیشتر مفاهیم پایه یی فیزیک (مانند فیضا، زمان، ماده، نیرو، میدان، ذره و ...) و انگاره های نیمه اسطوره یی و کهن الگویی جایگرفته در ذهنیت فلاسفه ی یونانی که به مرور تکامل یافته و دقیق و دقیق تر شدند و امروزه به وسیله ی ریاضیات شرح داده می شوند، همه ریشه در مکاشفه دارند. مثلاً فیلسوف یونانی لوسیپوس<sup>(۱)</sup> و شاگردش دموکر تیوس<sup>(۱)</sup> در قرن سوم پیش از میلاد به وجود ذره پی بردند و آن را داتم بمعنای واحد تقسیم ناپذیر نام نهادند. و اگرچه امروزه توانسته ایم را

۴۸۴ / انسان و سمبولهایش

بشکافیم اما هنوز ماده را متشکل از امواج و ذرات (یا «کوانتا<sup>(۱)</sup> های ناپیوسته) میانگاریم.

مفهوم انرژی و ارتباط آن با نیرو و حرکت نیز توسط نخستین متفکرین یونانی مطرح گردید و بعدها به وسیلهی رواقیون<sup>(۱)</sup> انکشاف یافت. آنها چنین می پنداشتند که نوعی تنش زندگی بخش (تونوس<sup>(۱)</sup>) اساس پویایی همه چیز است که در واقع نطفهی نیمه اسطوره یی مفهوم امروزی انرژی ست.

حتا دانشمندان و متفکران نسبتاً اخیر هم به هنگام خلق نگرههای جدید به نمایههای کهن الگویی و نیمه اسطوره یی تکیه کر ده اند. مثلاً در قرن هفدهم دکارت اعتبار مطلق قانون علییت را در تغییرنا پذیری تصمیمات و اعمال خداونـد می دانست. و کپلر اختر شناس بزرگ مدعی شد که فضا به سبب تثلیث تنها سه بعد دارد و نمی تواند نه بیشتر و نه کمتر از این سه بعد داشته باشد.

این ها دو نمونه از نمونه هایی هستند که نشان می دهند ادرا کات امروزی ما که اساس علوممان را تشکیل می دهند از دیرباز با انگاره های کهن الگویی بر آمده از ناخود آگاه ار تباط داشته اند. این انگاره ها لزوماً بیانگر حقایق وعینی، نیستند (یا دست کم نمی توانیم ثابت کنیم)، بل از تمایلات روانی ذاتی انسان ناشی می شوند. تمایلاتی که موجب ترغیب انسان به یافتن توضیح عقلانی برای روابط مابین پدیده های گونه گون درونی و بیرونی که با آن ها سروکار دارد می شوند. بنا به نظر ورنر هایز نبرگ<sup>(\*)</sup> فیزیکدان، انسان به هنگام بررسی طبیعت و جهان بجای پژوهش و کشف کیفیات عینی با خود روبرو می شود.

به سبب وجود تناقض در این نقطهنظر، ولفگانگ پائولی و سایر دانشمندان به مطالعهی نقش نمادگرایی کهنالگوها در قلمروی ادراکات علمی پرداختند. پائولی معتقد بود که پژوهش بر روی دنیای بیرونی باید همزمان با پژوهش بر روی منشاء درونی ادراکات علمی صورت گیرد. (این پژوهش ها پر توی جدید بر روی

1 = Quanta Y = Stoïcien Y = Tonos

🕈 = Werner Heisenberg

وجود نماد در درون... / ۴۸۵

درکی وسیع بودند که هماکنون به آن خواهم پرداخت، یعنی درک «یگانگی» قلمروهای فیزیک و روانشناسی و جنبههای کمی وکیفی واقعییت.)

افزون بر این ار تباط آشکار میان روانشناسی ناخود آگاه و فیزیک، ار تباط های جالب تر دیگری هم وجود دارد. یونگ (که همکاری تنگاتنگی با پائولی داشت) متوجه گردید روانشناسی تحلیلی به سبب پژوهش هایی که در آن صورت گرفته ناگزیر به آفرینش مفاهیمی گردیده که به گونه یی حیرتبار با مفاهیمی که فیزیکدان ها به هنگام بررسی پدیده های فیزیک ذره یی به آن ها دست یافتند مشابهت دارند. یکی از مهم ترین این مفاهیم نزد فیزیکدان ها مفهوم مکمل بودن نی یلز بر<sup>(۱)</sup> است.

فیزیک نوین کشف کرده که نور را تنها می توان با دو مفهوم مکمل اما منطقاً متضاد شرح داد: یکی موج و دیگری فو تون. به بیانی ساده می توان گفت نور در پاره یی شرایط متشکل از بسیار ریزه هاست و در شرایطی دیگر همانند موج آشکار می شود. همچنین معلوم گردیده که می توان وضع یا «مومانتوم" ، یک بسیار ریزه را البته نه همزمان مشاهده کرد. مشاهده کننده باید زمینهی آزمایش خود را تعیین کند و با این کار زمینه یدیگری را که به نتیجه یی دیگر می انجامد کنار بگذارد (یا بهتر بگوییم قربانی کند). افزون بر این باید ابزار اندازه گیری آزمایش را هم به حساب آورد، زیرا بر روی شرایط آزمایش تأشیری به سزا و غیرقابل اجتناب دارد.

پائولی میگوید: ددانش فیزیک ذره یی به سبب اصل مکمل بودن اوضاع باید عدم امکان حذف اثری که دخالت مشاهده کننده از طریق ابزار اصلاحی بر آزمایش میگذارد را در نظر داشته باشد و از دستیابی به فهم عینی پدیده های فیزیکی چشم پوشی کند. در آن بخشی که از نظر فیزیک کلاسیک هنوز قوانین قطعی علّی طبیعت وجود دارد، ما جز قوانین آماری، آنهم به کمک قانون

<sup>1 -</sup> Niels Bohr

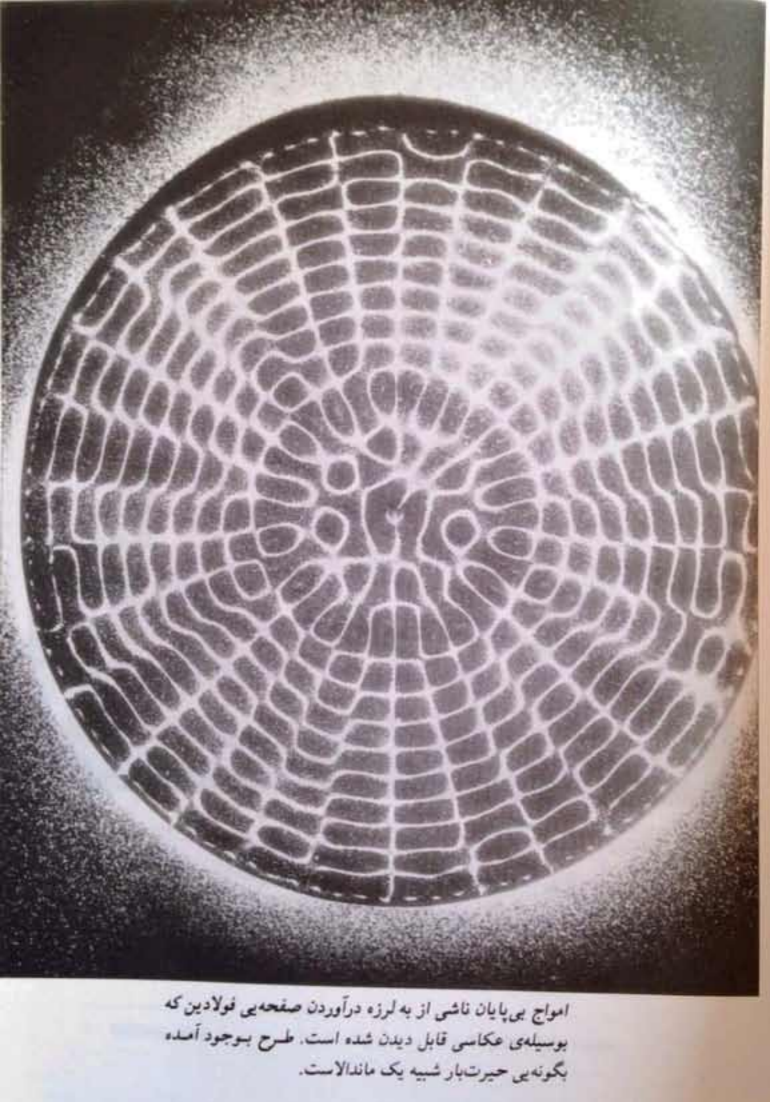
Y = Momentum

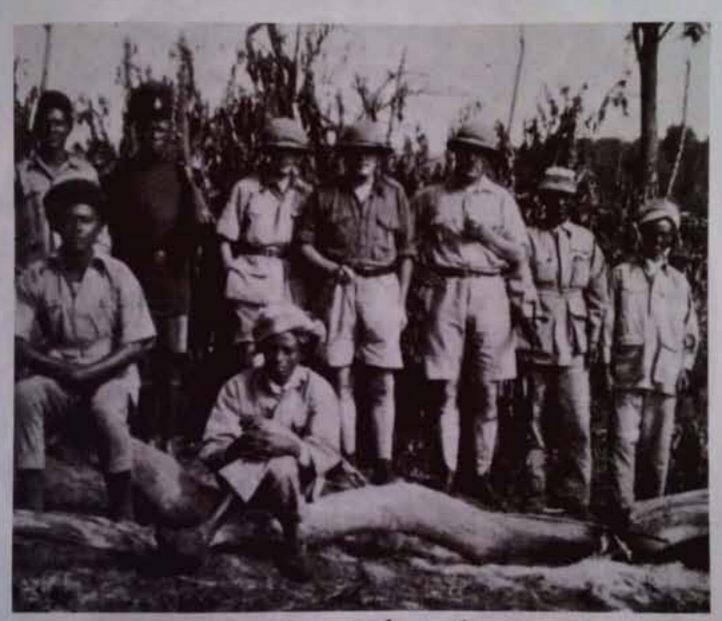
احتمالات قانونی نمی شناسیم.» به بیانی دیگر در فیزیک ذره بی دخالت مشاهده کننده قابل اندازه گیری دقیق نیست و از این رو نمی توان آن را از محاسبه حذف کرد. دیگر نمی توان با گفتن اینکه: «در چنین شرایطی همواره چنین واقعه پی روی خواهد داد.» قوانین طبیعی را دسته بندی کرد. و دانشمند فیزیک ذره پی باید به این جمله که: بر مبنای احتمالات آماری چنین واقعه پی ممکن است روی دهد» بسنده کند.

این عدم اطمینان، مشکل بغرنجی برای تفکر فیزیک کلاسیک بوجود آورده است. زیرا آزمایش های علمی را مستلزم بحساب آوردن ذهنییت آزمایش کننده میکند. و بدین سان دانشمندان دیگر نمی توانند مدعی شوند قادرند بگونه یی کاملاً «عینی» تمامی جنبه ها یا کیفییات آنچه بیرونی ست را توضیح دهند.

امروزه بیشتر فیزیکدان ها پذیرفته اند که نمی توان نقش انگاره های خود آگاه آزمایش کننده را از آزمایش های فیزیک ذره یی حذف کرد. البته دیگر به این مسئله توجه نکرده اند که ممکن است مجموعه ی حالات روانی فرد (یعنی نه تنها خود آگاه بل ناخود آگاهش) هم بر روی آزمایش تأثیر بگذارد. طبق گفته ی پائولی، هیچ دلیلی برای رد این امکان وجود ندارد، اما باید به آن به منزله ی مسئله یی حلنشده نگریست.

انگارهی مکمل بودن بُر<sup>(۱)</sup> بویژه برای روانشناسان یونگ گرا جالب توجه است زیرا یونگ ار تباط میان خود آگاه و ناخود آگاه را به منزلهی شکل مکمل یک زوج متضاد می انگاشت. هر محتوایی که از ناخود آگاه تراوش کند به هنگام راهیابی به ذهن خود آگاه آز مایش کننده ماهیتاً تغییر می کند. حتا محتوای رویا (اگر به آن توجه نشود) از این نقطه نظر نیمه خود آگاه است. و هر بالندگی که بوسیلهی تعبیر خواب ها سبب تحریک خود آگاهی آز مایش کننده شود تأثیر و نفوذی غیرقابل انکار روی ناخود آگاه وی خواهد گذاشت. بنابراین ناخود آگاه را هم (درست





عکسی از یونگ (نفر چهارم از راست) که در سال ۱۹۲۶ در مسیان افسراد قسیلهی مون الگون کنیا گرفته شده است.

and the second s

همانند بسیار ریزه های فیزیک ذره یی) تنها بطور تقریبی می توان بو سیلهی مفاهیم متضاد توصیف کرد. ما هرگز نخواهیم فهمید ناخو د آگاه وفی نفسه، چیست، درست به همانگونه که هرگز نخواهیم دانست ماده وفی نفسه، چیست.

کمی بیشتر به مقایسهی میان روانشناسی و فیزیک ذرهیی بپردازیم: آنچه یونگ کهنالگو (الگوهای رفتاری عاطفی و فکری انسان) می نامد، از نظر پائولی به مجموعهی داحتمالات غالب، در علم روانجانی اتلاق می گردد. همانگونه که در این کتاب تأکید شده هیچ قانون معینی برای شکل دقیق یک کهن الگوی بر آمده از ناخود آگاه وجود ندارد و تنها این د گرایش ها، هستند که این بار هم به یاری مان می آیند و به ما اجازه می دهند تا بگوییم کدام پدیده در کدام شرایط روانی بوجود خواهد آمد.

همانگونه که ویلیام جیمز<sup>(۱)</sup> روانشناس امریکایی خاطرنشان کرده، مفهوم ناخود آگاه را می توان با مفهوم ومیدان<sup>(۲)</sup> و در فیزیک مقایسه کرد. یعنی همانگونه که ذرات در میدان الکترومغناطیس بر مبنای نیظمی خاص قرار می گیرند، محتویات روانی نیز به گونه یی منظم در ناحیه یی از روان که آن را ناخود آگاه می نامیم پدیدار می شوند. وقتی ذهن خود آگاه ما چیزی را دعقلانی یا دپر معناه می انگار دو آن را از نظر و توضیح و مجاب کننده می یابد، احتمالاً از این روست که توضیح خود آگاه با مجموعه یی از محتویات ناخود آگاه که به آستانه ی خود آگاهی رسیده اند بطور موقت هماهنگ شده است.

به بیانی دیگر، نمودهای خود آگاه ماگاه حتا پیش از آنکه خودمان به آن ها آگاهی یابیم به نظم کشیده می شوند. و کارل فر دریک گاوس<sup>(۳)</sup> ریاضی دان قرن هجدهم نمونه یی از این نظم ناخو د آگاه انگار ه ها را ارایه کرده است. او اعلام کرد: ومن به پاره یی قوانین نگره ی اعداد البته نه بدنبال پژوهش های دشو ار بل به لطف خداوند دست یافته ام. مسئله همانند جرقه یی خو دبخود حل شد بی آنکه بتوانم

1 - Williams James Y - Champ Y - Karl Friedrich Gauss

رابطهی موجود میان دانسته های قبلی خود و عناصر آخرین تجربه م و آنچه به موفقییت نهایی انجامید را شرح و یا نشان دهم. و پوانکاره<sup>(۱)</sup> در این مورد حتا دقیق تر از وی سخن می گوید. او شرح می دهد چگونه در خلال شبی که بی خوابی به سرش زده بود، نمودهای ریاضی با یکدیگر در آمیختند و سرانجام پاره یی از آنها بصورت ترکیبات پایدارتر بر او آشکار شدند. به نظر می آید در اینگونه موارد خود فرد شاهد کارکرد ناخود آگاهش که جزء به جزء به وسیلهی خود آگاه تحریک شده ی وی دریافت می شود باشد. البته خود آگاه در اینگونه موارد ماهییت خود را تغییر نمی دهد. در چنین مواردی انسان البته به گونه ی مبهم متوجهی آنچه دو سازوکار را از یکدیگر متمایز می کند و یا بهتر بگوییم متوجهی وجه تمایز شیوه های کاری هر دو دمن ه می شود.

آخرین نمونه از تکامل موازی فیزیک ذره یی و روانشناسی، درک دمفهوم، یونگی است. درست هنگامیکه همه در پی توضیح علّی (عقلانی) پدیده ها بودند، یونگ انگاره ی پژوهش پیرامون دمفهوم، (یا شاید هم بتوان گفت قوانین نهایی) پدیده ها را مطرح کرد. به بیانی دیگر بجای آنکه پرسیده شود چرا چنین اتفاقی اتفاد (علت آن چه بود)، یونگ پرسید: به چه منظوری اتفاق افتاد؟ همین گرایش در فیزیک نوین نیز بوجود آمد. بسیاری از فیزیکدان های معاصر بجای قوانین علّی (جبر علّی) در پی «ار تباط های پر معنا»ی طبیعت هستند.

پائولی انتظار داشت که انگارهی ناخودآگاه از چهارچوب کوچک کاربرد درمانی خود فراتر رود و تمامی علوم طبیعی که به پدیده های عمومی زندگی می پردازند را نیز در برگیرد. و از آن هنگام این فکر، یعنی مطالعه بر روی مقایسه ی سیستم «کنترل» مغز و سیستم عصبی با سیستم های اطلاعات و کنترل مصنوعی به وسیله ی ابزار الکسترونیکی بوسیله ی فیزیکدان های مسخصص سایبرنتیک<sup>(۲)</sup> دنبال گردید. در یک کلام بنا به گفته ی الیور کستادو برگار<sup>(۲)</sup>

Y = Poincaré Y = Cybernétique

r = Oliver Costa de Beauregard

دانشمند فرانسوی، علم و روانشناسی باید در آینده ووارد گفتوشنودی فعال» شوند. و همانگونه که یونگ پیش از این خاطرنشان ساخته شباهت غیرمنتظرهی میان مفاهیم روانشناسی و فیزیک، یگانگی نهایی ممکن که در قلمروی واقعیت پژوهشهای هر دو علم وجود دارد را می طلبد. یعنی یگانگی پسیکو فیزیک تمامی پدیدههای زندگی. یونگ حتا مجاب شده بود که آنچه ناخود آگاه نامیده، با ساختار مادهی غیرآلی بی ارتباط نیست و شاید همین مسئله بیانگر چگونگی بیماریهای دروان تنی به هم باشد. یونگ این مفهوم یگانگی واقعیت (که هم پائولی و هم اریک نیومن آن را پذیرفتند) را اونوس موندوس<sup>(۱)</sup> (دنیای دیگانه بی که در آن ماده و روان هنوز نه از یکدیگر متمایز شده بودند و نه هر کدام جداگانه شکل گرفته بودند) نامید. و بدین سان با بیان اینکه کهن الگو به هنگام بروز در یک رویداد همزمان دارای جنبهی شبه روانی (دپسیکویید<sup>(۱)</sup>) (یعنی نه یک جنبهی روانی ناب بل جنبه پی تقریباً مادی) میگردد، راه را بر روی این نقطهنظر ترکیبی گشود. زیرا چنین رویدادی تکه بر هماهنگی پر معنا میان کنش های روانی درونی گشود. زیرا چنین رویدادی تکه بر هماهنگی پر معنا میان کنش های روانی درونی

به بیانی دیگر، کهنالگوها گرچه با اوضاع بیرونی درهم می آمیزند (مانند حیوان و محیط زیستش)، اما اساساً به دهمزیستی، روان و ماده گرایش دارند. البته این اظهارات تنها به راههایی اشاره دارد که به وسیلهی آنها در آینده پژوهش در پدیده های زندگی صورت خواهد گرفت. یونگ بر این یاور بود که پیش از پرداختن بیش از اندازه به مطالعات نظری انتزاعی پیرامون ماده و روان باید نخست به دانش خودمان درباره ی رابطه ی میان آنچه در قلمروی این دو (ماده و روان) وجود دارد بسیار بیافزاییم.

روی) یا یا یونگ خود چنین می پنداشت که سودمندترین تحقیقات، بررسی مفروضات اساسی ریاضی و آنچه که پائولی (مکاشفه های اولیه ی ریاضی) می نامید است. و

1 = unus mundus Y = Psychoide

از میان آنها بیش از همه به مفهوم سلسله ی نامحدود اعداد در حاب، چهار بعد فضا\_زمان در هندسه و غیره بها می داد. همانگونه که هانا آرنت<sup>(۱)</sup> آلمانی گفته: وبا اعتلای عصر کنونی، ریاضیات نه تنها با راه یابی به بی نهایت برای دستیابی به جهان لایتناهی در حال گسترش به داشته های خود افزود، بل از پر داختن به ظواهر دست کشید. ریاضیات دیگر اولین پایه های اصول فلسفه یا وعلم و وجودی، بدان گونه که ظاهراً می نماید نیست، بل تبدیل به علم ساختار روان بشری شده است. و ( که یکی از پیروان یونگ بی درنگ پرسید: کدام روان، خود آگاه یا ناخود آگاه؟)

چنانکه هنگام اشاره به آزمایش های گاوس و پوانکاره مشاهده کردیم، ریاضی دان ها نیز به این حقیقت دست یافته اند که نمو دهای ما پیش از آنکه به آن ها آگاهی یابیم دمنظم، شده اند. ب. ال. وان در وردن<sup>(۲)</sup> که نمو نه های بسیاری از مکاشفه های ریاضی اساساً برآمده از ناخو دآگاه ارایه داده، نتیجه می گیرد که: وناخو دآگاه نه تنها قادر به تداعی و ترکیب می باشد، بل حتا می تواند به قضاوت بپر دازد. اگرچه قضاوت ناخو دآگاه قضاوتی ست مکاشفه یی، اما هنگامی که شرایط مناسب باشد قضاوتی کاملاً مطمئن خواهد داشت.

در میان مکاشفه های بسیار مربوط به ریاضیات اولیه و یا انگاره های بالبداهه، هاعداد طبیعی، از نظر روانشناسی جالب ترین است. این اعداد نه تنها در اندازه گیری ها و حساب و کتاب های آگاهانه ی روز مره مان کاربر د دارند، بل قرن ها تنها وسیله ی دستیابی به انواع پیشگویی های بر مبنای ستاره شناسی، عدد شناسی، فالگیری و غیره که همگی هم پایه بر محاسبه ی ریاضی داشته اند و از نظر مضمون همزمانی مورد بررسی یونگ قرار گرفته اند، بوده اند. افزون بر این بدون تر دید اعداد طبیعی از زاویه ی روانشناسی، نمودهای کهن الگویی هستند، زیرا ما همواره نا گزیریم تنها از یک طریق معین به آن ها بیندیشیم. مثلاً هیچکس نمی تواند منکر این شود که نخستین عدد زوج تنها عدد ۲ است. حال حتا اگر هم پیش از آن هرگز خودآگاهانه به آن فکر نکرده باشد. به بیان دیگر، اعداد مفاهیمی نیستند که خودآگاهانه و تنها برای محاسبه، بوسیلهی بشر اختراع شده باشند و قطعاً همانند دیگر نمادهای کهنالگویی فرآوردههایی خودانگیخته و مستقل از ناخودآگاهند.

البته اعداد طبیعی جزو قابلیت های اشیاء بیرونی نیز هستند. ما می توانیم به یاری شمارش بگوییم و بپذیریم که دو سنگ در این جا وجود دارد و سه درخت در آنجا. اگر ما اشیاء را از خصوصیاتی مانند رنگ، دما، حجم و غیره عاری کنیم، باز قابلیت وچند تابودن، یعنی تعدادی مشخص برایشان باقی می ماند. اما همین اعداد بی بر وبرگرد جزو شالوده ی روانی ما نیز هستند. اعداد مفاهیم انتزاعی هستند که ما بدون نیاز به اشیاء خارجی نیز می توانیم مورد مطالعه شان قرار دهیم. بنابراین اعداد و سیله ی ار تباط محسوس میان دو قلمروی ماده و روان هستند. و بر مبنای گفته های یونگ آینده پهنه ی بار آور ترین پژوهش ها خواهد بود.

من از این رو این مفاهیم نسبتاً دشوار را بیان کردم تا نشان دهم انگارههای یونگ دمسلکی، را ارایه نمی دهند. و سرآغاز چشماندازی جدید هستند مستظر تکامل و انکشاف. و امیدوارم که توانسته باشم نظر خواننده را به جنبه های اساسی و علمی یونگ جلب کنم. او مردی بود که بدون پیشداوری های رایج مدام از خود پرسش می کرد و در عین حال با فروتنی بسیار و دقت فراوان بدنبال درک بهتر پدیده ی زندگی بود. او در زمینه ی انگاره های خود فراتر از آنچه من در اینجا آوردم نرفت، زیرا بر آن بود که هنوز دلایل ارز شمند کافی برای دستیابی به حقایق را در اختیار ندارد. و معمولاً پیش از آنکه مکاشفه های تازه ی خود را ارایه دهد، سال ها تأمل می کرد تا تمامی ایرادات احتمالی آن ها را بر طرف کند.

از همین رو آنچه در نظر نخست ممکن است برای خواننده در برخورد با انگارههای وی مبهم بنماید در حقیقت ناشی از فروتنی علمی اوست. فروتنی که موجب میگردید همواره امکان کشفیات جدید را (بی آنکه دستخوش توضیحات کاذب و شتابزدگی و سادهانگاری شود) در نظر بگیرد. و پیچیدگی زندگی را

۴۹۴ / انسان و سعبولهایش

محترم شمرد. از نظر یونگ پدیده ی زندگی همواره رازی برانگیزاننده است. و به خلاف افراد کندذهن هرگز زندگی را به منزله ی واقعییتی از پیش توضیح داده شده ی، آنچنانکه فکر کنیم همه چیز را درباره ی آن می دانیم ، ندانست. به نظر من ارزش انگاره های خلاق در اینستکه می توانند همچون اکلید ی راهگشای روابط غیر قابل فهم میان حقایق باشند و به ما اجازه می دهند هرچه ژرف تر دل راز زندگانی را بشکافیم. من ایمان دارم که انگاره های یونگ هم می توانند با هدایت نگرش متعادل تر ، اخلاقی تر و فراخ تر فرد نسبت به دنیا و تفسیر حقایق جدید در بسیاری از زمینه های علمی (و همچنین در زندگی روز مره) بکار گرفته شوند. اگر همواره هم از پر داختن به دخود ی آغاز می شود، علاقمند شده است ، این کتاب مقدماتی به هدف خود دست یازیده است.

