# مادیهاوپارسیها

ويليام كاليكان ترجمه: گودرز اسعد بختيار



# ماديهاوپارسيها

ويليام كاليكان ترجمه: كودرز اسعد بختيار

كاليكان، ويليام، Culican, William

مادی ها و پارسی ها / نویسنده: ویلیام کالیکان؛ -- ترجمه: گودرز اسعد بختیار. تهران: سمیر، ۱۳۸۷.

ص؛ مصور،

ISBN 978-964-8940-82-4

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

The Medas and Presians, [1965]

عنوان اصلى:

کستاب حماضر اولیسن بار شحت عنوان "باستان شناسی و تماریخ همنر (در درران) مادی ها و پارسی ها در سال ۱۳۸۴ توسط نشر یازینه منتشر شده است.

باستانشناسی و تاریخ هنر (در درران) مادی ها و پارسی ها.

هنر ایرانی -- تاریخ.

ايران -- تاريخ -- بيش از اسلام.

ايران -- باستانشناسي -- تاريخ اسعدبختيار، گودرز، ١٣٢۶، مترجم.

۱۲۰ /۵۵/۰۱۲ DSR ۱۲۰ /۵۲ ب۲

1744

1118171

كتابخانه ملى ايزان



ناشر : انتشارات سمير

عنوان : مادىها و پارسىها

نویسنده : ویلیام کالیکان

مترجم : گودرز اسعدبختیار

**جاپ اول** : ۱۳۸۷

اعداد : ماعد

**چاپ** : وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی ـ سازمان چاپ و انتشارات

شابک : ۴-۸۹۴۰۸۹۴۰ : ۹۷۸-۹۶۴

تَهران، حَيَابَان ارديبهشت، كوچة وحيد، پلاك ٣، تلفن: ٣-٤٠ ٤۶٩٥-٢٣٧٢٤ ٢۶٠

www.semirpublication.com

بها: ۸۰۰۰ تومان

### سرآغاز

کتاب حاضر ساخته و پرداخته ویلیام کالیکان  $^{1}$  یکی از خاورشناسان بنام استرالیائی است. وی تحصیلات عالی خود را در دانشکدهٔ «کاتولیک پرستون  $^{7}$ » و «آکسفورد  $^{7}$ » به پایان رساند. سپس برای آنکه اطلاعاتی راجع به کشورهای ساحلی مدیترانه و خاور نزدیک به دست آورد، مسافرتهای طولانی به آن نواحی کرد و با توشهٔ کافی از مسائل مربوط به ایران زمین خاصه تاریخ این کشور در دوران باستان به وطن مألوف خویش برگشت و در نتیجه انتشار مقالاتی در خصوص قسمتهایی که در طول مسافرت خود به آنجا رفته بود شهرتی بسزا یافت و به سال مردید و در سال ۱۹۵۸ به عضویت انجمن باستان شناسی «توییدی  $^{0}$ » دانشگاه ایدن بورگ منصوب گردید و در سال ۱۹۵۸ با خرج دولت به مطالعه و تتبع راجع به «اکادیها  $^{9}$ » پرداخت. این راجع به اقوام سامی است و در عین حال سرپرستی افتخاری هنر خاور نزدیک را در راجع به اقوام سامی است و در عین حال سرپرستی افتخاری هنر خاور نزدیک را در گالری ملی و یکتوریا در همان کشور بر عهده دارد. در دو نشریهٔ تحقیقاتی نیز به عنوان مشاور و معاون سردبیر مشغول کار است. در این نشریات دربارهٔ اقوام سامی و مذاهب مختلف خاور نزدیک بحث می شود.

در این کتاب که به فارسی برگردانده شده است خوانندگان علاوه بر کسب اطلاعات مفید در خصوص اورارتوها و سکاها و جلوههای مختلف تمدن هخامنشیان با مظاهر جلال و شکوه اقدامات ایرانیان در راه گسترش و ترقی تمدن بشری آشنایی کامل پیدا خواهند کرد. امید است این خدمت مختصر در نظر ارباب بصیرت و دانش مورد قبول واقع شود.

1- William Culican

2- Prestom

3- Edinburgh

4- Oxford

5- Tweedie

6- Akkadian

7- Urartu

8- Scythia

#### مقدمه

هآن قصر که جمشید در آن جام گرفت؛ آهـو بـچه کـرد و روبه آرام گـرفت، بـهرام کـه گـور مـی گرفتی هـمه عـمر دیـد کـه چگـونه گـور بـهرام گـرفت! ه

هیچ یک از خرابههای باستانی مشرق زمین، به اندازهٔ کاخ وسیع و مجلل و اعجابانگیز تخت جمشید بر روح و فکر ابناء بشری تأثیر ننموده است.

این قصر بدیع، در ۵۱۸ قبل از میلاد بهدست «داریوش بنزرگ، پیریزی شد و «خشایارشا» آن را به پایان رسانید. محل قصر در جنوب ایران یعنی زادگا، خانوادهٔ بلند نام هخامنشی و نخستین بنای عظیم اولین شاهنشاهی بزرگ جهان بود.

در آغاز هر سال، پادشاهان آن دودمان در آن کاخ بر تخت مینشستند و نمایندگان طبقات مختلف شاهنشاهی پهناور هخامنشی برای تقدیم هدایا و اظهار عبودیت به آن روی مینهادند.

«داریوش» در این قصر نقشهٔ تخسیر هند و اروپا راکشید و «خشایارشا» جنگ با «یونان» را در این مکان طرح ریزی نمود.

دیرزمانی پس از آنکه این قصر به دست «اسکندر مقدونی» به آتش سپرده شد، ستونهای ۶۵ پایی و پله کانهای بی نظیری که از آن به جای مانده است، همواره یادگار عظمت و جلال گذشته را در دل اقوام آینده تجدید کرده و می کند؛ داستانهای بسیار دربارهٔ این خرابه گفته شد و سرانجام اسم «جمشید» پادشاه بلند جاه افسانههای

۱- در اصل کتاب ترجمهٔ این رباعی از فیتز جرالد نقل شده است.

تاریخی ایران را بر آن نهادند و تخت جمشیدش نامیدند. <sup>۱</sup>

در قرون وسطی برخی از جهانگردان از قبیا: «اودریک» ۲ کشیش «پردنون» ۳ در ۱۳۲۰ میلادی و «جیوسافت» ۴ در ۱۴۷۴ و دو تن انگلیسی بهنام: «جفری داکت» ۵ در ۱۵۲۰ و «توماس هربرت» ۶ در ۱۶۲۸ و «فن یوزر» ۷ آلمانی در ۱۶۲۱، همه از خرابههای تخت جمشید دیدن کردند و جلال گذشتهاش را ستودند، ولی از همه مهمتر، کنسول ونیز «پیترو دلاواله» مبود که در ۱۶۲۲ اولین نسخهٔ خط میخی را که تا آن زمان دنیای غرب به خود ندیده بود، با خود به ارمغان برد. و اگرچه دو قرن گذشت تا دانش پژوهان توانستند معمای این خطوط مرموز را کشف کنند، با این حال، پیدا شدن آن خط در میان دانشوران بزرگ دنیای غرب جنبشی برای کشف رمز و درک مطالب این نوشته ها به و جود آورد. در سال ۱۷۶۵ میلادی یکی از فضلای دانمارک بهنام: «کارستن <sup>۹</sup> نیبوهر» با دقت تمام و کوشش قابل ستایش از نوشته های تخت جمشید نسخهبرداری کرد و آن را چاپ و منتشر نمود. بهزودی این نوشته ها به عنوان خطوط سه زبانی تشخیص داده شد و در ۱۸۰۲ «گروتفند» ۱ آلمانی باکمک اطلاعاتی از پارسی اوستا تنها باقیمانده و سند زبان ایران قدیم و ادبیات پارسی توانست یکی از نوشته های میخی هخامنشی را ترجمه کند. بعد از او «هانری راولینسن» ۱۱ نوشته های میخی بیستون را که از «داریوش اول» بود، ترجمه نمود و در ۱۸۵۱ فقط چند سالی بعد از اینکه «بوتا» ۱۲ و «لیارد» ۳۰ در «نیمرود» ۱۴ و «خورساباد» ۱۵ و «نینوا» ۱۶ شروع به حفاری نمو دند، وی نسخهٔ آکادی ۱۷ همان نوشته را نیز ترجمه نمود و بدین وسیله با ترجمهٔ پارسی قدیم تخت جمشید نحوهٔ خواندن خط میخی بهدست آمد و کلید رمز تمدن باستانی آسیای غربی که تا آن زمان

۱- یونانیان آن را پرسپولیس نامیدند و معلوم نیست چرا نخواستند اسم اصلی آن را در نوشتههای فراوان خود به کار برند، همچنانکه نام شهر «صددروازه» را «هکاتم پیلوس» Hecatompylos گفتند. گویی آن شهر نامی نداشته است. (مترجم)

<sup>2- (</sup>Oderica)

<sup>4- (</sup>Giosafat Barbaro)

<sup>6- (</sup>Thomas Herbert)

<sup>8- (</sup>Pietro della Valle)

<sup>10- (</sup>Grotefend)

<sup>12- (</sup>Botta)

<sup>14- (</sup>Nimrud)

<sup>16- (</sup>Nineveh)

<sup>3- (</sup>Pordenone)

<sup>5- (</sup>Geoffrey Duckett)

<sup>7- (</sup>Van Poser)

<sup>9- (</sup>Karsten Niebuhr)

<sup>11- (</sup>Henry Rawlinson)

<sup>13- (</sup>Layard)

<sup>15- (</sup>Khorsabad)

<sup>17- (</sup>Akkadian)

در نوشته های تخت جمشید نهفته بود، مکشوف گردید.

اولین کسی که خرابه های تخت جمشید را تشخیص داد و معرفی نمود، همان «دلاواله» او نیزی بود، ولی از حقیقت تاریخ این خرابه ها چیزی نمی دانست، زیرا تخت جمشید تا آن زمان در نظر مورخین کلاسیک اهمیتی نیافته بود.

در سال ۱۶۲۵ به طوری که در نقاشی های زیبای «فیلیپ آنگل» کم هلندی مشهود است خرابه های این قصر به نام «پرسپولیس» قدیمی شناخته شد و این نقاشی های دقیق را می توان ابتدای باستان شناسی در ایران دانست.

دربارهٔ مادهای و هخامنشی ها کتب چندی نگارش یافته است؛ تاریخ آنها پیچیده است و محدودیت زمان و مکان را نمی توان بر آنها تحمیل نمود، از شخصیت و فعالیت پادشاهان هخامنشی به اندازهٔ پادشاهان «آسور» و «بابل» مدرک به دست نیامده و آنچه مورخین بدان متکی هستند، همان نوشته های «هردوت» آو «توسیدید» آست.

نویسنده در نگارش این کتاب سعی نموده است که حتی الامکان از ورود در حوادث تاریخی اجتناب ورزد و بیشتر توجه خود را به سوی تاریخ هنری و تشریح اسناد تاریخی از لحاظ هنر بنماید، زیرا آنها تنها امید ما برای به دست آوردن اطلاعات نوین همین آثار و اسنادند.

در دو فصل نخستین، سعی نمودهام که معرف آن قسمت از باستانشناسی ایران باشم که در پیریزی رسوم و سنت «مادیها» و «پارسیان» اهمیت به سزا داشته است. ویلیام کالیکان<sup>۵</sup>

<sup>1- (</sup>Della valle)

<sup>2- (</sup>Philip Angel)

<sup>3-</sup> Herodote.

<sup>4-</sup> Thucidides.

# ایران در هزارهٔ قبل از میلاد مسیح

۱۱۰۰ تا ۱۰۰۰ ق.م اقوام آریایی به کار برندگان ظروف سیاه و صیقلی در شمال و مغرب ایران.

۹۰۰ به بعد ق .م سلطنت اورارتی ۱ در اطراف دریاچهٔ «وان» ۲ توسعه می یابد.

 $^{7}$ سرزمین هشالمانسرسوم  $^{7}$  پادشاه «آسور» از بیست و هفت پادشاه سرزمین «پارسوا» که در مغرب دریاچهٔ ارومیه سکنی داشته اند و نسبت به وی اظهار تبعیت کرده اند، به سرزمین «مادا»  $^{6}$  در «زاگرس بالا» وارد می شود.

۸۲۹ ق .م «اورارتو» <sup>۶</sup>

«مانائی» ۷ و «مادا» ۸ را از «شمسی اداد پنجم» ۹ میگیرد و با سران اقوامی که اسمهای مشخص ایرانی داشته اند، روبه رو می شود.

۱۱۸ تا ۷۸۲ ق.م «اداد نیراری سوم» ۱۱ ادعای تبعیت «مادائی» ۱۱ و «پارسوا» ۱۲ را می نماید.

1- Urartian 2- Van
3- Shlmaneneser III 4- Parsua
5- Mada - Land 6- Urartu
7- Mannai 8- Mada
9- Shamsi Adad V 10- Adadnirari III
11- Madai 12- Parsua

۷۳۰ ق .م «تیگلات پیلسرسوم» ابا اقوام پارسوایی در زاگرس وسطی روبهرو می شود. ۷۳۰ ق .م «سارگون دوم» آپارسوای مرکزی (کرمانشاه) را جزئی از منطقهٔ آسور قلمداد میکند.

۷۱۵ ق.م «دیااوکو» آیا به قول هردوت «دیوکس» آسر کردهٔ مانایی یا مادی بر ضد آسور با اورارتو متحد می شود، ولی به دست «سارگون» دستگیر و تبعید می شود.

۷۱۲ ق.م «او کشاتاریا هوشختره» <sup>۵</sup> یا «سیاکزارس» <sup>۶</sup> فرمانروای شمال زاگرس، به سارگون باج میدهد.

۷۱۰ به بعد ق م مادی ها در شمال ایران پادشاهی بزرگی را تشکیل می دهند.

۱۰۰ تا ۶۵۰ ق.م اقوام پارسوایی به طرف جنوب یعنی کوههای بختیاری کوچ می نمایند، ۶۹۲ و سنا خریب  $^{V}$  مردم انشان  $^{A}$  و پارسوما  $^{B}$  را از دشمنان خود می شمارد.

۱۰۰ تا ۶۶۸ ق.م تجاوز کیمری ها ۱۱ و طغیان مانایی ۱۱ به همدستی «ایشپاکائی» ۱۲که از «سکاها»  $^{۱۳}$  بوده است.

۶۷۸ ق. م «تیوشپا» ۱۴ یکی از سرکردگان «کیمری» ۱۵ دست آسوری ها را از کردستان کو تاه می کند.

۶۷۵ ق.م «تیسپس» یا «چیش پش» ۱۶ پسر «هخامنش» اهل پارسوماش ۱۷ «انشان» را به تصرف در می آورد.

| 1- Tiglathpileser [II] | 2- Sargon II  |  |
|------------------------|---------------|--|
| 3- Dajukku             | 4- Deioces    |  |
| 5- Ukshatar            | 6- Cyaxares 1 |  |
| 7- Sennachrib          | 8- Anshan     |  |
| 9- Parsumash           | 10- Cimmerian |  |
| 11- Manai              | 12- Ishpakaia |  |
| 13- Scythian           | 14- Teushpa   |  |
| 15- Cimmerian          | 16- Chishpish |  |
| 17- Anshan             |               |  |

۶۷۴ ق.م «کاشتاریتویا خشاتریتا» ۱، «فراورتیس» پسر «دیوکس» ۲ به سرکردگی، اتحادی از اقوام مادی، مانایی و کیمری به قصد «اسارهادون، ۲ لشگرکشی میکند.

۴۷۰ ق.م «خشاتریتا»  $^3$  «پارسوماش»  $^3$  را متصرف می شود و «چیش پش»  $^3$  را به اطاعت خود در می آورد.

• ۶۶ ق .م «آسور بانیپال» ۲ سرزمین «مانایی» را دوباره متصرف می شود.

۶۵۳ ق .م مرگ خشاتریتا و جانشینی پسرش هووخ شتره.^

۶۵۳ تا ۶۲۵ ق .م فرمانروایی سکاها<sup>۹</sup> بر مغرب ایران.

۶۳۹ ق.م «کوروش اول» به جای «چیش پش» در «پارسوماش» و «انشان» ۱۰ مینشیند و «آریا رامنیس» ۱۱ به جای چیش پش» پادشاه «پارسوا» می شود.

۶۲۵ تا ۵۸۵ ق.م «هوخ شتره» «سیاکزارس» ۱۲ بر «ماد» فرمانروایی مینماید و در ۶۱۲ آسوری ها را شکست می دهد.

۵۸۴ تا ۵۵۰ ق.م «آزید هاک» ۱۲ در «ماد» جانشین «هوخشتره» می شود.

۵۵۰ ق .م از کوروش دوم ۱<sup>۴</sup> در اعلامیهٔ «نابونیدوس»<sup>۱۵</sup> به عنوان پادشاه انشان نام برده می شود. ۱۶

۵۴۹ ق .م کوورش عموزادهٔ خود «آرسامس» را به اطاعت خود در می آورد، پس از آن «نابونیدوس» ۱۷ او را پادشاه انشان و پارس می خواند.

۵۴۸ ق.م «کوروش» به آستیاژه ۱۸ حمله و او را مغلوب میکند و از ناحیهٔ اکباتان غنائم

1- Kash - taritu - Khshathrita 2- Phrao

2- Phraortes son of Deioces

3- Esarhaddon

4- Khshathrita

5- Parsumash

6- Chishpish

7- Assurbanipal

8- Cyaxares

o- Cyaxares

9- Cyaxares II

10- Parsumah - Anshan

11- Ariaramnes

12- Cyaxares

13- Astyages

14- Cyrus

15- Nabonidus

16- King of Anshan

17- Nabonidus

18- Astyages

۱۰ /مادیها و پارسیها فراوان به دست می آورد. ۵۴۷ ق .م کوروش «لیدیا» ا را تصرف میکند و شاهنشاهی هخامنشی را بنیان میگذارد.

## فلزکاران و مهاجران:

در ناحیهٔ لرستان، در مغرب ایران، در درههای مرتفع جبال «زاگرس» آثار تمدن باستانی به چشم میخورد که مشخص ترین نکتهٔ آن، صنعت فلزکاری و به خصوص مفرغ است. جبال زاگرس، مانند دیواری در مشرق سرزمین «مسوپوتا میا» ایرنالنهرین) قسمی از جنوب غربی ایران و خاک عراق کنونی کشیده شده و راه آسفالتهٔ همدان کرمانشاه آن را به دو قسمت کرده است.

قدمت این راه به اندازهٔ قدمت سکونت بشر در این نواحی است، وضع جغرافیایی قسمت جنوب این راه مدخل نواحی اطراف آن را بر روی قبایل مهاجر ما قبل تاریخ که از نواحی خزر و قفقاز به طرف جنوب کوچ کرده بودند، باز نموده و نیز ورود غیرمستقیم آنها را به سرزمین بین النهرین ممکن ساخت. از قبوری که در نواحی لرستان کشف شد، آثار مفرغی به دست آمد که نشان ذوق و سلیقهٔ آن مردم در ساختن اشکال گوناگون است و سبک و شکل آنها به کلی با دیگر آثار باستانی مردم خاور نزدیک متفاوت است.

اشیاء مفرغ لرستان که نخستین بار در سال ۱۹۲۸ به بازارهای عنیقه فروشی دنیا عرضه شد، اکنون به حد وفور در موزه ها و مجموعه های خصوصی دیده می شود. این اشیاء نه تنها در دانش باستانشناسی و تاریخ هنری، مسائل بُغرنجی را به وجود آورده، بلکه از نظر اعتقادات مذهبی آن زمان نیز اشکالاتی فراهم کرده است.

اکنون این نکته مورد قبول باستان شناسان است که قدیمی ترین آثار مفرغی رابطهٔ بسیار نزدیک با طرح «سومری» و به خصوص «ایلامی های شوش» در جنوب شرقی «زاگرس» دارد، این آثار عبارتند از: کلنگ و تبر و خنجرهایی به شکل برگ که نظیر آنها در «شوش» و «اور» و «تپهٔ گاورا» نیز به دست آمده است که مربوط به سلسلههای ابتدایی بوده، ولی نشان آغاز زینتهای مختلط حیوان و گیاه آرا که مخصوص سبک «لرستان» است دارند. نوعی از تبر یا تیشه ها که سوراخی در دسته دارد و به نوک باریک ختم می شود و در لرستان به دست آمده، شبیه آن تیشه هایی است که در «تیل بارسیب» عراق در اوایل دورهٔ سوم مفرغ به دست آمده و در «تل تینات» و در دشت «انتیاک» و به فاصله ای تا حدود «پولیو کنی» در «جزیرهٔ لمینوس» نیز به دست آمده و نشانهٔ گسترش این آثار در نواحی وسیع آسیای ۲۳۰۰ سال قبل از میلاد است.

در عین آنکه محافظه کاری فلزکاران شوش قابل توجه است، باید احتمال داد که بسیاری از این آثار در خود «شوش» به وجود آمده و قدمتشان بر آثار دیگر نقاط آسیایی مسلم است و این نکته از آنجا ثابت می شود که اسلحه و ظروف فلزی «لرستان» و «شوش» که در اوایل هزارهٔ سوم ساخته شده، دارای همان علامات و اسامی همان سلسلهها و فرمانروایانی است که روی سلاحها و ظروف اواخر هزارهٔ سوم به چشم می خورد.

از این قبیل اشیاء یکی «جام مفرغی» است که در مجموعهٔ «فروغی» در «تهران»

<sup>1-</sup> Elamite Susa

<sup>2-</sup> Ur

<sup>3-</sup> Gawra

<sup>4-</sup> Thereomorphie

<sup>5-</sup> Til Barsip

<sup>6-</sup> Teil Tiainat

<sup>7-</sup> Antioch

<sup>8-</sup> Poliochni

<sup>9-</sup> Lemnios

است و منسوب به «نارام سین» اسر سلسلهٔ معروف «سیمتی «۲ از قوم «آکاد» است و در ۲۲۳۰ ق.م به او هدیه شده و دیگری جامی است مربوط به «شارگالی ساری» <sup>۴</sup> آخرین فرمانروای سلسلهٔ «آکاد» و دیگری تبری است که نام «آداپاک شو» ۱ اهل «شوش» ۶ از سلسلهٔ سوم زمان «اور» ۷ یعنی کمی بیش از ۲۰۰۰ ق.م بر آن حک شده است. در واقع بین آثار «لرستان» و آنچه از «ایلام» و «بین النهرین» به دست آمده است، اختلاف بسیاری وجود ندارد شاید این آثار از صنعتگران اولیهٔ «گوتی»^ و «لولوبی»<sup>۹</sup> باشد که در خطوط میخی از آنان به نام اهالی مقیم «جبال زاگرس» نام برده شده است. فرمانروایی قوم «گوتی» ۱۰ در ایران غربی و «عراق» در اطراف ۲۲۳۰ ق.م تا ۲۰۹۰ ق م و همچنین سیر تمدن در خاور نزدیک با حملههای پیدرپی اقوام کوهنشین «قفقاز» ۱۱ در هزارهٔ دوم ق .م تغییر یافت. آثار باستانی تو أم با زبان ما را با این اصل آشنا میسازد که در تحول و مهاجرت بزرگی که اصولاً مربوط به اقوام قفقازی بوده، شامل مردمی است که یا به زبانهای هند و اروپایی سخن میگفتهاند و یا تماس ممتدی با مردم هند و آریایی ساکن ا ستبها در شمال و مشرق بحر خزر داشتهاند. نسل بعضی از این مردم مستقیماً به هند و آریایی می رسیده که عموماً طبقهٔ حاکمه شمرده شده و مقام اعیانیت را در میان تازه رسیدگان برای خود محفوظ می داشتند، از این گروه دستهٔ «هیتها» ۱۲، به زبان «ناسیلی» هند و آریایی ۱۳ سخن میگفتند در شمال «آناتولی» سکنی گزیدند سپس؛ در سال ۱۸۰۰ ق .م قومی پرقدرت که از «کاسی ها» ۱۴ تشکیل شده بودند، در زاگرس مرکزی مقیم شدند و نیز نواحی شمالی و مشرق رود «دیاله» ۱۵ و

1- Naram sin

2- Semitic

3- Akkad

4- Shargli Sarri

5- Addapakshu

6- Susa

7- Ur

8- Guti

9- Lullubi

10- Guti

11- Caucusian

12- Hittites

13- Ind, O \_ Aryan Nasili dialect

14- Kassites

15- Diyala

«دجله» ارا اشغال کردند.

قوم «کاس» با رفتاری صلح جویانه، برتری خود را بر دیگران ثابت کرد و در قرن هفدهم قبل از میلاد سلسلهای در بابل به وجود آورد که با قدرت و استحکام عجیبی تا قرن دوازدهم قبل از میلاد حکومت می کرد.

با اینکه کاسی ها ادبیاتی از خود نداشتند و نفوذ هنری شان بر روی بابلی ها ناچیز بوده، ولی از فهرست لغات کاس که در نوشته های بابلی به دست آمده است، چنین فهمیده می شود که علاوه بر داشتن نام های اصیل آریایی به چند خدای هند و آریایی نیز معتقد بوده اند.

سومین دستهٔ مهاجران هند و آریایی که در قسمتهای رودخانهٔ «خابور» آقامت گزیدند گروهی جنگجو بودند، به نام «میتانیها» آکه در فراگرفتن راه و رسم تمدن شهرنشینی بسیار سریعالانتقال و با ذکاوت بودند و به همین جهت در قرن شانزدهم قبل از میلاد این قوم بر اقوام «هورها» آکه در مجاورت آنها بودند، برتری یافتند و بعداً از نواحی مسکونی قوم «هور» را که در شمال سوریه سکنی داشتند، به حدود فلسطین نواحی مسکونی قوم «میتانی» هم، اسامی هند و آریایی معمول بوده و خدایانی را می پرستیدند که اسامی آنها در «ریگودا<sup>۵</sup>» دیده می شده و اعدادی که به کار می بردند، همان اعداد «سانسکریت<sup>3</sup>» اصیل بوده است.

هر سهٔ این اقوام یعنی «هیتها» و «میتانی ها» و «کاسی ها» به خاطر اینکه از نژاد قفقازی بودند، در هنر فلزکاری که آهن هم در ردیف آنها بود، مهارت بسیار داشتند و نیز در سوارکاری از اقوام دیگر چالاک تر و ماهر تر بودند و همین قوم «کاسی» بود که نژاد اصیل اسب را به ایران و بین النهرین آورد و این نژاد اسب از آنچه سومری ها داشتند، برتری یافت و نیز نوشته ها و دستورهایی دربارهٔ تعلیم و طرز نگهداری اسب از آنان

<sup>1-</sup> Tigris

<sup>2-</sup> Khabur

<sup>3-</sup> Mitanni

<sup>4-</sup> Hurrian

<sup>5-</sup> Rigveda

<sup>6-</sup> Sanskrit

باقى مانده است كه نشانهٔ عشق و علاقهٔ ميتاني ها به اسب و سواركاري است.

باید دانست که درههای سرسبز کوهستان زاگرس و نواحی کردستان هم برای پرورش اسب، موقعی ممتاز داشت و اکنون نیز دارد، چنانکه در زمان هخامنشیان نیز این نواحی محل پرورش اسب بوده و در زمینهای مخصوصی از این نواحی، اسبهای سواری سپاهیان ایرانی و قبل از آنها آسوری تربیت می شده است و مالکیت این نوع زمینها خود یکی از علل کشمکش بین پادشاهی نوبنیاد «ماد»ها «پارسیان» با همسایگانشان «آسوریها» بوده است.

<sup>1-</sup> Kassites

۲- پیشوایان مذهب شامانی که بهوجود خدایان مرتبهٔ دوم معتقد بودند. (مترجم)

جمعی کشف شده است. در این قبرها جنگجویان کشته شده را با اسب و لوازم آن و یا فقط افسار و آلات فلزي زين و برگ يکجا دفن ميساختند، نوع اين اشياء فلزي با نوع اسلحهٔ لوازم شکاری که به دست آمده، حاکی از وجود مردمانی خشن و اجتماعی متشکل از شکارگر و جنگجو است. در عین حال از نظر «سیر زمانی تاریخی و عوامل نژادی» اگواه روشن و مهمی است از ارتباط فلزکاری و هنرمندان لرستان و اقوام مهاجر کوههای قفقاز، سیل مهاجمان جدیدی که در واپسین سالهای هزارهٔ دوم به ایران سرازیر شد، احتمالاً به خاطر فشار اقوام هند و اروپایی بوده است که از فالاتهای مرکزی و مشرق اروپا به طرف جنوب می تاختند، همین جنبش موجب شد که اقوام «دوریانی» ٔ به یونان و اقوام «تراسیایی» و «فریجی» ٔ را به آسیای صغیر بیاورد و به طور یقین سکنهٔ شرقی دریای سیاه را از جبال قفقاز به طرف جنوب براند و محققاً در سه قرن بعد از همین نواحی جماعتی به اسم «کیمرا»ها<sup>ی</sup> یا «سیمری» <sup>۶</sup> به «آسور» روی آوردند. و آسیای صغیر را نیز تسخیر کردند، اینان همان کیمریهایی <sup>۷</sup> هستند که بعداً «هرودت» دربارهٔ آنهاگفته است که در دو طرف دماغههای «کرچ»^زندگی میکردهاند. ۹ شناختن کیمریها از نظر باستانشناسی مخصوصاً در نخستین دورهٔ عصر آهن اروپا کار دشواریست و شاید به طور مشروع و بدون تبعیض بنوان جملهٔ «کیمریهای ابتدایی» را به این اقوام مهاجم اواخر هزارهٔ دوم اطلاق نمودکه با ورود خود به نواحی یاد شده، تأثیر فراوانی بر روی تاریخ خاور نزدیک نهادند.

در بین اقوام مهاجم، قبایل ایرانی به این سرزمین آمدند و زبان آریایی مادی و پارسی را با خود به ایران آوردند. ثبوت این ادعا از روی نامهای خاص آریایی است که در قدیمی ترین اسناد آسوری دیده شده است.

1- Ethnically

2- Dorians

3- Thracians

4- Phrygians

5- Cimmerians

6- Gimirai

7- Cimmerians

8- Kertch

<sup>9-</sup> The Cimmerian Bosphorus of the Greek

این اقوام در اوائل کار خود، فقط اطراف و حواشی بین النهرین را مسخر کردند، زیرا که مانع و نیروی جدیدی بر سر راه ایشان به طرف غرب یعنی نواحی سوریه و ترکیهٔ کنونی وجود داشت و آن قومی بود به نام «هوری» اکه در اطراف دریاچهٔ «وان» در ترکیهٔ کنونی ساکن بودند و باگذشت زمان پادشاهی «اورارتو» از تشکیل دادند و در صحنهٔ خاور نزدیک یکی از قدرتهای بزرگ دنیا شدند.

آنچه مربوط به سلاحهای لرستان است، این است که دورهٔ آن با یکسری از خنجرها و شمشیرهای کوتاه (دشنه) [شکل ۱]که در «بابل» و «سوریه» رایج بوده است، آغاز می شود، نوشتهٔ میخی که روی این ابزار جنگی است، نشان می دهد که قسمتی از آنها مربوط به «بخت النصراول" پادشاه «بابل» ۱۱۴۶ تا ۱۱۲۳ ق.م و بقیه مربوط به پادشاهان سلسله دوم «ایسین» ۱۱۵۸ تا ۱۰۲۷ ق.م است. به احتمال قوی این سلاحها غنائمی بوده که از دشمن به دست آمده سپس به وسیلهٔ سلاطین بابل و ایلامی اهداه گردیده است و استدلال ما در این فرضیه آن است که سلاحهایی در لرستان به دست آمده، دارای سرگاو که انتهای دستهٔ آن تیغه ایست باریک و منحنی که مختص لرستان بوده و تاریخهایی که بر آن حک شده همزمان سلاحهایی است که در بالا نام بردیم و این ها شواهدی است بر ادعای ما که در اواخر قرن ۱۲ ق.م صنعت فلزکاری مجدداً رونق گرفته است.



ش ۱ شمشیر برنزی با دستهی مزین به دو سر گاو ـ از لرستان قرن هشتم ـ هفتم ق .م گالری ویکتوریا.

<sup>1-</sup> Hurrian

<sup>2-</sup> Urartu

<sup>3-</sup> Nebuchadnezzar 1

<sup>4-</sup> Isin

در نتیجهٔ مهاجرت اقوام نو رسیده از نواحی کوهستانهای قفقاز، نفوذ خارجی در کارهای فلزی لرستان به خوبی نمایان گردیده است و فلزکاری لرستان شباهت بسیار به آلات و ادواتی پیدا میکند که در اواخر عصر برنز و اوائل عصر آهن در «کـوبان» ا و «گرجستان مرکزی» و «ارمنستان» و «آذربایجان» و همچنین «طالش» در کنارههای خزر وجود داشته است.

شمشیرهای طالش و خنجرهایی با دستهٔ مخروطی شکل و اشکال تزئینی از مفرغ که مانند زنگولههایی به آنها آویزان یا شبیه پنجهٔ دست باز انسان و حیوانات کوچک بود، همه از روی آثار نواحی قفقاز ۲ برداشته شده و تزئینات کوچک که به آنها آویزان می کرده اند، قدمت بیشتری داشته است، یعنی مربوط به آخرین دوره های عصر مفرغ در اروپا و همزمان با اشغال یونان و «تسال<sup>۳</sup>» و نواحی «بالکان» در ۱۱۰۰ ق .م. بهوسیلهٔ «دورها<sup>۴</sup>» بوده است.

ساختمان این اشیاء و تصاویری که بر آنها حک شده، نشان می دهد که اشغالگران «دوریانی» اسب سوار بودهاند و اشیاء مفرغی که در قبر «ب» تپهٔ «سیالک» کشف شده از قبیل: دهانه و ابزار سر و روی اسب که با انحنای مخصوصی ساخته شده و شبیه سبک آهن کارهای دوران اول نواحی قفقاز است، شامل تکمههای مخروطی و سوراخ شده که از نواحی «ستراک» و «کیمری<sup>ع</sup>» در «مجارستان» و «اوکرائین» به دست آمده و در مقایسهٔ به آنها ارتباطشان با یکدیگر آشکار است.

از نوشته های تاریخی چنین استنباط می شود که هجوم «کیمریها» سلطنت «اورارتو<sup>۷</sup>» را در ۷۰۷ ق .م و سلطنت «آسور» را در زمان «اسارهادون» ۸ «۶۸۱ -۶۶۸ ق .م به مخاطره انداخت و همین کیمری ها بودند که جامهای گود و دستهدار و گیرهٔ

<sup>1-</sup> Koban

<sup>2-</sup> Caucasia

<sup>3-</sup> Thessaly

<sup>4-</sup> Dorians

<sup>5-</sup> Siyalk

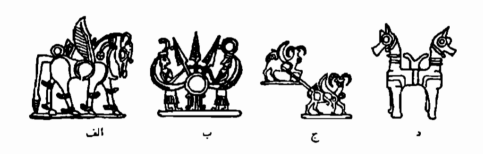
۶- کیمری ها Cimmerians به گفته هو مر Homer اقوامی بودهاند که میل به زندگی در تاریکی مطلق داشتهاند 8- Esarhaddon

<sup>7-</sup> Urartu

1- Hallstatt B

کمربندهای منحنی شکل را به لرستان آوردند، همانند تمام این آثار در دورهٔ آخر عصر مفرغ در اروپای مرکزی «هالستات» ۱ ۸۰۰ ق.م و همچنین در ایتالیای قبل از «اتروسک»ها۲ نیز دیده می شود.

آنچه را که از اقوام نو رسیده به قرض گرفته یا تقلید کردهاند، به زودی بهوسیلهٔ صنعتگران لرستان با سبک نو و مقبول و با ذکاوت و ظرافت فوقالعاده به شکل حیوانات بومی لرستان درآوردند، تزئیناتی که برگونهٔ اسب بسته می شد، از مفرغ بود و به شکل اسبهای بالدار و یا گوزن کوهی و گاو میش و گراز وحشی و گاهی هم به اشکال بیچیده و در هم حیوانات که گروه شیاطین آنها را بر روی دست بلند کردهاند، در طرفین درختی مقدس قرار گرفتهاند، بود. شکل ۲



ش ۲ ا ب ج دهنه اسب د مهره طلسم ـ قرن هفتم ـ هشتم ـ ق .م

حیواناتی که نقش آنها بر فلزات مورد علاقهٔ این صنعتگران بود، عبارتند از: گوزن کوهی، اسب، شیر ماده، پلنگ خالدار و احیاناً ببر.

ترسیم شکل این حیوانات نه تنها به خاطر رابطهٔ آنها با اقوام شکارگر بوده، بلکه جنبهٔ مذهبی نیز داشته است، گوزن کوهی که هنوز از جملهٔ شکارهای سلطنتی ایران شمرده می شود و شیر که در آن هنگام در بین النهرین وجود داشته، پلنگها که بدون شک در تپهها و کوهستانها به وفور یافت می شده است، موضوع این نقوش هستند. اسب را با اندامی باریک و تزئیناتی بر سر و گردن نشان می دادند. علت دیگر انتخاب

2- Pre Etruscan

این حیوانات آن بود که سمبل و نمونه و شاهد قدیمترین «مذهب دنیایی» ایران آن زمان بودهاند.

اشکال خدایان ریش دار و شیاطین شاخ دار که هر کدام حیوانی به همراه دارد، گوزن کوهی که نشانهٔ مردانگی و برتری است، حیوانی گربه شکل که نشانهٔ ترس و شقاوت است و اسب که نشانهٔ ثروت و جاه و جلال شمرده می شد.

حیوانات دیگری مانند آهوان کوچک، بزهای وحشی، خرس و خرگوش نیز دیده میشود، ولی گوسفند و گاوهای اهلی به ندرت مشاهده شده است.

این گروه حیوانات و شیاطین که به صورت تزئینات کوچک و سر سنجاق و دیگر لوازم دیده می شوند، شواهدی هستند از ایمان به مذاهب «انیمی ۱» و «شمانی ۳ که این قبایل شکارچی در نتیجهٔ تماس با طبیعت به آنها معتقد بودند. مذاهبی که انسان را با وحوشی مرتبط می نموده است.

باکشیدن تصویر و شکلهای حیوانات و تکرار مداوم اشکال سمبلیک و ثابتی به عنوان سمبلههای مذهبی، نشانهٔ این است که فلزکاران تقریباً نمایندهٔ هنری معبدها بودهاند و با یک اثر تزئینی ارواح خدایان و حیوانات و شیاطین را از فلز ساخته یا روی ظروف و اشیاء فلزی حکاکی میکردهاند.

اشیاء فلزکاری مذهبی نمودار معتقدات آنان بوده است، هر یک از آلات ساخته شده از یک همیکل انسانی شکل ۱» بوده که ۹ اینج بلندی و ظاهری مانند استوانه دارد. در دو طرف این شکل دو موجود پردار که بر جسته نیست، ساخته می شد که سر

۲- انیمست Animistic ایمان به اینکه تمام اشیاء دارای روح و وجود محرکه هستند و اینکه انسانها و حیوانات و نباتات و سنگها همه دارای روحند و این روح ممکن است در یک عالم مخصوص به خود وجود داشته باشد.

۳- شامانیست Shamanistic ایمان بدوی های نواحی اورال و شمال آسیا و اروپاکه در آن با دنیای ناپیدای خدایان و شیاطین و ارواح گذشتگان فقط به وسیلهٔ مؤبدان شامانی تماس می گرفتند.

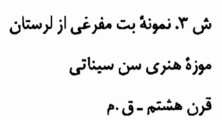
شاید لغت «شمنی» به معنی بت پرستی و ستایشگر بت با آن نام ارتباط داشته باشد. (مترجم)

4- Anthropomorphic

<sup>1-</sup> Cosmic Reliogin

خود را به طرف پیکر وسط متمایل نموده و پیکر وسط با دستهای خودگردن این دو موجود را گرفته است و گاهی حیوانات دیگری مثل (سگها و مرغهای شکاری) به پشت این موجودات چسبیده اند، در عین آنکه این گروه به نظر بی تناسب می آید، ولی خالی از لطف و ظرافت نیست.

تقریباً پنجاه نوع از این اشکال به دست آمده و در بیشتر آنها پیکر انسانی در وسط قرار دارد که یا زن است یا «زن و مرد »گاهی دست این زن روی پستانش قرار دارد که حکایت از بارداری و بارآوری است. این زن بر دنیای حیوانات حکومت داشته است و آن حیوانات عبارتند از: شیرها سلطان جانوران و عقابهای شکاری و سگها که برای شکار به دنبال شیرها می روند و مفهوم آن حفظ تعادل طبیعت است. شکل ۳





پیکر این زن مظهر دنیایی است که ما باید او را سرچشمهٔ حیات خدایان و انسانها و حیوانات بشماریم.

نمایش بارآوری و حاصل بخشی او یا بهوسیلهٔ شاخهای قوچ نواحی «کرس» و

1 1

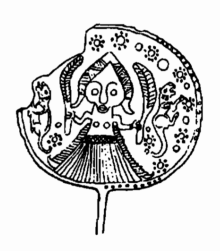
<sup>1-</sup> Audrogynous

«ساردین» (موسوم به موفلان است) صورت میگیرد یا به وسیلهٔ نوک آلت تناسلی مرد که به بالای پیکر زن متصل است ـ اصل روابط او سرهایی است که زیر این هیکل بر ستونی قرار دارد.

این سرها که دارای صورت انسان هستند یا نمایندهٔ طبقات پایین تر از سلسلهٔ مقدسانند و یا نشانهٔ پدیدآمدن زندگی انسانی و روحانی از رحم او.

در حفاری هایی که در اسرخ دم ۱۳ شده است، جنبهٔ کاملاً متفاوتی از رسوم بعدی لرستان به دست آمده است که اشاره به اختلاط قبل از تاریخ مادها و هخامنشیان می نماید. در سال ۱۹۳۸ میلادی «اشمیت» در حفاری هایی که در یک ساختمان بدوی می نمود، اشیایی به دست آورد که بیشتر سنجاق هایی است با سرهای گرد و بر آن نقوشی رسم شده است که متعلق به یک دورهٔ صورتسازی و نقاشی بوده که با دورهٔ فلزکاری ریخته ای تفاوت به سزایی داشته است. شکل ۴





ش ۴. سنجاق برنزی از سرخ دم قرن هشتم ـ هفتم ـ ق ٠٥

این سنجاقها به اضافهٔ قبههای روی سپر وگیرههای کمربند که تعداد بسیاری از آنها

<sup>1-</sup> Moufflan

<sup>2-</sup> Surkh Dum

<sup>3-</sup> Schmidt

در «سرخ دم» کوه دشت او اطراف «پیش کوه» در جنوب کرمانشاه به دست آمده است و برخلاف آنچه غالباً تصویر می شد این اشیاه نشان می دهند که سازندگان و ترسیم کنندگان آنها تا اندازه ای به همان وضع شکار و وجود شیاطین آشنایی داشته اند که ریخته گران مفرغ با آنها آشنا بوده اند و شباهت لباس نیز بین آنها دیده می شود.

هنر سنجاق سازی و امثال آن مثل قبه های سپر و نیزه بیشتر متعلق به گروه مذهبی بوده اند که تصویر و اشکال عالم هستی را باکمی تمایل به جانب هنرهای آسوری نقش کرده است و شامل فنونی بوده اند که اکنون معلوم شده است منحصر به لرستان نبوده، بلکه در «کردستان» و «آذربایجان ایران» و همچنین دره های «البرز» در جنوب «بحر خزر» نیز به کار می رفته اند و همچنین علائمی از کارهای نواحی «اورارتو» و «دریاچهٔ وان» ۲ بر آنها دیده می شود.

آنچه اکنون به نظر می رسد این است که عوامل تزئینی و ترسیمی که مخصوص . سنجاقهای سبک «سرخ دم» دره های کوهستانهای غربی ایران بوده، بیشتر از فلزکاری ریختهٔ لرستان شیوع داشته و ما در فصل بعد با بحث بیشتری به این نکته اشاره خواهیم کرد.

برای آنکه این حکاکیهای تزئینی فلزکاری را که قبل از تمدن هخامنشی وجود داشته در زمینهٔ قابل توجهی فرار دهیم، کافی است نکات عمده از گروههای هند و آریایی را که در این اشیاء ترسیم شده است تا آنجا که ممکن است شرح دهیم:

ابتدا «رنه دوساد» بود که تصویر جشن «هوما » و دسته های مذهبی شبیه «مهر پرستان ه» را بر روی سنجاق ها و کمربندها دید و تشخیص داد که بعضی از اشکال دسته ای از شاخه های کوچک در دست دارند، این شاخه ها را معتقدین مذهب قبل از «زرتشت» در دست می گرفته اند و شواهدی که در نوشته های پراکندهٔ آنها به علاوه

<sup>1-</sup> Kuhi Dasht

<sup>2-</sup> Lake Van

<sup>3-</sup> Rné Dussaud

<sup>4-</sup> Haoma

<sup>5-</sup> Mithraic type

اسامی بسیاری از مقدسات موجود، اشاره به این مینماید که «کاسی»ها «خورشید» و خدایان «ریگودا» آرا ممثل «سوریاش» و «ماروتاش» آو «بوریاش» (خدای توفان) را پرستش میکرده اند و احتمالاً «ودیک ایندرا» آراکه درکتاب «میتانی» نام او برده شده نیز می پرستیده اند.

این خدایان مظهر سه گانه (خدایان: آسمان، فضا و زمین) بودهاند که خود متعلق به اوایل مذهب «ودیک» مبوده و بعداً مذهب زرتشتی به آن جنبهٔ روحانیت داده است. شکل ۵



ش ۵ جلد چرمی با نقشهای برجسته (تیردان) از کوه دشت موزهٔ نیویورک

یک صفحهٔ مفرغی که در «کوه دشت» لرستان به دست آمده است و سه شکل آسمانی بر روی آن نقش شده این ادعا را تقویت میکند. دو شکل که در قسمت فوقانی این صفحه یعنی قسمتی که تشکیل آسمان را می دهد، نقش شده احتمالاً همان میترا یا

1- Kassites

2- Rigveda

3- Suriash

4- Marutash

5- Buriash

6- Vedic Indra

7- Mitanni

8- Vedic

«مهر» و «وارونا» الهستندكه بنا به معتقدات آن دیار، این دو خدایانی بوده اند كه متفقاً بر دنیا فرمانروایی و نظم آن را حفظ می كرده اند.

مهر یا میترا با گاومیش که سمبل عالم لایتناهی است و «وارونا» با آتشکدهٔ چهارگوش و کوچک خود دیده می شود. در پایین این منظره فضا قرار دارد که بر آن ایندرا (ایدیک ماروتاس) خدای قدرت توفان و جنگ دیده می شوند (ایندرا) همان طور که در «ریگ و دا» آمده است، همراه با شیر و مرغ شکاری «سنیا» نقش شده و برای اینکه وظیفهٔ دومش که خدای شکار بوده نشان داده شود، دو بز کشته را در دستهای خود دارد و به این وسیله او را با خدای جنگ و شکار «نینورتا» که در کتاب «اکاد» ثبت است هم طراز ساخته اند. در قسمت پایین تر صفحه که (زمین) را نشان می دهد، «ناساتیاهای» دوقلو مایندهٔ داروی جوانی و خدایان بارآوری و محصول و فراوانی هستند.

اینان در حال بازی هستند و موضوع بازی آنها جوان کردن «چپاوانا»ی پیر است. «چپاوانا» سر خود را که با موهای زیبایی آراسته شده، در دست دارد و میخواهد آن را بر گردن خویش جای دهد و جوانی از سر گیرد (از ریگودا ـ۱-۱۱۶۱-۱۰) تکرار این طرح که زمینه را به سه قسمت کرده بر روی قطعههای تزئینی مشابه نشان می دهد. این طرز معرفی عالم هستی اشتباه بوده و یا اقلاً روش معرفی و تشریح مطالب آن در مذهب بین النهرین کاملاً ناشناخته بوده و نظیر آن طرحها اشکال دیگری هستند که بیشتر ضد و نقیض به نظر می آیند، از قبیل: خدای شاخ و ریش دار که شنلی بلند و بالهایی افتاده بر دوش دارد و دو سر انسانی وگاهی اژدها مانند بر روی شانههایش قرار گرفته و در دستهای کشیده شدهاش شاخههایی باریک و نورسیده گرفته است، بهترین نمونهٔ این اشکال بر روی نواری از نقره در

<sup>1-</sup> Varuna - Mithra

<sup>2-</sup> Indra

<sup>3-</sup> Vedic Marutas

<sup>4-</sup> Rigveda

<sup>5-</sup> Senya

<sup>6-</sup> Ninurta

<sup>7-</sup> Akkadian

<sup>8-</sup> Twin Nasatyas

<sup>9-</sup> Chyavana

موزهٔ اسین سیناتی ا موجود است و دیگر اشیائی که اشکال مشابه این تصاویر را دارند، عبارتند از:سر سنجاق ها و قبه هایی که روی سپرها کارگذارده می شوند. شکل ۶ عکس ۴ و ۵



ش ۶ جلد چرمی با نقشهای برجسته (غلاف) از لرستان مجموعه خصوصی

«پ. آکرمن» در شکل مورد بحث ما پیکر وسط صفحه را چنین تفسیر میکند که مربوط به «پدر، خدای بزرگ» است که برابر با «کاناآنیت اول» که گاو نر خدای کوهستان بوده که «آسوین» را به دنیا می آورد، «آسوین» خدای هندی است که با «دیو سکوری» یا «کاستور» و «پولکس» برابر است که در اینان تخمها به وجود آمده اند و اطراف آنان ستایش کنندگان در سه مرحله از سنین مختلف انسان دیده می شوند، یعنی بچهٔ کوچک که روی دست و پا راه می رود. عکس ۴

جوانان که راست ایستاده اند و سالخوردگان ریش دار، همهٔ این سه گروه برگهای ساقه بلند نخل در دست دارند و این شاخه ها ظاهراً هدیهٔ مشخصهٔ عالم روحانی است که در هنر لرستان مکرر دیده شده است.

<sup>1-</sup> Cincinnati Museum

<sup>2-</sup> Miss P.Akerman

<sup>3-</sup> Great father god

<sup>4-</sup> Canaanite -1

<sup>5-</sup> Asvin

<sup>6-</sup> Dioscuri

<sup>7-</sup> Castor

<sup>8-</sup> Pollux

پرفسور «گیرشمن» هیکل وسط صفحه را از آن «زروان» هیدر خدای» ایرانیان می داند که «خدای زمان» بوده و دوقلوهای «آسوراس» را به دنیا می آورد.

و این دوقلوها دو شخصیت متضاد (پاکی و پلیدی). (نیکی و بدی) دارند.

با وجودی که کشفیات مذکور و بسیاری از نکات را ناگفته میگذارد و عقاید و سنتها را با سر زمانی تاریخ کاملاً ارتباط نمی بخشد، ولی باز هم می توان اطمینان داشت که آنچه دربارهٔ اعتقاد به «دو خدایی ایرانیان» \* در دست داریم، متکی به همین آثار و نقوش است که از آن زمان باز مانده است.

به هرحال، نوعی از اتحاد و یکرنگی در نقوش صفحات فلزی وجود دارد که حاکی از مذهب مردمان آن زمان است. در این نقوش خدایان و موجودات آسمانی معمولاً بال دارند و عبادت کنندگان غالباً دسته های گیاه به کمرشان بسته و لبادهٔ بلندی بر تن دارند که تا روی پا میرسد و انتهای آن با حاشیهٔ فرو رفته ای ترسیم شده است. روی این لباده نوعی جامهٔ بلند است که با نوار به گردن متصل می شده و تاکمر ادامه داشته است، علاوه بر این صحنه های مذهبی که تفسیر آنها خالی از اشکال نیست. صفحات متصل به کمربند که از مفرخ ساخته شده و روی آنها نقش اشخاصی که مانند زوار یا مقدسین حک شده دیده می شود که حیواناتی را به سوی مذبح و آتشدان می برند تا با مراسمی و حشیانه و خونین قربانی کنند و بعضی از آنان مشغول تهیهٔ «هوم» که نوعی مشروب سکرآور است هستند. شکل ۷



شکل ۷ قطعهای از کمربند زرین از لرستان ـ مجموعهٔ خصوصی

<sup>1-</sup> Ghrshman

<sup>2-</sup> Zurvan

<sup>3-</sup> Asuras

<sup>4-</sup> Duality

«زرتشت» بعدها مراسم قربانی و همچنین نوشیدن این مشروب را منع کرد. تنها آثار به جا مانده از مغها که ادارهٔ امور مذهبی ایرانیان را در دوران مادها و هخامنشیان به عهده داشته اند، صفحات فلزی و سر سنجاقها است.

نفوذ آسوری بر فلزکاریهای ضربهای از اواخر قرن هشتم. ق .م. آغاز شد و ظاهراً این نفوذ به خاطر وجود سپاهیان آسوری در نواحی مرکزی «زاگرس» به خصوص در مناطق «خرخار» و «بیتکاری» به هنگام سلطنت «سارگون دوم» و «اسارهادون» در  $^{0}$  در  $^{0}$  در  $^{0}$  در بوده است.

نفوذ روزافزون «آسوری ها» را روی جامهایی که برای آشامیدن مشروبات ساخته می شد می توان دید. چنین به نظر می رسد که این جامها را ابتدا در نواحی «کاسی کهن» در اطراف «بیت همبان» کیا «کارکاش» <sup>۸</sup> در قرن نهم. ق.م می ساخته اند سبک آنها با روشنی و وضوح تمام همانند یکدیگر است که عبارت از صورت شاهزادگانی با ریش بلند در مجلس بزم بر آنها نقش شده است و درباریان و رامشگران به خدمتگزاری آنها مشغولند، لباسشان لباس دربار «بابل» و مبلها نیز از نوع بابلی است و این هر دو را «کاسی ها» در زمان فرمانروایی بر بابل از آنجا اقتباس نموده اند، ولی تزئیناتی که بر لباس ها دارند و سلاحها و آلات موسیقی همه به سبک ایرانی هستند و از جزئیات آنها جنین استنباط می شود که این مجالس متعلق به شاهزادهایی از اقوام مهاجر بوده اند و شیاء دیگر از نوع سپرها و غیره نیز ندرتاً به دست آمده که نقوشی از این نوع مجالس مهمانی و جشن بر آنها دیده می شود. یک نوع دیگ که در مراسم و جشنها از آن استفاده می شده در موزهٔ «سین سیناتی» ۹ موجود است که رابطهٔ بین ریخته گران فلز را در استفاده می شده در موزهٔ «سین سیناتی» ۹ موجود است که رابطهٔ بین ریخته گران فلز را در

<sup>1-</sup> Zagros

<sup>2-</sup> Kharkhar

<sup>3-</sup> Bitkari

<sup>4-</sup> Sargon II

<sup>5-</sup> Esarhaddon

<sup>6-</sup> Old Kassite

<sup>7-</sup> Bit Humban

<sup>8-</sup> Kar Kashi

<sup>9-</sup> Cincinnati Museum







ش ۸ تصویر حیوانات از لرستان

ظروفی که بعداً ساخته شده بهطور وضوح تقلیدی از طرحهای آسوری بوده است که شامل نقش گاوهای ریش داری است که روبهروی هم قرار گرفته و معرف حالتی مقدس هستند و گاهی هم نقوشی با سبک آسوری که اندکی اختلاف دارد دیده می شوند. شکل ۹



ش ۹ مجلس مهمانی حک شده روی ظرف ـ از لرستان قرن نهم هشتم ق.م

ساختمان ایس جمامها بدون شک در ازمنهٔ بعد بوده، یعنی قبل از تسلط «اسارهادون» ابر نواحی شرقی که نواحی مزبور در ۶۷۲ق.م منقرض شدند.

در بحث در اطراف نفوذ هنر آسور بر صنعت هنری ماد و هخامنشی باید این ظروف را با دقت بیشتر مطالعه کنیم، زیرا از شواهد امر چنین بر می آید که ظروف مزبور در ناحیه ای در نزدیکی محلی که سلطنت مادها شروع به تشکیل شده بود، ساخته شده و هیچ بعید نیست که اشکال برجستهٔ این ظروف متعلق به شاهزاده های کوچک و محلی اوائل دوران ماد باشند.

با اینکه فهم و تفسیر آثار هنری لرستان خالی از اشکال نیست، ولی در پی بردن به رسوم و آداب قدیمی ایران دارای سهم بزرگی است زیرا بدون آثار لرستان آثار مادها و هخامنشی را نمی توان به درستی تفسیر کرد.

این آثار هنری که معرف شکل و هیکل حیوانات هستند عموماً دارای روشی متعادل و هماهنگ بوده و هدف آن منحصر نمودن تمام اشکال، به ترکیبی از دو جزئی بودن است و در ترسیم خطوط خارجی هیکل حیوانی است. هر کجا حفظ توازن مشکل بوده، بیشتر توجه به خطوط داخلی اعضای بدن و عضلات نمودهاند و حتی جنبهٔ مصنوعی به آن داده شده و پیچ و خم و تا خوردن پوست یا نقش شکل موی و پشم را مو به مو مجسم نموده و حتی گاهی اعضاء بدن حیوان جدا و غیرمتصل نقش شده است بهطوری که تشخیص نوع آن حیوان میسر نیست.

این خود به علت «دوگانه پرستی» ایرانیان بوده که در نمام شئون و آثار هخامنشی رسوخ نموده است.

# مانائی ـ مادیها و سکاها<sup>۱</sup>:

ورود این اقوام بادیه نشین ادوار قدیم تاریخ همان طور که باید انتظار داشت، مسیر فرهنگ و هنر نواحی مسکون و تمدن های نوسعه یافتهٔ قسمت علیای (بین النهرین) و شمال سوریه و جنوب شرقی آناتولی را تغییر داد.

حفریات اخیر باستان شناسی در جنوب غربی «بحر خزر» و جنوب «دریاچهٔ ارومیه» مطالعه دربارهٔ به هم آمیختن هنرهای اقوام شهرنشین و اقوام بادیه نشین و اثر آن را در هنر ایران برای ما ممکن ساخته است در مورد فرهنگ لرستان و نطفهٔ هنر هخامنشی میدان دید تازهای را در برابر ماگشوده است.

حفریات «املش» ۲، «دیلمان» ۲ تپهٔ مارلیک و «حسن لو» اشیاء جدیدی از هنرهای اولیهٔ ایران را نمایان نموده که هنوز هم شناسایی کامل آنها مسلم نگشته است، یکرنگی عمده ای که در این اشیاء دیده می شود، همان استفاده از اشکال حیوانات در اصل عوامل تزئینی است. این نوع ساخته ها معرف آثار هنری حیوانی شکل است که از «است های اروپا و آسیایی» ۲ آمده و در نتیجهٔ تماس با هنر نواحی بین النهرین و

۱- سیتها یا سکاها به قولی همان تورانیهای شاهنامه میباشند.

<sup>2-</sup> Amlash

<sup>3-</sup> Daylamam

<sup>4-</sup> Eurasian Steppes

«هیت» او «اورارتایی» تا حدی ساده تر شده است، این تماس در نتیجهٔ سلطنت اقوام نواحی «وان» بوده که به اورارتی ها بستگی داشته و نزدیک ترین همسایهٔ غربی سرزمین هایی بوده که بادیه نشینان مهاجر در نواحی بحر خزر و آذربایجان برای سکونت خود انتخاب کرده اند. در قرن هشتم ق م اورار تو تمام نواحی غربی «آناتولی» و شمال سوریه را از نظر سیاسی و تا اندازه ای فرهنگی متحد نمود و سلطنتهای مستقل و پرقدرت سوریه و «هیتی» که در جنوب ترکیه مستقر بودند و همچنین سلطنت «آرامی» نواحی «آلپو» را نیز بر آن افزود.

در آغاز هزارهٔ اول ق م اثرات به خصوصی از نواحی اخیرالذکر دیده نمی شود، فقط در نواحی بحر خزر که مورد بحث ما است آثار مکشوفه از نفوذ اقوام کوهستانهای قفقاز از یک طرف و فلزکاران لرستان از طرف دیگر به نظر می رسد.

احتمالاً گروهی از آنها را می توانیم به نواحی مازندران و گیلان در جنوب غربی بحر خزر به اقوامی که در اصل کیمری<sup>ع</sup> بودهاند منسوب نماییم.

از این، نواحی یکی تپهٔ «مارلیک» در «گیلان» در درهٔ «گوهر رود» شمال غربی رشت است که بدبختانه برخلاف اصول علمی و به طور پنهانی کنده شده. در دل تپه چند مقبرهٔ اطاق مانند ساخته شده که در آنها استخوانهای پراکنده مردگان با ظروف فلزی پرقیمتی به دست آمده است. از این دخمه ها یا اطاقهای کم عمق، اما بزرگ به اندازه (۱۶/۵×۱۰ پا) که در میان سنگ صخره های طبیعی کنده ساخته شده چنین استنباط می گردد که این قبور سرکردگان قبائل یا افراد خانواده سلطنتی بوده اند در میان این نفائس پر اهمیت تر از همه تعدادی ظروف نقره و طلا و تکمه های زینتی و اسلحه است. شکا، ۱۰

بیشتر این اشیاء که ممکن است آنها را مربوط به یک سنت مازندرانی دانست در

<sup>1-</sup> Hittite

<sup>2-</sup> Urartian

<sup>3-</sup> Syro Hittite

<sup>4-</sup> Aramean

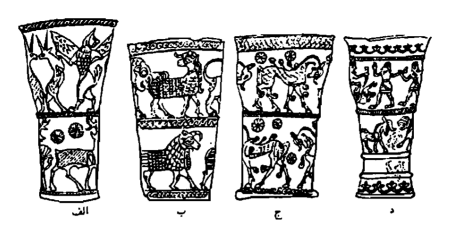
<sup>5-</sup> Aleppo

<sup>6-</sup> Proto Cimmerian

اطراف دو دهکده درگیلان به نامهای «املش» و «دیلمان: که در اتفاع در هزار متر از سطح دریا در درههای شرقی «سفیدرود» واقع شدهاند یافته شد که نتیجهٔ حفاری و کاوش جاهلانهٔ دهاتی های محلی بوده است و آنچه نصیب موزه ها و یا انتیک فروشان معتبر شده هماهنگی فوق العاده ای با عنائمی که از تپهٔ مارلیک به دست آمده، دارد و چنین استنباط می شود که همه متعلق به یک دوره و محصول فرهنگی واحد در حدود به سال ق.م است، یعنی همزمان با وقتی که دامنه های عکس ۸ و ۱۴ شمال و غربی جبال البرز مقر قومی با سلیقه و پیشرفته و عالی مقام، صاحب ذوق هنری مختص و مشخص به خود و دور از نفوذ اثر بین النهرین بوده اند. شکل ۱۱ هنری مختص و مشخص به خود و دور از نفوذ اثر بین النهرین بوده اند. شکل ۱۱



ش ۱۰ ظروف زرین و تصویر حیوان افسانهای روی کاسه ـ از تپه مارلیک قرن نهم هشتم ق .م



ش ۱۱ سه تا جام از فلز قیمتی. الف و ب از املش ج از مارلیک و جام زرنشان منظره جنگ از تپهٔ حسنلو ـ قرن نهم ق.م

قدرت خلاقهٔ این قوم در سبک آزاد آنها به بهترین وجهی در ظروف قرمز جگری رنگ صیقلی شده که روی آن شکل گاومبش های اهلی یا گوزن سرخ رنگ نقش شده دیده می شود. در بدنهٔ ظروف هیچ روزنی وجود ندارد ـ جز قسمت فوقانی آن که دارای دهانه ای است. این اشیاء شاهکار استادان فن ظروف سازی و کوزه گران بوده و حیوانات منقوش بر آن هیکل هایی است مجسمه مانند و روح دار با پیچ و خم و مارپیچ شکل و مشخصی بدون آنکه در هم و مبهم باشد. در واقع طرز عمل این هنرمندان در خور تقلید بهترین مجسمه سازان و صورت گران عصر حاضر و قرون اخیر است که از جمله «برانکوزی» (مهیپ ورث» و «مور» را می توان نام برد.

انحنای گردن و کوهان و فرورفتگی پشت گاو نرها شکل مطلوبی دارد و این انحناء به لبهٔ تیز کوهان و یا پوست آویزان در زیر گردن منتهی شده است، همچنین وضع دلپذیر گردن آهوان که سر را به عقب برگردانیدهاند و دارای شاخهای ظریف و کنگرهدار هستند.

این حیوانات دارای یک وجه مشترک با حیوانات «بالکان» و آثار هنری اقوام

<sup>1-</sup> Brancusi

<sup>2-</sup> Hepworth

<sup>3-</sup> Moore

«روسی» دارند و «آن هنرفولکریک» معینی است، بعضی از ظروف مانند اسب است که یکی از آنها در «ماکو» (سرحد ایران و ترکیه) پیدا شده و ممکن است مربوط به همان ظروف منقوش به گاوهای نر باشد.

گوزنهای بزرگ و گلههای کوهاندار نیز با نمونههای کوچک از مفرغ ریخته نمایش داده شدهاند. تعداد بسیاری از این اشیاء که در «املش» آو «مارلیک» و «خوروین» آبه دست آمده، عبارتند از: آویزهای تزئینی از مفرغ و حیوانات کوچک و زنگولههایی به شکل انار که به نظر می رسد مربوط به سنتهای فنی فلزکاران دورهٔ اول «کیمری» $^*$ باشد که در آثار «سیلک» <sup>۵</sup> و لرستان مشاهده شده است (عکسهای ۱۳ و ۱۵ آخر کتاب) از آن جمله مجسمه برنزی از یک سوار که حائز اهمیت بسیار است، زیرا بدون شک کیمری های اولیه اسب را به عنوان حیوان سواری به این نواحی آوردند، دیگر یک مهر استوانهای شکل که خشن و زمخت ساخته شده است و روی آن سواری جنگجو منقوش است که از قبرستان «سیلک ب» ۴ به دست آمده است.

این ظروف برنزی شکل حیوانات اشیائی را که در مازندران به دست آمده، با اشیائی که از قبور نواحی شمالی و نزدیک طالش و لنکران ۷کشف شده است مربوط مینماید و این زمان انتهای عصر مفرغ و شروع عصر آهن در هزارهٔ دوم ق م بوده است، ظروف به شکل حیوان یا منقوش به شکل حیوانات گرچه به خوبی و زیبایی آنهایی که در مازندران به دست آمده نیست و بیشتر شکل آهو دارد که در قبرستان «آقاولاره^ در طالش و «رازگر» ۹ در لنکران روسیه و «تالو» ۱۰ در روسیه و «سمتاورو» در جبال قفقاز بهدست آمده است.

در قبرستانهای دیگر جبال قفقاز این زنگولهها و اشیاء تزئینی مفرغی دیده

1- Bäuerlichkeit

2- Amlash

3- Khurvin

4- Cimmerian

5- Siyalk

6- Siyalk B

7- Lenkaran

8- Agh - Evlar

9- Razgur

10- Tulu

شده اند. شمشیرهایی که در «کلاردشت» و تپهٔ مارلیک کشف شده از همان نوع طالش هستند. (دارای هلالی در وسط تیغه است که تا سر تیغه است که تا سر تیغه ادامه دارد) حتی گوشواره هایی که با تصویر خوشه های انگور و انار از طلا ساخته شده و مدالهای مدور طلا با ترسیماب صلیب مانند و یا ستاره ای شکل که در مارلیک و املش پیدا شده است همانند اشیائیست که در «ردکین لاگر» (و «لچاسن» و «وری» در طالش روسیه به دست آمده است.

شک نیست که سنت هنری مازندران در اصل ادامهٔ سنتی است از عصر مفرغ که از نواحی قفقاز و استپهای ماوراء قفقاز در نواحی شرقی آذربایجان شوروی به مناطق جنوبی آمده است.

قبلاً اشاره شد که بین سنت مازندرانی و لرستانی ارتباطاتی وجود داشته است ـ این مدعا از جامهای طلاکه از «املش» و «تپهٔ مارلیک» به دست آمده، ثابت می شود، زیرا همان سبک تزئینی چکش کاری که در جامهای لرستان دیده شده در کشفیات مازندران نیز به چشم می خورد. (شکل ۱۰) این نوع کار از مختصات ایران بوده که در صنایع چکشرکاری لرستان دیده شده است. جامهای طلاکه مخروطی شکل و باریک و بلند ساخته شده و برآمدگی دنده یی شکل و افقی دارند در املش و مارلیک به دست آمده، عیناً مانند ظروفی است که در «زولو آب» در لرستان کشف شده است: شکل گاوهایی که در پایهٔ جامهای ممتاز تپهٔ مارلیک ساخته شده همان گردن منحنی و مفصلهای پوشیده از پر را دارند که عیناً روی فلزکاری دهانه و افسار اسب که در لرستان پیدا شده (به شکلهای ۱۱ و ۲ مراجعه شود) در پشت گاوها نقش همان ستاره و گلهایی که در لرستان ساخته می شده به کار رفته، ولی به طور کلی کار صنعتگران مناطق شمالی از آنچه در لرستان یافت شده دقیق تر و زیباتر بوده است و چنین به نظر می رسد که این نوع

<sup>1-</sup> Redkin Lager

<sup>2-</sup> Lschasen

<sup>3-</sup> Veri

<sup>4-</sup> Zulu Ab

هنر از شمال به جنوب رفته، نه بالعكس.

بیشتر این نقشها که حیواناتی باگردنهای کشیده و منحنی است مانند نقوشی است که روی پلاکهای کمربندها در قرن دوازده ق.م در گرجستان و قبول «کوبان» ایدا شده است.

سبک قابل اهمیت اشیاء تزئینی فلزی که مربوط به بین النهرین بوده و در نواحی شمال به دست آمده از نوع کار و سبک سادهٔ اشکال حیوانات است. (عکس  $^{1}$ ) نقش زمینه ای که اهمیت «کیهانی» دارد عبارت از موجودی است که از شکل شیر و عقاب هر دو بوده و بچه آهوی ناتوانی را در چنگال بی رحم خودگرفته است (عکس  $^{1}$  و مرکتاب) این نقش در روی جامی است که در موزهٔ  $^{1}$  ولور، موجود است. با اینکه اصل تصویر و تجسم چنین هیولایی از کارهای هنری بین النهرین است (شکل  $^{2}$ ) ولی سبکی منحصر به فرد در هنر آسیای شرقی است و شباهت قابل توجهی به شکل سبکی منحصر به فرد در هنر آسیای شرقی است و شباهت قابل توجهی به شکل هیولایی که در روی یک ترکش (جای تیرکمان) که در لرستان به دست آمده، دارد.

گروه دیگری از ظروف آملش و مارلیک که احتمالاً مربوط به دوران بعدتری است شاید در اطراف (۸۰۰ تا ۷۵۰ ق.م) نقش های برجستهٔ چکشی که سبک مخصوص و تزئین بیش از اندازه دارند و تقلید مضحکی از سبک هنرآسوری بودهاند، ولی در عین حال خصلت هنری مختص به خود را دارند. (تصویر ۱۰ الف ب).

اشیائی که از این کاوشها به دست آمده، چنبن به نظر میرسد که محصول همان اقرام مهاجم به ایران بوده که اوائل هزارهٔ اول بدین تواحی آمده و قسمتی از توسعهٔ نواحی لرستان لیز بدانها نسبت داده شده ست.

اقوامی که هنر فلزکاری پیشرفته داشته ایا و حاید فروس سفالی - باکستوی و سیاه و صیفلی شده را هم او روی ظرف فلری میساختاب به حصرص استگار و «دولچههای

دندانه دار» اکنون اثرشان را نه تنها در تپهٔ «گیان» و تپهٔ «سیالک» و لرستان در جنوب ایران می توان یافت، بلکه در نواحی که جدیداً در آن کاوش شده، در اطراف بحر خزر و در «خوروین» از نواحی «قزوین» و «گوی تپه ه در رضائیه و «حسنلو» در جنوب شرقی دریاچهٔ ارومیه (رضائیه) نزدیک «سلدوز» نیز اثر آنان دیده شده است. صنعت و هنر بومی این مردم همانند هنر لرستان با گذشت زمان بیشتر تحت نفوذ آسوری ها قرار گرفته و سرانجام به کلی در آن مستهلک شده است. دربارهٔ مهاجرت و تقسیم این طوایف اسناد و مدارک بسیاری در دست نداریم و مطمئناً چنین به نظر می رسد که تمدن «مادها» و در قرن هشتم قبل از میلاد شکل و نطفهٔ اصلی خود را از فرهنگ خاص این طوایف به دست آورده است. شکل ۱-الف و د

گرچه از نظر طبقهبندی منظم و معلومات تاریخی این دوره مدرکی در دست نداریم، ولی با وجود این آثار بسیاری از آنها به جا مانده که یکی از جالب ترین آثار صنعتی آنان که با مذهب بستگی داشته جام طلایی است که در حسنلو به دست آمده است. حسنلو قلعهٔ جنگی بوده که از گل و خشت ساخته شده و در اوائل هزارهٔ سوم ق.م مورد استفاده بوده است.

از ۱۹۵۶ نا ۱۹۵۸ میلادی پرفسور «دایسون»  $^{V}$  از دانشگاه «پنسیلوانی» آمریکا در انجا به کاوش مشغول بوده است. از جالب ترین آثار مکشوفهٔ وی آثاری هستند که در زمانهای بعد تری یعنی در حدود ۱۰۰۰ تا ۷۵۰ ق.م ساخته شده و این زمانی بوده است که حسنلو مرکز مهمی در منطقه نفوذ قوم «مانائی» بوده است.  $^{9}$ 

سرزمین «مانا» ۱۰ که در نوشته های آسوری آنها را بدین نام خوانده اند در تپه های

<sup>1-</sup> Guyan

<sup>2-</sup> Siyalk

<sup>3-</sup> Khurvin

<sup>4-</sup> Gvoy Tepe

<sup>5-</sup> Lake Urmiya, Sulduz

<sup>6-</sup> Medes

<sup>7-</sup> R. Dyson

<sup>8-</sup> University of Pensylvania

<sup>9-</sup> Mannai

<sup>10-</sup> Manna

شرقى «سليمانيه» قرار داشته است. ا

در جنوب غربی قلعهٔ حسنلو ساختمانهای شهری قرار داشته که آثار آن عبارت از ظروف سفالین صیقلی شده با لولههای دهانه دار شبیه ظروف اقوام شمالی است و این شهر از قرار معلوم به طور ناگهانی در اثر آتش سوزی از بین رفته است. در میان خرابههای دو طبقه فرو ریختهٔ آن ظروف فلزی و کاشی های براق به دست آمده که نظیر آنهایی است که در قرن نهم (ق.م) در قصور آسوری به کار می رفته است سقف یکی از اطاقها موقعی فرو ریختهٔ که سه سرباز با غنائمی که به غارت می برده اند، در حال خروج از آن بوده اند، ولی قبل از آنکه بتوانند خارج شوند، در زیر آوار مدفون شده اند. یکی از سربازان که از قرار معلوم سمت سرکردگی داشته، شمشیری آهنین با دستهٔ طلاکوبی شده و سرباز دیگری عصای کوتاه برنزی و سومی جام طلائی در دست داشته اند که در موقع فرو ریختن سقف، جام طلا از دست سرباز سومی به زمین افتاده داشته اند که در موقع فرو ریختن سقف، جام طلا از دست سرباز سومی به زمین افتاده است.

مسببین این ویرانی و خرابکاری که نوک بیل مدرک اعمال آنها را از خاک بیرون کشیده بیگمان همان اقوام «اورارنی» بودهاند که در سالهای اخیر تمدن و آثار تاریخی خود آنها مورد مطالعه و کاوش فراوان قرار گرفته است. در حسنلو دو لوحهٔ سنگی مربوط به «اورارتیها» به دست آمده است، یکی به وسیلهٔ «ایشپوئینی» شاه اورارتی و پسرش «منواز» در (۸۱۵ ۸۰۷) ق م بنا شده و دیگری از «تاش تپه» در هشتاد کیلومتری شرق حسنلو بوده است.

این لوحه مبین برگزاری فتح ایالت «مانا» عبه وسینهٔ منواز دوم (۸۰۴،۷۹۰) ق.م است. در این صورت احتمالاً زمان مرگ سربازانی که مشغول غارت بوده اند و جسدشان

<sup>1-</sup> Sulaimaniyeh

<sup>2-</sup> Urartians

<sup>3-</sup> King Ishpuini

<sup>4-</sup> Menuas

کشف شده بین ۸۱۵ و ۷۹۰ قبل از میلاد است و این مدعا با تجزیهای که از کربن ۱۴ مواد موجود در قبر غارتگران نمودهاند وفق می دهد.

بدون شک جام طلا ساخت هنرمندان ایرانی است (عکس ۶) زیرا لبهٔ نواردار و اطراف آن طبقه بر طبقه و بهطور بسيار دقيق از نقش حيوانات و تزئينات ديگر پوشيده شده به سبک ایرانی است. ترکیب و لباس آدمها شبیه اشکالی است که روی ظرفهای «املش» او «لرستان» دیده شده و نقش شمشیری از نوع شمشیر طالش که در زیر تصویر یکی از ارابه های جنگی و در قسمت فوقانی جام نقش شده این گفته را ثابت مینماید. (عكس ۶ آخركتاب).

در ساختمان فوقانی جام اشکال سه خدای «هوریان، ۲که در ارابه هایی که به وسیلهٔ گاوها و قاطرها کشیده می شوند، به کار رفته و همانند خدایان آب و هوایی بودهاند که در روی مهرهای استوانهای شکل<sup>۳</sup> هوری ومیتانی <sup>۴</sup> در اواخر هزارهٔ دوم. ق .م در سوریه و جنوب شرقى تركيه يافت شده است.

به عقیدهٔ خانم «پورادا» و دیگر باستان شناسان، اشکال، داستانهای متوانری را نشان می دهد که در زیر انبکال خدایان آب و هوا فرار دارند و مبربوط به بنعضی از اساطير «هوريان» عنا احتمالاً افسانة «يوليكوميز«اند. ٧

اهمیت این کشفیات به خاطر شیاهتی است که با کشفیات «امالش» و «مارلیک» (شکل ۱۱ د) دارند حام بالبدي از نفره که از همان خرابه هاي حسنلو به دست آمده است اساه بری شبیه به اعتال روی ظروفی که در «مارئیک» پیدا شده دارند؛ از قبیل حيرانات مشابه واصحمه هايي از جنگ بناده نظام با ارائه هاكه حاكي از زمانا باراحتي و الهدام حسائلو كسته است. شاكل و أبدام سربازان شبيه أعنشائناتي أبريائندكه

<sup>1-</sup> Amlash 2. Hurnan gods

<sup>3-</sup> Hurri

<sup>4.</sup> Mitani

<sup>5-</sup> Miss Porada

Flurran Mythelogy

<sup>7-</sup> Uhkummis

همان سربازان روی دیگر جامها است با سرهای باریک که به نوارهایی پیچیده شده و موهای بلند که به پشت سر می ریختهاند.

گنجینهٔ بزرگتر و پرارزش تری که از ناحیهٔ اماناه ا به دست آمده است، معروف به کشفیات ازیویه ۲ می باشد که خرابه های آن در جنوب شرقی دریاچهٔ ارومیه قرار گرفته است (شکل ۱۶ ـ عکسهای ۱۶ ـ ۱۷ ـ ۱۹ ـ ۲۵).

در ۱۹۴۷ م ساکنین دهکدهٔ «سقزه" تابوتی به شکل وان حمام پیداکردند که مملو از اشیاء طلا و نقره و عاج بود. دهقانان این گنجینه را بین خودشان تقسیم کردند و بدین جهت نمی توان محققاً دانست که اشیاء موجود در آن تابوت چه مقدار بوده است و چه چیزهایی بعداً ممکن است به دست بیاید. (عکسهای ۲۰-۲۱-۲۲) هستهٔ اصلی این گنجینه تاریخی نه از نظر فنی و نه از نظر سبک هنری با هم شباهتی ندارند. البته باید صنحههای طلا و غلافها و تیکههای عاج را از نظر هنری مورد مطالعه قرار داد، زیرا عموماً منقوش به سبک آسوری و حاکی از صحنههایی از شکار شیر است که ار هر نظر مربوط به سبک آسوری است و بدی سلیقه و بی ذوقی و کوته فکری و تکرار مکررات در انراع آن به چشم می خورد. شکل ۱۲



ش ۱۲ قطعهای از صفحهٔ زرین دودنقهای (سینه بند) موزهٔ متروپولیتن نبویورک

<sup>2-</sup> Ziwiyeh

دومین قسمت این اشیاء که لوله ها و صفحه هایی هلالی شکل که به گردن می آویختند از طلا بوده و در روی آن صفوفی از حیوانات عجیب الخلقه دیده می شوند که در دو طرف درخت مقدس پشت سر هم صف کشیده اند. (شکل ۱۲).

در اینجا باز سبک اصالتاً آسوری است، ولی از نظر هنری از چندجا اقتباس شده مثل هنر «فینیقی» و بیشتر از «اورارتی» زیرا شکل هلال مصور اورارتی بوده و شیرهای شاخ دار و بال دار و حیوانات عجیب الخلقه مثل «شیردالها» بر آن نقش شده است. لباس دیوها که هیکلشان از ترکیب حیوانات مختلف است مشخص به سبک اورارتی است. هلالهایی که اشارهٔ به کار بردن سبک سوم هنری است؛ زیرا در انتهای هلال که به باریکی منتهی می شود تصویر خرس و خرگوش به چشم می خورد، به سبک «سکاها» به باریکی منتهی می شود تصویر خرس و خرگوش به چشم می خورد، به سبک «سکاها» بوده، اما اعضای بدنشان به سبک ساختههای کارگاههای زمان بعد از سکاها است.

تکههای دیگری از طلاکه پیدا شده مصور به صفوفی از حیواناتی به شکل «شیردال» که هیکلی مرکب از شیر و عقاب داشته و باگوشهایی تیز و گوش به زنگ مجسم شده است گویی معرف نگهبانی و حفاظت از دیگر حیوانات به شمار می رفته است. این نوع ترسیم حیوانی در بین سکاها رواج بسیار داشته است و دیگر ورقهای از طلا است که به ۲۴ قسمت شده و روی آن طرحی تور مانند دارد که معرف مو و گیسوان است و در حقیقت مشابه انتهای شاخههای درخت مقدس است. شکل ۱۳



ش ۱۳ قطعهای از پلاک زرین \_ از زیویه کردستان

<sup>1-</sup> Phoenicia

<sup>2-</sup> Urartu

<sup>3-</sup> Scythian

<sup>4-</sup> Griffon

در میان نقوش ظریفی که در شاخ و برگها به کار رفته تصاویری از گوزنهای خوابیده که باز به سبک سکایی ساخته شده دیده می شوند، این کار کاملاً شبیه تکه هاییست که در «کا اوبا» در ناحیهٔ «دنییر ۴۰ کشف شده است (شکل ۱۳). محل اتصال شاخههای درخت مقدس از صورتهای تصنعی شیرهای سبک «اورارتی» ۳ پوشیده شدهاند. این صفحه مثل دیگر انواع آن که مخلوطی از سبک «اورارتی» در ناحیهٔ «زکیم» ۲ در «قارص ۵ ترکیه است در «آنی پمزا» ۶ در ارمنستان شوروی نیز کشف شد، اند ساخته شده است. در یک کناره حیواناتی به سبک اورارتی که در بین شاخ و برگها به چشم میخورند و در لبهٔ دیگر درختهایی باز به همان سبک نقش شده است. کمربندی که سبک اورارتی دارد و مربوط به عصر آهن می باشد در «جزیرهٔ قبرس» در ناحیهٔ «تلی $^{V}$  واقع در «اوستیا» به دست آمده و این خود معرف رواج و طرفداری از این سبک در بین مردمان حاشیه نشین مدیترانه است.

در این قسمت ظاهراً سر و کار ما با زمانی است که داد و ستد هنری بین حاکمنشینان ایران و اورارتی و سکاها و روسیه جنوبی انجام می شده است. <sup>۹</sup> از این اشیاء مکشوفه در بین مجموعهای که در تابوت نقرهٔ «زیویه» به دست آمده دیده می شود، از جمله مهر سنگی است که سبک کاملاً سکائی دارد و شبیه مهرهاییست که در شهر اورارتی «کارمیربلور» ' در ایروان به دست آمده است (این ناحیه در ۶۲۵ق.م به وسیله سکاها تصرف شد) و نیز در شهر سکایی در «کلرمس» ۱۱ و در نواحی دیگر آنجا به دست آمده است و خرده ریزهایی که در تزئینات برای بند اسبها به کار می رفته مثل فلز ریسمانی شکلی که روی گونه اسب قرار می گرفته و به شکل سر حیوانی بوده که در آن سه سوراخ

1- Kul oba

2- Dniepr

3- Urartian

4- Zakim

5- Kars

6- Ani Pemza

7- Ti

8- Osetia

10- Karmir Blur

11- Kelermes

<sup>9-</sup> Iran, Urartu Scythian and South Russian

تعبیه شده برای بندهای دهانه و افسار اسب و این ساخت مخصوص اقوام سکایی بوده است. از جملهٔ این کشفیات پراهمیت، جام نقرهای است که با شکل حیواناتی به سبک سکایی ساخته شده است، تصویرها از سر شیردالها که دور یک دایرهٔ مرکزی که خود از غنچهها و برگهای نیلوفر مصری تزئین شده قرار گرفته اند. ولی این جام را نمی توان با اطمینان خاطر به اقوام سکایی نسبت داد (عکس ۲۵ آخر کتاب).

باكشف اشياء سبك سكايي ادربين گنجنهٔ زبويه نظريات ضد و نقيض و اشكالات باستانشناسی بسیاری به وجود آمده است، ولی وجود این گونه اشیاء که معرف استفاده از تصویرهای حیوانات سکایی در صنایع محلی است تاریخ ساخته شدن اشیاء کشف شده را در حدود ۶۷۵ تا ۶۲۵ ق.م قرار می دهد و این مقارن زمانی است که سکاها بر سرزمین «مانایی» ۲ حکومت میکرده اند. این تاریخ از روی اشبایی که در قبول سکاها در موطن اصلیشان یعنی روسیه به دست آمده است جدیدتر به نیظر می رسد و می توان نفوذ آسوری و اورارتی را در ساخته های سکایی در حدود ۶۱۲ ق.م دانست و این تاریخی است که ساناییها، آسوریها را شكست قطعي دادند و به احتمال قوى بعضي از متخصصين باستأنشناسان را بأ جدول ترتیب تاریخی اقوام سکایی می توان قانع کرد که هنر اقوام سکایی را که تأ این زمان مربوط به موطن خودشان یعنی استپهای روسیه میدانسته ایم در واقع از جنوب كوهستان قفقاز درااثر وانتبجه توسعه نفوذ هبر ليين النهرين واتساسي كنه اسكناهاه در زمان حکومتشان با آنها پیداکردهاند، نگرفته است این تماس در اوائل قرن نسسم ق م یعنی زمانی که هنر ایرانی و سکایی رابطا ناردبک ناعته بنرد در نشیجهٔ تنجزیه و تحليل بعضي از اشياء بر ما ظاهر گرديده است. مهمترين مطلب تاريخ پنهال حودت گنجینهٔ زیویه است، با اینکه بعضی از اشیاء آن سربوط به اوائل فرن هفتم ق م است

2. Mannaean

يعني قبل از تسلط و فرمانروابي سكاها، ولي به نظر نمي آيدكه عاجهايي كه دركشفيات بوده مربوط به قبل از سلطنت «اسارهادون» البوده باشند و یا همزمان پلاکهای سبک آسوری که در «خفتانلو» ۲ در شش کیلومتری جنوب غربی زیویه به دست آمده است. بوده و اینها نشان می دهد که سر و کار ما با میراثی منفرد و جداگانه نیست. (عکس ۱۸ آخر کناب)

احتمال می رود که گنجینهٔ زبویه در زمان سلطنت جانشین «آسور با نیپال» ۴۶۸ تا ۶۲۶ ق .م پنهان گشته و فاصلهٔ زمانی این تاریخی به اندازهٔ کافی دال بر پیدا شدن اشیاء سبک سکایی در گنجینه است. ارتباط این گنجینه را با زمان سلطنت «اسارهادون» م سبب معاملات و ارتباطاتی که وی با سکاها داشته دانستهاند زیرا این پادشاه در اوائل سلطنتش دختر خود را به عقد ازدواج یکی از شاهزادگان سکائی در آورده است. با اینکه از تاریخ زیویه در زمان سلطنت «اسارهادون» چیزی نمی دانیم، ولی به این امر واقفیم که «سارگون دوم ۴» و قبل از او «اسارهادون» و «آسور بانیپال» بعد از او بر ضد مانایی ها<sup>۵</sup> جنگیدند و «ایزیبی» <sup>۶</sup> «ایزیرتو» ۱ احتمالاً «انویه» و «خفتانلو» را به تصرف در آوردند. دو شهر اولی امکان دارد که مرکز قوای سکاها بوده زیرا در حدود ۶۷۵ ق .م سكاها و ماناييها تحت رياست سكاها پيمان اتحادي بسته بودهاند.

در اواخر قرن هفتم شهرهای اورارنی نیز مورد حمله و اشغال سکاها قرار گرفته است که حفریات «کارمیر بلور» <sup>۸</sup> شاهدی بر این امر است.

قبل از اینکه ناحیه «وان» به تصرف سکاها در آید به نظر میرسد که زمان صلح و آرامشي دربين اورارتي ها و مانايي ها و سكاهاكه غاصبين بعدي سرزمين آنها مي شدند وجود داشته است.

1- Esarhaddon

2- Khaftanlo

3- Esar haddon

4- Sargon

5- Mannai

ذمت الا -6

8- Karmir Blur

7- Izirtu

با بههم پیوستن اجزاء پراکندهٔ این آثار هنری و سنن قدیمی و با خوشه چبنی از وقایع زمان آسوری ها سررشته هایی از تاریخ به دستمان می آید. مثلاً به نظر می رسد که گذشته از وضع نژادی، اقوام مانایی در اواخر قرن هشتم ق.م آنقدر نیرومند بوده اند که اقدامات جنگی آسوری ها و اورارتی ها را خنثی کرده اند. در قرون بین جنگ موفقیت آمیز «سارگون دوم» و سقوط پادگان سکایی در ناحیه «مانایی» هیچگونه اطلاعی از «مانایی ها» به عنوان یک نژاد مستقل نداریم و احتمال دارد که در اشیاء گنجینهٔ زیویه به غیر از یک صفحهٔ عاج اثر دیگری از صنعت مانایی نبوده است.

بر روی این صفحهٔ عاج تصویری از یکی از شاهان آن قوم نقش شده که یا در حال دریافت غنائم است یا مهیای رفتن به میدان کارزار. پادشاه در زیر چتری قرار دارد و ملازمی که اشیائی در دست دارد که از آن جمله تیر کمان شاه است همراه اوست. شکل آدمی دیگر که گاوی را هدایت می کند نیز بر آن دیده می شود. چتر شاه و درخت مقدس از سبک آسوری تقلید شده و صورت عمومی صفحه از سبک جالب ایرانی مقدس از سبک آبسوری تقلید شده و صورت عمومی صفحه از سبک جالب ایرانی گرفته شده، یعنی البسهٔ مردها از جامههای بلند با حاشیهٔ چیندار و شکاف و نوارهای سوزندوزی شده، در طرفین آن به کار رفته است و نظیر صورتهایی است که در فلزکاری چکشی لرستان دیده شده است (عکس ۲۳ آخرکتاب مشکل ۷) در هر دو جا تعدادی سبک هنری به کار رفته که وجود رابطه لرستان و مانایی را روشن می سازد و در نتیجهٔ همین کشفیات است که احتمال می دهیم که ساکنین لرستان و مانایی در هزارهٔ نتیجهٔ همین کشفیات است که بدین نواحی مهاجرت نمودهاند و دو طایفهٔ ایرانی که بستگیشان با لرستان و مانایی از نظر تاریخ سیاسی این اقوام بسیار نزدیک است بر تمام بستگیشان با لرستان و مانایی از نظر تاریخ سیاسی این اقوام بسیار نزدیک است بر تمام بستگیشان با لرستان و مانایی از نظر تاریخ سیاسی این اقوام بسیار نزدیک است بر تمام نواحی غربی ایران مسلط شده اند.

در تاریخ هزارهٔ دوم نام قبائل مادایی و «پارسوا» که همان نامهای جدا نشدنی

<sup>1-</sup> Mcdai & Parsua

یونانی برای مادی های و پارسی ها است ناشناس بوده و اولین بار در قرن نهم ق.م در اسناد آسوری از آنها یاد شده است. سران دو قبیلهٔ «ماد» و «پارسوا» در زمان سلطنت «شلمانسر سوم» ( ۸۲۹ تا ۸۲۴ ق.م) تحت نفوذ آسوری ها بوده اند و چنین به نظر می آید که در آن زمان پارسواها در جنوب و جنوب غربی دریاچهٔ ارومیه سکنی داشته اند و مادها در جنوب شرقی دامنه های کوهستانی شمالی منطقهٔ کردستان جا داشته اند. این نزدیک ترین قسمت های شمالی ناحیه ای است که در زمان هخامنشی به سرزمین ماد معروف بوده است. پارسوا یا پارسی ها در همین هنگام در امتداد جبال «زاگرس» آسرازیر شدند و در مرکز نواحی زاگرس که آسوری ها آن را نیز منطقه نفوذ خود می دانستند دولتی تشکیل دادند که گرداگرد آن را منطقهٔ بیگانه فراگرفته بود. «سارگون دوم» در زمین هایی که پارسی ها اشغال کرده بودند پادگان های نظامی مستقر کرد که مهمترین آن «خرخار» یا پادگان سارگون بود که در نزدیکی های همدان امروزی قرار داشته است. در این احوال یعنی همزمان با سلطنت «سارگون» پارسی ها مشغول تصرف دره های دامنهٔ کوه های بختیاری و بوده اند. شکل ۱۴

این ناحیه در مغرب شوشتر و شمال شرقی «شوش» در نزدیکی های منطقهٔ ایلامی «انشان» قرار داشته است. این ناحیه را پارسی ها به نام «پارسوماش» نامیده و قسمت عمده از قبایل پارسوایی در آنجا مستقر گردیده و کمکم بر قلمرو سلطنت ایلامی که در حال اضمحلال بوده است، دست یافتند.

در اسناد تاریخی تا اوائل سال ۶۹۲ ق.م اتحاد «پارسوماش» و «انشان» در جنگهایی بر ضد «سناخریب» ۹ پادشاه آسوری به اثبات رسیده است.

1- Shalmaneser

2- Zagros

3- Sargon II

4- Kharkhar

5- Sargon

6- Bakhtiari

7- Susa

8- Parsumash

9- Sennacherib

در سالهای بین ۷۲۲،۷۲۷ ق می واسطهٔ ضعف «شلمانسر پنجم» مادی ها فرصت را غنیمت دانسنند و نفرهٔ خود را در امور سیاسی آسوری ها تشدید نمودند، گرچه گمان نمی رود که وضع سادهٔ اللاتی مادی ها به آنها اجازهٔ دخالت در امور سیاسی دولت «سارگون دوم» را داده باشه ولی در عین حال به طوری که از بعضی مدارک بر می آید یکی از سرکردگان مادی ها به نام «دیاتوکو» در ۷۱۵ ق م به مخالفت با «سارگون» سر به طغیان برداشت و چون به نظر خطرناک می آمد او را پس از دستگیری به یکی از شهرهای آسوری تبعید کردند.

احتمالاً این سردار مادی همان کسی است که هردوت وی را به نام «دیوکس» و بانی اتحاد سلطنت مادها و بناکنندهٔ شهر «اکباتان» نامیده است. از موافقتهای دیائوکو یا دیوکس و روابط او با پارسوا و اینکه او واقعاً یک مادی تمام و کمال بوده اطلاعی در دست نیست ولی آنچه مسلم است، پس از سلطنت سارگون در سال ۷۲۰ق.م یکی از شاهان مادی به نام «هوخشتره» که یونانی ها «سیاکزارس» نامیدهاند به مرکز نظامی آسوری ها در «خارخار» حمله برد.

اشکالاتی که در روابط آسوریها و ماناییها در زمان سلطنت «اسارهادون» به وجود آمد، بود و محتملاً آنها را به تماس با مادیها برای استفاده از وسیله سواری (اسب) و تهیه آذوقه وادار نموده است. قبل از این زمان «زاموا» مرکز تربیت اسب بوده است و با اینکه این منطقه همیشه نسبت به آسور وفادار مانده بود به واسطهٔ تجاوزاتی که در سرحدات شرقی آنها از طرف اقوام مانایی می شده کار معامله اسب را برای آسوریها مشکل نموده بود.

<sup>1-</sup> Shalmaneser V

<sup>2-</sup> Dajaukku

<sup>3-</sup> Dejoces

<sup>4-</sup> Ukshatar

<sup>5-</sup> Kharkhar

<sup>6-</sup> Esarhaddon

<sup>7-</sup> Zamua



ش ۱۴ نقشهٔ آشور و ایران در قرن هشتم و هفتم ق .م

از زمان حملههای «شلمانسر» انجام هرکاری در نواحی «مادایی» خالی از خطر نبوده با وجود این «تیگلات پیلسرسوم» (۷۴۶-۷۴۸ ق.م) از آنها باج میگرفته است. ولی اکنون چنین معلوم می شود که دخالت آسوری ها در امور داخلی مادی ها چندان

<sup>1-</sup> Shalamaneser

<sup>2-</sup> Madai

<sup>3-</sup> Tiglathpileser III

هم با مخالفت روبه رو نشده است، زیرا وقتی که قوای «اسارهادون» ابه نواحی مادها نفوذ کردند. سه نفر از سرکردگان مادی به نینوا رفته و از او برای پشتیبانی خود بر ضد مبارزات داخلی کمک خواستند، این سه نفر «اوپیس» اهل «پارتوکا» و «زاناسانا» اهل «پارتوکا» و «راماتائیا» اهل «اورو کازابارنا» و بداند. محلی که شخصی اولی بدان متعلق بوده احتمالاً همان نواحی مرکزی ایران که بعداً «پارسیا» نامیده شده بوده است. ولی از محل اصلی خود آن در زمان مورد بحث اطلاع دقیقی نداریم.

تمام این نواحی از حیطهٔ تسلط آسوریها در «زاموآ» خارج بوده است و اینکه مادها از آسوریها برای نظم داخلی خود کمک خواسته و در عوض هدایای پرقیمت داده اند، قول هردوت که معتقد است مادها زیر فرمانروایی «دیوکس» متحد شدند، افسانه ای است که بعداً ساخته شده است.

در ۶۷۶ ق.م آسوری ها به سرزمین ماد حمله ور شده و تا کوه «بیکنی» (دماوند کنونی که در شمال شرقی تهران است) پیش رفتند و به این ناحیه که «پاتوشاری» نامیده می شد در سنوات ۶۷۶ و ۶۷۳ ق.م حملات بیشتری نمودند، البته ممکن است راهی راکه قشون آسوری پیموده از جنوب سرزمین مادی های می گذشته، ولی محققاً انتظار دخالت از جانب مادی ها و کیمری ها ۱۱ می رفته است. صفحهٔ نقشه قدیمی (شکل ۱۴) اسارهادون ۱۲ ظاهراً در ۶۲۷ ق.م در سرحدات متصرفات شرقی خود وضع مستقری به وجود آورده بود، ولی اسناد مذهبی نشان می دهد که به واسطهٔ حوادثی که در قسمت شرقی نواحی فرمانروائی او پیش آمده از ۶۷۴ ق.م به این نواحی متوجه در قسمت شرقی نواحی فرمانروائی او پیش آمده از ۶۷۴ ق.م به این نواحی متوجه

5- Ramataia of Urukazabarna

6- Parthia

7- Parshash, Zamua

8- Deioces

/- Fatsilasii, Zailiu

. . . .

9- Bikni

10- Patusharri

11- Cimmerians

12- Esarhaddon

<sup>1-</sup> Esarhaddon

<sup>2-</sup> Uppis of Partukka

<sup>3-</sup> Zanasana of Partukka

<sup>4-</sup>

شده، زیرا در این زمان شخصی به نام «کاشتاریتو» که شروع به متحد نمودن «مانایی ها» مادی ها و قوای نورسیده کیمری ها نموده بود راه رسیدن غنائم و باج های نواحی «مانایی» را به مخاطره انداخته بود. «کاشتاریتو» ظاهراً پادشاه «کارکشی» از نواحی مرکزی جبال زاگرس بوده است که مردمان اصلی آن باقی ماندهٔ «کاسیت ها» بوده اند. به دلایل قابل قبول دانشمندان مؤخر «کاشتاریتو» را همان کسی که هردوت «فرا اورتس» خوانده است می دانند و نیز او را پسر «سیاکزار» می شناسند و به قول همین دانشمندان وی نخستین کسی بود که پارسی ها را تحت نفوذ مادی ها در آورد.

«کاشتاریتو»، «دورانلیل» و «شارواگبی» که از شهرهای مهم «مانایی» بودند از دست آسوری ها گرفت و در این مناطق به فرمانروایی مشغول بود تا اینکه آسور بانیپال بعد از سال ۶۶۰ ق.م دو مرتبه آن ناحیه را به زیر نفوذ آسور عودت داد.

از اینکه «فرا اورتیس» ۱ «چیش پش» ۱ «پارس» ۱ را چه وقت به تابعیت خود در آورد سندی در دست نداریم، ولی از حوادثی که منجر به رابطهٔ کوروش و آسور بانیپال گردید و در فصل بعد به آن اشاره خواهد شد این امر ممکن به نظر می آید. زیرا محل زد و خوردها و اختلافات اولیهٔ آسوری ها و مادها از کناره های دریای خزر تا نواحی خلیج فارس امتداد داشته است. «اورارتو» ۱ و «ایلام» ۱ هر دو زیر نفوذ مادی ها در آمده بو دند و مادی ها و اورارتی ها هر دو از «مانایی ها» ۱ به عنوان یک کشور دست نشانده استفاده می کر دند و در این احوال «سکاها» ۱ که خود جزئی از «کیمری ها» ۱ بو دند از این آشفتگی

1- Kashtarity

- Kasiitai itv

3- Kassite

5- Phraortes

7- Kashtaritu

9- Mannean

11- Teispes

13- Urartu

15- Manna

17- Cimmerian

2- Kar Kashi

4- Kashtaritu

6- Cyaxares

8- Sharru - iqbi

10- Phraortes

12- Parsua

14- Elam

16- Scythians

تا حد ممكن استفاده مي بردند.

یکی از علل گوناگون بودن گنجینهٔ «زیویه» برخوردهای اقوام مختلف و حوادث بسیاری است که در این مناطق رخ داده و ما برای دست یافتن به آغاز هنر و صنعت ماديها بايد اشياء اين گنجينه را از نظر دور نداريم. پس بايد سؤال كردكه اهميت اشياء اصلی گنجینهٔ زیویه در چیست؟ و این هلالهای مصور و صفحات منقوش به اشکال و خطوطی که نه کاملاً «آسوری» نه «اورارتی» نه «سکایی» و نه «مانایی» خالص هستند چه مسائلی را برای ما روشن می سازند؟ لذا باید در قضاوت محتاط بود و در نظر گرفت که آیا می توان آنها را به هنر مادی ها یعنی اقوامی که تا این زمان در تاریکی های هزارهٔ اول تاریخ مانده بودند نسبت داد یا به «پارسوا» اها که هنرهای «لرستان» را کم و بیش مي توان به مقر حكومتشان يعني نواحي مركزي زاگرس نسبت داد؟ كشفيات لرستان از قبیل سیتولا۲ و صفحه های گلی و کاشی هایی که در «شوش» و «چغازنبیل» ۲ (شکل های ۸ و ۱۵) به دست آمده است و نیز جعبه هایی که همه مشترکاً منقوش به همیکل حیواناتی شبیه هم هستند. بیشک نباید در این مرحله از مطالعه دربارهٔ شکل مختص هنر مادی اصرار ورزید با اینکه اشیاء یافته شده در زاگرس و آنهایی که در زیویه کشف شدهاند، همه اشكالي شبيه هم دارند و صفوف حيواناتي افسانه و مشابه كه همه اشاره به یک اصل آسوری آنها می نمایند. قابل توجه تصویر حیواناتی است که هم روی اشیائی که از زیویه به دست آمده و هم بر روی صفحه ها و دیگر اشیائی که در لرستان كشف شده ديده مي شود كه صندوقچه سينه اين حيوانات به شكل مثلث هايي هستند که دو ضلع آن انحنایی به طرف بالا داشته و به وسیلهٔ تکمهای به بالای لگن خاصره متصل می شوند و ادامهٔ این سبک تا ابتدای پیدایش هنر هخامنشی به چشم می خورد، در نتیجه چنین به نظر می رسد که آثار هنری مادی که در شمال و مرکز زاگرس پیدا شده از اختلاط این سبکهای مختلف سرچشمه گرفتهاند.

<sup>1-</sup> Parsua

<sup>2-</sup> Situlae



ش ۱۵ جعبه کاشی از شوش ۷۰۰ ق.م

دربارهٔ لباس و ظاهر قبافهٔ مادی ها در ازمنهٔ ابتدایی از هنر آسوری مشخصات خاصی را نمی توان به دست آورد و آنچه نشان داده شده و بیشتر جنبهٔ عمومی دارد در تصاویر برجسته مربوط به «سارگون» مادی را چنین نشان می دهد که مردمی متوسط القامه با موهای کوتاه بوده اند و شنل هایی از پوست گوسفند و یا پوست پلنگ و یا پوشش های ساقه بلند و بنددار به پا دارند که تا ماهیچهٔ پا می رسد و کلاهشان نوک تیز که یا نواری پهن در جلو پیشانی دارد و یا سه مرتبه روی هم تا خورده است.

در هر صورت طرز لباس همان است که باید از مردم مناطق سردسیر انتظار داشت. در حاشیهٔ تابوت مفرغی که در زیویه پیدا شده است هیکل مردانی دیده می شود که شبیه مادی ها لباس پوشیده (شکل ۱۶) دور لباس ها شبیه (حاشیه از پشم است) و نقش آن خال خال (که گویی از پوست پلنگ است.)



ش ۱۶ مادیها در موقع آوردن هدایا نقرهشده روی دیواره تابوت مفرغی

## یایه *گذاری* شاهنشاهی

در نتیجهٔ تماس های سرحدی و زد و خوردهای گوناگونی دیری نبایید که مادی ها و آسوری ها دست به گریبان شدند. «فرا اورتیس» که در اسناد آسوری وی را «خشتاتریها یا کاشتریتو ۴ خواندهاند سلطنتش چندن دوامی نداشت، طایفهٔ تازه نفس از ریشهٔ پارسوایی بر ایرانی های نواحی جنوب پارسوماش مسلط شدند و سرکردهٔ آنان «هخامنش»<sup>۳</sup> بوده که نام او سلسلهٔ هخامنشی که پونانیان آنها را «اکامنید» <sup>۴</sup> خواندهاند گذارده شد و از زمان نوه او «آریا رامنه» <sup>۵</sup> یا «آریا رامنس» <sup>۶</sup> اولین نوشتههای تاریخی که به خط ایرانی «سبک میخی» به جا مانده که به سلسلهٔ هخامنشی اشاره می نماید. در این لوحه آریا را منس و برادرش «کوروش اول»  $^{V}$  و پدرشان «چیش پشر» یا «تیسیسی ۸ را به هخامنش می رساند.

چیش پش در این نوشته عنوان «شاه بزرگ»، «شاه انشان» ۹ را دارد و به طوری که مي دانيم انشان نام ايلامي نواحي شمال و مشرق شوش در خوزستان كنوني بوده است.

1- Phraortes

2- Khshathrita or KAshtaritu

3- Hakhamanish

4- Achaemenids

5- Ariarimnes

6- Ariarimnes

8- Chishpish or Teispes

7- Kurosh

9- Anshan

احتمال دارد این نام یعنی «تیوشپا» ٔ همان سرکردهٔ «کیمری» ٔ است که در اسناد زمان اسارهادون ٔ سال ۶۷۸ ق .م دیده شده است. (شکل ۱۷) از آنچه از مواد لوحهٔ «آریا رامنه» مفهوم است نواحی ذکر شده بی شک مرکز سکونت خاندان بزرگ هخامنشی بوده است ولی تا قبل از «چیش پش» کاملاً تحت نفوذ آنها در نیامده بود. آنچه به نظر می رسد این است که در آن زمان پارسواها هنوز در حال مهاجرت به مناطق جنوبی بوده اند و کمکم این مناطق را از دست ایلامی ها خارج نموده اند.

ش ۱۷ لوح زرین آریارمن شامل خط میخی پارسی از همدان

در نوشته های آریارمنه از «اهورا مزدا» به طور وضوح نام برده شده و او را مسبب اعطای سرزمین پارس «جای مردان بزرگ و اسبان ممتاز» دانسته و این اولین مرتبه است که نام خدای بزرگ آریایی در نوشته های ایرانی آمده است.

در لوحهای به تصرف سرزمینهای جنوب شرقی پارسوماش و انشان یعنی «پارسا» (که همان فارس و نواحی اطراف شیراز است) به وسیلهٔ آریارامنه اشاره شده است.

وی لقب پدر خود یعنی پادشاه انشان را به برادرش کوروش اول داد و برای خود القاب بزرگتری مثل: «شاه شاهان و شاه پارس، انتخاب نمود. از طرز تقسیم پارس بین

<sup>1-</sup> Teushpa

Cimmerian

<sup>3-</sup> Esarhaddon

<sup>4-</sup> Parsua

دو پسر «چیش پش» بعد از مرگ وی اطلاعی در دست نداریم.

آنچه در مورد تقسیم مملکت در این لوحه آمده ۱ گر لوحه ای که در همدان به دست آمده لوحهٔ اصلی باشد و بعداً ساخته نشده باشد با عنوانهایی که در اعلامیهٔ «نبونیدوس» آورده شده تطبیق می نماید.

آریارامنه پس از تصرف پارسوماش و انشان و پارس در جنوب به فکر تصرف مناطق شمالی افتاد، ولی اتحادیهای که از مادیها، سکاها، کیمریها زیر نظر و فرمان کاشتاریتو که همان «فرا اورتس» باشد تشکیل یافته بود و قبلاً هم اشاره نمودیم که چگونه چیش پیش هخامنشی را مغلوب و به عبودیت در آورد جلو پیشرفتهای آریارامنه راگرفت. سپاهیان این اتحاد سه جانبه نواحی جنوبی را زیر تاخت و تاز اسبان خود در آوردند و به قتل و غارت پرداختند. از جمله غنائمی که به غارت رفت یکی همین لوحهٔ طلای آریارامنه بود که آن را با خود به مرکز حکومت مادی ها یعنی اکباتان بردند (اکباتان که همدان کنونی است در نوشتههای آسوری به نام «اگمتنه» آمده است) پس از آن فرا اورتس اتحادی بر ضد آسوریها تشکیل داد، ولی با شکست روبرو شد و به دست سپاهیان «آسور بانیپال» به قتل رسید ۶۵۳ ق.م.

هنگامی که پارس به دست مادها افتاده بود، کوروش هنوز در پارسوماش و انشان فرمانروایی میکرد و در نتیجه مرگ «کاشتریتو» از مادها جداگشته و مستقلاً به فرمانروایی پرداخت و گرچه خود را باجگذار آسوربانیپال که در نینوا بود شناخت، ولی قلباً هواخواه «شماش ـ شم ـ اوکین» فرمانروای یاغی بابل بود.

کوروش در مقابل خطری که از جانب مادی ها «پارسوا» را تهدی می کرد به کمک و پشتیبانی آسوری ها آنقدر امیدی نداشت. پس از مرگ آسور بانیپال در سال ۴۲۶ق.م مادها تحت فرمانروایی «سیاکزار دوم» که جانشین و پسر کاشتریتو (فرا اورتوس) بود

<sup>1-</sup> Nubonidus

<sup>2-</sup> Phraortes

<sup>3-</sup> Agmatana

<sup>4-</sup> Shamash/Shum/ukin

<sup>5-</sup> Cyaxares II

ناحیه پارس را تضعیف نموده به عبودیت خود درآورد و نینوا پایتخت آسور را متصرف شد. بنا به قول «هردوت» که گفتهاش بنابر سیر زمانی تاریخ چندان درست نیست. مادی ها از تصرف نینوا منصرف شده بودند، هو خشتره از «سکاها» که متحد او بودند مطمئن نبود و اقوام نو رسیدهٔ سکایی که پشت سر او به فلات ایران سرازیر شده بودند لشکر وی را در مخاطره عظیمی قرار داده بودند و همین عملیات و تدابیر جنگی سکایی که ایجاد و حشت در دل طرف بود که به قول هردوت وی را مجبور نمود که برای بیست و هشت سال با پرداخت هدایا آنها را از حمله به مناطق وی منصرف نماید ولی در ۲۱۶ق.م هو خشتره که قدرتی یافته بود نینوا را متصرف شد و مواد صلحنامه را به «نبوپولاسار» بابلی که در مراحل آخری جنگ با وی متحد شده بود قبولاند.

هوخشتره پس از شکستِ آسور بالیت <sup>۴</sup>، در «حران» تمام نواحی بینالنهرین را متصرف شد و پس از جنگهای پی در پی در ارمنستان مقر حکومت اورارتی که هجوم اقوام سکایی آنها را ضعیف کرده بودند، تمام آن منطقه را از حدود رود «هالیس» در شمال، تا «شوش» در جنوب به دست آورد. با اینکه لیدی ۷ در طرف «آناتولی» و کلده یا «کالدایی» در جنوب بینالنهرین هنوز در آزادی به سر می بردند، ولی هو خشتره را در حقیقت می توان پایه گذار شاهنشاهی ماد دانست، یعنی ولی اولین شاهنشاه ایران بود که اقوام چادرنشین شرق نزدیک به خود دیده بودند.

تنها رقیب و مدعی این شاهنشاهی آریارامنه و برادرش ۱۰ کوروش اول در پارس بودند که همچنان در اطاعت مادیها ماندند.

از ازدواجی که به خاطر اتحاد انجام گرفت و دختر آستیاژ ۱۱ پسر و جانشین هو خشتره

Nineveh
 Nabupolassar
 Harran
 Lydia
 Chaldaea
 Scythians
 Arsurballit
 Halys
 Anatoli
 Anatoli

11- Astyages

شاهنشاه ماد باکمبوجیه الله پسرکوروش اول شاه شاهان و پادشاه انشان (با این همه هنوز تابع مادها) ازدواج نمود پسری به وجود آمد که کوروش دوم بود. در سال ۵۵۹ ق.م کوروش دوم پادشاه ناحیهٔ انشان شد، ولی تابع مادی ها بود.

در نوشته های بابلی از ۴۵۷ ق.م به بعد وی را پادشاه «پارس» خوانده اند کوروش از استعدادی که در قبایل ایرانی سپاهی گری می دید استفاده نمود و به تربیت نظامی آنان پرداخت \*\*\*، زیرا مایل بود که هم به رقیب خود در اکباتان ٔ قدرت نمایی نماید و تابعیت تیرهٔ آریا رامنه عموی خود را که سرزمینش را با کبوجیه اول متصرف شده بود تعیین نماید.

در ناحیهٔ پارس کوروش شهری درخور شاهان بنا نهاد که «پاسارگاد» نام یافت و اولین شهر هخامنشی در ایران بود. (تصویر ۱۸).

احتمالاً نام شهر را از قبیلهای که در همان نواحی سکنا داشتند گرفته و گمان نمی رود که این قبیله با طوایف پارسوا ارتباطی داشته است.

کوروش آشکارا در پی متحدی بود که وی را در مقابلهٔ با ماد یاری نماید و بهترین شخصی را که یافت «نبونیدوس» <sup>†</sup> غاصب تاج و تخت بختالنصر <sup>۵</sup> بود نبونیدوس اتحاد خود را باکوروش خواستهٔ خدایان می دانست، وی پس از اینکه فرمانروایی بابل را به دست بالشازار سپرد خود به سوی سوریه لشگر کشید (بالشازار همان کسی است که در کتاب دانیال کارهای مهم و بسیاری را به او نسبت داده اند.) همزمان با لشگرکشی نبونیدوس کوروش نیز آستیاژ را سرگرم جنگ نمود. موقعیت آستیاژ به واسطهٔ خیانتی که دو نفر از بهترین سردارانش به او کرده و به قوای کوروش پیوستند تضعیف شده بود. سرانجام این نبردها همان طور که انتظار می رفت شد یعنی نبونیدوس تمام سرزمین

<sup>1-</sup> Cambyses

<sup>🕸 -</sup> كوروش كبير.

<sup>2-</sup> Parsa

<sup>##-</sup> Cyrus the Greet

<sup>3-</sup> Ecbatan

<sup>4-</sup> Nabonidus

<sup>5-</sup> Nebuchadnezzar

غربی سوریه را تاکنار دریا مسخر نمود و پارسی ها اکباتان را به تصرف در آورده با غنائم بسیار به باسارگاد برگشتند.

اتحاد بابل و هخامنشی که در نتیجهٔ این فتوحات نمی توانست بیشتر ادامه یابد، از دو نظر بود، یکی بستگی نژادی و همکیشی که بین پارسیان و مادی ها وجود داشت، ناگزیر از به هم زدن توازن بین الملل که تازه به وجود آمده بود می شد، زیرا پس از تصرف سرزمین ماد، پارسیها خود را در رأس شاهنشاهی ماد یافتند و این شاهنشاهی شامل بيشتر سرزمين بين النهرين بودكه خود جزء منطقهٔ نفوذ بابل نيز قرار داشت. علت دوم ضعف بابل که در نتیجهٔ اشتیاق نبونیدوس به تصرف نواحی عربستان و سرانجام سکنی گزیدن در آن نواحی به وجود آمده بود و دیری نپایید که کوروش بابل را متصرف و ضميمهٔ شاهنشاهي ايران نمود.

البته جریان این کار خیلی با سرعت انجام نگرفت، زیرا در همین زمان از نواحی تازه مزاحمتهایی به وجود می آمد که کوروش را سخت به خود مشغول می داشت، وی که در ضمن سرگرم استقرار قدرت خود بر شهرهای تسخیر شدهٔ آسوری مثل: «آربلا» <sup>ا</sup> و نینوا آ و آسور آ بود مزاحم جدیدی به نام «کرزوس» پادشاه لیدی آیافت که از ماوراء «هالیس»<sup>۵</sup> به فکر دست یافتن به مناطق از دست رفته که به مادها تسلیم کرده بود افتاد و اکنون که مادی ها به دست پارسی ها شکست خورده بودند وی نیز قصد پس گرفتن زمینهای خود کرد.

در سال ۵۴۷ ق .م سپاهیان طرفین به میدان کارزار آمدند در این احوال تمام قسمتهای شمالی بین النهرین و سوریهٔ شمالی و جنوب شرقی ترکیه متفقاً از کوروش پشتیبانی میکردند و در نتیجه کرزوس مغلوب شد و پایتخت او «سارد» که در مناطق كوهستاني و راههاي بسيار صعبالعبور قرار داشت به دست سپاهيان فاتح افتاد،

1- Arbela

<sup>2-</sup> Nineveh

<sup>4-</sup> Croesus of Lydia 3- Assur

<sup>5-</sup> Halvs 6- Sardis

کرزوس که به کلی ناامید شده بود خود را بر روی سکوی مراسم تشییع مردگان قربانی نمود، شکست وی برای هیچ ملتی به اندازهٔ یونانی هاگران تمام نشد. زیرا از این به بعد تماس ایرانیان با نواحی ساحلی «ایونیا» که مسکن یونانی ها بوده و قبلاً جزء شاهنشاهی تازه مسخر شدهٔ لیدی به شمار می رفت وارد یک مرحله از تاریخ می شود که روشن ترین فصل تاریخ جهان را تشکیل داده است.



ش ۱۸ نقش انسان بالدار نقر شده روی جرز در ورودی کاخ در پاسارگاد

نکاتی که مربوط به تجزیه و اضمحلال شهرهای تجاری ایونی و یونانی که در آن احوال دست خوش اغراض مشتی از راهبان غیبگو و مزور قرار گرفته بودند می باشد، حقاً مربوط به تاریخ یونان است؛ زیراکه برای ایرانیان اینگونه مسائل سرحدی پیش پا افتاده و بی اهمیت بودند.

قسمتی از شهرهای یونان تسلیم و مطیع ایران شدند؛ زیرا مصلحت کار را برای ادامهٔ

امور تجاری که از زمان شاهنشاهی لیدی مشغول به آن بودند در اطاعت از فاتحین جدید تشخیص دادند و یکی پس از دیگری یا تسلیم ایرانیات شدند و یا بعضی صلاح در این دیدند که ترک دیار خود کرده و به نواحی غربی مدیترانه پناه برند. «لیسها» که اقوامی از باقیماندهٔ «لکو» ۲ دزدان دریایی بودند و در هزارهٔ دوم ق م شاهنشاهی «هیتیت» آرا با موفقیت به ستوه آورده بودند در این زمان به امور کشاورزی مشغول بوده و در مقابل هجوم سپاهیان ایران دروازه های شهر خود «کزانتوس» آرا به روی خود بسته و تا دم مرگ مقاومت نمودند. ایران مناطق «لیسی» د لیدی و «ایونیا» ۷ را به نواحی جداگانه تقسیم کرد در همین حال بود که نبونیدوس ۸ با کرزوس و بر ضد ایران اتحادی بست و این یکی از عواملی بود که به ضرر او تمام شد، نواحی بابل آهسته آهسته جدا شده به شاهنشاهی ایران پیوستند و با بروز انقلاب در بین ایلامی های مقیم شوش که تاکنون از بابل تبعیت می نمودند، اضمحلال قطعی بابل به وقوع پیوست و دیگر این ناحیه برای کشورگشایان هخامنشی منطقهٔ خطر محسوب نمی شد. حاکم شوش که «گابارو» یا به قول یونانی ها «گبریاس» ۱۰ نام داشت در سال ۹۲۵ ق .م به قوای کوروش «گابارو» یا به قول یونانی ها «گبریاس» ۱۰ نام داشت در سال ۹۲۵ ق .م به قوای کوروش پیوست.

شش سال از این ماجراهاگذشت تا سرانجام نبونیدوس مورد حملهٔ مستقیم کوروش قرار گرفت و پس از شکست سر به اطاعت آورد. در این احوال در مناطق شمال مرکزی فلات ایران و در جنوب شرقی دریای خزر در ناحیهای که احتمالاً وارکان ۱۱ یا به قول یونانی ها هیرکانی نامیده می شده و از قبائل مختلف مسکون بود به اطاعت شاه ایران

1- Lycians

2- Luggu

3- Hittite

4- Xanthus

5- Lycia

6- Lydia

7- Ionia

8- Nabonidus

9- Croesus

10- Gobryas

11- Varkana or Hyrcani

در آمدند. در قسمتهای جنوبی این نواحی اقوام قوی تر به نام پارتها اسکنی داشتند که رئیس آنان مجبور شد عنوان فرمانروای تابعهٔ ایران را قبول کند و امکان دارد در همین سنوات بوده که کوروش موطن آریاها ۲ را که مارگیان ۳ سغدیان ۴ و کورسمیا $^{0}$  یا خوارزمیا نام داشتند تا حدود رودخانهٔ «جاکاراتس» $^{2}$  (سیردریا) $^{4}$  و تا «ماساژت» ما وراء آن رودخانه بود پیش برود، ولی در اینکه کوروش قبل از حملهٔ به بابل این نواحی را متصرف شد (به قول هردوت) شک است. عاقبت در سال ۵۳۹ ق .م نبونیدوس که درکشور خود به واسطهٔ سیاست دینی اش مورد حمله قرار گرفته بود و عدم رضایت اسیران خارجی و تجار در پایتخت به آن اضافه گشته بود دروازههای بابل را بدون کو چک ترین مقاومتی بر روی سپاهیان ایرانی گشود.

فتح بابل ایرانیان را مستقیماً وارد مرحلهای از تاریخ که در کتاب مقدس ذکر آن رفته، نمود. در ناحیه «تل جیب» ۹ در بابل در کنار نهر کبر ۱۰ هزقیل ۱۱ یکی از پیغمبران یهود سکنی داشت و در نیپور۱۲ در جنوب شرقی بابل محل سکنای اقوام یهود که تبعیدشدگانی را تشکیل می دادند که هم در نوشته های کتاب مقدس و هم در آثار خرابههای نیپور وجود آنها مسلم شده است و برای این اقوام بودکه فتوحات و پیروزی کوروش موجب نجات و آزادیشان گشت، او را به نام خدمتگزار یهوه ۱۳ خدای آسمانی یهود مفتخر کردند و از قرائن مداحی و بزرگداشتی که اشعیای دوم<sup>۱۴</sup> دربارهٔ کوروش گفتهٔ بسیاری از مورخین را به این فکر انداخته که امکان دارد در داخل بابل یهودیان اسیر به نفع ایران نقشه و دسیسهای طرح کرده بودند که کار تسخیر را آسانتر

1- Parthians

2- Aryan

3- Margiana

4- Sogdiana

5- Choresmia

6- Jaxartes

7- Sir - Darva

8- Massagetai

9- Tel Abib

10- Kabar

11- Ezekiel

12- Nippur

13- Yahweh

14- Second Isaiah

نمود.

اولین فرمانروایی که از طرف ایران در بابل گماشته شد گبریاس ا نام داشت در نتیجهٔ جنگهائی که بخت النصر در اواخر قرن هفتم قبل از میلاد کرد فلسطین و سوریه را جزء باجگزاران شاهنشاهی بابل نمود.

پس از چند سال عبودیت «یوآخیم» آ پادشاه یهود آکه انتظار کمک از مصری ها را داشت آنقدر جرأت در خود دید که از دادن باج به بابل خودداری کند. جانشین او «زد کیاه» آکه شخصی ضعیف بود آشکارا سر به طغیان برداشت، ولی سرانجام در سال ۵۸۷ ق .م قوای بخت النصر وی را شکست دادند. گروه بسیاری از یهودیان به اسارت و تبعید به بابل فرستاده شدند و این تبعید شدگان از نزدیک مراقب احوال سیاسی و سرنوشت بابل بودند.

دانیال پیغمبرکه یکی از پیشگویان آن زمان بود در داستان نوشته بر دیوار، سقوط بابل را در یکی از مهمانی های بزرگی که «بالتازار» داده بود پیش بینی نمود و از شکست و تقسیم شاهنشاهی بابل به دست مادی ها و پارسیان تحت فرمانروایی کوروش باخبر کرد.

از کوروش در امور مذهبی مدارکی در دست داریم که شاهد و گواه رفتار او نسبت به کیش و آئین مردم منطقهٔ بین النهرین است. نبونید که افکار کهنه پرستانهای داشت و خدایان مناطق شمالی را پرستش می کرد توازنی که تا آن زمان در امور مذهبی آن دیار وجود داشت برهم زد، دولت هم به خاطر عقاید او معابد به خصوص و به اصطلاح نورچشمی را پشتیبانی می نمود.

کوروش مدعی است که مردوک $^{V}$ وی را مأمور کرد تا بتهای خدایان سومری $^{\Lambda}$ و

1- Gobiyas

2- Jehoiakim

3- Judah

4- Zedekiah

5- Balshazzar

6- Nabonidus

7- Marduk

8- Sumer

«اکد» اراکه نبونید از محل اصلی به بابل منتقل نموده بود به جای خود برگرداند و این کار آنان را خشنود نمود.

اگر این مسئله را در نظر بیاوریم که حاکی از علت رفتار کوروش در قبال معتمدان مذاهب مختلف و اجازهٔ مراجعت یهودیان به سرزمین اصلیشان اورشیلم باشد، باید خصائص اخلاقی ایرانی این شاهنشاه بزرگ را در نظر بگیریم. این خصیصهٔ جهانگرایی که بیشتر جنبه اخلاقی و دنیاپسندی داشت گرد هیچ معبد و ستایشگاهی که قبلهٔ مذهبی ملی و مخصوص به خود باشد نمیگشت و خود دلیل مبین اخلاق انسانی و فکر بلند کوروش و ایرانیانی است که وی از میانشان برخواسته است.

در عین اینکه مدرکی در دست نداریم که مبنی بر استقرار مجدد و دسته جمعی یهودیان باشد و تورات هم وضع منطقه ای راکه بنای مجدد معابد در آن صورت گرفت و وضع اصلی فلسطین را در زمان تسلط ایرانی ها خیلی مقرون به حقیقت بیان نکرده و اصولاً در آن وضع خوبی را نشان نداده منطقهٔ ماوراء رودخانه که به پنج قسمت تقسیم شده بود ناحیه یهود ۲ فقط یکی از آن مناطق را تشکیل می داد.

جهار ناحیه دیگر عبارت از «سیریا» مگید نسامره فو اشدود و در فلسطین و امن مدر ماوراء اردن و بوده اند.

در سالنامه های وقایع بابل که در بیست و دومین سال سلطنت داریوش (۵۰۰ق.م) نوشته شده است حادثهٔ فتح بابل به دست کوروش ثبت است، ولی مدارک دیگری که خود کوروش نوشته است «استوانهٔ کوروش» است که در بابل به دست آمده و پیش تر هم به آن اشاره کردیم در جایی که به رفتار ناپسندیده در امور مذهبی اشاره می نماید

<sup>1-</sup> Akkad

<sup>2-</sup> Yudah

<sup>3- (</sup>Athura) - Syria

<sup>4-</sup> Megiddo

<sup>5-</sup> Samerina

<sup>6-</sup> Ashdod

<sup>7-</sup> Philistia

<sup>8-</sup> Ammon

<sup>9-</sup> Transjordan

منظورش نبونید است که تعادل مذهب را به هم زده بود. مردمان شهر «اور» اکه از ابتدای زمان «سومر» اها وجود داشته اند خدای ماه «نانار» را ستایش می کرده اند و خدای بابلی «سین» نیز بعداً به آن محلق شد و در استوانهٔ دیگری که در همین ناحیه از کوروش به دست آمده، چنین درک می شود که وی الههٔ «سین» را به معبد اصلی آن برگردانید و آثار ساختمان معبدی که دوباره ساخته شده حکایت از این می کند که این معبد آخرین ساختمان است که در «اور» در سال اول اقامت کوروش بنا شده است. در محل یا دروازهٔ شمالی این ستایشگاه درهای تازه کار نهادند که کوروش نام خود را روی آجرهای بالای چهارچوبهای آن مهر کرده است، در نوشته هایی که در اسناد کوتاه و یا طولانی به جا مانده داستان سپاسگزاری کوروش به خدایان محلی برای پیروزی هایی که در آن محل نصیب او شده، گفته شده و تعمیر مجدد معابد و رجعت دادن بت ها مبنی بر همین اصل بوده است.

روش رسمی وی در این موارد به طرز خاص و سبک سادهای بودکه به احتمال قوی در فرمان آزادی یهودیان نیز بدان عمل کرده است.

کوروش از بابلی ها انتظار نداشت که وی را به عنوان یک فاتح و منجی یاد کنند. بلکه می خواست وی را یک شاه آزادی خواه که حامی مردوک خدای اصیل بابلی ها نیز بود بشناسند.

امر دیگری که وی را در تصرف بابل کمک کرد، این بود که نبونید شخصاً با بخت النصر نسبت نسبی نداشت و می توان وی را غاصب تاج و تخت دانست و بر کنار کردن نبونید و با در نظر داشتن تبلیغاتی که فاتحین خاور نزدیک برای موفقیتهای خود معمول می داشتند جای هیچگونه تردیدی نیست که طرز برخورد کوروش با مناطق متصرفه ی جنبهٔ مصلحت بینی و خیراندیشی بیش از همه چیز بوده و این خود در تاریخ

<sup>1-</sup> Ur

<sup>2-</sup> Sumerian

<sup>3-</sup> Nannar

<sup>4-</sup> Sin

حوادث بین النهرین تازگی داشت زیرا مردمان مغلوب و نواحی متصرفه نه قتل عام می شدند و نه تبعید و به پیکره های خدایان مذاهب هر محل هیچگونه بی حرمتی و تحقیر نمی شد و بالعکس در بابل از نظر مذهب و سیاست و اقتصاد مردم از شاه جدید انتظارهای خوشی را داشتند.

شاهزادگان آسوری در بابل به نزد کوروش باریافته و اظهار عبودیت نمودند و در همین سال یعنی ۵۳۷ ق .م بود که کوروش خود به مداخلهٔ مستقیم و کارهای بابل خاتمه داد و به اکباتان محل سکونت خود برگشت وی پسر خود کمبوجیه را به عنوان نایب السلطنه در بابل گذارد، ولی از اینکه کموجیه در مراسم سال نو ۵۳۸ ق .م به جای پدرش در جشن شرکت نموده بود، احتمال می رود که کوروش در آن موقع مشغول پیشرفت در مناطق شرقی ایران و جنوب مرکزی آسیا بوده و به توسعهٔ مرمت نواحی شرقی شاهنشاهی می پرداخته و پسر را مأمور انجام تشریفات جشنهای سال نو نموده است.

از نظر فرهنگ و تحول اجتماعی نواحی شرقی با بابل قابل مقایسه نبود، ولی نزدیکی اقوام ماد و پارسی به همکیشان بومی و قدیمی تر خود فرهنگ و روحانیت هخامنشی را غنی تر نمود. به خصوص در مناطق آریانشین آسیای مرکزی که آرمانهای اجتماعی و مذهبی آریایی دست نخورده و آلوده نشده بودند و نظر عمومی مورخین بر این است که در خورزمیا در زمان کوروش مردم از ظهور قائد و پیامبر مذهبی به نام «اسپیتاما» ـ زاراتوشتر (یا همان) زرتشت به خوبی استقبال کرده اند.

با اینکه می توان مطمئن بود که از جانب شرق کوروش حدود متصرفات خود را به رودخانهٔ سیر دریا<sup>۳</sup> محدود نمود، ولی از استحکامات و برج باروی جنگی که به گفتهٔ نویسندگان کلاسیک به وسیلهٔ کوروش ساخته و نام شهر کرشاتا<sup>۴</sup> (شهر کوروش) یا

<sup>1-</sup> Choresmia

<sup>2-</sup> Spitama Zarathustra (Zoroaster)

<sup>3-</sup> Jaxartes

<sup>4-</sup> Kyreschata

سیرو پلیس اهم آورده شده، از نظر باستان شناسی اثری دیده نمی شود. در ماوراء این رودخانه اقوام «ماساژتها» که نژاد آریایی بودند به کوروش تسلیم نشدند، این مردم که خوراکشان ماهی بود و بنا به گفتهٔ نیمه افسانه ای هردوت ملکه «تامیریس» بر آنها حکومت می کرده با کوروش به رزم پرداختند و در همین جنگها بود که کوروش در سال ۵۳۰ ق .م جان خود را از دست داد. تصور می رود که شکست سپاه ایران به واسطهٔ تاکتیک جنگی بود که این اقوام به کار می بردند و بعدها هم سپاهیان ایرانی این روش جنگی را که به قیمت جان فرمانروای بزرگشان تمام شده بود، آموخته بودند و بعدها آن را از روش های اختصاصی جنگهای خود کردند. \*

جسد کوروش راکه آغشته به نوعی مومیایی معطر و موقت بود به پاسارگاد بردند و در آرامگاه او که بنای کوچکی بر چند پلکان و به سبک معماری «اورارتی ها» <sup>۵</sup> بنا شده بود مدفون ساختند. (شکل ۱۹)

کوروش هشت سال قبل از اینکه در صحنهٔ نبرد جان خود را از دست بدهد، پسر بزرگ خود «کمبوجیه» را که به حد رشد رسیده بود، به پادشاهی «بابل» گمارد، کمبوجیه تنها شاه هخامنشی است که در اسناد اداری همزمان خودش عنوان ولیعهدی به او اطلاق شده است. کوروش زحمت بسیار کشیده تا در مراسمی در پیشگاه ماردوک<sup>۶</sup> خدای بابلی که می بایست مقام شاه تازه را بپذیرد، کمبوجیه را به مردمان بابلی شناساند و آنان نیز او را پادشاه برحق خود شناختند.

پس از فلسطین که در این هنگام جزئی از شاهنشاهی ایران شده بود، مصر که هدف

<sup>1-</sup> Cyropolis

<sup>2-</sup> Massagetae

<sup>3-</sup> Tomyris

۴- نوع این رزم، آن بود که از دو جانب خارجی سپاه سوارهای تیز روی خارج شده و سپس به جانب سپاهیان ایران می تاختند و این حملات چنان برق آسا و برای ایرانیان ناشناخته بود که غافلگیر گشته و یارای مقاومت و حتی دفاع از شاهنشاه بزرگ خود را نداشتند. (مترجم)

<sup>5-</sup> Urartian

سپاهیان ایران قرار گرفت، با «کرزوسی» امتحد بود و فلسطین برای آزادی خود از آنها کمک می خواست «پولیکرات» ۲ اهل «ساموس» ۲ که محرک اصلی مقاومت یونانیان در برابر ایران به شمار می رفت، با «آماسیس» <sup>۴</sup> فرعون مصر اتحاد داشت، ولی ناسازگاری حکومت آماسیس بسیاری از اتباع مصری و یونانی را از آن سرزمین فراری داد که به دربار ایران پناهنده ساخت. این گروه از نظر سوقالجیشی اطلاعات بسیاری در اختیار كمبوجيه قرار دادند، ولي علت ناگهاني اشغال مصر به وسيلهٔ كمبوجيه بر ما پوشيده مانده است، محتملاً چون «آماسیس» به قبرس چشم دوخته بود و نتیجتاً شهرهای فینیقیه که از نظر اقتصادی با مصر و قبرس بستگی فراوان داشتند. در خطر بودند. كمبوجيه از اين اوضاع استفاده نموده ناوگان فينيقيه را به طرف خود كشيد و با نيرويي تازه، وارد درهٔ نیل ۵ شد. در این زمان آماسیس در گذشت، کمبوجیه دو شهر سلطنتی سیاس  $^{8}$  و ممفیس  $^{7}$  را متصرف شد (۵۲۴-۵۲۵ ق.م) و پسامتیچس  $^{8}$  سوم راکه به جانشینی آماسیس نشسته بود، اسیر نمود و کمکم تا سرحدات سرزمین اسرارآمیز حبشه ۹ مصر را زیر نظر «مادریا» ۱۰ قراداد و ممفیس را حاکمنشین آن نمود. تجار خارجی و صاحبان وسائط نقلبه و کشتی سازان به زودی در این ناحیه جمع شدند و سربازخانههای آن از سربازان اجیر شدهٔ یونانی و فنیقی پر شد و بار دیگر همانطور که در ایونیا ۱۱ رخ داد مستعرات تجارتی یونان به دست ایران افتاد «دفنه» ۱۲ و نوکراتیس <sup>۱۲</sup> در دلتای شرقی در دست ایرانی ها بود و شهرهای لیبیا سیرن<sup>۱۴</sup> و بارکا<sup>۱۵</sup> که یونانی نشین بودند، به زودی سر به اطاعت در آوردند.

1- Croesus 3- Samos

2- Polycrates

4- Amasis

5- Nile vallery

6- Sais

7- Memphis

8- Psammetichus III

10- Satrapy ok Mudraya

9- Ethiopia

11- Ionia

12- Daphnae-

13- Naucratis

14- Lybian Cyrene

15- Barca



ش ۱۹ آرامگاه کوروش در پاسارگاد

پس از تصرف مصر به دست ایرانیان، تجار یونانی بدان سوی سرازیر شدند و این خودگواه رفتار نیک و پسندیدهای است که کموجیه در آنجا روا می داشت. در این جا با دو قول روبهرو می شویم: قول اول که به واسطهٔ شاخ و برگهای مورخین یونانی مشکوک به نظر می رسد و آن چنین بود که کمبوجیه با مصری ها رفتار خوبی نداشته و جسد بی جان آماسیس <sup>۱</sup> را شلاق زده بود، این اطلاعات را هردوت در موقع سفر به مصر به دست آورد که بالافاصله پس از طغیان اینارس که بر ضد حکومت هخامنشی برخاسته بود انجام داد، و قول دیگر از اسنادی است که از یکی از صاحب منصبان عالى رتبه أن سازمان كه طرف توجه كمبوجيه بود به دست آمد، نام اين شخص «اوجاهورسن» ۳ بود که در امور رسمی و دولتی موفقیتهای گوناگون به دست آورده بود. وی که زمانی فرماندهی ناوگان مصری را در زمان سلطنت فرعون پسامتیکس\* داشت، اکنون طبیب مخصوص کمبوجیه <sup>۵</sup> و عهده دار طبابت و علوم دینی مدرسهای در سائیس<sup>۶</sup> شده بود. در اسناد تاریخی این شخص داستان فتح مصر به دست کمبوجیه و روش او در موارد مذهبی که همه آنها را محترم شمرده و موقوفات مربوط به پرستشگاه را مقرر نموده و خود نیز به زیارت آن رفته بود بیان نموده است. از نوشته های این سردار چنین استنباط می شود که خود وی موجب نجات اهالی

1- Amasis

2- Inarus

3- Udjahoiresne

4- Psammetichus

5- Cambyses

6- Sais

سائیس از گرفتاری هایی بوده است که قوای اشغالی ممکن بود برایشان فراهم بیاورد. موفقیت او را در این موارد باید مرهون این دانست که با قوای بحریه که تحت فرمان داشت، از مصر گسیخته و به قوای ایران پیوسته بود، ولی آنچه در این اسناد اهمیت بیشتری پیدا میکند، این است که برخلاف نوشته ها «اوجاهورسن» مدارک و اسناد عمومی مصر حکایت از این می نماید که کمبوجیه مبالغی که می بایست به معبد مصری برسد، کاسته و راهبان مذهبی را به امید خود گذارد تا برای رفع احتیاجات خود یعنی غذا و حیوانات قربانی از کار و زحمت خود استفاده کنند. کمبوجیه که روش کار و سیاست خود را در بابل موفقیت آمیز یافته بود، در مصر نیز باکمال احتیاط رفتار نموده، رابطهٔ خود را با خدایان مصری بر پایهٔ پدر و فرزندی نهاده بود و در مرثیه ای که برای گاو مقدس در «سراپیوم مقدس آبیس که مرده بود، نوشته و در مراسم تشییع گاو مقدس در «سراپیوم ممفیس» خوانده شد از کمبوجیه به عنوان یک فرعون یاد شده و او را پادشاه مصر علیا و مصر سفلی و پسر «را» که همهٔ زندگی به او بخشیده شده بود، یاد شده و در تصویری که در معبد مصری از او باقی است، در لباس فراعنه در مقابل گاو آبیس به تصویری که در معبد مصری از او باقی است، در لباس فراعنه در مقابل گاو آبیس به حالت ستایش سبک مصری ها زانو زده است.

بنابر قوانین و مقررات سیاسی دنیای قدیم، مصر که در تصرف ایران آمده بود، به ایران تعلق داشت، ولی کمبوجیه میخواست عنوان فرمانروایی خود را بر سرزمین فراعنه از راه دیگری معرفی نماید.

به نظر برخی از مورخین، برگزیدن لقب سلطنتی مصر یعنی از «زادگان» (راهم) و حالت ستایش که در مقابل «نیث» در معبد سائیس دارد، همه حاکی از اعمالی است که تاجگذاری و به تخت نشستن را رسمیت بخشیده و قانونی میکرده است. اینکه در

<sup>1-</sup> Sais

<sup>2-</sup> Udiahorresne

<sup>3-</sup> Apis

<sup>4-</sup> Serapeum at Memphis

نوشته های مصری اصطلاح معمول هخامنشی که همراه با عناوین سلطنتی بوده، یعنی «خدای بزرگ اهوار مزدا مرا انتخاب کرد» اسمی برده نشده و خود کمبوجیه نیز عنوان خود را «پادشاه مصر و پادشاه سرزمین های مصر خوانده، مبنی بر این است که وی از اینکه بدون استفاده از عنوان فاتح، خود را صاحب تخت سلطنت مصر بداند، در زحمت بوده است» اکنون ثابت شده که کمبوجیه تاریخ فرمانروایی خود را بر مصر از زمان نشستن بر تخت امپراتوری ایران (۳۰-۵۲۹ ق م) دانسته نه از زمان تصرف مصر. در محاسبهٔ ادوار پادشاهی خود از سیستم ایرانی و مصری هر دو استفاده می نمود، پس با اینکه کمبوجیه در ۲۷ق.م مصر را ترک گفت و نوشته های پاپیروسی در اسناد عمومی مصر که تاریخ رفتن از مصر را هشتمین سال شمرده اند، شاهد بر آن است که مصری ها ضمن اینکه در این سال ها او را پادشاه مصر می خوانده اند، پادشاه ایران نیز مصری هر شناخته اند.

آنچه ما را در مورد گفتههای کمبوجیه در ابهام گذارده، عدم وجود مدارکی است که اشاره به قرار داد اتحاد بین مصر و بابل بنماید و اینکه کوروش این قرار را پس از فتح بابل به خود نسبت داده باشد، نامعلوم است. راه مصر که در اثر شکست از بخت النصر در ۲۰۵ ق.م در منطقهٔ «کارشمیش» اباز و بلا دفاع مانده، همچنان برای حملهٔ هر سپاهی آزاد بود، ولی نه بخت النصر و نه جانشین او نبونید، هیچکدام قصد تصرف مصر را ننمودند. به نظر می رسد که در زمان سلطنت این دو پادشاه بابل و مصر قراردادهایی رد و بدل نمودند، گرچه مصر از تساوی مواد متن قرارداد در اقلیت بود باز رابطهٔ دو کشور برقرار بود. ما هیچگونه مدرکی از این قراردادها در دست نداریم، ولی ظاهراً نبونید مصر را به عنوان یک متحد شناخته و هردوت نیز اشاره به روابط دو کشور و قرار ازدواجهایی بین دو خاندان سلطنتی نموده است.

<sup>1-</sup> Carchemish

گزنفون ۱ در کتاب تربیت کوروش ۲ تأکید می نماید مصر و قبرس تحت قیمومت کوروش آمده بودند و داستانهای دیگر یونانی از ازدواج کوروش یاکمبوجیه با دختر «آپریس» مفرعون مصری که «نی تتیس» نام داشته، حکایت کردهاند، اگر حقیقتی بر این روایات باشد، دلیل موجود بودن یک معاهدهٔ قبلی بین مصر و بابل که به عنوان تابعیت بسته شده بود می نمایند که پس از فتح بابل کوروش کبیر آن معاهده را بین خود و آپریس تجدید کرد، گرچه آپریس تقریباً به وسیلهٔ آماسیس<sup>۵</sup> در ۵۶۹ ق .م خلع شده و در ۵۶۶ هم وفات یافت و نیز ممکن است، این حکایات اشاره به ادعای کوروش (کمبوجیه) به سرزمین مصر بنماید که پس از مرگ آپریس آن را به عنوان جهیزیهٔ دخترش از آن خود می دانسته است. بنا به گفتهٔ گزنفون ۴، کوروش کبیر سرزمین های ماد را به چنین عنوانی از «سیاکزاره $^{V}$ که دخترش «کاساندان»  $^{\Lambda}$  را به عقد کوروش در آورده بود، تصاحب کرده بود؛ زیرا «سیاکزاره اولاد پسری نداشت و چون آماسیس هم در مصر غاصبی بیشتر نبود، پس وارث اصلی کوروش می شد که دختر آپریس را به زنی گرفته بود. آیا اگر کمبوجیه واقعاً جسد «آماسیس» و اشلاق زده به خاطر آن بوده که حق كوروش را غصب كرده بوده است؟ از قرائن، چنين به نظر ميرسد كه نقل و انتقال ممالک به عنوان جهیزیه در قوانین ایران وجود داشته؛ زیرا چنین عملی که در قوانین يونان سابقه نداشته، نمى توانسته است فقط زاييدهٔ فكـر و اخـتراع هـردوت و ديگـر مورخين يوناني باشد.

این داستان در نوشته های هردوت آنجاکه دربارهٔ آخرین نبرد کوروش سخن می گوید باز تکرار شده که می گوید قبل از اینکه کوروش به جنگ با ملکه «ماساژت» ۱۰ بپردازد از او خواستگاری کرد و آن زن که می دانست این خواستگاری به خاطر عشق

1- Xenophon

2- Cyropaedia

3- Aprics

4- Nitetis

5- Amasis

6- Xenophon

7- Cyaxares

8- Cassandanc

9- Amasis

10- Massageta

نبوده، بلکه کوروش را خیال تسلط بر سرزمین «ماساژت» بدون توسل به جنگ بود، درخواست کوروش را نپذیرفت (ازکتاب هردوت جلد اول ص ۲۰۵) ولی از نظر تاریخ این ازدواجها و حق جهازها جنبهٔ دیگری دارد، زیرا از سلسله مراتب تاریخی ازدواجهایی که بین شاهزاده خانمهای مصری و پادشاهان بابل و هخامنشی انجام می شده، با قبول اینکه فرمانروایان بابل و ایران به تعدد زوحات معتقد بوده و ممکن است که فقط از نظر سیاسی اقدام به این کار می کردهاند، اشکالات بسیار در بین است. ولی در هر صورت هرچه می خواهد حقیقت مطلب باشد حق جهیزیه جنبهٔ تبلیغاتی خوبی داشته و لااقل بر روی یونانی ها تأثیر به سزا گذاشته است.

ظاهراً الحاق قبرس ابه شاهنشاهی هخامنشی به دنبال تسخیر مصر صورت گرفت. شهرهای قبرس که به وسیله فنیقی ها بنا شده بود به خصوص سیتیوم آرا ممکن بود پس از تسخیر سرزمین اصلی یعنی قبرس به خودی خود به امپراطوری محلق دانست. دربارهٔ مناسبات قانونی بین تیر آو مستعمراتش و یا اینکه ادعای بابل دربارهٔ مالکیت قبرس حقیقت داشته، اطلاعی نداریم و «دیودرو» آمورخ یونانی می گوید که «آپریس در ۵۷۰ق.م قبرس را متصرف شد، ولی هردوت (در جلد دوم تاریخ خود صفحه ۱۸۲) این فتح را به آماسیس نسبت داده است، ولی حقیقت امر این است که قبرس پیش از تصرف مصر جزو شاهنشاهی هخامنشی نبوده و آنچه در نوشتههای یونانی در مورد فتح قبرس به دست کوروش آمده، ممکن است در نتیجهٔ تبلیغاتی باشد که در زمان سلطنت کمبوجیه می شده است.

غالب مورخان کمبوجیه را وارث شایستهای برای شاهنشاهی بزرگ چون کوروش ندانستهاند. گرچه ما نمی توانیم بنا به گفتهٔ هردوت او را سبک مغز بدانیم، ولی ممکن است که او نه در میدان جنگ کفایت پدرش را داشته و نه در داخلهٔ کشور محبوبیت او

<sup>1-</sup> Cyprus

<sup>2-</sup> Citium

<sup>3-</sup> Tyre

<sup>4-</sup> Diodorus

<sup>5-</sup> Aprics

<sup>6-</sup> Amasis

را. بخت و تاریخی هر دو با او ناسازگار بودهاند، ولی ما باید این نکته را به خاطر بسپاریم که کار لشگرکشی و تصرف مصر کاری کوچک و کم اهمیت نبوده و همچنین سیاست او در استفاده از نیروی بحریهٔ فنیقی اکه بدون آن انجام کار قبرس محال بود، بسیار شایسته است، با در دست داشتن این بحریه، کمبوجیه تسلط و فرمانروایی را در دریا نیز تأمین نمود، وگرنه اداره کردن بنادر و نواحی ساحلی آسیای صغیر غیرممکن بود و در نتیجه دست ایران برای حمله به مناطق اروپایی باز نمی شد.

## پادشاهان بزرگ

در احراز مقام سلطنت عوامل بسیاری در کار داریوش اول دخالت داشته است، ولی صرف نظر از موجبات این تفوق چنین به نظر می رسد که رازی در میان بوده که در کتمان آن سعی بسیار کرده است.

درگفته های داریوش و هردوت دربارهٔ حوادث بعد از مرگ کمبوجیه عدم توافق و هماهنگی دیده می شود، ولی نکته ای که هر دو در آن متفق القولند، داستان شیادی غاصب است، از گروه مغها که گوماتا تام داشته است.

وی چون از قتل پنهانی بردیا ۴ برادر کمبوجیه که هردوت وی را «اسمردیس» خوانده مطلع بوده، خود را به جای بردیا معرفی کرد و ادعای تاج و تخت هخامنشی را نمود. هردوت می گوید: شباهت گوماتا به بردیای اصلی به حدی بوده که مادر وی نیز به اشتباه می افتاده و مراجعت ناگهانی کمبوجیه از مصر به واسطهٔ قیام گوماتا و قدرتی بود که در نواحی مرکزی شاهنشاهی در منطقهٔ مادها به دست آورده بود و با وجود توافق نظری که داریوش و هردوت در قتل پنهانی «بردیا» داشتهاند، داریوش واقعهٔ قتل را به پیش از لشکرکشی به مصر مربوط کرده، در صورتی که هردوت آن را ضمن اشغال

<sup>1-</sup> Darayavaush & Darius I

<sup>2-</sup> Magus

<sup>3-</sup> Gaumata

<sup>4-</sup> Bardiya

<sup>5-</sup> Smerdis

مصر دانسته است. در هر دو صورت بین قیام گوماتا و مرگ کمبوجیه دیری نپایید. تاریخ راجع به گوماتا و قدرت ناگهانی وی که در نواحی مرکزی شاهنشاهی هخامنشی به دست آورده بود، اطلاعی به ما نمی دهد، بنا به قول داریوش این خطر در پیش بود که به بهانهٔ تصفیهٔ عوامل مخالف، گوماتا خیال داشت خاطرهٔ بردیای اصلی را از ذهن بشر برای ابد بزداید و کسی را یارای برابری با این حکومت وحشت نبود جز داریوش، که در شهر مادنشین «سیکا جاوات» آگوماتا و پیروانش را در هم کوبید و غاصب تاج و تخت هخامنشی را به قتل رسانید.

تمام این حوادث به نظر بعید و نادرست می آید. زیرا چرا باید شخصی با اهمیتی مثل برادر شاه که به گفتهٔ هردوت همراه وی با لشگر ایران به مصر رفته به این زودی از خاطره ها محو شود، در صورتی که ناشناسی غاصب بی درنگ توانسته در قلب شاهنشاهی توجه مردم را به خود جلب کند و از پشتیبانی آنها برخوردار شود؟ هردوت برای اینکه ادعای خود را مقرون به حقیقت نماید، پیدایش گوماتای غاصب را بلافاصله بعد از قتل پنهانی و مرموز بردیا نوشته در صورتی که داریوش در کتیبههای بیستون ضمن اشاره به موفقیت خود در رسیدن به قدرت، واقعهٔ قتل را سه سال پیش از ظهور گوماتا ثبت کرده است.

این امر قابل تأمل است که کسی را که داریوش به قتل رسانید، با این همه هواخواه که ناگهان به پشتیبانی وی برخاستند، یک غاصب و ناشناس نبوده، بلکه همان بردیای اصلی برادر کمبوجیه است؟ آیا ممکن نیست که داستان گوماتا فقط مصنوع فکر و اختراع اسناد آن زمان باشد که هردوت نیز از دیدن آنها به اشتباه افتاده است؟ گزنفون آ و یک نفر یونانی دیگر به نام اشیلوس آ نمایش نویس در نوشته های خود که از آداب و سنن هخامنشی سخن میگویند، در هیچ جا اسمی از غاصبی نبرده اند و بالعکس به

<sup>1-</sup> Sikajavati

<sup>2-</sup> Xeophon

<sup>3-</sup> Aeschylus

جانشینان محق سلطنت که از زادگان کمبوجیه بودهاند، اشاره کردهاند. آنچه واضح است در حوادثی که منجر به سلطنت داریوش شد هیچگونه اثری از حکومت ترور و وحشت آن هم در زمان بسیار کوتاه سلطنت گوماتا به چشم نمی خورد و گویا در مورد قتل گوماتا رازی نهفته باشد که موجب شک و تردید مورخین گردیده و آنان را به این فکر انداخته است که شاید کسی که توسط داریوش از میان رفته همان بردیای حقیقی بوده است.

نسب داریوش و ویشتاسب او نوهٔ آرسامس یا آرشام و نواده یا نتیجهٔ آریارامنه میرسد و آریارامنه کسی بود که سیاکزار پادشاه مادی را به اطاعت خود در آورد.

ویشتاسب و همچنین آرسام والی کشورهای تابع پارس و بودهاند. چنین به نظر می رسد که پیشرفت و ترقی خاندان همطراز ایشان که از کوروش اول برادر کوچک آریارامنه شروع می شد، موجبات حسادت را در آنها برانگیخته بود چون در مقابل مقام بزرگی که کوروش در نتیجهٔ ازدواج با مادی ها پیدا کرده بود، برادرزاده های او فقط عنوان تابعین آستیاژ پادشاه ماد را داشتند و علاوه بر این کوروش با ازدواج با مادی ها خون مادی را به عروق خانوادهٔ خود آورده بود، در صورتی که برادر بزرگ تر او آریارامنه همچنان پارسی خالص مانده بود و چه بسا که همین علت بود که در زمان اشتغال کمبوجیه در مصر اعقاب آریارامنه را به فکر تصرف تاج و تخت هخامنشی و رجعت ملطنت به خاندان خود انداخت.

در این میان تنها اشکال و مانع کار آنها بردیا برادر کمبوجیه پسر کوروش کبیر بود که سد راه داریوش می شد و اگر واقعاً کسی را که داریوش شکست داده و کشته بود، بردیای حقیقی بود با معرفی او به عنوان گوماتای غاصب داریوش نه تنها تخت سلطنت را برای خود مشروع نمود، بلکه کاری کرد که اعقاب کوروش از حق رسیدن به سلطنت به کلی محروم شدند.

<sup>1-</sup> Hystaspes

<sup>2-</sup> Arshames

<sup>3-</sup> Ariaramnes

<sup>4-</sup> Cyaxares

<sup>5-</sup> Parthia

<sup>6-</sup> Astyages

باید در نظر داشت که منظور داریوش در این گیرودار فقط ادعای حق سلطنت نبود، بلکه بیشتر هدف او اعتلای نام ایران بوده است.

در آن زمان هم پدر و هم پدربزرگش هر دو در قید حیات بودند و اگر منظور حق سلطنت بود بایست ابتدا یکی از ایشان مقام سلطنت را احراز کند.

هردوت می نویسد که داریوش یکی از فرماندهان عالی رتبه و مقرب ک مبوجیه در لشکرکشی به مصر همراه او بوده است. در این صورت آنچه به نظر می رسد این است که داریوش از فلسطین سپاه ایران را ترک گفته و به سرعت به میهن برگشته تا به ادعای خود جامهٔ عمل بپوشاند. آنچه در تاریخ مکتوب است، داستان رقابت مسلمی است که در این هنگام در خاندان هخامنشی و بین مادی ها و پارسی ها در امور مملکتی وجود داشت. کوروش را از نظر اینکه اکباتان که شهری مادی پایتخت قرار داد، یک شاه کاملاً مادی خواندند و گوماتا را نیز از گروه مغها شناخته اند و این احتمال نیز می رود که بردیا برادر کمبوجیه خود در واقع یک نفر مغ بوده است و نیز شکست و قتل گوماتا در شهری مادی انجام شد.

داریوش روی این مطالب اصرار به خصوص نشان داده و ادعای او به مرمت و استقرار معابد مذهبی که به دست گوماتا ویران شده بود خود شاهد اختلاف معتقدات دینی پارسیها و مادیها است.

در نوشته های بیستون نیز داریوش سعی دارد که خود را پارسی خالص و از دودمان آنان معرفی نماید، از سلطنت کوروش کبیر در نوشته های داریوش ذکری نشده و کمبوجیه را هم به عنوان پادشاهی نالایق که با رفتار ظالمانه ای که با برادر خود نمود، تاج و تخت هخامنشی را خالی و بی جانشین در خطر حادثه جویان گذاشت معرفی نموده است.

قصد اصلی داریوش این بوده که مادی ها را از سلطنت محروم سازد و خود را محقق بشناساند و با آنچه که قبلاً به آن اشاره نمودیم و از قانون حق جهیزیه که در قوانین

جانشین سلطنت هخامنشی سهم عمده داشته، سخن گفتیم، داریوش نیز برای اینکه بیشتر خود را محق نشان دهد، ابتدا با دو دختر کوروش دوم به نام «آتسا» ا و آرتیسون ۲ و سپس با «فادیم» مختر یکی از هفت تن که با یکدیگر پیمان اتحاد بسته بودند، ازدواج نمود و این نکته که دو تن از این بانوان قبلاً از زوجه های کمبوجیه بودهاند، بیشتر منظور داریوش را روشن میسازد.

داریوش بنا به حقی که به دست آورد پادشاه شناخته شد، ولی اوضاع داخلی شاهنشاهی کوروش به هم خورد و مغشوش شد این خود یا به واسطهٔ تجزیهٔ اتحادها بر سر قضیهٔ بردیا بود یا پیش آمدهای داخلی دیگر که همه جا دامنهٔ شورش و انقلاب را گسترش داد و تنها نواحی باکتری یا باختری<sup>۵</sup> و آراخیوزیا<sup>ع</sup> فرمانروایی داریوش را پذیرفتند. شاه بزرگ با اتکاء به شش تن از سرداران وفاداری که در منکوب کردن بردیا او را یاری کرده بودند و نام آنان را در کتیبه های بیستون جاودانی نموده و اعتماد به نبوغ شخصی خود در صحنهٔ کارزار در مدتی کمتر از یک سال بقیهٔ نواحی که سر به طغیان برداشته بودند، به اطاعت وادار کرد. تقریباً تمام نواحی امپراطوری مثل پارسا یا پارس $^{
m V}$ ماد^ آسور<sup>9</sup> پارت ۱<sup>۱</sup> مصر ۱۱ مارگیان ۱۲ سرزمین ساتاگید<sup>۱۳</sup> و ساکا<sup>۱۴</sup> بر ضد وی برخاسته بودند. در ناحیهٔ شرقی پارس<sup>۱۵</sup> شخصی به نام وهیزدت (وهیازداتا)<sup>۱۶</sup> خود را بـردیا خوانده و سر به طغیان برداشت و این شورش به نواحی باکتری ۱۷ و پارت ۱۸ و هیرکان<sup>۱۹</sup>که همه در دست پدر داریوش ویشتاسب بودند، سرایت کرد. در شمال غربی

1- Atossa

3- Phaedyme

5- Bactria

7- Parsa

9- Assyria

11- Egypt

13- Sattagydia

15- Parsa

17- Bactria

19- Hyrcania

2- Artystone

4- One of "Seven"

6- Arachosis

8- Media

10- Parthia

12- Margiana

14- Sakae

16- Vahyazdata

18- Parthia

ارمنستان ابه پشتیبانی از بابل برخاست و در سرزمینهای مادی فرا اورت که از نوادههای سیاکزار بود، قصد برقراری مجدد شاهنشاهی ماد را نمود و خود را خشاتریت که لقب رسمی سلاطین مادی بود خواند. به زودی اکباتان به وی پیوست و سپس ارمنستان با او متحد شد و نواحی پارت و هیرکان و را اشغال و مجبور به اطاعت نمود.

در دسامبر ۵۲۲ ق.م داریوش فقط ناحیهٔ نزدیک به خود یعنی بابل را در تصرف نیروی نظامی خود یافت، حتی در نواحی مرکزی پارس تخت سلطنت در دست «وهیاز» بود و افسران کاخ سلطنتی پاسارگاد نیز وی را پادشاه بر حق خود شناختند. نبردهای داریوش بر ضد ارمنستان و فرااورت و وهیاز در زمستان ۵۲۱-۵۳۰ ق.م نیمه کاره ماند در آوریل ۵۲۱ ق.م دو لشگر از سپاهیان داریوش به میدان جنگ رفتند. یکی را سرکردگی با اوتاورد <sup>۸</sup> بود که به جنگ وهیاز رفت و دیگری زیر فرمان خود داریوش به نبرد با فرائورت <sup>۹</sup>که در ناحیهای به اسم «کامپاندا» ۱۰ در انتظار وی بود، رهسپار شد. جنگ در هفتم ماه مه ۵۲۱ در کندرو ۱۱ در گرفت. فرائورت شکست خورد به راگا ۱۲ یا راگز (ری) فرار کرد، ولی در همانجا دستگیر و سپس در اکباتان به دار آویخته شد.

نبرد کندرو که در جلگهٔ دامنهٔ بیستون انجام شد، برای داریوش اهمت بسیار داشت و از این جهت صخرههای بیستون را که شاهد پیروزی او بود، برای نقر نوشتههای خود انتخاب نمود. (شکل ۲۰).

از این رو داریوش باعطیات سوق الجیشی برق آسا و اتحاد تزلزل ناپذیر سردارانش و نیز عدم توانایی مخالفین که قادر به اتحاد قدرت هایشان بر ضد او نبودند، تمام نواحی

1- Armenia 2- Phraortes
3- Cyaxares 4- Khshathrita
5- Parthia 6- Hyrcania
7- VAhyazdata 8- Artavardiya
9- Phraortes 10- Kampanda
11- Kundru 12- Raga or Rhages

شاهنشاهی که کوروش کبیر تشکیل داده بود به غیر از آسیای صغیر و مصر تا آخر سال ۵۲۱ ق.م به تصرف درآورد و به اطاعت مجدد از شاه بیزرگ واداشت. در بالای نوشته های بیستون که به سه زبان حجاری شده، تصویری از داریوش با کماندار و نیزه دارانش نقش شده، درحالی که پای راست او بر روی پیکر بر زمین افتادهٔ گوماتا قرار گرفته و گوماتا دست ها را به علامت تسلیم و اطاعت به بالا بلند کرده، دست چپ داریوش به روی کمانش تکیه کرده و دست راست را به علامت ستایش به سوی اهورا مزدا که در حلقهٔ تاجگذاری دیده می شود درحالی که دست راست خود را به عنوان برکت و نعمت بخشی بلند کرده است. در پس پیکر طاق باز خوابیدهٔ گوماتا نه تن از برکت و نعمت بخشی بلند کرده است. در پس پیکر طاق باز خوابیدهٔ گوماتا نه تن از آویخته شده به یکدیگر بسته شده اند و دست هایشان نیز به پشت بسته و همراه هر کدام نوشته ایست که اسم و شمار خلافهایی که کرده، در آن برده شده است.



ش ۲۰. داریوش شاه پس از غلبه بر گوماتاو نه نفر سران متجاسرین. در بیستون

صخرهای که این حجاری ها بر آن نفر شده، به طور عمودی کنده و صاف شده تما گذشت زمان به حجاری ها آسیب نرساند و به همین دلیل است که نوشتهٔ آن به

<sup>1-</sup> Ahuramazda

خصوص آنها که به زبان پارسی و ایلامی است فوق العاده خوب و سالم مانده اند. بنا به قول مورخ یونانی کتزیاس که در حدود یک قرن پس از نقر نقش بیستون به آنجا رفته بوده در فضای بسیار بزرگی در زیر و جلو صخره پارک زیبا و بزرگی بنا کرده بودند.

به غیر از صخرهٔ بیستون، بی شک لوحه های دیگری که از مواد کم دوام ساخته شده بود وجود داشته اند که بر آنها شرح احوال پادشاه نقر شده به اطراف و جوانب شاهنشاهی فرستاده می شده است. در نقش بیستون، اولین فهرست کشورهای تابعه ای که شاهنشاهی را تشکیل می داده اند، نوشته شده است. طرح حجاری نامها از نظر وضع جغرافیایی به طور تقریبی و دایره مانند تعبیه شده و اول از نواحی مرکزی آغاز می شود: شکل ۲۱

پارس <sup>۲</sup> خوجویا ایلام <sup>۳</sup> بابیروش بابل <sup>۴</sup> که فلسطین و سوریه نیز جزء آن بودند، آتورا یا آشور <sup>۵</sup> عربستان <sup>۶</sup> که قسمت شمال شرقی عربستان کنونی بوده. مودرایا <sup>۷</sup> مصرتی، یائی دریهیا <sup>۸</sup> (زمینهای کنار دریا در سواحل شمال آسیای صغیر که به وسیلهٔ «داسیلیم» اداره می شد) اسپاردا <sup>۱۱</sup> (ساردیس و لیدی) یونا <sup>۱۱</sup> (محل استقرار یونانی ها در سواحل غربی آسیای صغیر) ماد <sup>۱۲</sup> ارمنستان <sup>۱۲</sup> کاتپاتوکایاکاپادوسیا <sup>۱۲</sup> پارتیا <sup>۱۵</sup> زرانکا (یا زرانک) <sup>۱۶</sup> یا درنگی <sup>۱۷</sup> در سیستان در اطراف دریاچهٔ (هیلمند) انتهای رود هیرمند <sup>۱۸</sup> هارائی (آریا <sup>۱۵</sup> (هرزمیش در خوارازمیش <sup>۲۰</sup> خوارزم یا (خورزمیش در

<sup>1-</sup> Ctesias

<sup>3-</sup> Khuvja (Elam)

<sup>5-</sup> Athura (Assyria)

<sup>7-</sup> Mudraya

<sup>9-</sup> Dascylium

<sup>11-</sup> Yauna

<sup>13-</sup> Katpatuka (Armenia)

<sup>15-</sup> Parthava

<sup>17-</sup> Drangiana

<sup>19-</sup> Haraiva

<sup>2-</sup> Parsa

<sup>4-</sup> Babairush (Babylon)

<sup>6-</sup> Arabaya

<sup>8-</sup> Tyaiy Drayahya

<sup>10-</sup> Sparda

<sup>12-</sup> Mada

<sup>14-</sup> Cappadocia

<sup>16-</sup> Zranka

<sup>18-</sup> Hilmend

<sup>20-</sup> Khuvarazmish



ناحیهٔ خیوا یا خیوهٔ کنونی اباختریش اباکتریا (در قسمت علیای رود جیحون اسوگد (سندیه ناحیهٔ اطراف سمرقند کنونی) ـگاندار (قندهار و شمال پنجاب) سکا (استپهای شرقی باختر که مسکن اقوام سکایی بوده) تا تاگوش یا (ساتاگید) در مغرب قندهار او جنوب باکتری) آراخواتیش (بلوچستان) ماکا (عمان و مسقط) (به نقشهٔ شاهنشاهی هخامنشی صفحه ۶۹).

داریوش از نظر اطمینان خاطر، قبل از حمله به مصر، امور یهود را سامان بخشید از یهودیانی که در سال ۵۳۸ ق .م کوروش کبیر آزاد نموده و اجازهٔ مراجعت به فلسطین داد عدهای در بابل باقی ماندند که یکی عزرای ۱۳ پیغمبر بود و از نوشته های این شخص است که اطلاعاتی در مورد استقرار نیمه تمام یهودیان در سرزمین خود به دست آورده ایم. پیگذاری دومین معبد آنان شروع شده بود و وجود مصالح لازم برای ساختمان آن فراهم شد، ولی کار ساختمان در حال رکود بود. گرچه در هیچ مدرکی اشاره به علت این عدم فعالیت نشده، ولی آنچه به نظر می رسد از نواحی ماوراء اردن ۱۴ سلسله آمونیدها ۱۵ و از عربها وادومیتها ۱۶ از نواحی جنوبی با تشکیل دولت جدید یهود مخالفت می کرده اند و نفوذشان در دربار ایران قابل ملاحظه بوده است. یا در اواخر سلطنت کوروش و یا اوائل کار کمبوجیه که انتصاب یک نفر به نام زروبابل ۱۷ نوه یوخاخیم ۱۸ آخرین پادشاه یهود را به فرمانداری آن ناحیه موجب سرکشی ها و بوخاخیم ۱۸ آخرین پادشاه یهود را به فرمانداری آن ناحیه موجب سرکشی ها و اغتشاشات تازه شد و با اینکه اسم این شخص که به اسامی بابلی بیشتر شبیه و معنی

1- Chiva

2- Bakhtrish

3- Bactria

4- Oxus

6- Gandara

5- Sugda

\_ \_\_ .

7- Saka

8- Thatagush 10- Gandara

9- Sathagydia 11- Harakhuvatish

12- Maka

13- Ezra

14- Transiordan

15- Ammonides

16- Edomites (Arabian and Edomites)

17- Zerubbable

18- Jehoiachin

آن تخمهٔ بابل ٔ بود در دل مردم امید تازه برای تجدید پادشاهی از بین رفتهٔ سلطنت داودی ٔ ایجاد کرد.

برای فلسطین تا جایی که نفوذ فاتحان ایرانی کار می کرد جای شکوه نبود و از این جهت آن ناحیه در شورشهای بابل شرکت ننمود و به علاوه تحریکات ملی یهود بیشتر جنبهٔ مذهبی داشت. یکی از پیامبران آن دیار به نام حگائی آ در خطابههایش اورشلیم را جای معبد اصلی یهوه خدای آسمانی گفته بود و به ملت یهود خطاب کرده گفت: آیا لازم است که شما در خانههایی که داریوش از چوب ساخته، زندگی کنید؟ در صورتی که این خانه (منظور معبد یهود است) به ویرانی افتاده؟ ولی سامریهایی آ در محل سامربا یعنی مرکز اداری ایرانی ها زندگی می کرده اند با این عقیده موافق نبودند و ممکن است همین عدم توافق باعث تأخیر در اجرای فرمان کوروش کبیر شده باشد. گرچه در زمان فرمانروایی زروبابل و معبد بزرگ یوشع (جانشین موسی) سامریها حاضر به کمک شدند و این تنها پیامبر حگائی بود که در یکتاپرستی یکدنده و متعصب حاضر به کمک شدند و این تنها پیامبر حگائی بود که در یکتاپرستی یکدنده و متعصب

ته ته نائی ۷ فرمانروای ناحیهٔ آن سوی رود ۸ که در ادارهٔ امور زیرنظر هیستان ۹ والی بابل بود، داریوش را از خطری که از جانب زروبابل تهدید می کرد مطلع نمود و آگاهش ساخت که گروهی از متعصبین زروبابل را تشویق به استقلال و پادشاهی می کنند در این هنگام ناگهان تا ته نائی از اورشلیم سر درآورد و از اهالی باز خواست نمود که چه کسی اجازهٔ ساختمان مجدد معبد را به آنها داده است؟ وقتی که به وی جواب دادند که نه تنها کوروش کبیر فرمان ساختن مجدد معبد را صادر کرده بود، بلکه «شش بازار» ۱۰ فرمانروایی که کوروش برای بهبود تعیین کرده بود، اولین سنگ بنای آن راگذاشته بود.

1- "Secd of Babel"

2- Davidic

3- Haggai

4- Samaritans

5- Zerubbabel

6- Joshua

7- Tattenai

8- Beuond the River

9- Hystanes

10- Sheshbazzar

تاته نائی که دیر باور و لجوج بود، گزارشی تهیه و به مرکز امپراتوری فرستاد. در نتیجه به اسناد دولتی شروع شد و سرانجام در کتابخانهٔ اکباتان فرمان کوروش کبیر به دست آمد و داریوش که هنوز در شاهنشاهی کاملاً استقرار نیافته بود، نمی توانست وجود این فرمان را نادیده بگیرد.

با وجود ثباتی که به وسیلهٔ کمبوجیه در امور مصر برقرار شده بود، در نوشتههای بیستون اغتشاش و سرکشی آن ناحیه را در زمانی که داریوش گرم نبرد با بختالنصر سوم (مدعی سلطنت بابل) بود، نشان می دهد. البته وضع اغتشاش مصر را با این که در کتیبه ها با اهمیت تلقی شده نباید به عنوان سرکشی عمومی نشان داد بلکه باید با دیدهٔ تردید بر آن نگریست زیرا آنچه از لشگرکشی داریوش به مصر به دست می آید، بیشتر جنبهٔ قدرت نمایی داشته ولی در هر صورت علاوه بر این که در غالب نواحی اثر گذاشت یونانی هایی را نیز که در سیرن اکه محدوده اش جزئی از ساتراپی جدید لیبی آشد و سرگرم امور کشورهای تابع بودند نحت تأثیر قرار داد. اوجاهورسن آکه از متحدین کمبوجیه بود، برای همکاری داریوش نیز آماده شد و در این وقت که خود جزء مأمورین نزدیک داریوش در شوش به سر می برد دوباره به مصر فرستاده شد تا به نفع ایران شروع به تبلیغ نموده و دارالعلم را در سائیس ۴ دوباره به کار بیندازد.

تاریخ ورود داریوش به ممفیس به تحقیق پیوسته است، زیرا مصادف با هنگام سوگواری برای گاو آپیس بود. داریوش از این پیش آمد به خاطر بزرگ داشت خود در نزد مصری ها برای کسی که بتواند گوسالهٔ نوزادی را که روح آپیس در آن حلول کرده پیدا کند، جایزهای معین کرد و مراتب سوگواری خود را در روز 171 اوت 010 ق.م ابلاغ کرد. کوشش بیشتر داریوش در مصر متوجه امور مذهبی شد. در برقراری دارالعلم طب مذهبی زیر نظر اود جاهورسن در لوحهای که در آنجا نصب شد، داریوش خود را

<sup>1-</sup> Cyrene

<sup>2-</sup> Libya

<sup>3-</sup> Udjahorresne

<sup>4-</sup> Sais

<sup>5-</sup> Memphis

<sup>6-</sup> Apis

پسر «نیث» خواند. در کتیبه هایی که به خط تصویری (هیروگلیف) نفر شده، وی را مسئول ساختمان معبدی که به آمون پیش کش کرده بود و در واحهٔ خارق قرار داشته و بنای معابد دیگری در ادفو  $^{4}$  و بسیریز  $^{0}$  و الکاب  $^{2}$  دانسته اند.

از کارهای بزرگ داریوش دو عمل است که در کتیبه های مصری ضبط شده:

یکی کندن تنگهٔ سوئز و دیگری تدوین قوانین مصری از نظر اینکه کلیهٔ نواحی شاهنشاهی را با یک روش متداول آشنا سازد.

در حفرکانال سوئز، داریوش اولین کسی نبود که اقدام به این کار می کرد، زیرا این کانال که در نزدیکی بوباستیس دریای احمر را از طریق دریاچه تـمساح و و وادی تومیلات ابه دریای مدیترانه متصل می کرد، ابتدا به وسیلهٔ نه خائو ایکی از فراعنهٔ مصر حفر شده و تقریباً به اتمام رسیده بود. داریوش که کشتی هایی را برای استفسار از چگونگی وضع آن فرستاد دریافت که قسمتی به طول ۸۵ کیلومتر از آن ترعه خشک است. از متن چهار لوحهای که در طول کانال نصب شده بود و یکی از آنها را در ۱۸۶۶ فردیناند دولسیس ۱۲ (شکل ۲۲) در موقع حفر کانال جدید کشف کرد، مسلم شده که داریوش توجه خاصی به حفر این کانال داشته است. حفر کانال با رفتن داریوش به مصر با سال ۸۱۸ ق م مصادف شده و حوادثی که بلافاصله صورت گرفت، یعنی فرستادن با سال ۸۱۸ ق م مصادف شده و حوادثی که بلافاصله صورت گرفت، یعنی فرستادن برای تجسس و بازدید سواحل خلیج عدن تا حدود هندوستان که همه از روی ترتیب و برای تجسس و بازدید سواحل خلیج عدن تا حدود هندوستان که همه از روی ترتیب و دقت انجام شد، چنین می رساند که از آن وقت داریوش در صدد انضمام نواحی

<sup>1-</sup> Neith

<sup>3-</sup> Khareghoasis

<sup>5-</sup> Busiris

<sup>7-</sup> Suez Canal

<sup>9-</sup> Timsah

<sup>11-</sup> Necho

<sup>13-</sup> Skylxa of Caryanda

<sup>2-</sup> Amon

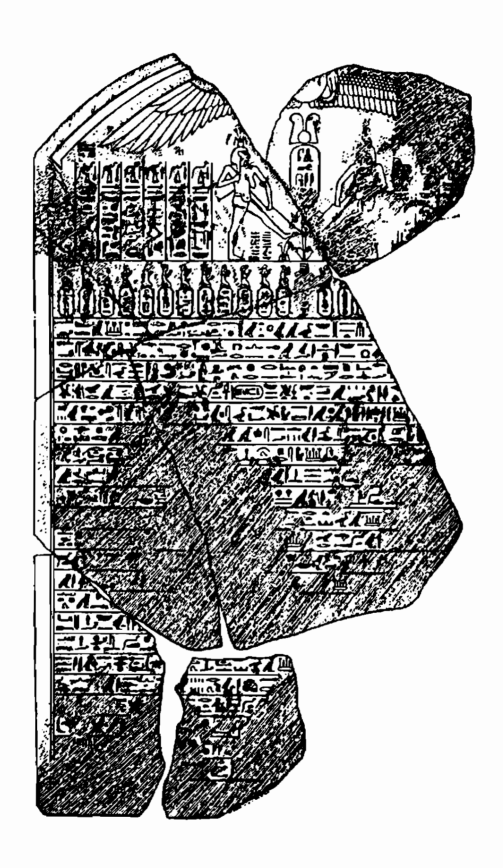
<sup>4-</sup> Edfu

<sup>6-</sup> Elkab

<sup>8-</sup> Bubastis

<sup>10-</sup> Wadi Toumilat

<sup>12-</sup> de.Lesseps



ش ۲۲. استل داریوش از سنگ گرانیت قرمز حاوی فرمان حفر کانال سوئز ۵۱۸–۵۱۵ ق.م

هندوستان به شاهنشاهی بوده است و این عمل سرانجام در سال ۵۱۵ ق.م صورت گرفت و ناحیهٔ «تاتاگوش» ارا از جنوب شرقی به رود سند متصل و منطقهٔ جدید هندوش<sup>۳</sup> را تأسیس نمود.

در طول این مدت، منطقهٔ آسیای صغیر به حال خود باقی مانده بود. «اوروئیت» <sup>۴</sup> والي «اسيارد» ( از همان اواخر سلطنت كمبوجيه از هر جهت استقلال يافته بود، من جمله ضبط زمین های مقتدرترین حاکم مستبد ایونی <sup>۶</sup> به نام پلیکرات از مردم سامو<sup>۷</sup> بو د به علاوه در طول مدت زد و خورد داریوش با مادی ها او خود راکنار کشیده و از این موقع استفاده كرد تا نه تنها استقلال خود را توسعه دهد، بلكه مستعمرهٔ ايوني راكبه تحت نظر می تروید^ بود با کشتن وی در داسیلی<sup>۹</sup> مالک شود. سـرپیچی وی از امـر داریوش که او را به اطاعت خوانده بود، شاید به خاطر اطلاعات وی در امور لشگرکشیها و اشتغال داریوش در سرزمین تازه مسخر شدهٔ مصر بوده است. ما نمی توانيم به تحقيق بگوييم كه از چه وقت داريوش تصميم به رفع غائلهٔ اوروئيت "كرفت، ولى اين طور معلوم است كه در اين امر احتياجي به استفاده از سپاهان نزديك خود پيدا نکرد، زیرا باگیوس ۱ که یکی از سرداران مورد اطمینان داریوش بود مأموریت یافت که به سارد ۱۲ برود و پادگانهای نظامی ایرانی آن منطقه را به شورش وا دارد و ضمن این شورشها بودكه اوروئيت به قتل رسيد.

از آن به بعد، در طول مدت سلطنت داریوش، امور نظامی شاهنشاهی در ایونی ۱۳ متمرکز شد و تاریخ ایران با تاریخ یونان در آمیخت و از نظر یونانی و صلاح و مصلحت

1- Thatagush

2- Indus

3- Hindush

4- Oroites

5- Sparda

6- Ionian

7- Polycrates of Samos

8- Mitrobates

9- Dascylium

10- Oroites

11- Bagaios

12- Sardis

13- Ionia

یونان نوشته شد. بارها به این امر اشاره شده که جدال بین ایرانیان و یونانی ها که از نظر تمدن دنیای مغرب اهمیت فراوان داشته و موجب پیدایش ثبت حقایق تاریخی به وسیلهٔ «توسیدید» شده، در اصل از نظر ایران مسئلهٔ جزئی بوده که در امور سیاسی در انتهای غربی شاهنشاهی صورت می گرفته است. این ادعا دور از حقیقت است؛ زیرا با تماسی که با اشتغال ایونی  $^{7}$  حاصل شده، توجه ایران به وجود سرزمین اصلی، یعنی یونان جلب شده بود چه از نظر سیاسی و چه از نظر زبان متدوال اقتصادی «کوئینه»  $^{7}$  و مصالح بازرگانی آن ناحیه می توانست منبع منافع بسیار باشد. باید دانست که ایران تا این زمان با قدرت دریایی عظیمی درگیر نشده بود و ادارهٔ قوای دریایی خودش هم که از ناوگان قبرسی و فنیقی تشکیل یافته بود، کار آسانی نبود و نیز در این موقع اوضاع ایونی متشنج و از این رو ناحیهٔ تابع آن یعنی لیدی  $^{7}$  اهمیت خاصی یافته بود، به همین سبب، داریوش فرمانروایی آن را به دست برادر خود آرتافرنس  $^{0}$  سپرد.

گذشته از شهرهای ایونی شهرهای یونانی سواحل غربی و شمالی دریای سیاه نیز برای داریوش حائز اهمیت فراوان بود این شهرها که مستعمره و جزئی از «ملیت» به شمار می رفتند و میله و خود از دیر زمانی تابع ایران بوده و تمام منابع غله و خواربار ایونی و یونان بودند، علاوه بر این داریوش مایل بود که در مناطق اروپایی به خصوص سرزمینهای غربی سکاها که در ناحیهٔ اروپایی ترکیه و رومانی کنونی قرار داشتند پیشروی کند.

داریوش در سال ۱۳۵که از شورش به عزم اروپا لشگرکشید نیروی بحریهٔ متحدی از ایونی و یونان در دهانهٔ ایستر<sup>۸</sup> به نیروی او پیوستند. برای عبور از تنگه بُسفُر از قایقهای بسیار، پلی تعبیه شد و سپاهان ایران از آن گذشته و شهرهای ساحلی تراس<sup>۹</sup> و گتا ۱۰ را

<sup>1-</sup> Thucydides

<sup>2-</sup> Ionia

<sup>3-</sup> Koine

<sup>4-</sup> Lydia

<sup>5-</sup> Artaphernes

<sup>6-</sup> Miletus

<sup>7-</sup> Scyths

<sup>8-</sup> Ister

<sup>9-</sup> Thrace

تسخیرکردند. سپس داریوش به طرف شمال پیشررفته، وارد حوالی رودخانهٔ دانوب ۱۱ شد و از آنجا نیز از پلی که مهندسین نیروی بحریهٔ یونان ساخته بـودند، گـذشت. در ماوراء رود دانوب در سرزمین سکاها<sup>۱۲</sup> داریوش با همان اشکالی روبرو شد که کوروش کبیر در مقابل «ماساژتها» ۱۳ با آن مواجه شده بود. سکاهاکه از جنگ رویاروی گریزان بودند، از اطراف سپاه سوار نظام سبک اسلحه به سپاه ایران حملههای پی در پی نموده و سپس گریخته در صحرا از نظر پنهان می شدند. در طول این جنگ، جناح پشت سپاه داریسوش در ممعرض خمطر و خمیانت از جمانب ایونی ها بود، ولی خوشبختانه هیستیائوس ۱۴ در وارد کردن ضربهای تأخیر کرد و داریوش در مراجعت یا عقبنشینی پل روی دانوب را دست نخورده یافت و سرانجام موفق شد که به آسیای صغیر مراجعت كند.

قسمتی از سپاهیان ایران تحت فرماندهی «مگاباز» ۱۵ والی «داسیلی، ۱۶ در ارویا ماندند. مگاباز کار اشتغال تراس را به پایان رسانید و «امینتاس»۱۷ پادشاه مقدونیه را وادار به اطاعت از شاه بزرگ نمود. ناحیهٔ ایونی را تحت فرمانروایی جدید به نام «اوتانز»^^گذاشت و بیزانت ۱۹ مقر فرمانروایی شد تا بتواند رفت آمدکشتی ها را از بُسفُر نظارت نماید. با این که بسیاری از شهرهای ایونی مطیع شاهنشاه بودند، ولی پیش از این، نمی بایست تحمل وضع مشکلی راکه خلع ید از کشورهای تابع دریای سیاه پیش آورد، انتظار داشت و نیز مردم شهرهای یونان پیشرفت «اوتانز» ۲۰ و مگاباز را در فلات شمالی یونان نمی توانستند با دیدهٔ بی اعتنایی بنگرند.

سیاست داخلی آنن موجب پیش آمدهایی شد که نتایج آن به شرح زیر است: شهر

10- Getae 11- Danube

12- Scyths 13- Massageate

14- Histiaeus 15- Megabazus

17- Amyntas 16- Dascylium

18- Otanes 19- Byzantium

20- Otanes

آتن که در این زمان زیر نظر یک نفر اسپارتی به نام کلئیستن ۱ بود، یونانی ها می خواستند آزمایشات خود را در امر حکومت دموکراسی از دخالت اسپارتها مصون نگاه دارند. ابتدا در سال ۵۱۰ ق.م به «آرتافرن» که در سارد مستقر بود اظهار انقیاد نمودند، ولی در هیمن احوال حکومت مرکزی ایران اغوا شده بود که اگر «هی پیاس» والی مستبد سابق آتن راکه قبلاً خلع شده و اینک در دربار ایران سکونت داشت، دوباره به آتن بفرستند، به نفع آنان خواهد بود.

با اینکه در این موقع خود کلئیستن معزول و از آتن بیرون رانده شده بود، ولی آتنیها به واسطهٔ ترسی که از «هی پیاس» ۴ داشتند، خصومتهای دیرینه را با اسپارت فراموش كرده آمادهٔ نبرد با ايراني ها شدند.

در این هنگام که آتن در مخاطرهٔ مراجعت «هی پیاس» بود، نواحی تابعهٔ ایونی که از دست والی های مستبد ایرانی به تنگ آمده بود و نیز راههای تجارتی خود را در نتیجهٔ اشغال بسفر<sup>د</sup> به وسیلهٔ ایران از دست داده بودند، نارضایی کامل حکمفرما شده آمادهٔ شورش شدند. هستیائس ۶ حکمران مستبد «میله» ۷که به وسیلهٔ افکار شیطانی اش به منطقهٔ دور دست شوش تبعید شده بود، از همانجا شروع به تشویق داماد خود «آریستاگور» ۸که خود نیز مستبد و ظالم بود، نمود و وی را علناً به سرکشی دعوت کرد. با این که قدرت نظامی مناطق یونان در دست اسپارت بود، ولی کله تومن<sup>۹</sup> پادشاه اسپارت ضعیف شده بود و نمی توانست با اطمینان خاطر همراهی متحدین پلوپونزی ۱۰ خود را برای مقابله با قوای ایران جلب کند به خصوص در ناحیهٔ کورنت ۱۱ و ۱۱ ین ۱۲ که برای هرکار مهمی به وجودشان احتیاج مبرم داشتند.

1- Cleisthenes

2- Arthapernes

3- Hippias

4- Hippias

5- Bosgfours

6- Histiaeus

8- Aristagoras

7- Miletus

10- Peloponnesian

9- Cleomenes

12- Aegina

11- Cornith

آتن و «ارتریا۱» متفقاً بیست و پنج فروند کشتی پر از سپاهی به «افیسوس » فرستادند و عده ای از ناحیهٔ میله و دیگر مستعمرات ایونی نیز بدان ها پیوستند.

قوای متحدین یونان به سارد  $^7$  حمله ورگشته آن را به آتش کشیدند، ولی هر چه کوشیدند موفق به شکست  $^8$ آرتافرنس  $^3$  و تسخیر قلعهٔ جنگی او که دژ داخل شهر بود، نشده جبراً عقب نشینی کردند. قوای ایران از قلعه خارج شده و قوای یونان را که در حال عقب نشینی به ساحل بود، مورد حمله قرار داد و تلفات سنگینی بر آنها وارد کرد. آتن خود را از معرکه بیرون کشید، ولی در همین زمان، شهرهای نواحی «هلسپونت  $^0$ » وقبر  $^3$  سپاهیانی به کمک یونان فرستادند، ولی چنان که معمول یونانی ها بود شهرهای قبرس در کمک به این هدف که بیشتر از آن ایونی بود اتفاق نداشتند و از این رو به زودی متحدین شکست خورده و شهرهایشان به دست سپاه ایران افتاد. قسمتی از طلیعهٔ سپاه ایران پنج شهر از هلسپونت را متصرف شده و ناحیه کاری  $^8$  را نیز تسخیر کردند. تلفاتی که از این راه به متحدین یونانی وارد آمد، سرکشی و طغیان مستعمرات را در هم شکست و راه را برای سرکوب قوای شهر میله  $^4$  باز کرد پس از آن شکست ها قوای شورشی بسیار ضعیف شده بود و فقط توانست  $^8$  کشتی جنگی را «تریرم  $^9$ » در «لاد  $^1$ » واقع در خلیج میلزیا  $^{11}$  مسلح برای مقابله با قوایی متحد از کشتی های فنیقی  $^{12}$  قبرسی  $^{13}$  و سیلیکی  $^{13}$  آماده کند.

فتوحات ایران به مقاومت دریایی «ایونی» ۱۶ خاتمه داد.

1- Athens&Eretria 2- Ephesus 3- Sardis 4- Artaphernes 5- Hellespontine 6- Cypres 7- Caria 8- Miletus ۹-کشتیهای یونانی که در هر طرف سه ردیف یاروزن داشته. مترجم 10- Lade Triremes 11- Milesian 12- Phoenician 13- Cypriote 14- Egyptian 15- Ciliclan 16- Ionian

شهر میله به زودی متصرف و به آتش کشیده شده و اهالی شهر یا کشته یا تبعید شدند جزایر «کیوس» السبوس و تندوس و باقی ماندهٔ شهرهای متمرد که در سرزمین اصلی قرار داشتند، نیز کم و بیش به همان سرنوشت دچار شدند.

ایرانیان که آتش زدن سارد را ۴ فراموش نکرده بودند، در موقعی که بر آنان مسلم شد که «آتر، و اسیارت» از آژینا<sup>۵</sup> و دیگر شهرها تبعیت ننموده، تسلیم قوای ایران نمی شوند و به حکومت دموکراسی که در تابعهٔ جدید ایونی مورد تشویق ایران قرار گرفته اعتنایی ندارد سردار نامی خود مردونیه عرا مأمور تسخیر شبه جزیرهٔ بونان نمو دند.

اقدام مردونی نتیجهٔ مطلوب نداد، با اینکه وی قصد خود را در تسخیر پونان و «ارتره» ۲ اعلام کرد، ولی هنوز بسیاری از نواحی ناشناس و مردم ناسازگار در پیش بودند که بایستی با آنان مقابله کند بحریهٔ بزرگی که از راه دریا پیشروی لشگریان را در زمین پشتیبانی می کرد، نزدیک کوه آتوس ۸ دچار طوفان وحشتناکی گشته و نیمی از آن درهم شکست و همزمان با این واقعهٔ اسفناک، مردونیه از فریگیهای مقدونیه<sup>۹</sup> شکست خورد. در ۴۹۰ ق .م سپاه جـدیدي در سـپلسیاگـردآوري شـده و زیـر نـظر داتیس ۱۰ مادی و «آرتافرن» ۱۱ عمو زادهٔ خشایارشا ولیعهد ایران افراد را بر روی کشتی های سربازبرکه از ترمیم بحریهٔ ایران فراهم شده بود، از راه ساموس ۱۲ و «دلوس» ۱۳ و ناکسس <sup>۱۲</sup> از دریای اژه عبور داد در ناحیهٔ ابو ئا<sup>۱۵</sup> شهر اری تره ۱۶ راکه متحد و همدست نزدیک آتن بود، متصرف شده به واسطهٔ وجود عوامل طرفدار ایران در آتین همراهان دوستان

1- Chios

2- Lesbos

3- Tenedos

4- Sardis

5- Agina

6- Mardonius

7- Eretria

8- Mount Athos

9- Macedonian Phrygians

10- Datis

11- Artaphernes

12- Samos

13- Delos

14- Nexos

15- Euboea

16- Eretria

هیپیاس  $^{1}$  و «الکمائیونید»  $^{7}$  دموکرات ممکن است که این تصور و امید را در دل داتیس  $^{7}$  سردار ایرانی انداخته بود که آنن را بدون چون و چرا تسلیم نمایند، ولی در این لشگرکشی به عکس سیاست معمول ایران رفتار شد، این بار معابد و ستایشگاههای شهر «اریتری  $^{7}$ » را ویران کردند، چون خبر خرابی و قتل و عام و اسارت شهر «اریتری» به دست «داتیس  $^{0}$ » منتشر شد، صنعتگران و تجار و مردم آنن را ترس فراگرفت و اگر هم امید و آرزویی برای جلب نظر مردم از راه سیاسی وجود داشت، از بین رفت از آن نظر هنگامی که سپاهیان ایران بنا به مشورت هیپیاس  $^{2}$  از آبهای ابوئا $^{7}$ گذشته و در فلات ماراتون  $^{7}$  پیاده شدند، تمام سپاهیان آنن برای مقابله با آنها آماده شده بودند و آنچه به بار آمد، از نکات روشن تاریخ است.

خبر شکست سپاه ایران در ماراتون موجب دلسردی شاه بزرگ نشده و در طی چهار سالی که از آن تاریخ گذشت، داریوش سرگرم نقشهٔ تسخیر یونان با قوای عظیم تری بود، ولی در ماه نوامبر ۴۸۶ قبل از میلاد در شصت و چهار سالگی در تخت جمشید آنچه از نکات زندگی داریوش در دست داریم، همه از گفته های هردوت است. از شباهتی که حجاری های بیستون از داریوش به جای مانده وی را اندامی فربه و شاهانه نشان داده شکل (۲۳) از لوحه هایی که از خزانهٔ سلطنتی تخت جمشید به دست آمده چنین معلوم است که وی را دختری بود که او را به نام عزیز ترین زنش «ار تیستون ۹» و در یکی از این لوحه ها که فرمانی است از داریوش به سال ۹۰۵ ق.م صد گوسفند به عنوان از این لوحه ها که فرمانی است از داریوش در زمان حیات خود، در نزدیکی تخت جمشید در دل صخره ای که امروز نقش رستم نامیده می شود، برای خود آرامگاهی ساخته (عکس ۷۶ آخر کتاب) نمای آرامگاه از سه صفه که بر بالای هم قرار گرفته ساخته (عکس ۷۶ آخر کتاب) نمای آرامگاه از سه صفه که بر بالای هم قرار گرفته

1- Hippias

2- Alcmaeonid

3- Datis

4- Eretria

5- Datis

6- Hippias

7- Euboea

8- Marathon

9- Artystone

است، تشکیل میگردد در صفهٔ میانه که دارای ایوانی ستون دار است مدخل آرامگاه ساخته شده و در صفهٔ بالایی نقش داریوش درحالی که کمان در دست گرفته، به حال ستایش روبه روی اهورامزدا ایستاده است و نقش اهورامزدای بالدار بالای سر اوست درست شبیه نقش بیستون است، با این اختلاف که به جای ردیف اسیران، آتش دانی در جلو شاهنشاه هخامنشی قرار دارد. کتیبه که به سه زبان نوشته شده و همراه نقش داریوش است، جلب نظر بسیاری از باستان شناسان را کرده؛ زیرا نه تنها از نظر نشان دادن فکر بلند و اخلاق شایستهٔ داریوش، بلکه به خاطر اشاره به اجزاء دوگانه که گروهی از دانشمندان نوشته های آن را نقل از گاتهای اوستا می دانند، خود دلیل ایمان داریوش به مذهب زرتشتی بوده است.



ش ۲۳. نقش برجسته داریوش اول در بیستون

داریوش چند سال پیش از آنکه دیده از جهان بپوشد، پسر خود که از آتسا دختر کوروش و خواهر کمبوجیه به دنیا آمده بود، به ولیعهدی برگزید نام این پسر خشایارشا آوی به قول یونانی ها کزرکزس بود.

داریوش را پسری بزرگ تر از خشایارشا به اسم آرتاباز ٔ بود که پیش از شروع سلطنت داریوش از زنی دیگر تولد یافته بود و همین موجب شد که خشایارشا در برگزیده شدن

ﷺ فروهر

<sup>1-</sup> Atossa

<sup>2-</sup> Khashyarsha

<sup>3-</sup> Xerxes

<sup>4-</sup> Artobazanes

به ولایت عهدی ایران بر او رجحان یابد؛ زیرا خشایارشا به هنگام سلطنت داریوش دیده به جهان گشوده بود. تاریخ ولیعهدی خشایارشا ۴۹۸ ق.م بود که ضمناً عنوان نیابت سلطنت بابل بر وی تفویض شده بود.

خشایارشا فن مملکت داری، لیاقت و کاردانی اجدادش را نداشت، دلیل این مدعا از راه حلی بود که وی برای رفع اغتشاشات جدید نواحی مصر و بابل انتخاب کرد و در نتیجه موجب دگرگونی سرنوشت شاهنشاهی هخامنشی شد. وی پس از این که غائلهٔ مصر را برطرف کرد، آن سرزمین را به عنوان مستعمرهٔ معمولی و جزء شاهنشاهی خواند و دیگر مقام و عنوان تخت و تاج مصر را آن طور که کوروش و داریوش رعایت کرده بودند، بر خود ننهاد. ظهور او در مصر فقط به عنوان پادشاه ایران بود. و در بابل نیز عنوان پادشاهی بابل را بر خود بعد از عنوان پادشاهی ماد و ایران آورد و این خود یک عنوان پادشاهی بابل را بر خود بعد از عنوان پادشاهی ماد و ایران آورد و این خود یک

اکنون دیگر روزگاری که دست مردوک ارا به عنوان دوستی فشرده و از او حمایت میکردند، سپری شده بود و همان عنوان شاه بابل نیز دیری نهایید؛ زیرا در سال ۴۸۲ ق.م والی بابل به قتل رسید وی که زوبیر آنام داشت، چون کشته شد، شخصی به نام بل شیمانی آجای وی را غصب کرد. خشایارشا بهترین سردار خود یعنی دامادش مگابیز آرا برای سرکوب وی گسیل داشت. مگابیز به زودی بابل را مسخر نمود و در آن شهر رفتاری وحشیانه کرد. دیوار شهر و معبد اساگیل داکه بختالنصر بنا کرده بود، ویران نمود و مجسمهٔ بزرگ مردوک خدای آن سامان را که از دروازهٔ قنطار (سنگ وزن در قدیم) طلای ناب ساخته شده بود، از جای خود برداشته و ذوب کرد و هر کس که بر این عمل اعتراض می کرد نابود می شد و مال و دارایی تجار ثروتمند را به زور گرفته بین اعیان ایرانی تقسیم نمود. بابل برای همیشه سقوط کرد و ضمیمهٔ آسور شد که از

<sup>1-</sup> Marduk

<sup>2-</sup> Zopyrus

<sup>3-</sup> Bel-Shimanni

<sup>4-</sup> Megabyzus

<sup>5-</sup> Esagila

مستعمرات جزء آن یعنی فلسطین و سوریه نیز هر یک مستعمرات جداگانهای به وجود آمد.

چنین بود رفتار خشایارشا با دو ناحیه از مهمترین مناطق شاهنشاهی که خارج از محدودهٔ ماد و پارس قرار داشت.

خشابارشا در سال ۴۸۱ به قصد این که یونان را مورد حمله قرار دهد، در سارد امستقر گردیده، به لشگرکشی بزرگ خود پرداخت و برای این نبرد عظیم از تمام منابع شاهنشاهی هخامنشی استفاده نمود. در این مورد هردوت در جلد هفتم تاریخ خود صفحات ۵۶ تا ۹۹ کیفیت تشکیل سپاه ایران را که مرکب از هنگهای خارجی بود حکایت کرده است و این قسمت از تاریخ او یکی از مهمترین اسناد تاریخ باستانی به شمار میرود. گرچه هردوت در بیان تعداد لشگریان ایران تا اندازهای مبالغه ورزیده، ولی آنچه مسلم است سپاه زمینی بسیار عظیم و بهترین وجهی مسلح و آمادهٔ کار زار بوده است نیروی بحریه از کشتی های فنیقی ۲ تشکیل شده و هردوت عدهٔ کشتی ها را بیش از هزار و دویست فروند گفته و ادعای او با گفتهی از آخیلوس ۲ که خود در نبرد سالامیس ۴ شرکت داشت مطابقت می کند.

عدم اطلاع ایران از وضع دریایی یونان از این جا معلوم است که خشایارشا تصمیم گرفت که برای در هم شکستن قدرت آن سامان، مطلقاً به قوهٔ قهریهٔ سپاه خود متوسل شود علاوه بر این نا آشنا بودن با روش حکومت شهری یونان که بر اصول موارد اخلاقی اداره می شد علاوه شد. در تاریخ تمدن غرب نام ترموپیل  $^{0}$  و سالامیس  $^{2}$  دو نام مقدس شده اند زیرا دفاعی که لئونیداس  $^{7}$  با سیصد نفر اسپارتی از تنگهٔ ترموپیل نمود، ستایشی از شجاعت یونانیان در تاریخ قدیم است و پیروزی در دریاکه در ۲۲ سپتامبر

<sup>1-</sup> Sardis

<sup>2-</sup> Phoenician

<sup>3-</sup> Aeschylus

<sup>4-</sup> Salamis

<sup>5-</sup> Thermopylae

<sup>6-</sup> Slalmis

<sup>7-</sup> Leonidas

۴۸۰ ق.م در محل سالامیس انجام گرفت و نیمی از نیروی دریایی ایران از بین رفت، گرچه بیشتر مدیون شانس و اتفاق بود، به حساب نبوغ یونانی ها گزارده شد و در نیروبخشی به روحیه مردمان آن سرزمین تأثیر به سزایی داشت. خشایارشا در این نبرد خود شاهد صحنهٔ جنگ و کشته شدن چند تن از بهترین سردارانش بود. در سال ۴۷۹ ق.م یونانی ها قوای مردونی ا را در پلاته آشکست داده، او را به قتل رسانیدند. با این همه هنوز قوای ایران در نواحی یونان بسیار بودند ولی یونانی ها در وارد آوردن ضربه های پی در پی به قلب دستگاه نظامی ایران خودداری نمی کردند.

قسمتی از قوای متحد یونان که در دماغهٔ میکال شمال شهر میله  $^{4}$  پیدا شده بود، لشکر سوم ایران را که زیر فرمان تیگران می جنگیدند، شکست داد. این شکست که در ناحیهٔ داخل شاهنشاهی اتفاق افتاد، برای خشایارشا بسیار ناگوار بود، ولی هدف یونانی ها نواحی داخلی ایونی بود، زیرا می توانستند که بدون کمک ایونی  $^{9}$  هم از نظر قوای زمینی و هم از لحاظ نیروی دریایی کار را بر ایران مشکل نمایند. پس از شکست نیروی دریایی در سالامیس تنها قدرت دریایی که ایران بر آن اتکاء داشت، بحریهٔ ایونی بود، ولی پیروزی یونان در میکال موجب شد که بسیاری از نواحی ایونی به یونان بپیوندند و این خود دست ایران را از اداره کردن زمینهای ایونی و هلسپونت و کوتاه کرد و در سال ۹۶۶ ق.م نیروی دریایی ایونی متحداً به نیروی ایران تاختند و در حوالی رودخانهٔ ایوریمد  $^{1}$  پیروزی بزرگی به دست آوردند.

شکست و انهدام نیمی از نیروی دریایی ایران در سالامیس<sup>۱۱</sup> برای خشایارشا اسفبار به شمار می آمد؛ زیرا او که برای مهار کردن یونان متکی به قدرتنمایی و غلبه

1- Mardonius

2- Plataea

3- Mycale

4- Miletus

5- Tigranes

6- Ionia

0- 10IIIa

7- Salamis

8- Mycale

9- Hellespont

10- Eurymedon

11- Salamis

بر روحیهٔ دشمن بود، با این شکست لطمهٔ بزرگی دید و چنان خشمگین شد که بهترین یار و همدست خود دریا سالار فنیتی را اعدام نمود. این عمل غیرعاقلانه آنچه هم که از قدرت دریایی برایش باقی مانده بود، از او روگردان کرد و بار دیگر خشایارشا ضعف شخصی خود را در میدان جنگ و سیاست نشان داد.

خشایارشا پس از شکست به تخت جمشید برگشت و تا آنجاکه ما میدانیم، دیگر هرگز ایران را ترک نگفت.

اگر به جای خشایارشا شخصی بلند فکرتر و بزرگ تر بود به این نکته پی میبرد که اداره و نگاهداری و ادامه به بسط و توسعهٔ حدود شاهنشاهی بدان پهناوری که با نبرد و لشگرکشی به دست آمده بود، آن هم تحت شرایطی یک طرفه و با روشی مطلق و یک شکل ممکن و میسر نمی بود.

## کاخها و اسناد

چون کوروش پادشاه انشان اسرزمین پارس را ابه زیر فرمان خود آورد، در قلب آن زمین بنیادی بنا نهاد که پاسارگاد یا پارساگاد نامیدند یونانیان آن را اردوگاه ایرانیان تعبیر کردند از زیرا با مقایسهٔ سبک ساختمانی دیگر شهرهای شرق نزدیک که آن زمان بنا می شد، پاسارگاد شهری بود که از نواحی مجزا تشکیل یافته و ساختمانهای آن اغلب از هم جدا و در باغهای جداگانه قرار گرفته بودند. این بود که در نظر یونانیان بیشتر حالت یک اردوگاه نظامی را داشت در قسمت غربی رودخانهٔ پلوار در قطعه زمین مسطحی که اطراف آن را تپههای کوتاه پی در پی احاطه می کردند، کوروش پارکی ساخت که نام بهشت نیز بر آن اطلاق شده است.

در میان انبوه درختان پارک، بناهای متعدد مجزا از یکدیگر ساخته شد که شامل یک قلعهٔ نظامی نیز بود. مدخلش از جهت جنوب باز می شد دروازه ای از سنگ خارا داشت بر روی سنگ تصویر دو گاو نر بالدار به سبک حجاری های آشوری نرسیم شده و در مدخل دروازه نیز دو گاو بالدار که سرهای انسانی داشتند قرار گرفته بود. شکل هندسی دروازه، مربع مستطیل بود که در چهار جانب آن اطاق بست ها و اطاق های کوچکی بنا

<sup>1-</sup> Anshan

<sup>2-</sup> Parsa

<sup>3-</sup> Pasargadae or Parsagadae

<sup>4-</sup> The Persian Camp

<sup>5-</sup> Pulvar

شده و بر سر در یکی از این اطاقها شکل انسانی بالدار با لباسی به سبک آشوری و تاجی به سبک مصریها بر سر دیده می شد و مجموع این طرح احتمالاً از هنر فیقی اسرچشمه گرفته بود.

همراه اغلب این اشکال خطوطی به چشم میخورد که میگوید «من، کوروش پادشاه هخامنشی و این تنها نوشته ایست که تاکنون از کوروش کبیر در این قسمت از ایران به دست آمده. این نوشته عیناً بر سر در دو ساختمان دیگر که به فاصلهٔ چند صد قدمی در جهت شمال دروازهٔ اولی قرار دارد تکرار شده است.

ساختمان دروازه را (کاخ ـ ر ـ) و دو ساختمان شمالی آن را قصور (س و پ) می خوانیم کاخ پ که گویا سالن پذیرایی بوده به شکل مربع مستطیل بنا شده که در چهار طرف آن طاقکهایی با ستونهای دوقلو قرار دارد و در قسمت جنوبی این طاقکها دو برج چهار گوش در دو طرف قرار گرفته و به سالن اصلی متصل می شود. در دیوار شمالی آن شاه نشینی آ تعبیه شده که در قسمتی از دیوار اصلی ساختمان قرار دارد سقف سالن پذیرایی روی دو ردیف ستون که چهار ستون در هر طرف در قسمت میانه قرار داشته، ساخته شده و با این که به جز از دیوارهای اطراف چیزی به جا نمانده، از اندازهٔ ستونها چنین معلوم است که سقف سالن مرکزی چندین پا از اطاقکهای اطراف آن مرتفع تر بوده به احتمال قوی روشنایی سالن مرکزی از دریچههایی در این اطراف آن مرتفع تر بوده به احتمال قوی روشنایی سالن مرکزی از دریچههایی در این قسمت که به طرف بالا باز بوده، به داخل هدایت می شده است.

ستونها از سنگ سفید و بدون هیچ نقشی ساخته شده و سر ستون و پایهٔ ستون را سنگهای سیاه تشکیل می داده پایهٔ ستون به شکل دایرهای بر روی پایه چهارگوش قرار داشت و سر ستونها به شکل دوگاو نرکه پشت به هم داده وگاهی هم از شکل دو شیر یا دو اسب تعبیه شده که خود معرف سبک مشخص معماری هخامنشی است.

<sup>1-</sup> Phoenician

۲- شاه نشین فضایی است که اضافه بر اطاق، معمولاً در سمت شمال سالن پذیرایی در عمارت قدیمی ساز ایرانی بنا می شده شکل آن یا مستطیل یا منحنی ساخته می شده است. مترجم

لوحههای بزرگی در میان چهار دیوار دروازهها قرار داشته که بر آن نقوشی حجاری شده بود و جز از قسمت پایین آنها چیزی نمانده. یکی از این لوحهها احتمالاً نقش سه تن مؤبد پا برهنه را داشته که گاو قربانی را به طرف مذبح هدایت میکند، ولی بر لوحههای شرقی و غربی چنین به نظر میرسد که نقوشی از چهارپایانی که از اختلاط حیوانات مختلف بودهاند، نقر شده است.

نقش لوحهٔ شرقی را می توان تا اندازهای حدس زده و هیولایی را به نظر آورد که بالا تنهاش از شکل ماهی و آدم و قسمت پایین تنهاش به شکل گاو بوده که شباهتی به سبک حجاری مادی که در نواحی سکاها به دست آمده دارد (شکل ۳۹).

(کاخ ـ پ ـ) که به اندازهٔ (۲۵۰× ۱۴۰) پا است ظاهراً محل سکونت شاه بوده و بنایی به شکل مستطیل طویل تری است که از چهار قسمت تشکیل شده و بزرگترین آن سالن مرکزی است که دارای سی ستون نزدیک به هم از چوب ساخته شده و ستونها روی پایه های چوبی قرار داشته است. طاقکها با ایوانهای ستون داری به ارتفاع هفت متر در طویل ترین جانب آن سراسر ساخته شده و از سالن مرکزی دو مدخل که از سنگ آهک ساخته به دو ایوان باز می شده است. روی سنگها، حجاری شکل کوروش مشاهده می شود که در حال خارج شدن از سالن مرکزی است و چترداری به دنبال او روان است و این نقش با نقش داریوش که به همین حال در حجاری تخت جمشید وجود دارد بسیار شبیه است، ولی متأسفانه از نقش کوروش جز بدن و پاها باقی نمانده و قسمت فوقانی یعنی سر او به کلی خرد شده تنها مقایسهای که می توان کرد از روی لباس و پاها است.

شواهد آشکاری اشاره به وجود تزئیناتی از ورقه های طلا می نماید که بر روی لباس و جزئیات دیگر مجسمه نصب شده بوده.

روی لباس کوروش جملهٔ کوتاهی به چشم میخورد که میگوید «من کوروش، شاه بزرگ هخامنشی» و این دلیل قاطعی است که نقش از آن کوروش است و از جمله مذکور مستشرق معروف اولمستد المجنین نتیجه می گیرد که بنای کاخ اخیر را کوروش بعد از شکست آستیاژ ابه پاکرده که نام شاه بزرگ به خود نهاده، در صورتی که در نوشته های کاخهای (ر ـ س ـ وب) که نوشته است «من کوروش، پادشاه هخامنشی نشان می دهد که کوروش هنوز پادشاه انشان المجزء مستعمرهٔ ماد بوده است.

فرانکفورت میگوید چون در جملهٔ بعدی ضمیر شخصی من به کار نرفته، یعنی به جای «من کوروش» فقط کوروش، آمده و همچنین از سبک حجاری آن چنین به نظر میرسد که آن را بعداً به فرمان داریوش حجاری کردهاند. عقیدهٔ اردمن این است که چون حجاری شامل لوحهای به سه زبان است که بسیار شکسته و صدمه دیده و زبان بابلی نیز در آن به کار رفته، می توان حجاری سنگها را بعد از فتح بابل که در ۵۳۹ق.م بوده، انجام شده دانست.

اما باید تمام این حدسیات را با اشارهای که به تاریخ پیدایش سبک مشخص مجسمه سازی هخامنشی کرده اند، با احتیاط تلقی نمود.

در مقابل عقیدهٔ اولمستد می توانیم ادعاکنیم که بناکردن پایتختی به وسیلهٔ کوروش آن هم در خارج از محدودهٔ انشان در زمانی که هنور خود او تابع مادها بوده، بعید به نظر می رسد.

در مقابل نظریهٔ فرنکفورت<sup>۶</sup> نیز این دلائل را داریم که اولاً همه نوشتههایی که نام کوروش را درکاخهای پاسارگاد برده، به سه زبان است و ثانیاً از نظر سیاسی بعید به نظر میرسد که داریوش در بزرگ داشت کوروش اقدامی کرده باشد و نیز هیچ مدرکی که اشاره به بنای ساختمانی را در پاسارگاد به دست داریوش بنماید در دست نیست.

آنچه ما دربارهٔ پاسارگاد می دانیم مرهون زحمات ارنست هرتسفلد ۷ و مطالعات

<sup>1-</sup> Olmstead

<sup>2-</sup> Astyages

<sup>3-</sup> Anshan

<sup>4-</sup> Frankfort

<sup>5-</sup> Erdmann

<sup>6-</sup> Frankfort

<sup>7-</sup> Ernst Herzfeld

هوایی و زمینی سطحی دانشگاه شیکاگو است که در سال ۱۹۳۰ انجام گرفت و از مطالعهٔ باستان شناسی دانشگاه شیکاگو چنین معلوم است که ناحیهٔ پاسارگاد مجتاج بیشتری است به خصوص آنچه مربوط به قسمت برج و بارو و استحکامات جنگی است که در ناحیهٔ شمالی کاخها قرار داشته است امیدواریم که باستان شناسان انگلیسی که اکنون مشغول کاوشند به کشفیات گران بها و تازه تری دست یابند.

تحت فرمانروایی و زیرنظر داریوش کبیر پایه گذاری درخشان ترین کارهای معماری هخامنشی گذاشته شد و در زمان سلطنت این شاهنشاه کم نظیر نه تنها بنای تخت جمشید آغاز شد، بلکه کاخهای جدیدی به سبک تخت جمشید در شوش و بابل نیز برپاگشت.

در نقشهٔ ساختمانی شهر بابل که طرح آن به دست بختالنصر انجام شد، در تمام دوران تسلط ایران بر این سرزمین تغییری داده نشد.

قصر تابستانی وی تا زمان حملهٔ اسکندر بر جای بود، ولی از کاخ جدیدی که در سال ۴۹۸ ق.م به فرمان داریوش برای ولیعهد او خشایارشا ساخته شد، تاریخ بنای آن از روی لوحهای است که در آنجا به دست آمده و بیست و چهارمین سال سلطنت داریوش را نشان می دهد و نوشتهٔ آن مربوط به مواد ساختمانی کاخ است.

شواهد دیگری که در قسمت جنوبی شهر بخت النصر در بابل به دست آمده که عبارت از تکه سنگهایی است که نام داریوش بر آن حکاکی شده و نیز تکههایی از پایهٔ ستونهای زنگوله شکل که مثل پایهٔ ستونهای تخت جمشید بوده و نیز آجرهای صیقلی شده که قسمتی از تصویر اسلحه و لباس سربازانگارد ایلامی بر آن نقش شده و شبیه نقوش بزرگ تری است که در شوش به دست آمده بود، ویرانی این کاخ ایرانی به حدی است که امکان تصور شکل ساختمانی آن مشکل است، ولی اقلاً می توان حدس زد که مشتمل بر آپادانا یا تالار ستوندار بوده است.

البته فقط از روی قطعات کتیبه هایی که نام داریوش بر آن است و اشاره به کاخ پسر

شاهنشاه نموده، نمی توان به تحقیق کاخ را مربوط به داریوش اول دانست، ولی مدارک بیشتری که اشاره به این ادعا می نماید از خرابه های موزهٔ کاخ قدیمی بخت النصر است که شامل سنگی است که به زبان بابلی که قسمتی از نوشته های بیستون داریوش را بر آن حکاکی کرده اند و دیگر مدارک تجارتی بسیاری که در سراسر آن ناحیه پراکنده و ظاهراً از اسناد بابلی است که در خرابهٔ بابل در زمان داریوش از این اسناد نگهداری می شده است (کتاب ششم عزرای پیغمبر قسمت اول) خانوادهٔ سلطنتی ایران مدتی از سال را در بابل به سر می برده اند و شاهد این امر نوشته ای است که مربوط به اردشیر پسر داریوش دوم بوده و از خرابه های بنای ایرانی به دست آمده است.

طبیب مخصوص اردشیر دوک کتسیاس ایونانی از خود اثر پربهایی دربارهٔ کاشی کاریهای بابل به جا نهاده و به احتمال قوی در جایی که اشاره به صحنهٔ شکارگاه نموده منظورش دیوار دور تا دور دژ جنوبی بوده که بنای کاخ ایرانی بر آن قرار داشته است.

آنچه راکه داریوش از معماری آرایش ساختمان در بابل آموخت، به شوش پایتخت عیلام منتقل نمود. این شهر که قدمت تاریخی آن به عهد مفرغ می رسد، کانون مهمی بر سر راههای تجارتی که از خلیج فارس می آمده، بوده است. در زمان قدرت ایلامی ها در قسمت شرقی این منطقهٔ مسکونی که داستان تاریخ آن رشتهٔ سردرگمی است، تپهای از خرابه ها به وجود آورده که بعداً کاخ داریوش و تالار ستوندار یا آبادانای اردشیر دوم بر آن قرار گرفته است.

از پایههای کاخ داریوش کتیبههایی به دست آمده که کار ساختمان آن را به اوائل فرمانروایی این شاهنشاه میرساند (این زمانی است که هیستاسپ پدر داریوش هنوز در قید حیات بوده است).

بنای ساختمان بر روی سکویی از آجرکه به سبک بابلی بوده، قرار گرفته و نقشهٔ آن طرحی است که از ساختمانهای ایلامی و آشوری گرفته و آن را با ساختمان قصر

<sup>1-</sup> Ctesias

سارگون دوم ا در خورس آباد که در آشور مقایسه کرده اند و به قسمت شرقی، قلعهٔ جنگی بابلی که در جنوب شهر بابل قرار گرفته و مربوط به قبل از هخامنشی بوده و به بنای قصر ایرانی متصل بوده است و از همه مهمتر شباهت آن به قصر ایلامی است که در چقازمبیل کشف شده است.

مساحت این کاخ وسیع در حدود (۲۰×۸۲۰ پا) و به سه قسمت داخلی منقسم می شد که از شرق به غرب ادامه داشته اند. در دورادور این حیاطها اطاقهایی به ابعاد بزرگ و کوچک بر روی پیهایی مخلوط از آجر پخته و خشتهای گلی ساخته و تمام فضای قصر با دیواری بلند از خشتهای گلی احاطه می شد.

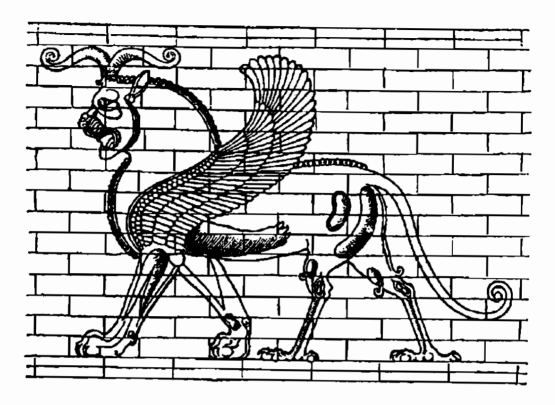
مدخل شرقی کاخ که از دالان دروازه به حیاط اولی راه دارد، دیوارهای طرفینش با کاشی های صیقلی تزئین شده و نقش روی کاشی ها تصویر سربازان گارد جاویدان را دارند که با لباس های رسمی دست بافت با دامن های بلند و آستین های بلند و گشاد و دستارهای پیچیده ملبس شده اند. هر سربازی نیزه ای را به حال آماده باش در دست گرفته است.

دالان پهنی که ۱۱۸×۱۱ با وسعت داشته و به حیاط روباز اولی متصل می شده، دارای لوحههای کاشی است که نقش حلقهٔ گرد و بالدار و دو شیر با سر انسانی که روبهروی هم قرار گرفته اند و تاج طرح بابلی به سر دارند، بر آن دیده می شود. در جانب شمالی این حیاط دو سالن پذیرایی باریک به طرف شمال کشیده شده و به تالار آپادانا منتهی می شوند. در حوالی این مدخل خرده هایی از لوحهٔ بزرگ که باکاشی های رنگی تزئین یافته بوده و تصویر شیرهایی نظیر شیرهایی که در راهروهای تشریفاتی کاخ بابل دیده شده، به دست آمده و تصور می رود که این کاشی های خورد شده، تزئین دیواری بوده اند که کاخ را از تالار آپادانا جدا می کرده است (شکل ۲۴).

<sup>1-</sup> Sargon II

<sup>2-</sup> Khorsabad

<sup>3-</sup> Tchoga Zambi!



ش ۲۴ حیوان شاخدار افسانهای از کاشیهای رنگارنگ در شوش

در قسمت غربی حیاط روباز، حیاطی است که به وسیلهٔ سه اطاق از حیاط اول جدا شده و احتمالاً خوابگاه های سلطتنی بوده است. کمی بیشتر به جانب غرب، اطاق گرد و بزرگی قرار داشته که محل ورودی این قسمت بوده در قسمت جنوبی آن دربی به خارج و سکویی بلند قرار داشته است. دیوارهای این اطاق نیز باکاشی های رنگی مزین به شکل گاوهای نر شیر دال ها و سربازان نیزه دار بوده است. این طور معلوم است که دیوارهای مدخل غربی هم نقوشی از سربازان گارد جاویدان را به طرز ساده تری داشته اند.

تکه مجسمه هایی که در خرابهٔ ساختمان به دست آمده، تصویر اقوام مختلف را که حامل هدایا بوده اند دارند و شبیه نقوش تخت جمشید و شبوش هستند. جای اصلی این مجسمه ها در ساختمان هیچ معلوم نیست صفحه هایی از کاشی های رنگین به رنگهای آبی و سفید و زرد و سبز قسمت عمدهٔ کاخهای داریوش را ترئین میکرده اند و به جای تابلوهای بافته ای منقوش به کار می رفته اند،

تصاویر معمول مثل گاو و حیوانات دیگر از سبک بابل گرفته شده ولی نقش ابوالهول و شکل شیر شبیه اشکالی است که در قصر سارگون در خورس آباد وجود داشته است.

نقش شیردالهایی که متشکل از دستهای شیر و پاهایی شبیه چنگال عقاب و شاخها و گوشها و غیره شبیه بز داشته اند ریشه ی مادی دارند.

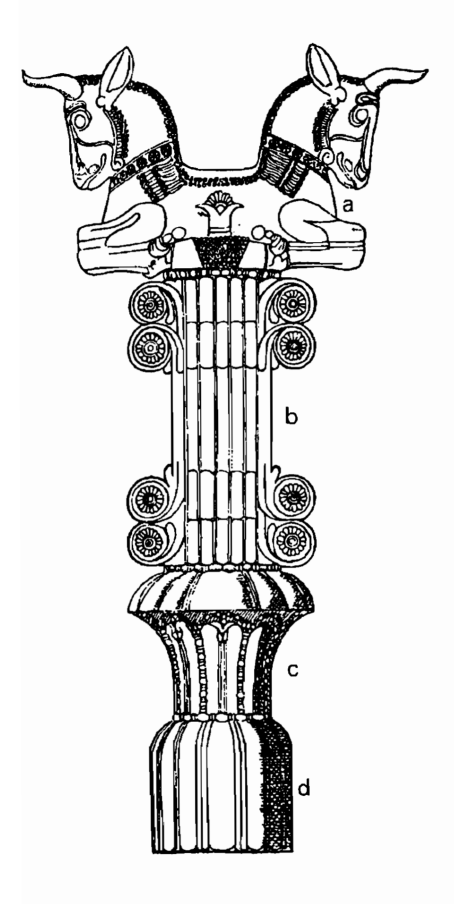
تالار آپادانا را که در شمال کاخ داریوش قرار داشته، اردشیر دوم ساخته و در زمان سلطنت این پادشاه شوش محل زمستانی و مورد توجه خانوادهٔ سلطنتی بوده است به خصوص برای ملکه مادر پریسا یا پریسات که دائم در کار حیله گری و دسیسه چینی بوده از نوشته هایی که در پایهٔ ستونها به دست آمده، مطمئناً می توان گفت که این آپادانا ابتدا به وسیلهٔ داریوش ساخته شده بود و بعداً طعمهٔ آتش شد و اردشیر دوم بر روی همان پایه ها آپادانای جدیدی را بناکرد.

اردشیر این تالار را تقریباً یک قرن بعد از ساختمان داریوش بناکرد و ساختمان آن عیناً شبیه تالار تختجمشید است که دارای سی وشش ستون مجلل در تالار مرکزی و دو طرف این تالار ایوانهای طاقداری است که طاق هر یک بر روی ردیفی از شش ستون قرار گرفته است.

در ساختمان سر ستونهایی که به شکل گاو نر ساخته شده تفاوت کمی با سرستونهای تخت جمشید مشهود است.

عظمت این سر ستونها که نمونهای از آن در موزهٔ لور<sup>۲</sup> پاریس قرار دارد، بیننده را مبهوت و متحیر میکند (شکل ۲۵)

1- Parysatis 2- Louvre



ش ۲۵ سر ستون از مرمر سفید در شوش

مورخین یونانی تخت جمشید را چنانکه داریوش دانسته به عنوان یک پایتخت که امور سیاسی و اداری کشور در آن جریان داشته، نشناخته اند و از این رو آن را در شمار پایتختهایی مثل بابل، شوش و سارد نیاورده اند، بلکه آن را مانند معبدی دانسته اند که به تشریفات سال نو یا نوروز ایرانیان اختصاص داشته، زیرا نوروز در نزد شاهان هخامنشی اهمیتی به سزا داشته است.

البته باید در نظر داشت که داریوش که خود بانی نقشهٔ اصلی تخت جمشید بود، آن را پایتخت کشور خود می دانسته و این نقشه شامل مهتابی و پله کانها و بناهای رسمی بوده که بیشتر فضای آن را به زیر می گرفته ساختمان این کاخ را خشایارشا به پایان رسانید و اردشیر اول نیز به نوبهٔ خود اضافاتی را که خشایارشا شروع کرده و مجال اتمام آن را نداشت به پایان رسانید.

حفریات تخت جمشید به دست گروههای متعددی انجام گرفت، ولی مطالعهٔ علمی و اصولی آن به وسیلهٔ انجمن مستشرقین دانشگاه شیکاگو تحت رهبری دکتر اریخ اشمیت انجام شد که رسالهای نیز دربارهٔ آن به طبع رسانیدند.

تمام بنای تخت جمشید بر روی سکویی ساخته شده که چهل پا ارتفاع و ۱۴۰۰ پا در ۹۰۰ پا وسعت داشته است (ش ۲۶ نقشه تخت جمشید)

چون قسمت شمال و مشرق سکو به دامنه های کوه بر می خورده برای ساختن آن احتیاج به مسطح نمودن قسمت های بسیاری داشته اند. در وسط سکو شانه به شانهٔ هم دو تا از بزرگترین بناها ساخته شد یکی آپادانا یا تالار پذیرایی و سلام داریوش و دیگری تالار تخت سلطنتی که مربوط به خشایار شا است این تالار به تالار صد ستون نیز مشهور است (ج وم روی نقشه)

این دو ساختمان عظیم فضای سکو را به دو قسمت مورد استفاده تقسیم کردهاند یکی قسمت شمالی که محل پادگان نظامی و زمین سان و رژه و تشریفات بوده و

<sup>1-</sup> Erich Schmidt

قسمت جنوبی شامل کاخهای داریوش (ی) و خشایارشا (ف) و حرمسرای سلطنتی (ث) و ساختمان خرانهٔ سلطنتی (ب) است.

ساختمان بناهای قسمت جنوبی به دست خشایارشا به اتمام رسید، ولی کاخ ناشناخته ای (ح) که در جنوب غربی سکو قرار دارد، احتمالاً مربوط به اردشیر سوم بود، و گویا این پادشاه بانی مقبره ایست (پ) که بلافاصله در تپهٔ شرقی تخت جمشید قرار دارد. بناهای قسمت شمالی سکو به وسیلهٔ خشایارشا و اردشیر اول ساخته شده و تنها راه ورود در شمال غربی قرار داشته که به وسیلهٔ پلههایی (ک) به دروازهٔ عظیم مجسمه مانند موسوم به دروازهٔ خشایارشا راه می یافته است.

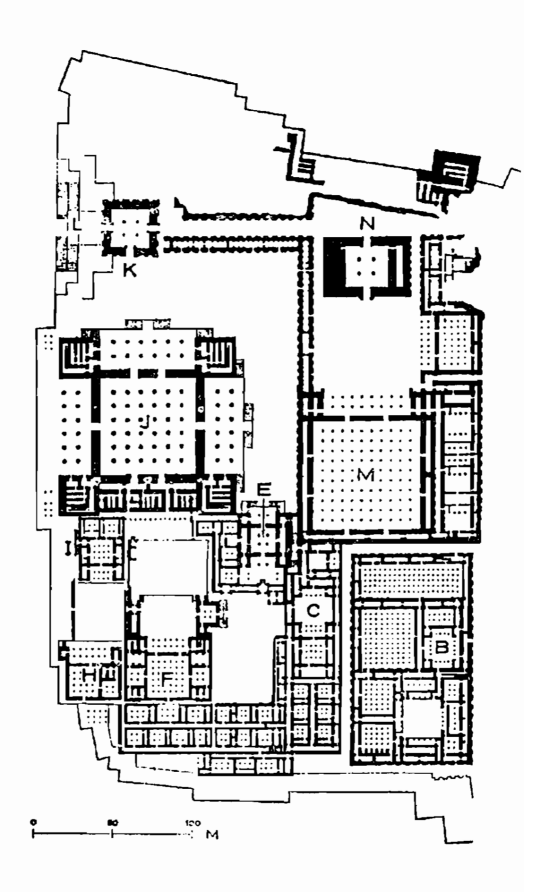
در زمان اردشیر دوم، راهی برای مراسم تشریفاتی که از دروازهٔ خشایارشا به دروازهٔ دومی (ن) منتهی می شد، ساخته شد و این دروازه به نوبهٔ خود به حیاطی راه می افت که در جلو تالار صد ستون خشایارشا قرار داشته است.

راه بین قسمت شمالی سکو و راه شرقی و غربی بین تالار پذیرایی و کاخ داریوش و تالار صد ستون و خزانهٔ سلطنتی از میان ساختمان (E) میگذشته و این ساختمان را اغلب از روی نظریهٔ هرتسفلد ا سه دری خواندهاند از این رو که سه در از آن به خارج باز می شود. پرفسور اشمیت این اطاق را تالار شورا دانسته است.

بنای تخت جمشید را داریوش بعد از سال ۵۱۸ ق.م پی ریزی کرد و از روی لوحههای طلا و نقره (عکس ۳۶ آخرکتاب) که در پایههای بنای تالار پذیرایی (آپادانا) به دست آمده نشان می دهد که بنای این قسمت را داریوش قبل از لشگرکشی به سرزمین سکاها ساخته است. ظاهراً ساختمان حتی قبل از اتمام سکوی اصلی بنا شده چون در قسمت جنوبی سکو نوشتهای وجود دارد که اشاره به سرزمینهای آن طرف دریاها مثلاً اروپا می نماید (اوتی تر دریاها = آن طرف تر دریاها)

<sup>1-</sup> Herzfeld

<sup>2-</sup> Tripylon



ش ۲۶ نقشه تخت جمشید

بناهای تخت جمشید تحولی از پاسارگاد و شوش بوده که هر دو زمانی پایتختهای داریوش بوده اند، گر چه در پاسارگاد آپادانایی به سبک شوش و تخت جمشید وجود نداشته است، ولی ساختمان ایوانهای طاقدار پاسارگاد واحدهای اصلی معماری تخت جمشید بوده و دروازهٔ خشایارشا نسخه بدل دروازه های پاسارگاد بود که سقف روی ردیف ستونها قرار می گرفته ساخته شده اند. همان مخلوط سنگ و آجرگل با در و منفذهایی مانند پنجره که از سنگهای عظیم تعبیه شده و دیوارهای بین این سنگها که از آجر کم دوام ساخته شده بودند در هر دو ساختمان به چشم می خورد و همین اصل دربارهٔ ستونهایی که سرستون دوتایی حیوانی شکل و ستونهای چوبی و در همه ساختمانها به کار رفته اند وجود دارد.

ولی ابتکاراتی که از جالب ترین کارهای تخت جمشید به شمار می روند، ساختمان پله کانهایی است که دو بار پیچ می خورند (و نمونهٔ آن در هیچ جا دیده نشده است) و پایه ستونهایی به شکل زنگوله و ستونهای مورب بوده اند.

با تمام سلیقهٔ عالی و قابل ستایشی که در بنای تخت جمشید به کار رفته، در معماری آن نکات بسیاری به چشم می خورد که حاکی از کارهای پر زحمت و سنگین بوده و یک نواختی بعضی از قسمتها اشاره به ساختمان قبلی آن می نماید که در جای دیگر طرح ریزی و ساخته شده و بعداً برای کار گذاردن به عمل آورده اند و در بعضی قسمتهای دیگر نمودار سعی و کوشش بی نهایت سنگ تراشان است که خواسته اند از تخته سنگهای یکپارچه درگاهی در آورند و یا درگاهی را از تخته سنگهای نامساوی بسازند. ستونها دارای نمونهٔ تثبیت شدهٔ به خصوصی نبوده و پلههای متفاوتی دارند، پلهها نامساوی و از سنگهای بزرگ ساخته شده است.

به تحقیق ساختمان تخت جمشید به دست گروهی مجسمه ساز و سنگتراش بنا شده و معماران و مهندسان در آن دخالتی بسیار نداشتهاند. منظور اصلی زیبایی کارهایی که بر سنگ شده و از سنگ به وجود آمده بوده، نه زیبایی بنا. از دیدن سطح سنگهایی که در ساختمان به کار رفته و به حال خشن خود مانده، پی میبریم که در همه جا سبک خاص مجسمه سازان فرمانروایی داشته است.

در مقایسهٔ سنگ تراشی و مهندسی مجسمه سازان با یکدیگر، ما نباید قضاوت خود را روی ذوق و سلیقهای که مناسب امروز است، به کار بریم. به خصوص که هخامنشی ها این گروه از پیشه وران را از اکناف شاهنشاهی گرد آورده بودند تا تحت تعلیم خود کاخ تخت جمشید را که از بنایش منظوری خاص داشتند، بناکنند. و منظور از ایس به وجود آوردن بنایی بود که جنبهٔ ستایشگاهی اشر جنبهٔ معمول ساختمانهایی که مورد استفادهٔ هر روز است برتری داشته باشد.

این ستایشگاه برای بزرگ داشت جشنهای نوروزی بوده است.

از این رو است که در تزئین ساختمانهای تخت جمشید طرحی که به کار رفته تا آن زمان بی سابقه بوده است. گویی از جریان تشریفات سال نو عکس برداری کرده و سپس عکسها را بر صفحههایی از سنگ چاپ کردهاند.

واضح است که مجسمه سازانی که در ساختمان تخت جمشید دست داشته اند، از بهترین هنرمندان زمان خود بوده اند و از این هنرمندان در طرح و تنزئین ها استفاده می شده است و نقش ها چنان بوده که از روی تصاویر می شده است جریان جشن را دنبال کرد و از بنایی به بنای دیگر رفت و سرانجام در انتهای بناکه به اهتمام اردشیر اول به پایان رسیده بود از کاخ خارج شد.

نمایندگان توابع شاهنشاهی همه در قسمت غربی سکوی کاخ روی زمین مسطحی وسائط نقلیهٔ خود را ترک میگفتند (وسائط نقلیه عبارت بوده اند از اسبها، شتر، گاوها و ارابه هایی که با اسب کشیده می شده و همچنین الاغها.)

بعضی از واردین هنوز لباس سفر به تن ودست پیچ دور دست ها دارند و پس از این که از پله های بزرگ اصلی که در شمال غربی کاخ قرار داشته بالا می رفتند، به سوی

دروازهٔ ملل اکه ساختهٔ خشایارشا بود رفته و از آن میگذشتند.

شاهنشاه و اعیان زادگان ایرانی جریان جشن را از جانب غربی آپادانا از نظر میگذراندند چه در این قسمت سکوی به جلو پیش رفتهای تعبیه شده بودکه به عنوان جایگاه سلام شاه بر روی تمام صحنه تشریفات مسلط بود.

اعیان زادگان ایران که از پلههای شمالی یا شرقی به بالا می آمدند در تصاویر سنگی پلهها پیش پردهای از صحنههایی را که در سطح پایین تر در انتظار آنان بود، می دیدند تصاویر این پلهها عبارت از نقش حاملین هدایا بود که از بیست و سه کشور مختلف برای برگزاری مراسم سال نو آمدند و در دو طرف نقش هر یک نفر تصویر درختهای جوان سرو به نظر می رسد که مانند سروهای زمین مسطح پایین بودهاند و داریوش در مدخل که مهمانان وارد می شدند، کاشته بوده است (عکس ۲۹ آخر کتاب) بر دیوار پله کانهای شرقی آپاداناکه نوشتهٔ آن حاکی از این است که به دست خشایارشا به اتمام رسیده، عین نقوشی که بر پلههای شمالی است تکرار شده با این تفاوت که جانب دیگر میکل اشخاص را نشان می دهد یعنی هم زمان با آنهایی که از پلههای شمالی بالا می آند، اینها در مقابل از پلههای شرقی صعود می کنند. از این طراحی در سنگتراشی می آنند، اینها در مقابل از پلههای شرقی صعود می کنند. از این طراحی در سنگتراشی یک جانب از لباس را نمایش می دهد در صورتی که هیکل های مقابل، جانب دیگر را به نظر می رسانند و این یکی از سبکهای منحصر به فرد ایرانی است که بعضی آن را نتیجهٔ اعتقاد به دو عنصر نیکی و بدی می دانند.

در هر صورت به مورخین هنرهای باستانی نه تنها اطلاع کامل در مورد لباس و اسلحه می دهد، بلکه اشاره به نقشه کشی های فراوانی که هنرمندان قبل از اقدام به حجاری می کرده اند، می نماید گرچه طراحی آن از هم گسیخته و ناقص به نظر می رسد. دو پله دیگر بر دیوار دارند که یک طرف حاملین هدایا را در سه ردیف نشان داده و

<sup>1.</sup> Communication

طرف دیگر اعیان پارسی و مادی در دو ردیف به دنبال گاردهای جاویدان مخصوص تشریفات به بالا به سوی آپادانا میروند تا بر تجمع افراد نظارت کنند.

در بالای نقوش اعیان تصویر حاملین اشیاء تجملی شاهنشاه از قبیل حاملین چهارپایه و دو ارابهٔ شاه که برای شرکت در جشن و استقرار به بالا حمل می شوند.

بین این صحنه ها، در انتهای دو پله صفحه ایست که نوشته ای از خشایار شا بر آن حک شده و در دو طرف آن گاردهای ایرانی و مادی یک در میان ایستاده اند.

درحالی که اهورامزدای بالداری که حافظ کلمات شاهنشاه است، در بالای لوحه نقش شده و بر لوحههای سه گوش که در طرف صفحه های دو جانب و صفحهٔ وسطی قرار دارند نقش شیری که درحال حمله به گاو است، دیده می شود و این تصویر همان طور که در جای دیگر نیز ذکر شده معرف برنایی سال نو است که سال کهنه را به در می کند.

پس از مراسم سان و رژه جشن بزرگی که به احتمال قوی در تالار داریوش برپا می شده جریان می یافت روی دیوار پله های این تالار نقش ساقیان که مشکهای شراب بر دوش دارند و گوسفندان جوان و فربه و ظرفهای اغذیهٔ گوناگون حجاری شده. قسمتی از این نقوش به امر اردشیر سوم احداث شده است.

در دیوارهٔ مدخل درگاه که در قسمت شمالی تالار بوده داریوش در حال ورود به تالار دیده می شود، درحالی که حوله دار سلطنتی و مستخدم دیگری که بادبزن در یک دست و گل نیلوفر در دست دیگر دارد به دنبال او دیده می شوند. در تمام درگاه های دیگر این ساختمان مستخدمی که حوله یک دست و عطردان در دست دیگر دارد منقوش شده و این خود دلیل برقراری جشن در تالار داریوش است (عکسهای ۴۰ منقوش شده و این خود دلیل برقراری جشن در تالار داریوش است (عکسهای ۴۰ ۴۲ و ۴۲ آخر کتاب) احتمال می رود که قبل از مهمانی بزرگ شاهنشاه در تالار مرکزی عده ای از نجبا را به حضور می پذیرفتند؛ زیرا در نقوشی که بر پلههای عظیم شمالی دیده می شود، اعیان پارسی از یک طرف و اعیان مادی از طرف دیگر درحالی که هر

یک گل نیلوفری در دست دارند، به بالا می آیند. این گل را در مراسم جشنهای شرق نزدیک قبل از شروع جشن یکدیگر باکسی که به حضورش پذیرفته می شده اند، تعارف می کرده اند و خود از سنتهای دیرین این مناطق بوده است.

در این تصاویر حالت عمومی یک وضع غیررسمی را به نظر می آورد زیرا اشخاص را در این تصاویر حالت عمومی یک وضع غیررسمی را به نظر می آورد زیرا اشخاص را درحالی که برگشته با دیگری گفت وگو می کنند یا دست بر شانهٔ دیگری دارند و یا در حال استشمام گل لاله هستند نشان می دهد.

در قسمت جنوبی پلهها مستخدمین با سینی های غذا دیده می شوند.

با این که تالار مرکزی را قسمتی از جای برگزاری جشن دانسته اند، ولی بی شک قبل از مراسم پذیرایی برای منظورهای دیگر نیز از آن استفاده می شده و یا قبل از ورود به تالار اصلی، میهمانان در آن آمادهٔ باریافتن به حضور شاهنشاه می شده اند.

در طرفی از دیوار درگاه شرقی تالار مرکزی نقش داریوش حجاری شده که بر تخت نشسته و با حالتی مظفرانه آمادهٔ ورود به تالار تخت سلطنتی در قسمت (مM) است جایی که مهمانان و نمایندگان مستعمرات همه در این تالار جمع شده، در انتظار ورود شاهنشاه می باشند.

تخت سلطنتی بر روی صفحهٔ چهارپایهای قرار دارد که به وسیله بیست و هشت تن افرادی که هیکل آنها به صورت ریزه کاری حجاری شده، حمل می شود اینان هر یک نمایندهٔ ناحیهای از مستعمرات شاهنشاهی اند ولیعهد خشایارشا در پشت تخت شاهنشاه ایستاده است. بالاتر از این نقش تصویر حجاری شده اهورامزدا که حافظ شاهنشاه است دیده می شود.

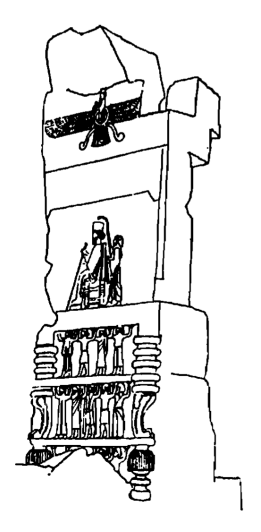
شبیه همین تخت روان با سبک مجلل تری هم در داخل تالار تخت و هم در روی صفحه مدخل قبر داریوش در نقش رستم به چشم می خورد.

چنین به نظر میرسد که در تمام مراسم تشریفاتی شاهنشاه و ولیعهد را بر روی تختی که توسط نمایندگان مناطق مختلف شاهنشاهی حمل می شده است، می بردند.

در درگاههای جنوبی این تالار شبیه همین نقوش به چشم می خورد با این تفاوت که این مرتبه نقش داریوش و لیعهدش نبوده، بلکه شهریار بی وارث یعنی اردشیر اول که مستخدمی با بادبزن به دنبال اوست، دیده می شود و این قسمت از حجاری ها تحت نظر این شاهنشاه به اتمام رسیده (شکل ۲۷).

نمایندگان سرزمینهای باجگزار پس از صعود از پلههای شمال شرقی و گذشتن از دروازهٔ خشایارشا و دروازهٔ نیمه تمام اردشیر به جلو ایوان خارجی تالار تخت سلطنتی جمع شده و یکایک هدایایی راکه آوردهاند به حضور شاهنشاه عرضه می دارند.

بر خلاف حالت عادی و غیررسمی که اعیان زادگان پارسی و مادی دارند حالت فرستادگان کشورهای تابع به نظر رسمی و مقید می آید. ولی هر گروهی از نمایندگان را یک تن اعیان زادهٔ ایرانی هدایت می کند و برای اطمینان خاطر و ابراز دوستی محترمانه دست خود را بر شانهٔ سر کردهٔ گروه گذارده است.



ش ۲۷ بر تخت نشستن اردشیر نقش برجسته بر در ورودی جنوبی کاخ در تخت جمشید تشخیص و مقایسهٔ نژادهای مختلف از روی تصاویر کار آسانی نیست. پارسیها و مادیها از طرز لباسشان به خوبی از یکدیگر مشخصند. زیرا لباس مادیها را که کلاهی گنبدی شکل با نواری به دور آن بر سر دارند و کمربندی بر روی کت و شلوارهای بلند و کفشهای سگک دار پوشیده اند و بیشتر آنان بالاپوشی بر دوشی دارند که آستینهای گشاد دارد می توان شناخت و اسلحهٔ مشخص آنان، شمشیر کوتاهی است که غلافی مزین به نقوش سبک سکایی دارد.

اعیان زادگان پارسی کلاه خیاره دار با نواری آزاد بر سر و جامهٔ گشاد که شامل نیم تنه و دامان با آستین های گشاد و بلند و کفش های بنددار پوشیده اند، دیده می شوند، اشراف پارسی و مادی عهده دار هدایت میهمانان بوده و یا با مأمورین رسمی دولت در جشن ها و وظائف مشابهی را به عهده داشته اند.

تفاوت لباس پارسی ها که چین های کمی دارد، با لباس چرمی تنگ مادی بسیار چشمگیر و جالب است. هر دو دسته جای کمان هایی از چرم و گوشواره و گردن بندهای مشابه دارند.

در تصاویر کاشی های صیقلی شوش لباس سربازان گارد جاویدان مشابه پارسی ها است که در تخت جمشید به چشم می خورند.

هویت قطعی نمایندگان کشورهای تابع نامعلوم است و فهرستی که هردوت در کتاب سوم صفحهٔ ۹۰ در مورد ملل مختلف ذکر کرده نه از حیث مضمون و نه از لحاظ ترتیب با نوشته های داریوش که بر بناهای ایران نقر شده یا روی لوحه هایی از منطقهٔ کانال سوئز به دست آمده تشابهی ندارد.

در نوشته های بیستون، داریوش فهرست توابع شاهنشاهی را بیست و سه منطقه ذکر کرده ولی خشایارشا فهرست را به سی و یک منطقه رسانیده است. در نوشته های پله های آپادانا در تخت جمشید نام بیست و سه ناحیه نقر شده، ولی نام ها با آنچه به چشم می خورد تفاوت دارند.

نمایندگان بعضی از ملل را می توان از روی لباس، ساختمان چهره و نوع هدیهای که با خود دارند، تشخیص داد، ولی از نظر شناسایی نهایی اقوام هیچ سندی در دست نیست.

همچنین در تصویر آرامگاه داریوش در نقش رستم تعداد حاملین تخت سلطنتی ۲۹ نفر است که در فهرستی که در سنگ نوشته های آنجاست نیز از ۲۹ منطقهٔ تابعه نام برده شده بر روی لباس افرادی که تخت اردشیر دوم را حمل میکنند، خطوط میخی مشابهی وجود دارد.

پرفسور بارنت اعلاوه بر مادی ها و پارسی ها و اهالی شوش که شناختن آنها محقق است، از روی مدارک و نوشته های مختلف از جمله نوشته های بیستون و فهرست هردوت نام کشورهایی که داریوش نوشته بدین ترتیب آورد:

ارمنیها مردوی یا تیرهای از آریاییها آراخوزی مسکاهای کلاه نوک تیز و پارتها سگارتیها طرز لباس پوشیدن تمام این اقوام از سبک مادی است با کمی تغییر در کلاه یا اسلحه. دیگر اقوام باختریها یا باکتریها که نیم تنههای مادی، ولی شلوارهای کتان دهبانی (یعنی گشاد و باد کرده) بابلیها که تنها اقوام یبنالنهرین هستند که اسمشان برده شده و کلاههای مخروطی منگولهدار به سر دارند. عربها با جمازه لیبیها با گوزنها الکوشیها الله علی سیاه پوستان و هدیههایی از عاج و بچه زرافه ۲۴ تشخیص اهالی مودرایا الله مصریها به واسطهٔ شکستگی که در حجاری به وجود آمده مشکل است و ممکن است چنین باشد.

I- R.D Barnett

<sup>3-</sup> Haraiva (Arians)

<sup>5-</sup> Saka - Tigrakhauda

<sup>7-</sup> Asagartiya

<sup>9-</sup> Babiruviya (Babylonians)

<sup>11-</sup> Putaya (Libyan)

<sup>13-</sup> Ethiopians

<sup>15-</sup> Mudraya (Egyptians)

<sup>2-</sup> Armenians (Armina)

<sup>4-</sup> Harakhuvatiya (Arachosians)

<sup>6-</sup> Parthava (Parthians)

<sup>8-</sup>Bakhtrish (Bactrians)

<sup>10-</sup> Arabaya (Arabians)

<sup>12-</sup> Kushiya

<sup>14-</sup> Okapi

هندی ها اکه سینه های برهنه دارند و هدیه از گرد طلا و الاغهای ممتاز همراه دارند. اسکادراها ۲ از روی کلاه خودهای تراسی ۲ سبک هنر کلاسیک و اسلحهٔ سبک روی آنهاکه هردوت نیز ذکر آن راکرده می توان شناخت. از آسیای صغیر فقط کاپادوکی ها ۲ که شنل هایشان را باقلابهای سبک فریژی <sup>۵</sup> بستهاند و از روی همین شنل شناخته می شوند. گروه دیگری که اغلب به عنوان آسوری ها شناخته شدهاند، ولی پاپوش هایی به سبک مردم آسیای صغیر به پا و شنلی که روی شانه یک شرابه یا منگوله دارد و بیشتر در مجسمه های ایونی دیده شده. پرفسور بارنت آنها را اهل لیدی دانسته است (عکس ۳۸ آخر کتاب) گروه دیگری که شنلی از همین نوع به دوش دارند، به عنوان ایونی ها شناخته شدهاند عکیلیکی ها ۷که تازگی آنها را به عنوان سغدی ها شناختهاند ۸ در مورد شناسایی خوارزمی ها<sup>۹</sup> درنگیانها ۱۰ وگاندرها ۱۱ و اقوام دیگر شک و تردید وجود دارد. نمایندگان ملل مختلف در موقع ورود به تالار تخت سلطنت تصویرهایی را که بر دیوارها مشاهده می کردند، حاکی از مراسمی بودکه در شرف وقوع بوده و اردشیر را در حال جلوس بر تخت درحالیکه دو مجمر که بخور از آنها متصاعد است، جلوتر ایستاده وزرا و سران لشگر او به دورش ایستاده و یکی از اعیان مادی را به حضور یذیرفته است.

در دیوارهای داخلی بنا زیر تصویر شاه نگهبانان سلطنتی به ردیفهای پنج دیده می شوند اهمیت این صحنه بسته به شناختن اعیانزادهٔ مادی است که به حضور شاه بار یافته و مسلماً از مأمورین عالی رتبه است که شمشیری کوتاه که علامت شغل او است، در دست دارد. و در حال کرنش دست دیگر را به علامت احترام نزدیک دهان

1- Hindush (Indians)

2- Skudra

3- Thracian

4- Katpatuka (Cappadocians)

۵- اقوام باستانی در آسیای صغیر (Tigrokhauda تیز کلاه)Phrygian

6- Ionians - Yauna

7- Cilicians

8- Sogdians

9- Choresmians

10- Drangianians

11- Gandarians

آورده. این حالت دست از علائم ایرانی یعنی اظهار اطاعت بوده است. اگر این شخص را به عنوان هزاراپات ارئیس تشریفات روابط خارجی شاهنشاه بدانیم در این صورت برای معرفی اولین دسته از نمایندگان خارجی به حضور شاهنشاه بار یافته است. ولی چون نظیر همین حجاری در قسمتهای خزانهٔ سلطنتی دیده شده که به جای اردشیر داریوش بر تخت نشسته، پس می توان این اعیانزادهٔ مادی را رئیس خزانهٔ سلطنتی شناخت که در این جا به حضور شاهنشاه رسیده تا از مجموع هدایا صورتی تقدیم نماید (شکل ۲۸).

تصویرهای تالار خزانهٔ داریوش در نوع خود حائز اهمیت است، زیرا ولیعهد او خشایارشاکه پشت تخت ایستاده، سرش هم ردیف سر داریوش نقش شده و دست خود را نیز به پشت تخت گذاشته و این خود دلیل بر حق خشایارشا به تخت سلطنت بوده که همه بینندگان به خصوص خود ولیعهد را از آن مطلع می کرده است.

داریوش بعد از جنگهای ماراتن ۲ خشایارشا را به برادران بزرگ ترش ترجیح داد و او را به ولیعهدی انتخاب کرد و چون این جنگ در سال ۴۹۰ روی داده بود، این حجاری بین این سال و سال مرگ داریوش یعنی ۴۸۶ ق.م نقش شده است.

موضوع جالبی که باید در این جا ذکر شود، بحثی است که پروفسور هرتسفلد" پیش آورده میگوید که دانیال پیغمبر در کتاب خود از خوابی که دیده سخن میگوید:

«در رؤیای شبانه دیدم که با ابرهای آسمان شخصی آمد مثل پسر آدم و در روزگاران پیش بدین جا رسید و او را به نزد وی آوردند و در آنجا به وی ریاست و جلال و شاهی دادند تا همه مردم و اقوام با زبانهای مختلف وی را خدمت کنند.

از روی این گفته ها، معلوم است دانیال با صور مختلفه که از صورت جانوران تشکیل می شده و مشابه سبک مجسمه سازی تخت جمشید بود، و این عنوان که به ولیعهد

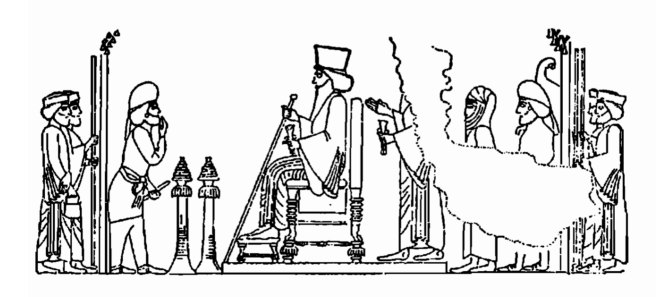
<sup>1-</sup> Hazarapat

<sup>2-</sup> Marathon

<sup>3-</sup> Herzfeld

<sup>4-</sup> Son of man

ایران رسمیت می بخشیده، از ترکیب گفته های وی مشهود است آشنایی داشته با این عنوان یعنی «پسر آدم» شاهزادهٔ هخامنشی به عنوان ولیعهد و هم نایب السلطنه انتخاب می شده و کمبوجیه و خشایارشا هر دو از این عنوان برخوردار بوده اند و سمبل آن در نقوش تالار خزانه به طور قابل توجهی دیده می شود. باستان شناسانی که به کار حفریات تخت جمشید مشغول بوده اند، بنای تالار تخت سلطنت یا تالار صد ستون را تجملی زائد و اصراف دانسته اند؛ زیرا عقیدهٔ ایشان بر این بوده که آپادانای داریوش که هنوز در بهترین وضع بوده و از آن به خوبی می توانستند استفاده کنند، وجود تالار دیگری را غیر لازم می نموده، ولی از آن نظر که شاهنشاه وقت متمایل بوده است که بعضی از اشیاء گران بهای خزانه در نزدیکی محل جلوس خودش در معرض تماشا باشد، این تالار را بنا نهاد تا مثل یک موزه در مواقع جشن نوروزی اشیاء جالبی را به نظر نمایندگان کشورهای مختلف برساند. هنگام سلطنت خشایارشا در مراسم جشن که در قسمت شمالی سکوی تخت جمشید صورت می گرفته و جود این تالار را کاملاً با منظور شاه مربوط می نماید.



ش ۲۸ نقش داریوش و افسران از گنجینهٔ تخت جمشید

از مدارکی که در دست است، محتویات خزانه بر ما روشن می شود، ولی از روی تصویرها می توان گفت که بسیاری از هدایا به صورت مواد خام بوده که می شود وجود پارچه، ادویه، عاج، و پوستهای مختلف را در نظر آورد.

از اشیاء گرانبهایی که در خزانهٔ تخت جمشید موجود بوده و نویسندگان قدیم از آنها یاد کرده اند، ظروفی از طلا و نقره و شمشها و برادهٔ طلا را می توان نام برد. از جمله اشیائی کم نظیر که آتنائوس ایونانی در کتاب خود به نام باشگاه خوراک شناسان ابه آن اشاره نموده نمونهٔ درختهای چنار که از طلای ناب ساخته بودند و همچنین درختها یا بتههای مو از طلا با خوشه های انگور از جواهر در خزانه وجود داشته است بتهٔ درخت انگور طلا جزو تزئین هایی بود که برای سایه افکندن به تخت خواب شاهنشاه می ساختند و از تصویری حجاری شده از آشور بانیپال که بر تخت خوابی در سایهٔ شاخ و برگ مو لمیده می توان به این نظریه ایمان کامل داشت.

از آنچه در نتیجهٔ حفریات اخیر تخت جمشید از قسمت خزانهٔ سلطنتی به دست آمده جز قطعات کوچکی که اسکندر غارتگر به آنها اعتنایی نداشته برای ما نمانده است و از جمله اشیاء کشف شده تکههایی است از سینیهای عاج و شیشه و ظروفی از فلز و مرمر.

هیچ نوشته ای که در آن از اموال خزانه اسمی برده شده باشد، به دست نیامده و اهمیت آن الواحی که کشف شده از نظر اطلاعاتی است که در امور مالی و امور اداری شاهنشاهی هخامنشی به دست باستان شناسان رسیده است.

حاصل حفریات تخت جمشید دو دسته از لوحه های خط میخی بوده، دستهٔ اول که بیش از صد عدد می باشد و کامرون دنوشته های آنها را منتشر نموده به جز معدودی همه مربوط به دستمزد پیشه وران و صنعتگرانی که در کار تخت جمشید دست

1- Athenaeus 2- Gourmets' Club

۳– رز

داشته اند می باشد. این الواح مربوط به سالهای آخر سلطنت داریوش و بیست سال اول سلطنت خشایارشا است. نوشتهٔ آن به زبان ایلامی است و آنچه موجب تأسف است موضوع لوحه ها است که جز دربارهٔ دستمزد کارگران و مربوط به کارهای داخلی خزانهٔ پارس نبوده و هیچ ذکری از هدایایی که از خارج آورده اند و یا امور سیاسی و مالی شاهنشاهی در آنها نشده است.

آنچه هنوز موجب تحسین است، طرز ثبت امور خزانه است که با بصیرت تمام انجام شده و دیگر حسابداری آن است که به قدیم ترین زمان رواج پول به صورت سکه اشاره می نماید. در این وقت بود که هم کارگر و هم کارفرما به فوائد پول نقد و تسهیلاتی که در امور پرداخت کارمزد فراهم می آورده، پی برده اند.

از قرار معلوم پرداخت کارمزد به صورت نقد در سال ۴۹۳ ق.م مىرسوم گشته و دستمزد کارگران را نیمی به صورت مواد غذایی از قبیل گوشت گوسفند و شـراب می پرداخته اند.

قیمت نقره و اوزان و اندازههای معمول همه از جانب دفتر شاهنشاهی نضمین می شد ا از وزنهها که سکهٔ مهر سلطنتی هخامنشی بر آنها است تعدادی به جا مانده.

با این که معرف پول به صورت سکه در ایران داریوش کبیر بود که با این عمل باعث سهولت فراوان در کارها شد، ولی باید دانست که این روش پیش از این در بابل مرسوم بوده و جالب این که قیمت نقره در تخت جمشید با قیمت آن در بابل زمان کوروش و کمبوجیه بسیار نزدیک بوده است، ولی از قیمت نقرهٔ دوران بخت النصر بالاتر رفته است.

در استفاده از زبان عیلامی در امور حسابداری بیشتر ملیت حسابداران شرط بوده تا سهولت کار یا زبان. و از قرار معلوم داریوش قسمتی از کارمندان دفتری کاخ شاهی

۱- همانطور که اکنون در انگلیس دستگاه سلطنت متضمن پشتوانهٔ اسکناس است و در ایران جواهرات سلطنتی پشتوانهٔ پول رایج کشور است. مترجم

شوش را به تخت جمشید منتقل نموده است.

برده شده است.

بنا به گفتهٔ کامرون الوحههایی که به زبان عیلامی است، نسخهٔ درخواست پرداخت مزد است که ناظرین امور ابتدا به زبان آرامی بر پوست می نوشته اند و سپس حسابداران به زبان ایلامی بر لوحهها ثبت می کرده اند و پوستی را که سر کارگر نوشته بود، نیز با ریسمانی به لوحه می بستند و در جاهای مخصوص خود در خزانه جای می دادند.

آتش زدن تخت جمشید و نیز گذشت زمان پوست و ریسمان را از بین برده، ولی لوحه بر جای مانده (تا شهادت بر بلند فکری و دوراندیشی ایرانیان زمان باستان باشد). آنچه در لوحه ها ثبت شده همه مربوط به کارگرفتن بنای کاخ سطنتی تخت جمشید نیست، بلکه از گله چرانان و زارعین و باغهای انگور و دهات و مأموران وصول مالیات نیز بر لوحه ها ثبت شده. گرچه بیشتر لوحه ها مربوط به همان صنعتگران و هنرمندان زرگر و کارگر و عمله و بنا است که کاخ زیبای تخت جمشید را بناکرده اند و بر صورت و لباسهایی که به صورت حجاری نقش می کرده اند، تزئیناتی از زر و جواهر می گذاشتند بین حجاران و مسگران و مجسمه سازان پارس نام کاری ها و آسوری ها و ایونی ها نیز

از مدارکی که به دست آمده، چنین بر می آید که عین ثبت برداری و حسابداری که در تخت جمشید وجود داشته، در شوش نیز انجام می گرفته و در این جا نیز با سهم بزرگی که نواحی مختلف شاهنشاهی و همکاری و تشریک مساعی بین المللی در عوامل هنری داشته اند، شالوده ای از هنر به وجود آمده که نتیجه و حاصل همان بلند فکری و سبک هنری و معماری اعجاب هخامنشی است.

از کشفیاتی که در شوش از سال ۱۸۹۸ تا کنون انجام گرفته، در پایهٔ بناهای کاخ سلطنتی نوشتههایی از داریوش به دست آمده که بر الواحی از مرمر و سفال حک شده

\_\_\_\_\_\_

و به نام فرمان كبير (مگناكارتال) شوش مشهور گشته است.

ترجمه نوشتههای داریوش که سعی در خط و سبک دستور زبان ایرانی آن شده به این قرار است:

یزدان بزرگ اهورا مزدا است که این زمین را آفریده که بشر را آفرید، که برای بشر رفاه و آسایش آفرید، که داریوش را پادشاه کرد. یک پادشاه بین ملتها و بزرگی بین بزرگان. من داریوش، شاه بزرگ، شاه شاهان، شاه ملتها، شاه این زمین، پسر گشتاسب، یک نفر هخامنشی.

و داریوش شاه میگوید: اهورامزدا بزرگ ترین خدایان مرا آفرید، مرا شاهی بخشبد، او به من شاهی سرزمینی را که بزرگ است بخشید، با اسبان خوب با مردان خوب. با توفیق اهورامزدا پدر من گشتاسب و پدربزرگم آرسان هر دو در زمانی که اهورامزدا مرا شاه این زمین کرد، در قید حیات بودند. این ارادهٔ اهورامزدا بود که تنها مرا پادشاه نماید و او مرا پادشاه روی این زمین کرد.

من او را ستایش کردم. اهورامزدا به یاری من آمد. آنچه راکه فرمان به اجرایش دادم او موفقیت بخشید آنچه کردم همه را در سایهٔ مرحمت اهورامزداکردم.

این کاخ را که در شوش برپا کردم، مصالح ساختمانی آن از سرزمینهای دور آورده شد. آنقدر زمین راکندند تا به صخره رسیدند. وقتی که زمین به حدکافی کنده شد، آن را با خرده سنگ پر کردند جایی را به عمق چهل زراع و جایی را به عمق بیست زراع و بر روی این خرده سنگها کاخ برپا شد. آنچه حفاری در زمین شد و آنچه خرده سنگ در آن ریخته خشت زده شد، همه حاصل کار بابلی ها بود.

الواری از درختان سدر از سرزمینی به نام لبنان آورده شد. اقوام آشوری آن را به بابل آوردند و از بابل کاریها آ و از ایونیها آن را به شوش آوردند. چوب یاکا (ساج) را از

<sup>1-</sup> Susa Magna Carta

<sup>2-</sup> Carians

گندار و کارامانی اوردند. طلا را از سارد و باختر آوردند و در این جا به کار آمد. و سنگهای قیمتی، سنگ لاجورد و عقیق سرخ که در این جا به کار رفت از سغد آورده شد و فیروزه را از خراسان آوردند آنقره و آبنوس را از مصر آوردند و ماده ای را که با آن دیوارهای قصر را رنگ کردند، از ایونی آوردند و عاجی که در این بنا به کار رفته، آن را از حبشه و سند و آراخوزیا آوردند و ستونهای سنگی که این جا طرح و تراشیده شد، از قصری آوردند  $^{9}$  آوردند و عیلام.

سنگ تراشان که سنگها را تراشیدند، از اهالی ایونی و سارد<sup>۸</sup> بودند. زرگرانی که زرگری کردند، مادی و مصری بودند. و مردانی که روی چوبها کار کردند، ساردی و مصری بودند مردانی که روی آجر کار می کردند، بابلی بودند. و مردانی که دیوار تزئین کردند، مادی و مصری بودند.

و داریوش شاه میگوید: در شوش فرمان به کارهای بزرگ داده شد و نتایج بزرگ به دست آمده، مرا باشد که اهورامزدا حفظ کند و گشتاسب که پدر من و مردم مرا.

در این که ساختمان کاخ نتیجهٔ یک همکاری بین المللی بوده، شکی نیست، ولی عدم وجود لوحه در شوش یا در خزانهٔ تختجمشید که اشاره به ملیت دقیق مجسمه سازان بنماید موجب ناراحتی گشته، چون به اصل و ریشهٔ مجسمه سازی هخامنشی نمی توان با دقت و اطمینان نگریست. مجسمه سازان یا حجارانی که از سرزمین آشور آوردند در طرح صورت و هیکلهای روی سنگ روش هموار تری را به کار می بردند و در ریزه کاری موهای سر و ریش دقت داشته و هیکل شاهنشاه را بنا بر مقیاس معمول آن زمان با اندازهٔ مبالغه آمیز مجسم کرده اند.

چندین مورد مجسمهسازی هخامنشی موجود است که آن را از کارهای نقاط دیگر

<sup>1-</sup> Gandara and Carmania

<sup>2-</sup> Sardis

<sup>3-</sup> Bactria

<sup>4-</sup> Sogdiana

<sup>5-</sup> Choresmia

<sup>6-</sup> Arachosia

<sup>7-</sup> Abiradus

<sup>8-</sup> Sardis

شرق نزدیک متمایز می نماید.

یکی اینکه صحنه هایی که از فتح و ظفر در جنگ یا نشان دادن قدرت و پرده هایی عظیم از صحنه های کارزار یا غیره که متداول بین النهرین بوده در کار حجاری هخامنشی دیده نمی شود.

دیگر اینکه پیکر اشخاص یا اجسام حالت مدور و ظرافت خاصی به خودگرفته که محض حجاری هخامنشی بوده و یا حجاریهای سطح آشوری فرق داشته و حالت برجستهٔ او مجسمه سازی مصری را هم نداشته است.

و در حجاریهای هخامنشی وقتی که پرده یا پارچهای ساخته شده باشد، بیننده وجود آن را درک میکند؛ زیرا در زیر پارچه لباس برجستگی و حالت عضلات اشخاص کاملاً مشهود است که بعضی آنها را از نتیجهٔ نفوذ مستقیم هنر ایونیها و یونان دانسته اند.

بی شک در کارهای تخت جمشید مجسمه سازان یونانی را هم سهمی بوده است نه تنها از نوشته های کلاسیک در این مورد به ما اطلاعاتی رسیده، بلکه در نقش های تخت جمشید هم وجود نقش سر و صورت هایی که عیناً شبیه نقش قرمز رنگ گلدان های یونانی می باشد این ادعا را ثابت می کند.

ولی به نظر نویسنده آنچه را که فرانکفورت در نوشته های خود دربارهٔ نرمش و شکل پذیری تصاویر تخت جمشید به نفوذ ایونی مربوط دانسته صحیح نمی آید.

حجاری های سنگی شرق نزدیک اصولاً برجستگی نداشته و بیشتر شکل های مسطح دارد و حجاری سه بعدی که با موفقیت انجام گرفته مربوط به عاج کاری فنیقی های نواحی شمال سوریه بوده که در قرن هشتم قبل از میلاد ساخته شده است. با این که آسوری ها و عاج سازان در تخت جمشید عدهٔ زیادتری را تشکیل می داده اند ولی نباید حجاری های تخت جمشید را برابر با حجاری بین النهرین بدانیم.

بلکه باید آن را سبکی نوین دانست که هنرهای جزئی تر مثل عاج تراشی در آن نفوذ داشته اند. این نظر محدودیتی را که در نقشهای تخت جمشید وجود دارد تا اندازهای روشن کرده و همین محدودیت نگرانی گروهی از باستان شناسان را که این حجاری را شاخه ای از کارهای زنده و پرالتهاب یونانی های آسیای صغیر فرض می کرده اند، فراهم آورده است (البته هنوز ما نمی دانیم که واقعاً این سبک نوین شکل گرفته و ثابت مانده است یا خیر) عقیدهٔ اکثر باستان شناسان بر این است که در حجاری تخت جمشید آنجا که پرده و یا پارچه را نمایش می دهد، از روی سبکی تقلید شده که در هنر از بین رفتهٔ قرن ششم ق م یونان رواج داشته است.

ترسیم خطوط یا جایی که آستین لباس به طور منکسر روی هم تا خورده، درست مثل طرح لباس مجسمه های قدیمتر ایونیا است و اختلاف تباین هنرمندانه و تاخوردگی های مجعد و نمایش خطوط اعضای بدن در زیر لباس نازک حاصل زیباکاری های هنرمندان یونانی در صورت های تخت جمشید بوده است.

شواهدی از سبک کار اورارتی نیز در مجسمه سازی هخامنشی دیده می شود و آن به کاربردن طلا و سنگ لاجورد برای تزئین لباس و قسمت های دیگر تصویرها بوده که در فرورفتگی های تعبیه شده کارگذاشته می شده است.

سبک دیگری از کار هخامنشی که صورت تازه به هنرهای باستانی می دهد، صیقلی کردن سطح حجاری ها بوده است؛ زیرا در نقر تصاویر فقط قسمتهای کوچک را می توانستند با رنگ نقاشی نمایند.

اگر بخواهیم زیبایی کامل کاخهای هخامنشی را در نظر مجسم نماییم خیال محال را به سر راه داده ایم؛ زیرا هیچگونه اطلاعاتی دربارهٔ دیوارهای سر به فلک کشیده که از آجرگلی بر روی دیوارهای سنگی بنا شده بوده، در دست نداریم. آنچه به نظر می رسد این است که ساختمان دیوارهای خشتی و آجری همه ساده بوده اند، ولی بی شک روی دیوارها با تزئیناتی از قبیل پرده یا ورقه های برنجی و غیره می آراسته اند.

سبک مجسمه سازی تخت جمشید در بیننده حالتی گرم و خودمانی ایجاد می نماید هر چه که اندازهٔ آن با دید بیننده در یک سطح قرار گرفته است و منظور اندیشناک نمودن مغز آدمی نبوده است و حال آنکه در نقوش و تصاویر کاخهای آشوری با طرح و ایجاد صحنه های رعب انگیز می خواستند بیننده را تحت تأثیر قدرت و عظمت وحشت انگیز خود قرار دهند.

نقوش تخت جمشید در بیننده یک حالت اطمینان و ثبات خاطر ایجاد می نماید، نه هیبت و وحشت از قدرت فرمانروایان جنگجو. پس اگر این نکات را در نظر گیریم، آنچه را که حمل بر یکنواخت بودن و حالت خسته کنندهٔ تصاویر کرده بودیم خواهیم بخشید.

شاهنشاهان هخامنشی در عین اینکه تا اندازهای (به خصوص در کاخ سلطنتی شوش) در تزئین و معماریهای خود از طرح و سبک مناطق بینالنهرین استفاده کردهاند، ولی در بنای تالارهای ستوندار و ایوانهای پوشیده و سکوهای بلند و پایههای معظم و طرح و شکل به خصوص ستونها از روش معماری شرق نزدیک دوری جسته و سبکی مخصوص به خود به وجود آوردهاند.

حال باید دید که هخامنشی ها در این کار تا چه حد فقط به فکر و سلیقهٔ خود اتکاء داشتهاند؟

در اینکه ترکیب و اتصال این هنرهای مصنوعی و منحصر به خود که حاکی از فکری بدیع بوده، به وجود آورده اند، حرفی نداریم. باستان شناسان نیز با حدس و گمان هر یک از عوامل معماری و مهندسی را به مبدائی به خصوص رسانده اند، چنان که آپادانا را تقلیدی از بناهای بابل و مصر و نواحی سیروهیتائی ا در شمال سوریه دانسته اند.

با اکتشاف جدیدی که در ایران صورت میگیرد، دیگر نمی توانیم هنر مهندسی و معماری مادها را نادیده بگیریم گو این که بسیاری از دانشمندان به آن توجهی نداشته اند.

اگرچه اکباتان که محل کنونی آن همدان است، هنوز ناشکافته و پنهان مانده است و

<sup>1-</sup> Syro Htitie

ما حتی یک نمونه از ساختمانهای مادی را هم در دست نداریم، ولی از روی نوشتههای میخی که در نواحی بین النهرین به دست آمده، بر ما معلوم شده که مادی ها نیز از بناکنندگان ساختمانهای بسیار بودهاند. اگر برای هنرهای جزئی تر آنان اهمیتی قائل شویم پس باید نفوذ معماری آنان را در کارهای هخامنشی نیز بپذیریم و چنان چه مارسل دیولافوا و دیگر حفاران اشاره کردهاند، در معماری هخامنشی سبک به کار بردن الوار در معماری که سبکی نو و مختص نواحی شمال ایران بوده نیز نفوذ داشته است، چنانکه در ساختمان قبرهای نقش رستم، آثار به کاربردن الوار در داخل ساختمان و همچنین در سقفها به چشم میخورد.

درگاه هایی که با چهار چوب تعبیه شده و نیز مدخل کوتاه قدها منظرهٔ کلبه های روستاییان مازندران و نواحی البرز را که سبک ساختمان آن تا امروز هم دیده می شود به خاطر می آورد.

پله در ساختمان قبور و چه در آپادانا شباهتی با این کلبههای روستایی وجود دارد که خود اصول معماری ایرانی را تشکیل می داده است.

یعنی در مساحتی چهار گوش سقفی سنگین و منفذدار را بر روی تعداد زیادی ستون قرار داده و بدین روش می توانسته اند دور تا دور آن را دیواری از پرده ۲ بکشند که هیچ وزنی بر آن تحمیل نشده یا فقط قسمتی کشیده شده و بقیه را برای تعبیهٔ ایوانهای سرپوشیده و ستون دار بگذارند.

اکنون که توجهمان به نواحی شمالی تر از ایوان معطوف شده باید ساختمانی را که روسها در ارمنستان شوری ناحیهٔ آرین برد<sup>۳</sup> از خاک بیرون آوردهاند، با دیدهٔ تحقیق بنگریم. در این ناحیه که در شمال محدوده اورارتی قرار داشته و از نواحی پر جمعیت بوده ساختمانی وجود داشته که تقریباً یک نوع آپادانا بوده، اصل بنا را از آجرهای گلی

<sup>1-</sup> Marcel Dieulafoy

<sup>2-</sup> Paravient

<sup>3-</sup> Arin Berd

ساخته و با رنگهای روشن تزئین کرده بودند و شش ردیف از ستونهایی که پنج عدد در هر ردیف به طور مرتب قرار گرفته بود، در آن ساخته بودهاند.

آنچه موجب شک و تردید دربارهٔ این بنا شده است، عدم اطلاع از تاریخ ساختمان آن است که آیا آپادانا را از روی این بنا ساختهاند و یا در نتیجهٔ فعالیتهای بسیار هخامنشی در نواحی ارمنستان از آثار معماران هخامنشی بوده است؟

گل و آجر و بقایای آنهاکه در قسمت بالای ساختمان دیده شدهٔ مربوط به اواخر قرن ششم و اوائل قرن پنجم است و در این صورت می توان گمان برد که پیش از زمان خشایارشاکه در این نواحی ساختمانهای بسیار نموده است بنا شده.

بنای دیگری که به اندازهٔ بنای اولی جلب توجه نمی کند، در کارمیربلور اکشف شده ساختمان آن مربوط به قرن هشتم پیش از میلاد می باشد وجود این بنا ثابت می کند که با وجودی که نتوانیم اصل آپادانا را زادهٔ فکر اورارتی بدانیم، باید گفت که این اقوام نیز از ساختمان ستون در بناها استفاده می کرده اند.

از اطلاعات جدیدی که به دست آمده، کشف آپادانایی است که مربوط به پیش از هخامنشی بوده و در نواحی آرارت آلتین تپه ۲ در ناحیهٔ دریاچهٔ وان ۲ پیدا شده است. پرفسور بارنت و گرشمن ۴ هر دو اصل سکویی را که ساختمان بر آن بنا می شده، مربوط به معماری اورارتی دانستهاند، زیرا در این نواحی به واسطهٔ نوع خاک از نظر استحکام ایجاد سکو در زیر ساختمان لازم بوده است.

در ایران سه سکو از این نوع وجود دارد که احتمالاً قدمت آن نسبت به سکوی تخت جمشید بیشتر است.

یکی سکوی مسجد سلیمان که در قسمت شرقی خوزستان واقع است و با شوشتر ۵۰ کیلومتر فاصله دارد و دیگری در نقطهای به فاصلهٔ یک یا دو کیلومتر از کنار رودخانه

<sup>1-</sup> Karmir-Blur

<sup>2-</sup> Altintene

<sup>3-</sup> Lake Van

<sup>4-</sup> Barnett & Ghirshman

قرار گرفته و برده نشانده ا نام دارد.

سومین سکو در شمال کاخ قدیمی پاسارگاد است و به تخت سلیمان مشهور است.

ساختمان سکوهای مستجد سلیمان و «برده نشانده» به سبک معماری
سیکلوپیان کیعنی عظیم و غول آسا مرکب از صخره سنگهای نامنظم واندازههای
مختلف این سبک معماری در یونان قدیم و نواحی ایونی متداول بوده، ولی در آنجا به
هم چسبیده و منظم تر از سکوهایی که در ایران میساختهاند، بنا می شده است.

آنچه در ایران میساختند، بیشتر شبیه قلعههای جنگی سکودار نواحمی دریاچهٔ وان<sup>۲</sup> بوده است.

سنگ تراشی با اسلوب زیبا را از مختصات اورارتی دانستهاند و همچنین سنگهای راست گوشهای که در ساختمانهای تخت جمشید به چشم می خورند.

به کاربردن میلههای آهنی به شکل کره که در سرب فرو رفته و بین سنگها به کار میبرده اند و در ساختمانهای پاسارگاد و تخت جمشید مورد استفادهٔ معماران بوده است به نظر می رسد مربوط به معماری آشور بوده است.

در ناحیهٔ کارمیربلور ٔ برج چهارگوشی که آتشگاه بوده، کشف شده و امکان دارد که با دو آتشکده یا برج پاسارگاد و تخت جمشید رابطه داشته باشد.

پنجرههای فرورفتهٔ این برجها شبیه به مدل برنزی برج توپراق قلعه "" از نواحی اوراتو است که اکنون در موزهٔ بریتانیا قرار دارد.

در شناختن ستونهای کار هخامنشی اصل معینی را در دست نداریم، این ستونها که از عناصر گوناگون تشکیل شده اند (شکل ۲۵) از حلقه به شکل کاسبرگهای آویزان و حلقهٔ گلبرگ که از روی شکل برگ نخل سرستونهای مصری تقلید شده است.

<sup>1-</sup> Bardi-Nishandeh

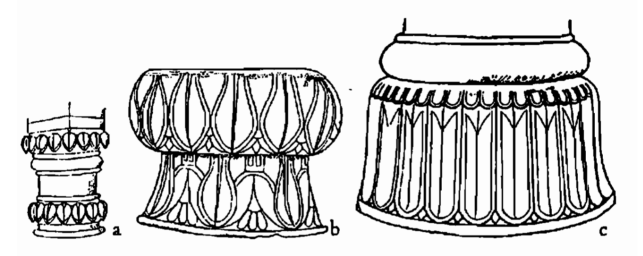
برد به زبان محلی بختیاری معنی سنگ را میدهد و برده نشانده منظور سنگ نشان دهنده و علامت بوده
 است. مترجم

<sup>2-</sup> Cyclopean

<sup>3-</sup> Van

<sup>4-</sup> Karmir Blur

نزدیکترین شباهتی را که در پایهٔ ستردهای برگی شکل می توان با ستونهای هخامنشی مربوط نمود، از سواحل ایونی در نیاندری ا وفوکایی ۲ و «بای راکلی» می (اسم قدیم و ازمیر امروز شهری است در ترکیه) قرار دارند که شباهت به پایه ستونهای كاخ شوش دارند (شكل ٢٩).



شكل ٢٩ الف \_ بخشى از ستون از ارارتو قرن هشتم ق .م ب \_ سر ستون قرن ششم ق .م. ازمير. ج ـ ته ستون از شوش قرن ششم م .ق .

بنا به قول اکورگال ۲ ستونهای ایونی که مربوط به اویل قرن ششم بودهاند، تحت نفوذ معماری اورارتی قرار گرفتهاند. گرچه از خود ستونهای اورارتی اطلاعاتی در دست نداریم ولی از پایه مبلهای ساخت ناحیهٔ اوارتی که برآمدگی هایی به شکل کاسبرگهای سرازیر داشتهاند، به اصل پایه ستونهای کاسبرگی تخت جمشید و نیز به پایه ستونهای نواحی ایونی مثل ایگائی<sup>۵</sup> نوکرات<sup>۶</sup> ودلفی<sup>۷</sup> میتوان پی برد.

پایه ستونهای به شکل بالشتک که از نواحی سوروهیتا <sup>۸</sup> در هتی ترکیه <sup>۹</sup> و شمال

<sup>1-</sup> Neandria

<sup>2-</sup> Phocaca

<sup>3-</sup> Bayrakli

<sup>4-</sup> Akurgal

<sup>5-</sup> Aegac

<sup>6-</sup> Naucratis

<sup>7-</sup> Delphi

<sup>8-</sup> Syro/Hiatti

<sup>9- (</sup>latay

روسیه این تینات مساگجه گزو سنچیرلی به دست آمده، شکل ساقه برگی تراشیده شده که لبهٔ آن پیچ خورده است و نیز پایه های چهار پایه ای که از سنچیرلی سوریه به دست آمده دو شکل مانند طومار پیچیده ای تراشیده بر آنها دیده می شود که شبیه ستونهای هخامنشی هستند. (شکل ۲۵).

در این جا باید متذکر شد که سلسله های آرامی سوریه و هیاتی لار قرن هشتم قبل از میلاد تحت استیلای اورارتو بوده اند.

قسمت فوقانی که مهمترین قسمتهای ستون را نشکیل می دهد، از قطعه سنگی که به شکل چهار عضو دو حیوان ساخته شده است. نمونهٔ این طرح را در اشیاء نواحی لرستان دیده ایم، ولی باید دانست که شبیه آن در آئینهٔ ساخت اورارتی است که از شکل دو گوساله پشت به هم داده ساخته شده و در موزهٔ بریتانیا است و نیز در سرقیه یا انتهای دسته خنجری از سنگ سفید که مربوط به ناحیهٔ دریاچهٔ وان ۳ بوده نیز این سبک به کار رفته است.

در ساختمان آئینه اورارتی شمان طور که در سر ستونهای شوش دیده شد (ولی در تختجمشید به چشم نمی خورد) بین شکل دو حیوان بزرگ، نیلوفر کو چکی نقر شده است. این که آیا این سبک اصولاً زاییدهٔ فکر ایرانی بوده یا از مادها و اورارتی ها سرچشمه گرفته، مدارک صحیحی در دست نیست، ولی می دانیم که اورارتی ها در ساختن مبل و ظروف و تزئین آن باسر حیوانات مثل گاو نر و شیر دال و غیره میل فراوان داشته اند مختصر آنکه با شواهدی تازه که از هر طرف به دست می آید، گرچه چیزی را مسلماً ثابت نمی کنند اشاره به نفوذ اورارتو و ماد در شکل دادن و ترکیب به هنرهای آن زمان می نمایند.

گرچه نمی توان میراث و نفوذ ایلامی را ارزیابی کرده و تشخیص داد، محققاً ایرانی ها طرح لباس و خط میخی را از آنها گرفته اند. گو این که شباهتی بین خطوط ایرانی و اورارتی نیز وجود دارد.

<sup>1- (</sup>Teil Tainat, Sakjegeuzu, Senchirli)

<sup>2-</sup> Senchirli

<sup>3-</sup> Van

اگر چه در بحث خود ادعاکینم که نفوذ ایونی در معماری هخامنشی که بسیاری آن را قبول دارند، از خود ایونی سرچشمه نگرفته و خود الهامگیر سبک اورارتی بوده، تا اندازهای در جانب داری از اورارتی ها زیاده روی کرده ایم. ولی اشکال و پیچیدگی کار ما در این است که راجع به روابط هنری اورارتی و فنیقی که از راه سوریهٔ شمالی نفوذ داشت، هیچ اطلاعی در دست نداریم.

سبک پیچهای طوماری شکل که در ستونهای هخامنشی دیده می شود، مبدأ خود را به هنر فنیقیه می رساند، ولی باید بر این فرضیه تکیه کنیم که از راه اورارتی به ایران راه یافته و با در نظر داشتن این که مهندسان هخامنشی سلیقهای مشکل پسند داشته و از هر هنری بهترین آن را انتخاب می کرده اند، نمی توانیم با قطعیت به این فرضیه جواب دهیم.

وجود قبرهایی که در صخرههاکنده شده و در کردستان ایران قرار دارند، ستونهایی از سبک معماری ایونی را با معماری هخامنشی نیز مرتبط مینماید.

ظاهراً این قبور از ساخته های مادی ها هستند و یکی از بهترین آنها که در فارس در محلی به نام گوه (دا ـ و دختر) از بعنی مادر و دختر) وجود دارد که بعضی آن را آرامگاه چیش پیش ۲ یا کوروش اول می دانند.

هیچ وسیلهای برای تعیین تاریخ بنای این قبر در دست نیست، جز این که پایه ستونهای آن شبیه پایه ستونهای پاسارگاد است. ولی در این که سرستونها از سبک ایونی اقتباس شده یا از یک مبداء به خصوص به ماد و پارس و ایونی راه یافتهاند، شک است. این مبداء فقط می توانسته از ستونهایی که مبداء ایونی داشته و در معماری فنیقی و اسرائیل به کار می رفته باشد. در نقش حجاری که از سارگون دوم (۷۱۰ق.م) در خورس آباد به دست آمده نمای ساختمانی را نشان می دهد که شباهت به نمای قبر

<sup>1-</sup> Da'u Dukhtar

دا ـ و ـ دختر در فارس دارد به اضافه همان ستونها که در هر دو جا دیده می شوند. این بنا در کنار آتشگاه پارسی در تپههای پر درختی ساخته شده که احتمالاً سرزمین مادها بوده است. در ناحیهٔ کامیرلو بلور قبرهای بسیاری وجود دارد که در دل صخرهها کنده شده، اگر ما قبول کنیم که منشاء این تقلید هخامنشی سرزمین اورارتی بوده، پسندیده تر است تا این که در پی مبدائی در نواحی دورتر آسیای صغیر به جست وجو پردازیم.

بی شک پیشه و ران ایونی را هم در کارهای شوش و تخت جمشید سهمی بوده است، ولی به نظر می رسد که نفوذ این قوم در کار مهندسی و معماری آن کاخها ناچیز و قابل اغماض است.

عدهای به این موضوع که استفاده از ستونهای بلند در ساختمانهای ایران و ایونی همزمان با یکدیگر انجام شده، اشاره و اصرار نمودهاند، ولی در حقیقت روش استفاده از ستون در کاخهای ایرانی به روش مصریها نزدیکتر بوده است.

داریوش در معبدی که در واحهٔ خارقه ا در مصر بنا نموده، از تالار ستوندار استفاده نموده و بنا به قول دیودورس سیکولوس کمبوجیه نیز از معماران مصری برای ساختن آن استفاده کرده، در تمام طرحهای ساختمانی ستونها و درگاههای هخامنشی ها از سبک نقش برگ نیلوفر و نقشهای منحنی تو خالی در گچبری و یا تراش سنگ در سر درگاه به علاوه ساختمان عظیم درگاهها و همه این عوامل را از مصری ها اقتباس نموده اند. ولی لبهٔ برآمده ته ستونها و طرحهای نیمه لوله ای یا چین دار از سبک ایونی بوده است.

در خاتمه مختصراً باید اشاره نمودکه گرچه معماری و مهندسی هخامنشی با وجود کشفیات اخیر هنوز مشکلات حل نشدهای را برای ما در بر دارد، ولی میراثی را که معماری مادی ها با نفوذ بسیار اورارتی به جا گذاشت، تا اندازهای از روی معماری هخامنشی پرده برداشته و نشان می دهد که چه چیزهایی را از دیگران اقتباس نمودهاند و چه عواملی مربوط به ابتکار و سبک بومی خودشان بوده است.

## هنرهای هخامنشی

گسترش قانون و نشر اعلامیهٔ حقوق بشر و جنبهٔ رسمی دادن به زبان «آرامی» تنها عواملی نیستند که در ادارهٔ امور کشور، تمایل فکر و اندیشهٔ شاهنشاهان هخامنشی را به یک روش جهانی روشن میسازند، بلکه در اتحاد و همبستگی عوامل هنری که زاییدهٔ فکر و ابداع شاهنشاهان هخامنشی بوده نیز منعکس است.

سنگ نوشته های هخامنشی حاکی از این نکته است که بنای کاخهای با شکوهی که به فرمان شاهنشاهان هخامنشی ساخته و تزئین شده است، به دست هنرمندان و کارگرانی صورت گرفته که از گوشه و کنار ساتراپی های شاهنشاهی گرد آمده «تخت جمشید» یا «کاخ ملتها» (کاخ ملل) را برپاکردهاند.

«داریوش بزرگ» و «خشایارشا» در نوشته هایشان به همکاری کارگرانی که متحداً بنا و تزئین این کاخ را به عهده داشته اند به تأکید اشاره کرده اند و آنچه موجب شگفتی و اعجاب بیننده است، اصالت و کمالی است که از پرتو این همکاری در هنر معماری و سبک نوین آن به وجود آمده است.

گرچه از نظر هنرشناسی نمی توان به ریشهٔ اصلی هیچ یک از آثار بزرگ پی برد و این حقیقت دربارهٔ حجاری های تخت جمشید و شوش نیز صدق می کند. اما از اختلاط

<sup>1-</sup> Palace of All Nations

سبکها و سلیقههای مختلف در حجاریهای مختلف تخت جمشید نظر و دید نوینی به وجود آمده که از اصل هنر برتری یافته و این نظر زاییدهٔ فکر عمیق و اصولی شاهنشاهان هخامنشی بوده.

تردیدی نیست که قسمتی از این ساخته های هنری ادامه ای از سبک هنری آشور بوده ولی با دستورها و نظریات شاهنشاه ایران به ویژه در طرح و ساختمان تالارهای ستوندار یا آبادانا و برافراشتن ستونهای عظیم، ولی پر از جمال و ظرافت جلال و شکوهی کاملاً تازه به وجود آوردند که خود شامل منظوری شایسته و مقصودی در خور ستایش بوده است.

میدانیم که دیوارهای قصور و معابد آشوریان سرشار از نقوش وحشتانگیز و تصاویر نفرت بخش جنگی و وحشیگری و صفوف تأثرانگیز اسیران و مهاجران بودهاند که خود نمایشگر روحیه و خصلت شاد شاهان آن دیار بوده است تا رعب و هراسی را در دل بینندگان جای دهند و تصویر طغیان و سرکشی را از سر آنان بیرون کنند و سرانجام در برابر خودپرستی و بیدادگری فرمانروایان ظالم و مستبد جز تسلیم و انقیاد راهی نیندیشند.

اما در صورتهای تخت جمشید و شوش و آثار سلاطین هخامنشی از آن منظرههای دلخراش اثری دیده نمی شود؛ زیرا جنبهٔ معنوی سبک هنر هخامنشی بر جنبهٔ فعاله آن برتری داشته است.

در این جا همه گل است، درخت است، جام شربت است، اسب است و گوسفند و گاو و مینای شراب که در دست سفرا و مردمان گوناگون نواحی پهناور شاهنشاهی دیده می شوند حتی سربازان گارد جاویدان هم در عین قدرت و استحکام آرامش و انضباطی بدون کوچک ترین اثر و حالت تعریضی و هجوم، به خود گرفته اند. تنها نشانه ای که از جدال و زد و خورد نقش شده، یکی نبرد شاه با شیر و شاه با هیولای پلیدی و دیگری شیر با گاو و حتی در این جا نیز منظور ستیزهای خام شکرگاه و بیابان نیست، بلکه

اشاره به جدال یزدان و اهریمن، نور و تاریکی، راستی با ناراستی، آرامش بر ضد هرج و مرج، مرکزیت دولت بر ضد بربریت، و صحنهٔ جنگ شیر با گاو اشاره است به زوال سال کهنه و آغاز سال نو و از آن کوشش مستمر افراد برای زندگانی بهتر خواسته شده است.

غرض اینکه از نقوش تخت جمشید انعکاس فکر فرمانروایان هخامنشی به دست می آید و آن ابراز محبت، استوار ساختن اصول دادگری و تأمین معاش عمومی با رعایت نظم و اطاعت به مقررات بی تبعیض بوده است و همان نقوش معرف جنبش منظم پیشروی به سوی کمال و معنویت است.

برخی از مطالعه کنندگان در این آثار بر یکی از دقیق ترین و روحانی ترین جنبهٔ آنها خورده گرفته و وجود بی حالتی را در پیکر تراشی صورتها مورد انتقاد قرار داده اند و شاید حمل بر عدم توانایی هنرمندان در ترسیم قیافه های گوناگون کرده اند و حتی معتقدند که نتیجهٔ این بی حالتی و یک نواختی مشابهی خسته کننده به وجود آورده که موجب ملال خاطر بینندگان می شود.

اما همانطور که قبلاً گفته شد، نقرکنندگان آن صورت ها تابع نظری بلند و فلسفهای عمیق و عالی بودهاند و در آن روش تعمد داشتهاند، چرا که حجاری که می تواند موهای فرفری یک نفر حبشی را معرف حبشی بودن سازد سنگ تراشی که می تواند ظریف ترین و کوچک ترین گلها و بو تههای غلاف شمشیر و لباس افراد را مجسم سازد، از ساختن ابرو و بینی بلند و کو تاه و ایجاد قیافه های متنوع و حتی مشابه با اصل هم عاجز نبوده است. اما شهریاران عمیق فکر و دورنگر هخامنشی با این شیوه خواستهاند نشان دهند که در قلمرو و شاهنشاهی به جمع و اجتماع بیشتر از فرد توجه دارند، به اتحاد ملل تابع و هماهنگی احترام مختلف بالاتر از همه به بی طرفی و بی نظری خود نسبت به اجزاء تشکیل دهنده شاهنشاهی بیشتر اعتنا می کنند تا به نژاد و اقوام و طوایف.

این تجسم چنانکه در پیش نیز اشاره شد، مخصوصاً در هدایایی که در دست اشخاص یا همراه آنان است به خوبی منظور گشته یعنی بعضی حامل مواد خام مثل پنبه از هندوستان و برخی حیواناتی به همراه مثل اسب از سیسیل و گروه دیگری اشیاء فلزکاری ساخت هخامنشی را در دست دارند که نظراً سبک ساخت آنها در سراسر مستعمرات رواج داشته و خود برای ما از مهمترین نمونه و معرف اشیاء ساخت هخامنشی می باشند. گرچه بر ما آشکار نیست که آیا در سراسر مستعمرات هخامنشی کارگاههایی وجود داشتهاند که این نوع اشیاء در آنها ساخته می شده یا نه، قدر مسلم این است که دو اصل مهم با منشاء و گسترش ذوق و سلیقهٔ هخامنشی در سراسر متصرفاتش کمک نمودهاند.

یکی اینکه مأموران ایرانی که به سوی مرکز مأموریت خود می رفتند و با تجمل و بار و بنهٔ بسیار و اسباب و اشیاء فلزی آشپزخانه و آبدارخانه حرکت می کردند و به احتمال قوی صنعتگرانی را نیز که در ایران تعلیم دیده بودند، به همراه خود می بردند و دوم صنعتگرانی که از گوشه و کنار شاهنشاهی جمع آوری شده و برای ساختمان تخت جمشید که مرکز کانون صنعتگران شاهنشاهی بوده، بدانجا می آوردند این صنعتگران پس از پایان کار به سرزمین خود بر می گشتند، در حالی که از سبک هنرهای مختلف بین المللی طرحهای تازه ای آمو خته و به دیار خود می بردند.

هنرهای مهرسازی بلافاصله بعد از مجسمه سازی پدیدارگشت و تعداد بی شماری از مهرهای استوانهای شکل هخامنشی همان سبک آسوری را پیروی کرده و شاه را در حالت شکار شیر و با سوار بر ارابه و یا پیاده تیر و کمان به دست که این ها اغلب طرحهای مورد توجه صنعتگران نواحی بین النهرین بوده اند، ولی آنچه از دست سازندگان هخامنشی پدیدار گشته، آمیخته به یک حالت معنوی و روحانی بوده زیرا شکار شاه اهریمن را و یا حیواناتی را که نمایندهٔ کواکب فلکی هستند، منظور تنظیم فصول چهارگانه بوده است.

در بسیاری از نقوش، شاه در حال شکارگراز است (خوک وحشی) و این تصویر تا زمان ساسانیان هم رواج داشته تعدادی از این مهرها نقش حلقهٔ اهورامزدا را دارد که بین دو حیوان هر یک نشان پیامی آسمانی هستند و یا بین دو دیو که خاطرهای از روش باستانی هوریان است (شکل ۵۰).

گاهی هم نقوش استوانه ها اشاره به وقایع تاریخی مثل نبرد بین پیاده نظام ایران با پیاده های تراس و یا ردیف اسرای فنیقی و مصری را نشان می دهد و تاریخ ساخته شدن این مهرها دقیقاً معلوم نیست. سی و شش عدد از آنها را می توان از روی نوشته هایی که دارند تاریخ گذاری کرد، مثلاً می توان فهمید که بعضی از سی و دومین سال سلطنت داریوش اول تا شانزدهمین سال سلطنت اردشیر سوم می باشند. بین مهرها تعدادی به سه زبان با خط میخی نوشته شده و آنهایی که مورد استعمال تجار و یا مأموران رسمی دولت بوده، به زبان های آرامی و یا فنیقی حکاکی شده اند.

گروه دیگر از مهرهای کشف شده که به شکل مهرهای مدور می باشند، مسئلهٔ هنری به وجود آورده اند. یعنی اگر چه بسیاری از آنها همان نقوش مهرهای استوانه ای شکل را دارند منتهی با این تفاوت که سبکی مبین سلطنتی بودن آنها باشد دیده نمی شوند و فقط یک پیکر بر آن کنده شده که بدین سبب سبک آن را مربوط به یونان شناخته اند.

هنوز این مطلب روشن نشده که آیا این مهرها کار جواهرسازان یونانی مقیم ایران بوده و یا کار هنرمندان کارآزمودهٔ ایرانی که یونانی ها از آنها فراگرفته و بعداً به یونان برده اند. به طور کلی با این که لباس و صورتها یونانی به نظر می رسد، ولی خود پیکر شرقی است از این رو نباید امکان این را هم که ممکن است کار هنرمندان و جواهرسازان بین النهرین بوده باشند نادیده گرفت.

آنچه هنر هخامنشی در ابتکار و اختراع ساختن مهر و یا دیگر کارهای کوچک و جزئی هنری فاقد بوده، در مهارت صنعتگری و برتری هنرمندانهٔ محصول کار خود را بر

1- Hurrian 2- Thracian

ساخته های دیگر سرزمین های تلافی نموده. اشیاء مکشوفه ای که در سال های اخیر به بازار آمده شامل اشیاء باستانی قابل ملاحظه و پرارزش بوده اند. آن چه شگفت آور و حیرت انگیز است، حالت سالم اشیاء و کمال هنر آن است که در به وجود آوردن آنها به کار رفته است. این اشیاء عبارت از جام ها و ظروف فلزی مثل ظرف شراب خوری با دسته های لوله ای شکل و جام ها دو دسته و رایتون ایا جام شاخی بوقی شکل و تکه فلزهایی که در مبل ها به کار می رفته و تزئینات روی لباس یاگوشواره و گردن بند و غیره کاسه های سنگی مجسمه هائی از لاجورد، ظروف شیشه ای و پارچه ها. علاوه بر آن چه از انواع اشیاء مذکور که در ایران کشف شده اخیراً تعداد بسیاری در کشفیات یونان ترکیه، بابل، سیبریه، جبال قفقاز و اطلس و به علاوه در مصر و فلسطین و سوریه و پاکستان از خاک در آمده که بیشتر ظروف غذاخوری از طلا و نقره حکاکی شده اند و به تحقیق در هنر حکاکی هخامنشی سر آمد همه بوده اند.

تجمل خارج از حد ظروف غذاخوری ایرانیان بر روی یونانی ها و به خصوص اسپارتی های ساده و گدامنش اثر فراوان گذارد. پوزانیاس آسردار اسپارتی پس از فتح در جنگ پلاتائی آفرمان داد تا در خیمه هایی که از سرداران ایرانیان به غنیمت گرفته بودند با ظروفی که از ایرانی ها به جا مانده بود به رسم ایران و اسپارت مهمانی مفصلی برپا کنند. تجمل ظروف و وسایل ایرانی و غذاهای مأکول به حدی بود که پوزانیاس همه سرداران اسپارتی را مخاطب قرار داده و گفت «ای مردان هلاس آ، شما را به این ضیافت دعوت کردم تا کوته نظری پیشوای مادی ها را به شما نشان دهم که با این تجمل و ثروت سرشار خود را به زحمت انداخت تا به این حدود بیاید و دارایی حقیر و ناچیز ما را از دستمان در آورد». این ظروف و جامها همانهایی بودند که در ایران شراب معروف شیراز را در آنها می آشامیدند در بعضی از الواحی که از خزانهٔ تخت

<sup>1-</sup> Rytha (Rhyton)

<sup>2-</sup> Pausanias

<sup>3-</sup> Plataea

<sup>4-</sup> Hellas

جمشید به دست آمده اشاره به شرابگیران و دستگاههای شرابگیری شده است و این خود دلیل بر آن است که شراب شیراز از آن زمان مشهور بوده. در صورتی که بنا به آنچه استرابو ٔ مورخ نوشته است شراب هلوبیون که از انگورهای پونتیک در ناحیهٔ حلوان ٔ سوریه به دست می آمده مورد استفاده و آشامیدن پادشاهان شوش بوده در هر صورت چنین معلوم است که بین شراب کشان و زرگران میانه خوشی وجود داشته

در الواح خزانه تخت جمشید مصری ها و مادی ها را مسئول طلا و نقره کاری ها ذکر کرده. در حقیقت نقره را از مصر می آورده و طلا از باختر<sup>۵</sup> و سارد<sup>۶</sup> و در شوش ساخته می شده. معادن طلای ایونی که در تاس $^{V}$  و پاکتول $^{\Lambda}$  قرار داشت زیرنظر سارد $^{\Theta}$  بود و معادن تازهٔ طلای سیبریه که سکاها هم از آن استفاده می کردند باختری ها ۱۰ در آمده بود. گرچه نفوذ سبک کار مصر را در فلزکاری هخامنشی از جهات مختلف می توان یافت، ولى تاكنون هيچ ظرف و يا جام شراب كمعمق و پهن كه رابط مستقيم بـا سـليقة هخامنشی داشته باشد و حکاکی آن شکل برگ گل و گیاه داشته در مصر بـه دست نیامده است. فکر استفاده از جامهای شراب نقره که به شکل برگهٔ نیلوفر آبی و پهن ساخته می شده از سلسلهٔ هیجدهم فراعنه ۱۱ شروع شده جامهای کم عمقی که از مفرغ ساخته شده و با طرح منشعب برگها مزین است، مربوط به سلسلهٔ اولیه شوش ۱۲ بوده و بین اشیاء مکشوفهٔ لرستان نیز دیده شده، گرچه ظرفهای بدل چینی که شکل برگهای نیلوفر مصری را با طرح منشعب دارند در زمان سلسلهٔ بیست و پنجم<sup>۱۳</sup> در

1- Strabo

2- Halubion

3- Pontic

4- Halwan

5- Bactria

6- Sardis

7- Thasos

8- Pactolis

9- Sardis

10- Bactria

11- XVIII Dynasty

12- Earty Dynastic Susa

13- XXV Dynesty

مصر متداول بوده، توسعهٔ هنری ساختن این ظروف منتهی به طرحی که گل برگها را با فاصلهٔ زیادتر درحالی که بین آنها را برجستگی بیضی شکلی قرار دادهاند شد و به نظر مى رسد كه اين طرح در خارج از مصر ابداع شده و بعداً به وسيله نقره كاراني كه براى کارهای کاخهای سلطنتی به ایران رفته بودهاند، در مراجعت سبک جامهای گلبرگی مصری را با سبک ایرانی مخلوط کرده و این شکل تازه را در آوردهاند. قمقمههایی که به شکل بته کنگر بوده و برگهای نیلوفر تمام بدنهٔ آن را پوشانده شباهت زیادی به ظرف مذكور در بالارا دارند. طرح اين ظروف در كارهاى نقره مربوط به سلسله بيست و پنجم و در ذخایر سلسلهٔ نوزدهم اکه از تل بستا در مصر به دست آمده، دیده شده و شامل قمقمه هایی به طرح گل کنگر و کوزه های شرابی که دسته های آن را دو بزکوهی در حال جهش تشکیل دادهاند و شکل بدن آنها مدور و کشیده است و از روی این ظروف بوده که هخامنشی ها جامها و کوزه هایی با دسته های شکل حیوانات را ساخته اند در حال حاضر از نظر نظم تاریخی بین صنعت ظرفسازی هخامنشی و مصری فاصلهٔ زیادی وجود دارد. در عین این که امکان تقلید و تکیه به سبک مصری در هنر هخامنشی زیاد است، ولى ما مدرك به خصوصي در دست نداريم كه دقيقاً اشاره به انتقال و تقليد سبک حکاکی مصری به ایران بنماید. از انواع این ظروف که در بین ظروف سفالین زمان سارگون در سوریه به دست آمده، دلیل استفاده از این طرح پیش از زمان هخامنشی در نواحی بین النهرین است. آنچه در بحث پیرامون فلزکاری از نظر طرحهای حیوانی شکل دورهٔ هخامنشی اشکالاتی برای باستانشناسان به وجود آورده است، خلاف سبک مجسمه سازی که دارای تاریخ تقریباً مشخصی است صنایع کوچک و کارهای مختصر هنر فلزکاری که از زمانهای دور متداول و مدتها ادامه داشته و با سبک کلاسیک مخلوط شده کمتر نشان تاریخ معینی را با خود دارند، ولی اکنون با به دست

<sup>1-</sup> XIX Dynasty

آمدن گنجینهٔ زیویه او اشیائی که به طور معجزه آسایی سالم مانده و از همدان کشف شده، ما را در وضع جدیدی قرار داد که با تحولات و ادامهٔ سبک کارهای هنری آشنایی بیشتر پیدا کنیم و روشن تر از نویسندگان کتاب پرفسور پوپ (مطالعه در هنر ایران ۲) که در ۱۹۳۸ نوشته شده به رابطه نزدیک هنرهای جزئی تر آسوری و ایرانی زمان هخامنشی پی ببریم.

رابطه و نزدیکی اشیاء هنری که از جاهای مختلف به دست آمده، با اشیاء مکشوفه در زیویه موجب روشن شدن نکاتی برای ماگشته یعنی هر چه شباهت آنها به این اشیاء نزدیک تر باشد، قدمت آنها به هنر هخامنشی نیز بیشتر است و آنچه از همدان که مرکز شاهنشاهی مادها بوده به دست آمده، دلیل بر سبک هنر از بین رفتهٔ مادها است که نسبت به هخامنشی ها قدمت تاریخی داشته اند. اگر به دوران پیش از آن تاریخ نگاه کنیم، اختلاط و بهم آمیختگی استفاده از سبک شکل حیوانی را در هنر هخامنشی بر تزئینات ساخت ایونی و کریمه یونان که در قرن چهارم قبل از میلاد و جود داشته پی می بریم بعضی اخیرتر بوده یعنی به قرن سوم مربوطند و این حول و تحول سبک هم بریم بعضی اخیرتر بوده یعنی به قرن سوم مربوطند و این حول و تحول سبک هم بستگی این مکشوفات را تا اندازه ای به ترتیب زمانی تاریخ اشیاء با این که تا اندازه ای مشکوک است کمک می نماید.

از روی آثار مکشوفه نسبتاً جدید می توان دریافت که پیکره های سنگی یا فلزی حیوانات که موی، پوست، و سر و گردنشان سبک طرح مخصوصی دارند و عضله های مشخص باگونه های قوس داری از روی گاو و سرهایی که در نقوش اورارتی که خدایان مذهبی بر پشت آنها ایستاده اند تقلید کرده اند و چهار مجسمهٔ مفرغی که بارنت کشف

<sup>1-</sup> Ziviyeh

<sup>2-</sup> A Survey of Persian Arts

<sup>3-</sup> Ionian

<sup>4-</sup> Crimean Greek

<sup>5-</sup> Scytho - Sarmatian

<sup>6-</sup> Urartian

<sup>7-</sup> Barnett

كرده از تزئينات تخت سلطنتي عظيمي مربوط به ناحيه تويراق كاله از نواحي درياچه وان  $^{7}$  بوده، دیگر شیر مرغی است که در انزور  $^{7}$  از مناطق وان  $^{7}$  به دست آمده بویسال  $^{0}$ تصویر آن را در متابش منتشر کرده که از نظر اندازه شبیه شیری است که در پایین جام شراب شاخ مانندی که در موزهٔ تهران و در موزهٔ متروپلیتن <sup>ع</sup>امریکا موجودند. گوشهای خوابیده و بینی پهن و طوق دارد و صورت و طرح گل زنگولهای که روی دستهای دراز شده شیر است همه به نقوش اورارتی شباهت دارند. شباهت شیر دالی که متصل به جامی از کشفیات بیلر است ۷ با شیر دالی اورارتی که در زیویه به دست آمده، واضح و آشکار است. عموماً سلیقهٔ هخامنشی در تقلید از شکل حیوانات بیشتر به طرف سبک اورارتی که حیوانات را به حال نیمه خوابیده یا روی دست و پا نشسته تمایل داشته تا به سبک اشکال حیوانی آسوری (شکل ۳۲) ترسیم شکل شیر دال و هیولای شیر شاخدار مخصوصی سبک اورارتی بوده و با این که حیوانات نقوش اورارنی غالباً بدون بال تجسم شده، ولي بر روى لوحهاي كه از آلتين تپه مبه دست آمده نقش شیربال دار به چشم می خورد. از این که سبک شیر بالدار از ماد به اورارتی رفته شواهد دقیقی در دست نداریم، ولی کشف گنجینهٔ زیویه اثر این سبک هنر را به روی هنرهای مانائی و مادی محاملاً آشکار نموده است از روی اکتشافات لرستان می توان دریافت که طرح ترسيم حيوانات هنر هخامنشي مرهون مادها بوده كه خود از اورارتي ها اين سبك را تقلید و به هخامنشی منتقل کردهاند و این مدعا از مهرهایی که از زمانهای اولیهٔ ایجاد شوش به دست آمده به خوبی معلوم است. ولی در حقیقت باید دانست که در هنرهای جزئی تر اشیای کوچک به هیچ وجه استفاده از شکل حیواناتی که دو نیم تنه دارند، مرسوم نبوده است.

1- Toprakkal'ai

2- Van

3- Anzavur

4- Van

5- Y.Boysal

6- Metropolitan

7- Beycler

8- Altintepe

<sup>9-</sup> Mannaean & Median

سه جام شراب خوری مکشوفه که دارای دو دسته به شکل حیوان و نقوش دیگری از حیوانات به روی آنها مجسم است، احتمالاً از کارهای منقور اولیهٔ هخامنشی بودهاند در حقیقت می توان احتمال تعلق این جامها را به مادها داد و آنها را تنها نمونه موجود از ذخائر اكباتان دانست كه موجب شهرت آن شهر شده و قدمت تاريخي آن را نسبت به پاسارگاد و تخت جمشید ثابت می نمایند و از این رو باید با دقت بیشتری آنها را بررسی نمود. احتمالاً قدیمی ترین جام از این جامها جام طلایی دو دستهای است که در مجموعه کورکیان ا موجود و به طوری که می گویند از ناحیهٔ لرستان به دست آمده (عکس ۲۶ آخرکتاب) دسته های این جام به شکل دو شیر با بدن های کشیده و روی بدن فرورفتگی هایی تعبیه شده که برای کارگذاشتن سنگهای قیمتی با تزئینات دیگر بوده. در روی بدنه جام شکل دو شیر از پهلو که روبهروی هم ایستادهاند، ولی دارای یک سر هستند که آن سر برجسته و تمام رخ روبرو را نگاه میکند. گرچه سبک این کار فاقد اصول هنری به نظر میرسد، ولی شک نیست که در ساختمان کلی جام از سلیقهٔ هنری در ظروف مشروب در زیویه و املش تقلید شده و فکر شیرهای دوقلوکه یک سر دارند هم در اشیاء زیویه و هم روی تزئینات لباس در کشفیات همدان و هم روی بعضی از اشیای مفرغی لرستان دیده می شود. برجستگی (کشیده) میله شکل که روی کفل شیرها است شبیه برجستگی دندههای بزکوهی دو سری است که دستههای جام شراب منحصر به فردی راکه جزء مجموعهٔ موزه سینسیناتی ۲ در شیکاگو است تشکیل می دهند. (عکس ۲۷ آخر کتاب) در روی این جام نیز نقش شیرهایی وجود دارد که بالدار بوده و شباهت آنها با نقش شیرهای زیویه بیشتر از شیرهاییست که بر جام مجموعة كوركيان وجود دارند.

ترسیم شیرها و برگ نخل بادبزنی شکل که بر لبهٔ جام موجود در موزه سینسیناتی شیکاگو است، شباهت تامی به تزئینات گنجینهٔ زیویه و نوار آثار مادی دارند که از طلا

است و در موزهٔ بریتانیا موجود است (عکس ۲۴ آخر کتاب). بر خلاف جام مجموعه کورکیان که بدنهاش از دندانههای برجستهٔ افقی پوشیده جام موزهٔ سینسیناتی دارای دور تا دور بعضی به شکل بیضی و بعضی زبانهای شکل است و برجستگی آنها خیلی بیشتر از جامهای خیاره دار مصری است و خیلی شبیه جامهای شرابی است که بعداً ساخته می شده و از همدان به دست آمده. نظیر دسته های جامی که شکل بزکوهی دو سر را دارند، در هیچ جا دیده نشده است (عکسهای ۴۴ و ۴۵ در آخر کتاب).

سومین جام دو دسته ای که از نقره ساخته شده، با این که احتمالاً باز هم از آثار مادها است ولی ترسیمی آن گنگ و مبهم است و این نسبت به آنچه ما اطلاع داریم، بیشتر به سبک خاص ساخته های هخامنشی نزدیک است. دو گاو وحشی که دسته های جام را تزئین کرده اند، دارای شکل مشخص اورارتی هستند و واضحاً که قدمت آنها نسبت به بقیه کارهای هخامنشی که شکل حیوانات را دارند، بیشتر است. به نظر می رسد اگر به همین ترتیب که این سه جام ساخت مادها را توصیف کرده ایم. آنها را قرار می دهیم از نظر نظم تاریخی و زمان ساخته شدن آنها به این نکته پی می بریم که کارها در اوایل حالتی خشن تر و طرحی ناموزون داشته و کم کم ظرافتی بیشتر و ترکیبی موزون تر عافته این نکته که از اشیاء هنری ساخت مادها نمونه های بسیار کمی در دست ما است، پس قضاوت و گفت و گو درباره ی آنها تا اندازه ای جای مو آخذه و بحث بیشتری دارد. اگر در مقایسهٔ این اشیاء با اشیای زیویه ادعائی را ثابت کنیم، پس احتمالاً می توانیم تاریخ این ظروف را بین ۵۰۶ و ۵۰۰ قبل از میلاد بدانیم.

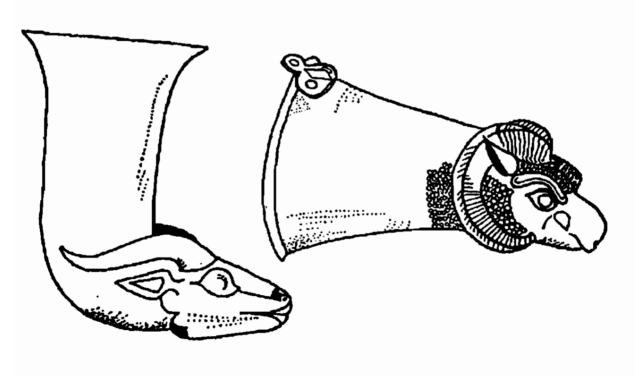
به نظر نمی رسد که جامهای شراب خیاره دار هیچ کدام تاریخی بدین قدمت داشته باشند ولی تصور می رود که جامهای کوچک و پهن چون مورد استفادهٔ آسوری ها و اورارتی ها بوده اند، مادها هم از همان اوایل زمانشان از این نوع جام استفاده می کرده اند.

از جامهای شراب هخامنشی تعداد بسیاری باقی ماند، که فقط اشکال در ترتیب

زمانی و تاریخی آنها است، ولی عموماً آنهایی که قدیمی تر بودهاند همه گردتر و تقریباً تمام سطح آنها دور تا دور از خیاره های برجسته به شکل برگ یا برآمدگی های بیضوی پوشیده شده. دو ظرف طلا از این نوع که از همدان به دست آمده و نام داریوش بر آنها نقش شده از قدیمی ترین ظروف هخامنشی هستند که به واسطهٔ نامگذاری دارای تاریخی معینی هستند (عکس ۴۴ و ۴۵ آخرکتاب). بعداً ظروف کو چک تر با حاشیهای پهن و مسطح که بیشتر با ظروف غذاخوری مثل بشقاب و غیره بوده، بهوجود آمده و ظاهراً ساختن این نوع ظروف از زمان داریوش شروع شده و از روی نوشته ها بعضی از آنها را می توان به دوران سلطنت اردشیر اول نسبت داد در تزئین ظروف نامبرده از ادامه طراحی گل برگهای خیارهدار خودداری کرده و به طرح اولیه گلبرگها و کاسه گل و ساقه برگشتهاند و نیز سبک زنجیرهای از گل و غنچهٔ نیلوفر مصری که از دیر زمانی در ایران متداول بوده است و در سوریه نیز رواج داشته و بعدها نقش برگ گیاهی که هنرهای قدیمی شبیه آنچه در معماریهای یونان (عکس ۵۰ تصویر ۴۳) به کار رفته می باشد. زیباترین بشقابی که از این نوع به دست آمده در محلی به نام سینوپ در کنار دریای سیاه می باشد. در ساختمان این بشقاب از شکل ساقه های قوسی شکل گل و غنچه نیلوفر استفاده شده که تمام سطح ظرف را از طرحی تارعنکبوتی شکل پوشانیده و نقش نخل های کوچکی با ظرافت و سلیقه زیبا در آن طلاکاری شده (عکس ۵۴ آخر کتاب) در اشیاء مکشوفه تازه در همدان از این گونه کارهای هنری تعدادی به دست آمده که مدالهای وسط آنها با بزکوهی وگاو نر تزئین یافته و تاریخ آنها ظاهراً مربوط به اواخر قرن ششم است. مدال میانه یکی از آنها نقش عقابی را در حال پرواز نشان می دهد و اهمیت این شکل در این است که در ساخته های هخامنشی کمتر از شکل پرندگان استفاده می شده و بیشتر در صنایع سکاها ۲ رواج داشته است (عکس ۵۳ آخر کتاب)

متداول ترین طرح در ساختن جامهای شراب جامهایی بوقی شکل بوده که از روی جامهای شاخی دوران بربریت تقلید شده (شکل ۳۰) از اواخر هزارهٔ دوم ق م ظروف شراب خوری شاخ مانند با پایههایی به شکل حبوان زانوزده ساخته می شده که در نواحی شمالی ایران و در بعضی از کشفیات ترکیه به دست آمده است. و محققاً هخامنشی ها جامهای شاخی شکل خود را از این ها تقلید کرده اند.

ساختمان این جامها سنت اجدادی همان فلزکاران بوده است که جامهای عمودی مخروطی شکل را نیز ساختهاند که شکل و پوزهٔ حیوان دارند. این جامها پایهای ندارند که به خودی خود روی سطحی بایستند و تا شراب یا مایع دیگری در آن است باید در دست نگاه داشته شود. گرچه ساختن این نوع جام قدمتی بر جامهای شاخی شکل سفالی انحناء دار که از نقاط مختلف ایران به دست آمده، ندارند، از جامهای شاخی که پایهٔ آن انحناء دار و از فلز ساخته شدهاند قدیمی ترند.



ش ۳۰ ساغر سفالی از غرب ایران ش ۳۱ جام سفالی با دسته فلزی قرن هفتج ق .م از زیویه

در هر صورت سنت کنده کاری که در هر دو نوع چه از سنگ یا سفال یا از فلز ساخته شده شباهت بسیار داشته و نظیر این ساخته در دسته های سنگی که از همدان کشف شده و از نوع سنگی است که برای تیز کردن لبهٔ شمشیر و چاقو از آن استفاده می شود و همچنین طرح های برآمدهٔ سپرهای فلزی که از خفتانلو ۱ به دست آمده (عکسهای ۳۰ و ۳۱ آخر کتاب) دیده می شود.

جامهای شابی که به شکل شاخ دارای سر حیوان بودهاند، مورد استفادهٔ آسوریهای زمان سارگون بوده و در تصاویر منقور دیوارهای قصر وی در ناحیهٔ خورس آباد به چشم می خورد، در بعضی از این ظروف دسته های حلقه ای شکل تعبیه شده که به وسیله گیره شبدری مانند به دو لبهٔ آن متصل و آن را به شکل سطل یادلوچه در آورده که احتمالاً از صنعت اورارتی ها است که مورد استفادهٔ مادها نیز بودهاند. در حاشیهٔ تابوت گنجینهٔ زیویه تصویر مادها که حامل هدایایی بودهاند دیده می شود که از این نوع سطل یا دلوچه را با خود حمل می کنند. سطل دیگری که شکل سر شیر دارد از قبری در ناحیهٔ گوردیوم م در فری گیه به دست آمده تصور می رود که به وسیلهٔ بازرگانان اورارتی بدان نواحی برده شده است. در کارهای هنری آسوری از شکل سر قوچ استفاده نمی کردهاند، ولی در اشیاء زیویه ظروفی با سر قوچ دیده شده که دستهای مثل جامهای فلزی ما قبل زمان خود دارند. (تصویر ۳۱)

در جامهایی از مفرغ که در نواحی شمال غربی ایران پیدا شده، عواملی از هنر اورارتی به چشم میخورد (عکس ۲۹ آخرکتاب) یکی از این جامهاکه شکل سرگوزن آفریقایی اوریکس را<sup>۶</sup> دارد با جامی که در لبنان به دست آمده شباهت زیاد دارد و از روی نوشتههای میخی جام مربوط به لبنان تاریخ زمان آن به سال ۸۰۰ قبل از میلاد نسبت داده شده این جامها و جامهای دیگر مانند آن ظاهراً از جامهای زیویه مورد

<sup>1-</sup> Khaftanlu

<sup>2-</sup> Sargon

<sup>3-</sup> Khorsabad

<sup>4-</sup> Gordium

<sup>5-</sup> Phrygia

<sup>6-</sup> Oryx

استعمالشان کمتر بوده. در ظروف زیویه و شباهتی زیاد با دو نمونهٔ جام سر قوچی که از نقره ساخته شده و در خفتانلو به دست آمده، وجود دارد از روی سبک ساختمانی این ظروف که هم از سفال و هم از نقره ساخته می شده و سبکی پیشرفته و توسعه یافته بوده، می توان ارتباط سالهای ۶۲۰ تا ۵۵۰ قبل از میلاد را برقرار نمود (آخر کتاب عکس ۴۹) و این خود سبکی است که تحول آن به دوران هخامنشی می رسد.

جامهایی که به شکل سر حیوانات ساخته می شده، در هنر هخامنشی رواج بسیار داشته ولی بعد از جنگ پلاته <sup>۵</sup> و شکست مردونیه <sup>۵۵</sup> یونانی ها از روی این ظروف تقلید کرده و جامهای زیاد ساخته اند و از این رو آنچه از این نوع ظروف مربوط به هخامنشی بوده و به دست ما رسیده است، جز تعدادی محدود وجود ندارد.

جامهایی که انتهای آن منحنی و به شکل حیوانی که روی دست نشسته ساخته شده بیشتر متداول بودهاند. دو نمونه از این جامها که سنگین تر بوده و ببشتر از دیگران شکل کار اورارتی دارند ممکن است قدمت بیشتری بر انواع خود داشته باشند. یکی از این جامها که در گالری بیلر ا در ترکیه است، شکل سر و کلهٔ حیوان شیر دال آراکه نشسته و حالتی خشمگین دارد (شکل ۳۲) و دیگری که در موزهٔ بریتانیا است و از ناحیهٔ ماراش به دست آمده به شکل قوچی از طلااست که زانو زده و متصل به جامی است از نقره که طرافت چندانی ندارد (عکس ۳۲ آخر کتاب) طرح حکاکی موهای سر و سینه از سبک اورارتی اقتباس شده، از کشفیات جدید که در همدان به عمل آمده دو جام طلای ممتاز است که یکی در موزهٔ تهران و دیگری در موزهٔ متروپلتین نیویورک آموجود است شکل این جامها از سر و سینهٔ شیری است که روی دست نشسته و قیافهٔ خشمگین به خود گرفته و بال و سینه و زیر شکم آن با نقطه های کوچکی ریزه کاری شده است این جامها که به شکل شیر زانو زده است و در موزه متروپلیتن موجود است شباهت بیشتری به

<sup>5-</sup> Platea

<sup>55-</sup> Mardonius

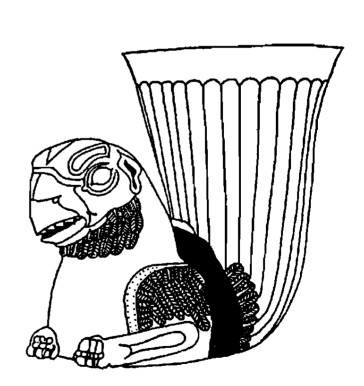
<sup>1-</sup> Galerie Byyeler

<sup>2-</sup> Griffin

<sup>3-</sup> Marash

<sup>4-</sup> Metropolitan

که به شکل شیر زانو زده است و در موز، متروپلیتن موجود است شباهت بیشتری به شکل شیرهای گنجینه زیویه دارد (بیش از همه چیز به شیرهایی که در دو انتهای دستبندهای طلا ساخته شده شببه است، مثلاً یال و سینه و بینی پهن و برآمدگی بین دو چشم) جامهایی که سر شیر دارند و ازگورستانهای ناحیه کلرمس ا در جنوب روسیه به دست آمده، مربوط به ۶۰۰ قبل از میلاد بوده و دارای مختصات مشابه جام ذکر شده می باشد و به نظر می رسد که همه مربوط به یک زمان بوده اند. در هر سه جام قسمت شاخی شکل آن نسبتاً کوچک ساخته شده (عکس ۳۳ آخرکتاب) شیری که بر پایهٔ جام طلا در موزهٔ تهران است، به نظر حالت آرام تری شبیه حیوانات اهلی را دارد و شبیه شیرهایی است که بر دیوارهای کاخها نقر شده و بالهای مدور شیر شبیه بالهای حیواناتی است که بر دیوارهای تخت جمشید و شوش دیده می شود استفاده از این سبک تا قبل از زمان داریوش معمول نبوده است. اندازهٔ جام شاخی شکل نسبت به بدن شیر بزرگ تر و دارای انحنای بیشتری است و این سبکی است که در زمانهای بعدی در ساختن این گونه جام به کار می رفته است (عکس ۵۶ آخرکتاب).



ش ۳۲ جام زرین اوایل قرن ششم ق .م

<sup>1-</sup> Kelermes

طرح جامهایی که متشکل از جام شاخی شکل و سر حیوانات بوده در دیر زمان در طول سلطنت ساسانیان در ایران متداول بوده و سر حیواناتی مثل اسب با دهانه و غیره نیز به این اشکال اضافه شده. راه جدیدی در آشامیدن از ظروف که در زمان ساسانیان متداول گشت این بود که سوراخ یا سوراخهایی در وسط یا ته جام تعبیه می شد که مشروب از آن بیرون می جهید و دهان را باز در زیر یا مقابل آن می گرفتند در صورتی که در زمان ساسانیان در بدنهٔ ظروف که معمولاً از دهان یا پیکر شکل حیوانی که در آن تعبیه شده بود مشروب را می آشامیدند، نظیر بعضی از تنگها یا مشکهای کوچک شراب در اسپانیای امروز متداول است.

یک نوع از ظروف هخامنشی به دست آمده که در زیر آن سه سوراخ تعبیه شده که ظاهراً برای همین منظور ساخته شده، ولی در هیچ یک از جامهای شاخی شکل چنین خصوصیتی دیده نشده است. البته کار نوشیدن بدین سبک یعنی از ته سوراخ برای یک نفر کار مشکلی است چه رسد که سه نفر در آن واحد از یک ظرف سه سوراخه استفاده کنند و اگر هم مورد استعمال قرار می گرفته حتماً برای خنده و سرگرمی در مهمانی از آن استفاده می شده است.

در سبک ساختمان دستهٔ ظروف که اغلب شکل حیوان دارند، کمکم به تقلید از شکل عضلات حیوان به طور طبیعی استفاده می شد، ولی باید در نظر گرفت که تعداد محدودی نمونه و مدرک موجود است که بتواند نظر تاریخی پیشرفت و تحول این سبک را ثابت کند. در مقابل حیوانات سابقالذکر که همه شکلی افسانهای و آسمانی (از نظر اعتقادات زمان) داشته اند، دستهٔ دیگری دیده می شود که به شکل بزهای بالدار می باشند. این دسته ظرف ها که از نقره ساخته شده اند، دو عدد بوده و در موزهٔ برلن او لوور موجودند (عکس ۷۱ آخرکتاب) شکل این بزها به نظر حالت سبکی و چالاکی داشته که سر را با حالتی زنده به طرفی متوجه نموده و عیناً از حالت طبیعی حیوان

1- Berlin 2- Louvre

تقلید شده و نکتهٔ مهم در این کارها این است که با وجود نشان دادن مو و پشمهای پشت حیوانات که حالتی مرتب دارند، ولی عضلات کفل و بدن فقط با یکی برجستگی که اشاره به پیکره حیوان بنماید، نبوده بلکه با حساسیت و دقتی تمام پیکر طبیعی حیوان را تقلید کرده است. بالهای حیوان عیناً مثل بال پرندگان است و آن حالت مرتب سپرهایی که به شکل بال در نقشهای تخت جمشید به کار رفته ندارند. قسمت زیرین دسته کاملاً از سبک یونانی تقلید شده و این اشاره به نفوذ هنر قدیمی در این ظروف که مربوط به نیمهٔ اول قرن چهارم شناخته شدهاند مینماید. (عکس ۷۳ آخر کتاب).

بین این دو سبک، تعداد زیادی از دسته ظرفها که به شکل سر بز کوهی یا گوزن ساخته می شده است، قرار دارند. در این ساخته ها به جای طرح خشن و نامنظم دنده ها که تا آن زمان معمول بوده بیشتر به توازن و همآهنگی دو کپل و برآمدگی شانه ها و برجستگی های دیگر بدن پرداخته و آنها را به همان طریقی که در طبیعت دیده می شود، نشان داده اند و این نوع کار به شکل یک الگوی ثابت در همه طرحهای حیوانی شکل به کار رفته، یعنی دایره ای که از کپل و شانه های حیوان کشیده شده و معرف عضلات و برآمده است در محل اتصال پا و لگن خاصره و گردن قرار دارند. در اطراف این دایره دو عضله به شکل بادام کوچک دیده می شوند که رو به داخل و ظاهراً سبک هنرهای قرن پنجم بوده اند و تا اوایل قرن چهارم بیشتر ادامه نداشته اند. (شکل ۳۳)

البته این کارهای هنری همه محصول کارگاههای مرکزی ایران نبودهاند و از قرائن چنین به نظر میرسد که در شمال شرقی آسیای صغیر نیز کارگاههایی که به این سبک کارهایی بیرون می داده وجود داشتند.



ش ۳۳ ساغر سفالی موزهٔ آذربایجان شوروی



نمونههای بعدی که کوزههای دو دسته بوده و رابطهٔ نزدیکی با جامهایی که دسته ای به شکل حیوانات دارند، داشتند در روی بدنه ردههای ظریفی دارند که در نقوشی سنگی نیز عیناً به چشم می خورد. این نوع ظروف در دو جا در نقوش تخت جمشید ترسیم شده یکی در دست حامل پیش کشی که از اهالی سوریه یا لیدی شناخته شده و دیگری در تصویر مردی که کلاه سه گوش و شلوار و کنش صندل ارامنه را پوشیده است، با اینکه ما نباید قضاوت خود را به عمق این روابط تکیه دهیم، ولی از کشفیاتی که از نمونه ظرفی از نقره که ساختن آن عمری کوتاه داشته و در سوریه به دست آمده و

کوزه که دهانهٔ آن در ته تعبیه شده از ناحیهٔ سینوپ ابه دست آمده و دارای دستههایی به شکل گوزن بوده و رابطهٔ نزدیکی با ظروف موزههای لوور و برلین که خود در ارمنستان به دست آمدهاند، دارد همه حکایت از این میکند که شاید در حقیقت اصالت هنری این ظروف مربوط به ارمنستان بوده است. نمونهٔ دیگر کوزهای است که دهانهای در ته آن وجود دارد، در ارمنستان روسیه کشف شده در موزهٔ آذربایجان شوروی نگاهداری می شود.

از کشفیات جدید چنین معلوم شد که اشیاء تجملی غذاخوری را از شیشه نیز می ساخته اند و از محصولات شیشه ای که مربوط به هخامنشی باشد تعداد کمی به دست آمده، ولی از کاوشهای تخت جمشید چند تکه از ظروف شیشه ای که فرو رفتگی هایی داشته و ساختمان آنها به ظروف فلزی شباهت دارند، به دست آمده است جدید ترین اشیاء مکشوفه کامل شیشه ای در قبری در ناحیه ای از «فریگیه» به دست آمده که در گور دیوم در قسمت شرقی وسطی ترکیه قرار دارد و به سال ۷۲۰ قبل از میلاد مربوط می باشد.

این قدیمی ترین کشف در نوع خود می باشد و امکان دارد ساختن چنین ظروفی قبل از زمان سلطهٔ هخامنشی در اورارتی و یا در اکباتان متداول بوده باشد.

ظروف دیگری از شیشهٔ شیری رنگ که با جامهای شراب که محصول زمانهای بعد تری بوده، ارتباط داشته اند و تاریخ آنها را به قبل از ساختن معبد «دیان» که در سال ۳۵۶ در ایفیسوس (نزدیک ازمیر در ترکیه) مربوط بوده است. این ظروف شیشه ای با شکسته هایی از اجسام شیشه ممتازی که در تخت جمشید به دست آمده شبیه بوده و رابطهٔ بسیار نزدیک شیشه گران و فلزکاران را می رساند.

(عکسهای ۵۸ و ۵۹ آخرکتاب). جامی از شیشهٔ سبزرنگ یک دست که تکههایی

<sup>1-</sup> Sinope

<sup>2-</sup> Phirgia

<sup>3-</sup> Gordium

<sup>4-</sup> Diana

<sup>5-</sup> Ephesus

از سنگ لاجورد در آن به کار رفته ساخته شده و در پایهٔ جام شکل شیری است که به گاو نر زانو زدهای حمله ورگشته است. طبیعتاً ظروف شیشه ای مقاومت ظروف فلزی را ندارند و از این رو جز چند قطعه از آن برای ما باقی نمانده با این وجود چنین به نظر می رسد که استفاده از آن فقط جنبهٔ تجملی داشته و حتی برای ساختن مهره ها نیز از شیشه استفاده نکرده اند. سنگهای بلور نیز در ساختن ظروف به کار می رفته و در فصلی از کتاب هخامنشیان آریستوفون آاشاره به ضیافتهای ایران می نماید که چگونه ایرانی ها از سفرای آتن پذیرایی می کرده و در جام هایی از بلور آو طلا به آنها مشروب می داده اند. کاسه ای از بلور تراشیده که در موزهٔ هسین سیناتی هٔ موجود است به نظر از کارهای اواخر دوران آسوری می آید و احتمالاً نمونه ای برای ظرف هایی که بعداً هخامنشی ها ساخته اند بوده است (عکس ۴۶ آخر کتاب).

طلا و نقره علاوه بر اینکه در ساختن ظروف به کار می رفته است، در تهیه زیور آلات نیز مورد استعمال بسیار داشته مدال لوحه های تزئینی که به لباس آویخته یا دوخته می شد و بیشتر طرح به خصوصی را مجسم می کرده که احتمالاً از سبک بابلی ها اقتباس شده بود و این زیورها روی تمام لباس را می پوشانیده (شکل ۳۵) مدالهایی که به شکل مشبک تهیه می شدند اغلب تصویر دوشیر راکه پشت به هم و در حال غریدن یا خشم هستند و دم هایشان به هم پیچیده و پیکرشان «ضرب در» روی هم قرار دارد و تعدادی نیز از شکل شیرهایی که شاخ و بال دارند درست شده است (عکسهای ۳۴ و ۹۰ آخر کتاب). تمام این مدالهای مشبک از همدان به دست آمده و یک یا دو عدد آن که شکل شیرهایی روی هم ایستاده و دو پیکر دارای یک سر می باشند، اشاره عدد آن که شکل شیرهایی روی هم ایستاده و دو پیکر دارای یک سر می باشند، اشاره به سبک هنر ماد می نماید شبیه این شکل روی جامی که در مجموعهٔ «کورکیان» موجود است دیده می شود، یکی از این مدالها که حائز اهمیت بسیار است و در موزهٔ

<sup>1-</sup> Achaenminians

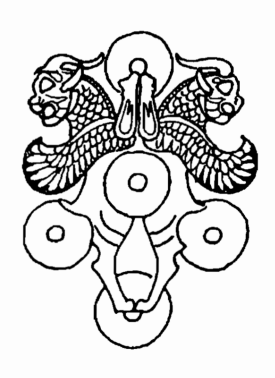
<sup>2-</sup> Aristophones

<sup>3-</sup> Crystal

<sup>4-</sup> Cincinnati

<sup>5-</sup> Kevorkian

انجمن شرق شناسان در شیکاگو اموجود است، از یک لوحهٔ مدور و ساده که در قسمت بالای آن شکل نیمرخ اهورامزدا ترسیم شده و تاج بر سر وجبه ای بر تن داشته و در هلال قرار گرفته است. شکل شیرها و شیردالهایی که بر روی این قطعات ترسیم شده دارای بالهای بادبزنی شکل بوده و همان طرحی را که سر حیواناتی که برای تزئین سنجاق و گردن بندها درست می شده دارند. این نوع ساختن سر حیوانات بین سکاها رواج داشته و بین یونانی های مقیم جزیرهٔ کریمه آنیز از آنها دیده شده است لوحههای کروی از طلا و عموماً از قبرستانهای سکاها به دست آمده شکل برجستهٔ حیوانات روی آنها نقش شده، ولی از این نوع لوحهها در حوزهٔ نفوذ هخامنشی فقط در خیوانات روی آنها نقش شده، ولی از این نوع لوحهها در حوزهٔ نفوذ هخامنشی فقط در خیوانات روی آنها نقش شده، ولی از این نوع لوحهها در حوزهٔ نفوذ هخامنشی فقط در حیوانات روی آنها نقش شده، ولی از این نوع لوحهها در حوزهٔ نفوذ هخامنشی فقط در



ش ۳۵ آلت زینت با دو حیوان شاخدار موزه متروپلیتن نیویورک قرن ششم ق.م

گردن بند و گوشواره هایی که طرح صنعتگران هخامنشی را داشته باشند، بسیار کمیابند یک نمونه از گردن بندی بسیار نفیس که دارای آویزهای بریده و شبیه کارهایی

<sup>1-</sup> Oriental Institute, Chicago

۲- فروهر

است که در همدان به دست آمده است که در بالا به آنها اشاره کردیم (عکس ۳۴ آخر کتاب) و دیگری رشتهٔ بزرگی از آوینزهای فلزی و مهره های شیشه ای است که از قبرستان مشهوری در شوش کشف شده محتویات آن در موزهٔ لوور قرار دارد.

چندین علت موجب اشتهار قبری که در شوش بدان اشاره کردیم میباشد. یکی اینکه این اولین قبر هخامنشی بوده که کشف شده و دیگری حاوی اشیاء بسیار زیبا از قبیل گردنبند و دستبندهایی که با سر حیوان تزئین شده و گوشوارههایی بادبزنی شکل که در آن با مینای آبی و سفید و قرمز کار شده است. این نوع گوشواره بادبزنین شکل صنعت اختصاصی مربوط به شیر گوشوارههای هخامنشی است و (عکس ۶۷ آخر کتاب) شبیه این گوشوارهها در قبرستان (ب) در سیالک ابه دست آمده، ولی به جز یک نمونه که مربوط به قرن هشتم قبل از میلاد بوده و در انتاکیه آپیدا شده دیگر تا دورهٔ هخامنشی نظیر آن دیده نشده و این زمانی که نه تنها در ایران بلکه در اور آزمان بخت النصر و کوروش و در «دیوه هویوک» آو نیرآب و شمال سوریه و سارد و و دیگر جاهایی که یا قبور هخامنشی و یا منطقهٔ نفوذ آنها بوده دیده شدهاند.

این طرح در کار جواهرسازی در منطقهٔ مدیترانه نفوذ کرد و فنیقی ها آن را به مناطق مستعمراتی خود در آفریقا و اسپانیا و پرتقال گسترش دادند. بیشتر نمونههایی که به دست آمده، دارای لبهای که مثل ساقهای از دکمه ها است می باشد و در نمونهای که در مصر به دست آمده و در موزهٔ لوور موجود است نیز کاملاً به چشم می خورد. نوع دیگری از گوشواره های هخامنشی که بسیار زیبا و نادر است دارای آویزهایی است که به شکل اسبهایی که در تشریفات از آنها استفاده می شده ساخته شده این گوشواره در آکال گوری  $^{\Lambda}$  به دست آمده و در نوع خود بی همتا است (شکل  $^{**}$ ).

1- Siyalk

2- Antioch

3- Ur

4- Deve Huyuk

5- Neirab

6- Sardis

7- Phonicians

8- Achalgori

بازوبند و نوارگردن از تزئیناتی بوده که زن و مرد یکسان از آن استفاده می کرده اند و بازوبندهایی که با سر حیوان تزئین شده در نقوش تخت جمشید بر بازوی اعیان زادگان ایرانی دیده می شوند (عکسهای ۴۲ و ۶۷) استعمال طوقهای چنبرهای ظاهراً در اطراف ۱۰۰۰ سال قبل از میلاد وقتی که اقوام شمالی ایران را اشغال کرده اند، رواج یافته و در کشفیات لرستان تعداد زیادی از آن از نوع مفرغ به دست آمده. گرچه بازوبندهای حیوانی شکل در سوریه از اوایل هزارهٔ اول مرسوم بوده، و استعمال طوقهای دور گردن در آن زمان دیده نشده بعد از زمان هخامنشی طوقهای بسیار مجللی با مشخصات لباس اشکانی و ساسانی تعبیه شد و به وسیلهٔ اشکانی ها به سرزمین هندوستان راه یافت و جزء خصوصیات لباس کوشان در آمد.

اشیائی که در زیویه و همچنین همدان به دست آمده، ارتباط مستقیم بین بازوبندهای بادبزنی شکل آسوری و هخامنشی را میرسانند. بازوبندهایی که از دو حیوان که روی بر روی هم قرار گرفته و صفحهٔ مدوری که روی آن نقش گل کنده کاری شده و نظیر آن در نقوش سنگی قصور آسوری زیاد به چشم میخورد مشابه این بازوبندها عیناً در کارهای ساخت هخامنشی نیز دیده می شود. همان طور که در مورد دسته های ظروف که شکل حیوان دارند، برای تعیین تاریخ پیدایش آنها با اشکال روبرو شده ایم، در مورد این ساخته ها نیز از اصل آن کاملاً مطمئن نیستیم. تاریخ ساختمان یک جفت بازوبند را که انتهای دو سر آن به شکل کله شیر ساخته شده و از قبری در شوش به دست آمده، برابر با یک سکه آتیکی آکه در اواخر قرن چهارم ضرب شده دانسته اند در ساختمان سر حیوانی که پوزه شکل جعبه یا چهارگوش و گونه ها برجسته مصور شده و این خود از خصوصیات دستهٔ دولچه است که در ناحیه رود جیحون آنزدیک سمرقند به دست آمده همچنین شیرهایی که روی طوقی که در ناحیه سارمت آیافته اند

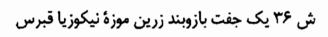
<sup>1-</sup> Kushan

<sup>2-</sup> Attic

<sup>3-</sup> Oxus

<sup>4-</sup> Sarmat

همین طرح را داراست. در نیمه دوم قرن چهارم ساختن شکل شیرهای خشمگین و سبع که از خصوصیات هنر مادها بوده، جای خود را به شکل شیری آرام که بیشتر شبیه گربهٔ خانگی است داده، یک جفت بازوبند نقره از ناحیهٔ وونی در قبرس به دست آمده و در دو انتهای آن سر قوچهایی قرار دارد از روی اصول باستان شناسی تاریخ آنها را به ۳۸۰ قبل از میلاد ارتباط داده اند.





در وسط حلقهٔ این دو بازوبند و بازوبندهای مشابه آن یک فرورفتگی وجود دارد که جزء خصوصیات ساختمانی آن است. (شکل ۳۶).

هنر میناکاری هخامنشی به زرگران سارماتی به خصوص اهالی نزدیک<sup>۱</sup> اروپا به طور عموم انتقال یافت. با اینکه از کارهای نگین دار یا مینا نشان نمونه های زیادی در دست نیست ولی دو بازوبندی که در گنجینهٔ جیحون به دست آمده که: (یکی در موزهٔ بریتانیا و دیگری در موزهٔ آلبرت و ویکتوریا در لندن موجود است.) ساختمان آنها از جثه کامل شیردالهایی یال و شاخ دار تشکیل یافته که در نوع خود در بین کشفیات دنیای قدیم کم نظیرند (شکل ۴۲) معمولاً تاریخ این نوع کارها را به اواخر قرن پنجم (ق.م) مربوط کرده اند. فرورفتگی هایی که روی بدن حیوان تعبیه شده، طرح اولیهٔ کارهای کرده اند. فرورفتگی هایی که روی بدن حیوان تعبیه شده، طرح اولیهٔ کارهای

<sup>1-</sup> Vouni

<sup>2-</sup> Cyprus

<sup>3-</sup> Bervero / Celtic.

نگینگذاری «سارمات» بوده که در روی بالها و گردن در فرو رفتگیهای کوچک که از ورقهٔ نازک ساخته شده بود میناکاری شده. یک نمونهٔ ساده که پیشقدم این سبک میناکاری بوده روی جامی که از مجموعهٔ «کورکیان» به دست آمده به چشم می خورد و در روی میله یا عصای کوتاه عجیب و کم نظیری که جزء اشیاء گنجینهٔ کلمرس کورگان که انتهایی از سر شیرهای میناکاری شده رنگ کهربایی دارند، نیز دیده می شود.

از روی جـزئیاتی کـه در نـقش اسـلحههای هـخامنشی در نـقوش سـنگی و مجسمه سازی برای ما، مانده به خوبی از نوع آنها مطلع شده ایم، ولی با اینکه محققاً مقدار زیادی اسحله لازم بوده که سپاهیان بی شمار ایران را مسلّح نماید تعدادی که از این نوع سلاحهای معمولی به دست آمده بسیار کم است. علاوه بر مفرغ، فلزات دیگری از نوع مس و احتمالاً پولاد که مورد استفادهٔ اسلحه سازان هخامنشی بوده اند از نفیس ترین کارهای زرگران هخامنشی دو قبضه خنجر طلاست که از همدان به دست آمده ممکن است بر فکر ما خطور کند که از نظر آلیاژ فلز مناسبی برای ساختن اسلحه نبوده است، ولی در فهرستی از غنائم که سارگون دوم  $^{0}$  پس از تصرف شهر «موساسیر» از شهرهای اورارتی به دست آورده، نام شش خنجر طلا ذکر شده است.

در نوشته های گزنفون  $^{V}$  نیز اشاره به خنجر طلایی که کوروش صغیر کمی پیش از کشته شدن در جنگ کوناکو  $^{\Lambda}$  به سین سیس  $^{P}$  پادشاه تارس  $^{I}$  هدیه کرده، اشاره شده است. (در آن جنگ کوروش صغیر قصد از میان بردن برادر خود اردشیر دوم پادشاه هخامنشی را داشت ولی در موقع حمله به برادر خود به دست سپاهیان اردشیر کشته شد.) در ساختمان دو خنجری که از همدان به دست آمده تیغهٔ آنها به وسیلهٔ میان تیغهٔ

1- Sarmatian 2- Kevorkian cup
3- Kurgan 2- سبک میناکاری که بین هر رنگ را با نواری از فلز که معمولاً طلا است کار میکنند.
4- سبک میناکاری که بین هر رنگ در با نواری از فلز که معمولاً طلا است کار میکنند.
5- Sargon II 6- Musasir
7- Xenophon 8- Cunaxa
9- Syenessis 10- Tarsus

دنده ای شکل محکمکاری شده شکل سر شیرهایی که در سر قبضهٔ زیویه اقتباس شده عضلات پوزه و گونه سبک تاخوردگی مدوری طراحی شده بینی پهن و یالها از پشم مجعد و موهای دور صورت مثل طوقی از پرزهای سیخی مجسم شده اند و گوشها به پایین تا خورده است.

شکل حیوانی دو سر دستبندها و شیرهای پایه جام شراب که از همدان به دست آمده دارای همین مشخصات هستند (عکس ۳۵ آخر کتاب).

در نوشته های ساختمان ها نام مصری ها و ایونی ها از نظر کار عاج سازی ذکر شده است از کارهای عاج زمان هخامنشی چند نمونهٔ ناچیز بیش در دست نیست و این ها لوحه های چهارگوشی می باشند که عکس حیوانات را در حال جویدن شاخه هایی از درخت مقدس نشان می دهد. لوحه ها از «تل دیم» و همچنین تخت جمشید و شوش به دست آمده اند. در بعضی نفوذ هنر مصری به خوبی عیان است و در دیگر نمونه ها نفوذ مادوسکایی دیده می شوند که شامل پانزده عدد نمونه که به سبک سه پرده ای یا شبدری در روی غلاف شمشیرهای کوتاه ایرانی نقش شده و شباهت بسیار با نقش هایی که روی شمشیرهای که به کمر تصویر مادی ها و سکاها در نقوش تخت جمشید نقر شده دارند، اصول طراحی آنها را روی جنگ شیر با گاو نر و یا شیر با بز کوهی است. این سبک که مورد توجه هنرمندان ایرانی بوده، با روشی از روی سبک کوهی است. این سبک که مورد توجه هنرمندان ایرانی بوده، با روشی از روی سبک سکاها به هم آمیخته و تجسم خطوط بدن حیوانات از عواملی درهم پیچیده تشکیل شده که دارای خطوط متحدالمرکزی از عضلات تا خوردهٔ حیوان می باشند.

در تحویل و تحولی که در این سبک روی داده، اشتباها آن را با سبک سکایی مخلوط کرده اند، یعنی با سبک کارهایی که نمونهٔ آن را در «پازیرک<sup>۳</sup>» و در قبور سکاها در تپهٔ هفت برادران دیده اند. در آخرین مرحلهٔ نمو خود در سبک این لوحها

<sup>1-</sup> Tell Deim

<sup>2-</sup> Medo - Scythian

<sup>3-</sup> Pasyryk

صفحه هایی ساخته شده که از زمینهٔ اصلی جداگشته و شکل برگ نیلوفرهایی در آنها کار برده شده و دیگر با سکب کار عاج سازان یکی نبود و حالت زندهٔ در هم پیچیدهٔ حیوان طرح سکایی نیز دیگر در آنها دیده نمی شود.



به نظر می رسد که هخامنشی ها به سبک مجسمه های سه بعدی که همه جوانب هیکل را نشان می دهد، چندان علاقه ای نداشته اند و آنچه در دست است مربوط به هنرهای جزئی تر می باشد که شامل مجسمه هایی از سنگ نرم و سنگ چخماق و لاجورد و شیشهٔ آبی است. بزرگترین و احتمالاً قدیم ترین نمونه از این نوع سر شاهزاده ایست که

از سنگ لاجورد ساخته شده و در همدان به دست آمده (عکس ۷۴ و ۷۵ آخرکتاب). لاجوردسازان نیز از جمله کارگرانی هستند که داریوش در نوشتههای خود از آنها یاد کرده. معدن لاجورد در بدخشان افغانستان بوده که از قرار در آن موقع محصول زیاد می داده. دو مجسمهٔ دیگر که از سنگ لاجورد و به سبک کارهای تختجمشید ساخته شده، یکی مجسمهٔ اعیانزادهٔ مادی است که بچه شیری را در بغل دارد و در موزهٔ کلیولند آمریکاست و دیگری سر انسانی یک گاو بالدار است. که از همدان به دست آمده و در موزهٔ انکین ۲ در آمریکاست.

از جالب ترین مجسمه های کوچک که از نقره و طلا و مفرغ ساخته می شده و محصول کارگاه های هخامنشی بوده اند یکی به طور ۶ اینچ که هیکل مرد مادی را نشان می دهد و لباس رسمی یا سلام بر تن دارد (عکس ۶۶ آخرکتاب) این مجسمه ها عموماً روی ریختگی است و از ظاهر آنها این طور معلوم است که بعد از بیرون آمدن از قالب روی آنها با دست کارهای زیادی شده است (شکل ۴۱) این مجسمه ها را که عموماً روی پای خود می ایستند و دو نمونه از آنها که در ارابهٔ کوچکی ایستاده اند، بین گنجینهٔ مکشوفه در حوالی رود جیحون یافته اند. چند مجسمهٔ کوچک از مفرغ که به شکل کلهٔ بز کوهی در حوالی رود جیحون یافته اند. چند مجسمهٔ کوچک از مفرغ که به شکل کلهٔ بز کوهی (مرال) درست شده از اینکه منشاء و مبدائی ندارند، موجب حیرانی شده اند، گویا آنها را برای تزئین نیمکت ها یا تخت های سلطنتی و ارابه ها می ساخته اند (عکس ۶۵ آخر کتاب) یک نمونه از این کله ها که در موزهٔ متروپلیتن مورد آزمایش فنی قرار گرفته از قرار پنج قسمت مختلف تشکیل شده که با چسب مخصوصی که مخلوطی از موم و غیره است و معجونی قابل دوام به وجود می آورد به هم چسبیده و متصل شده اند، ولی نمونه های دیگر این نوع ساخته ها از یک تکه فلز ریختگری شده یکی از این سرها میله ای به همراه دارد که گویا برای اتصال آن به لوحهٔ سنگی یا تخته ای بوده است.

<sup>1-</sup> Cleveland

<sup>2-</sup> Atkin Museum

<sup>3-</sup> Metroplitan Museum

<sup>4-</sup> Cire-Perdue

جای گود از سنگ که بر پشت سه گوزن قرار گرفته و انتهای بدن گوزنها در زیرجام به یکدیگر متصل شده مطابق اصول طراحی مفرغسازان ساخته شده و صیقلی که به این ظرف داده شده ترجمان تقلید آن از سبک فلزکاری می باشد (عکس ۶۱ آخر کتاب) اندازهٔ بزرگ و وضع سالم این ظرف بیشتر موجب حیرت شده است که چگونه با این وضع، محل اصلی آن غیر مکشوف مانده است. ساختمان این ظرف معرف کامل کار پاکیزه و مرتب است که از خواص تمام کارهای هنری هخامنشی بوده.

محل اتصال بدن سه گوزن در زیر ظرف تشکیل یک ستارهٔ کامل شش ضلعی و سه پره را می دهد. اثر هنری دیگری که ظرف فوق الذکر را تحت الشعاع قرار داده کاسه سنگی است به شکل بز کوهی که در مجموعهٔ خصوصی گونول ا موجود است و از بزرگ ترین شاهکارهای سنگتراشی هخامنشی به شمار می رود (عکس ۶۰ آخر کتاب). اشیاء فوق الذکر که حاکی از رابطهٔ مجسمه سازی و ریختگری مفرغ می باشند، عدم توجه صنعتگران هخامنشی را به زیبایی نهفته در نهاد مواد مورد استعمال می رساند، بعضی معتقدند که مجسمه سازان سبک کار خود را از روی فلزکاران اقتباس کرده اند، ولی نادرست بودن این ادعا از آنجا است که برای ساختن هر مجسمهٔ فلزی ریختگی ابتد احتیاج به قالب و الگوی سنگی یا گلی یا مومی بوده و ابتدا می بایست طرح و شکل را از یکی از این سه ماده درست کرد تا بتوان فلز را در قالب آن به شکل دلخواه در آورد. ولی عقیده ای را که می توان بیشتر دنبال کرد این است که در همه مواردی که مورد استعمال هنرمندان بوده، نحوهٔ استفاده از آنها همانند روش ساختن و کنده کاری هنرمندان مفرغ بوده و تحول و تکامل اولیهٔ هنر فلزکاری مادی در توسعهٔ ذوق هنری هخامنشی اثر یک نوع رکود و عدم تحولی را از خود به جاگذاشت.

بر صفحهٔ عریض و صنایع متنوع و مصنوعات درجه دوم نشان همرنگی و توازن که از خواص هنر هخامنشی بوده، نقش بسته است. انسان و حیوان و برگ گل و گیاه همه با

<sup>1-</sup> Guennol

سبک تکامل یافته ای مجسم شده اند که گویی خود راهی برای درک و پی بردن به ذات طبیعت از راه ساده و آسان تری بوده است. دیگر تقلید از روی طبیعت به چشم نمی خورد و حتی آن سبکی که مورد نظر آسوری ها بوده و نمایشگر زندگی حیوانات و گیاهان به شمار می رفته ترک شده.

هنر هخامنشی حالت سکون و آرامش خاصی دارد و از لحاظ تجسم نسبت به سبک هنر آسوری که شامل صحنه های جنگ و شکار بوده ترجیح داده شده است.

اشکال مدورکه بهترین نمونهٔ کمال و اقتصاد بین اشکال هندسی دیگر بوده، همیشه به طرز ساده بدون صحنه یا پشت صحنه سازی ساخته شده هنر هخامنشی هنر اشیاء مستقل و تنها بوده. هنر پاکی پرهیزکاری که به همین جهت از راه یافتن به منابع فکری و تتبعات هنری جدید دور مانده در نتیجه به یک حالت یک نواختی و تا درجهای خسته کننده خاتمه یافته است.

تصور اینکه چگونه این حالت یکنواختی حاصل گشته و پیبردن به علل به وجود آمدن این یک رنگی در دانش زیباشناسی و بدایع کار مشکلی است و نیز اثبات اینکه تا چه حد این دید و بینش در شناخت زیبایی از نظر سنت هنری شاهنشاهی و از روی دلخواه بوده کار آسانی نیست.

از روی کشفیات تازه چنین به نظر می رسد که محتملاً ذوق هخامنشی که تمایلش به سوی تقارن و توازن بوده و منادی گری و سمبول سازی را ترجیح داده، اشاره به این می نماید که این روش را از هنرهای مادی به ارث برده. زیرا در اشیاء گنجینه زیویه تفاوت فاحشی بین تصاویر زنده و صحنه های جنگ و شکار آسوری که با عاج حکاکی شده و اشیاء هخامنشی که صحنه های ساکن و آرام تشریفات را نشان می دهند، وجود دارد، ولی ظاهراً هر چه به تدریج هنر هخامنشی از منشاء خود که هنر مادی بوده فاصله می گیرد جنبه زیباپرستی معقولانهٔ آن بیشتر بر روی کمال در صنعت گری اشیاء متوجه شده تا آنجا که جنبهٔ عدم شباهت در هماهنگی که لازمهٔ هر هنر حقیقی است

كمكم از آن محو شده است.

اگر پیش از اینکه به این فصل پایان دهیم به تأثیر هنر هخامنشی و یا هنرهای ما قبل آن بر روی دنیای کلاسیک اشارهای نماییم خود را بی مبالات و بی قید نشان دادهایم. نفوذ مستقیم ایران به منطقهٔ دنیای اژه ۱ فقط در زمانی شروع شدکه این نواحی شروع به قبول آداب و رسوم شرقی کردند یا به اصطلاح شرقی مآب شدند (۶۵۰ تا ۶۰۰ ق.م) به نظر می رسد که همزمان با نقاشی ظروف سفالین در قبرس، کرت و سرزمین اصلی یعنی یونان از هنر سوریه و فنیقی ۲ الهام میگرفتهاند، منطقهٔ رودز<sup>۳</sup> با ترسیم ردیفی از غازها و گوزنهای چرنده و تعداد بسیاری از آلات تزئینی که روی ظروف یا چیزهای دیگر کارگذاری می شده اند از روش هنری لرستان الهام گرفته است. حتی سبک ترسیم شعاعی شکل پایهٔ ظروف که در کوزه گری کورینتی ۲ رواج عمومی داشته و اولین مرتبه در نقاشی ظروف در ایران دیده شده نوع آن در هیچ جای دیگر مشاهده نشده است. از این سبک چنین به نظر می رسد که از روی پارچهای که از شرق به غرب می رفته، تقلید کردهاند و احتمالاً یک رابط مستقل تجارتی بین رودز<sup>۵</sup> و جنوب ایران و ناحیهٔ ایلام وجود داشته است. منظور از رابط مستقل یعنی تا اندازهای بدون مداخله و نفوذ کار ایرانی هایی که در طول راههای تجارتی یونان و اورارتی رفت و آمد داشتهاند بوده است.

به رابطهٔ بین پیکرهسازان یونانی و هخامنشی و ادامهٔ عملی جواهرسازی هخامنشی و یونان شرقی در پیش اشاره شد، ولی این نکته را باید مورد دقت قرار داد که پس از شکست مردونیه ۶ غنائمی که از ایرانیان در یونان به جا ماند و در پارثنون ۲ جای داده شده ضمن جشنهای دسته جمعی به نظر عموم گذارده می شد، نفوذ شکل دهنده ای

I- Aegean World

<sup>2-</sup> Syro - Phoenician

<sup>3-</sup> Rhodes

<sup>4-</sup> Corinthian

<sup>5-</sup> Rhodes

<sup>6-</sup> Mardonius

<sup>7-</sup> Parthenom

در ذوق و سلیقهٔ یونانی ها داشته است. ریتا یا جام شراب شاخی و ظروف دیگر ایرانی که به غنیمت رفت، نفوذ مستقیمی بر روی کوزه گری و فلزکاری یونان گذاشت، ولی این نفوذ دیری نپایید چه آنچه در کارهای ایرانی بیشتر مورد نظر بونانی ها بود مهارت صنعتگری و شکوه ظروف بود تا سبک آن و همین مورد دربارهٔ قالی ها و پارچه های ایرانی که به غرب راه یافته بودند صدق می کرد. در گورسکاها ا در ناحیهٔ پازیریک در آلتائی ۲ قطعاتی از فرش از دورهٔ هخامنشی بهدست آمده که نقش ردیفی از گوزنها را در حال چرا نشان می دهد و یا کلهٔ شیر یا یالهای بادبزنی شکل که با حاشیه هایی از گل یا نقوش رنگارنگ فاصله گذاری شده که بین نقشهای اصلی را پر کردهاند (شکل ۴۶) سفالهای رنگین که سربازان جاویدان را بر سطح دیوارهای قصری در شوش نشان می دهند، نمونه دیگری از هنر پارچه بافی هخامنشی است که و این نکتهٔ کوچک فاقد اهمیت نیست؛ زیرا نه تنها تعداد بی شماری از لوحه های شوش اشاره به هنر پارچهبافی کردهاند، بلکه در داستانی کلاسیک از جوانی خوش لباس یا بهتر بگوییم ثروتمندی ولگرد و خودنما یا شده که اهل سیباریس بوده، شنلی بر دوش داشته که دنبالهٔ آن به طول بیش از پانزده متر می رسیده و سراسر آن را نقوش از تصاویر افسانهای و صورتهایی از خود او و نقوشی از تخت جمشید و شوش بر آن بافته بودند.

<sup>1-</sup> Scythian

<sup>2-</sup> Pasyrik in the Altai

## ساتراپیها

دربارهٔ زندگی روزانهٔ هخامنشی ها اطلاعات بسیاری ناچیزی برای ما مانده است دهکدهای در نزدیکی شوش که تا قصر سلطنتی آن ناحیه فاصلهٔ کمی داشته کشف شده تنها منشاء دقیق اطلاعات ما دربارهٔ سبک ساختمانهای بومی آن زمان است سبک ساختمان این دهکده که برای هر گروه از خانوادهای قسمی در نظر گرفته شده بود. از روی سبکی است که ابتدا در موطن آریایی ها در خورزمیا وجود داشته اوایل کار کوزه گری در این دهکده نیز تا اندازهای از روی کارهای خورزمیا بوده. در هر صورت، سبک کوزه گری هخامنشی به طور عموم یکنواخت و خالی از تحول بوده و بهترین نمونهٔ آن کوزه ایست که از شکل فلزی ظروف آسوری تعبیه شده. ظهور ایرانیان در مناطق شرق نزدیک در سبک کوزه گری محلی آن نواحی تغییر نداد؛ زیرا هخامنشی ها صولاً استعمارگر نبودند. آنچه از ظروف سفالین که در خارج از ایران به دست آمده و به دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هخامنشی مربوط بوده فقط آنهاییست که در «اور» آ و نیپور آ و «تل دیسم» آ در دوران هرون و گردیوم در «فریگیه» کشف شده است.

اطلاعاتی که دربارهٔ آثار هخامنشی از خارج از ایران به دست ما رسیده، پادگانهای

<sup>1-</sup> Choresmia

<sup>2-</sup> UI

<sup>3-</sup> Nippur

<sup>4-</sup> Tell Deim

<sup>5-</sup> Gordium

<sup>6-</sup> Phrygia

نظامی و گنجینه های نهفته و گورستان مأمورین رسمی دولت یا شخصیت های سپاهی و معدودی از انواع صادرات است. از کاخهایی که سبک آنها ایرانی است و در «صیدان» از نواحی فنیقیه و «تپهسار» در آذربایجان شوروی پیدا شده است و برای سکونت مأموران دولتی ساخته می شده، دارای محیط وسیع و حیاطهای باز شبیه قصور آسوری بوده اند. در «تل دیم» در عراق و لاکیش و تل کاسیل در فلسطین از این نوع ساختمان ها دیده شده و بی شک تعداد بسیاری دیگر وجود داشته که ما از آن بی خبریم.

در آسیای صغیر که مهمترین منطقهٔ تابع شاهنشاهی بوده، ناچار آداب و رسوم ایونی و لیدی و فریگی در طرز زندگی هخامنشی ها نفوذ داشته.

این ادعا از روی بنایی است که به تازگی در «داسیلی» که نام جدید آن ارگیل و در شمال غربی آناتولی اقرار دارد، از دل خاک بیرون آمده و به احتمال قوی محل سکونت فرماندار یا ساتراب هلسپونت 11 تی آئی درایاهیا 11 فریقی بوده است (به نقشه مراجعه شود.)

به رغم تعداد بسیاری از کارهای سفالی سبک هخامنشی که در بنای فوق الذکر به دست آمده خود ساختمان شبیه بناهایی است که در سارد ۱۳ کشف شد از روی سبک خالص ایونی ساخته شده اند، حتی در ساختمان مفصل پادگان نظامی که در زمان قدرت ایران در گوردیوم ۱۴ بنا شده بود و در کنار جادهٔ سلطنتی که از افیسوس ۱۵ به

1- Sidon

i - Sidon

3- Sar Tepe

5- Tell Qasile

7- Lydian & Phyrigian

9- Ergili

11- Hellespontine

13- Sardis

15- Ephesus

2- Phoenicia

4- Lachish

6- Ionian

8- Dasylium

10- Anatolie

12- Tyaiy Drayahya

14- Gordium

«شوش» امیرفته قرار داشته چندان اثری از سبکهای مخصوص ایران دیده نمی شود. ۲

دو تصویر حجاری شده که در دو محل دور افتاده بنیان آنزدیک قیصریه آو در داسیل  $^{0}$  به دست آمده اند، شکل دو نفر مغ از اهالی ماد را نشان می دهد که نیم تنهٔ پشمی گشادشان را روی شانه انداخته مشغول انجام مراسم قربانی می باشند و این دو تصویر کشف شده از آثار خالص ایرانی می باشند (شکل ۵۲) صورت دیگری که در ناحیهٔ داسیل پیدا شده، کتیبه ای است که زنان سوارکار را نشان می دهد که به سبکی مختلط از ایران و یونان ملبس شده اند. در حجاری های دیگری در نواحی کزانتوس  $^{2}$  در لابسی  $^{3}$  تعدادی از بناهای نریئلد  $^{4}$  حائز اهمیت می باشند به دست آمده که نفوذ ایرانی به درجات کمتر در آنها دیده می شود. به غیر از جواهراتی که مخصوص کارگاههای هخامنشی بوده اند و از ناحیهٔ «سارد»  $^{6}$  به دست آمده و بشقاب نقره ی دیگری که از ناحیهٔ سینوپ  $^{1}$  است، بقیه کارهای زرگران ایونی  $^{11}$  همان نفوذ ایرانی را دارا هستند که در کارهای زرگران توابع یونان در جنوب روسیه دیده می شده است (عکس  $^{4}$  ۵ آخر کتاب).

طبیعتاً کارهای هنری هخامنشی برای سکاها ۱۲ بیش از دیگران مورد توجه بودهاند. ظروف غذاخوری و تختها و تختخوابهای روکش دار که برای سرداران و افسران سپاه ایران در هنگام نبرد ساخته می شد، مطلوب طبع سرکردگان آزمند و پر مدعای اقوام کوچکنندهٔ سکایی بودهاند. قبرستانهای سکایی اغلب به طور مجللی تنزئین

1- Susa

۲ (افسیوس شهری بوده در نزدیکی ازمیر ترکیه که زلزله آن را به کلی ویران نموده). از مترجم.

<sup>3-</sup> Bunyan

<sup>4-</sup> Kayseri

<sup>5-</sup> Dascyliun

<sup>6-</sup> Xanthos

<sup>7-</sup> Lycia

<sup>8-</sup> Nereid

<sup>9-</sup> Sardis

<sup>10-</sup> Sinope

<sup>11-</sup> Ionian

<sup>12-</sup> Scythians

مى شدهاند و در هر صورت سكاها نه تنها رابطهٔ نزديكى با ايرانيان برقرار كزده بودند، بلکه قسمت عمدهٔ طلای مورد نیاز ایران را از معادن طلای خود که در ناحیهٔ جبال اورال فرار داشت تهیه نموده و تحویل می دادهاند. تعداد بسیاری از اشیاء کار هخامنشی که از قبور سکاها به دست آمده، سبک خالص هخامنشی را دارند مثل جام شاخی که درکل اوبا ۲ به دست آمده و اشیاء به خصوصی که نفوذ سبک کلاسیک در آنها راه یافته دارای انحنای طویلی که مخصوص جامهای شاخی شکل قرن پنجم بودهاند می باشند (یکی از این ها که شکل عجیبی از سری سگ در انتهای آن ساخته شده) از تپهٔ هفت مرادران در کوبان به دست آمده است. (عکس های ۵۵ و ۵۷ و ۶۲ آخرکتاب) رابطهٔ هنری سکاها و مادها ۲ در بعضی از اشیاء به دست آمده در زیویه <sup>۵</sup> به چشم میخورد و آن شکل حیواناتی است که سبک خالص سکایی دارند در بعضی خصوصیات سبک سریانی و اورارتی بر هنر ایرانی نفوذ کرده بوده به نواحی جنوبی روسیه رفت و در ظروف نقرهای که در مقبرههای کلرمس<sup>۶</sup> و چرتوملیک<sup>۷</sup> (از نواحی دنیپر^) ولیتوج ۹ «کیف ۱۰» به دست آمده به خوبی دیده می شود. نقوش این اشیاء شباهت به الواح که دارای طرح مشبک بوده و در پیش به آن اشاره نمودیم دارند (شکل ۱۳). که باید اکنون آنها را مربوط به هنر قسمتهای شمالی سرزمین مادها دانست که در آنها ترکیبی از شکل کار اصلی اوراتر ۱۱ و کاسپیان ۱۲ و سکایی ۱۳ نیز هست.

1- Ural

3- Seven Brothers (Koban)

5- Ziwiyeh

7- Chertomlyk

9- Litoj

11- Urartiu

13- Scythian

2- Kul oba

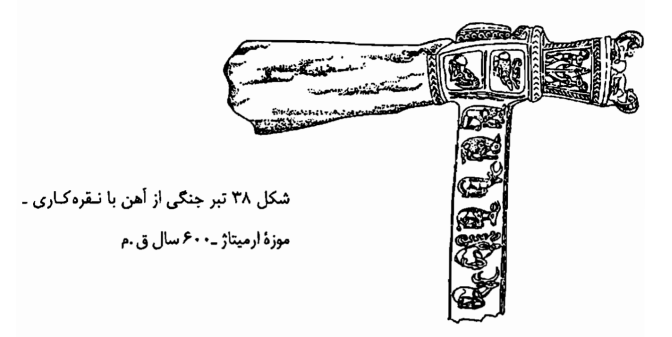
4- Medo - Scythian

6- Koban (Kelermes)

8- Dniepr

10- Kiev

12- Caspian



در اشیاء زیویه انواع به خصوص از این ترتیبها به چشم می خورد که نظیر آن در مقابر سکایی در کلرمس او لیتوج دیده شده اند.

یک آئینه از نقره و جام شراب خوری شاخی به دست آمده که متعلق ایونی و یونانی آمده که متعلق ایونی و یونانی می باشند و احتمالاً محصول نواحی تابعهٔ اطراف دریای سیاه در کولچیس بودهاند. طراحی زیبای این اشیاء شبیه ظروف نقاشی شدهٔ یونان که در ۶۰۰ ق.م ساخته شده می باشد و از این جهت سلسله مراتب تاریخی اشیاء هنری مادوسکایی را مستند می سازند. مهمترین این اشیاء یک نوع اکیناکس است که شمشیر کوتاه مادی بوده و در نقوش مهمترین این اشیاء یک نوع اکیناکس دارد. تخت جمشید نیز دیده می شود و دیگری تبر جنگی آهنی که دستهٔ نقره بلندی دارد. (شکل ۳۸).

هردودت این اسلحه را مخصوص سکاها دانسته و سربازان مادی و سکایی در نقوش تخت جمشید نیز به این نوع شمشیر مسلح میباشند. گرچه تیغهٔ شمشیر کشف شده از بین رفته است، قبضه و غلاف نقرهٔ آن سالم ماندهاند. قسمت بالایی غلاف و پایین قبضه از

<sup>1-</sup> Kelermes

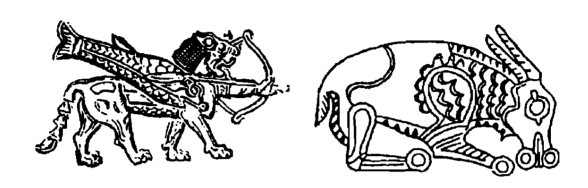
<sup>2-</sup> Litoj

<sup>3-</sup> Ionian Greek

<sup>4-</sup> Colchis

<sup>5-</sup> Akinakes

صحنه هایی که اورارتی الاصل می باشد تزئین شده و اشکال شبیه شکل انسان اساطیری بالدار است که از درخت مقدسی میوه می چیند بقیه سطح قبضه شمشیر را شکل هندسی درخت مقدس پوشیده است که مبنائی آن از نمونهٔ درخت مقدس اورارتی گرفته شده است و در طرحهای الواح مکشوفه در فارس و کارمیر بلور ا دیده شده است.



ش ۳۹ اشکال حیوانی، مادی وسکایی در غلاف نقرهای شمشیر مربوط به قرن ششم ق .م

روی سطح غلاف را گذشته از تصویر شیرهای رو به هم ایستاده، صورت هیولاهای افسانه ای مثل شکل مخلوط شیر و شیردال و شیر و گاو وحشی و غیره پوشانیده که منشاء اصلی آنها را در الواح مادی زیویه باید یافت (شکل ۳۹). یک سبک یک علت وجود آن تاکنون نامعلوم و نامشروح مانده شکل یک ماهی بزرگ است که بر پشت اغلب این حیوانات سوار شده و گویی برآمدگی شانهٔ این حیوانات را به دندان گرفته. در نقوش سنگی سریانی (آشوری) بعضی از پیشوایان مذهبی کلاههایی از پوست همین ماهی را به سر دارند و در نقش روی غلافهایی که ذکر آن در پیش رفت گویی هنرمندان خواستهاند که اثر با ارزش آن را در این ماهی نشان دهند. حافظ دست که در قسمت بالایی غلاف است طرح و هنر خالص سکایی بوده و نمونهٔ بارزی از گوزن سلطنتی سکایی <sup>۲</sup> است و در حاشیهای که از نقش منفارهای حیوان شیردال به شکل سیمهای بافته شده طراحی شده، ظاهراً از کارهای اولیه سکایی بوده چون از شکل

حیوان شیردال استفاده کردهاند، شباهتی به اشیاء مکشوفهٔ زیویه ا دارند. گوزن سبک سکایی که به حال خمیده در دور دستهٔ تبر جنگی دیده می شود و همچنین ردیفی از حیوانات که بر روی دستهٔ آن دیده می شوند عبارتند از: بزکوهی، بز، اسب وحشی، الاغ، گراز (خوک وحشی) و گوزن، پاهای این حیوانات یا شکل طبیعی دارند و یا به شکل حلقههای کوچک مجسم شده مثل شیردالهای کوچکی که ویژهٔ هنر و صنعت سکایی بودهاند، شکل گردن و بدن کشیده و قسمتهای درونی تر بدن سبک سکایی ندارند. بلکه به تقلید از نقوشی که مربوط به سنتهای قدیمی تر بوده و روی جامهای کشف شده در تیهٔ مارلیک دیده شدهاند، تقلید شده در نتیجه باید متوجه جامهایی شد که از طلا ساخته شده و روی آن نقشی از حیوانات مانند شترمرغی در بالا و بـز و بزکوهی و شیر در زیر آن دیده می شود و اعضای بدن شیر مربوط به سبک آشوری است. ظاهراً مادیها و اورارتیها شترمرغ را خوب می شناختهاند و در روی جامهای شراب یونانی که در ناحیهٔ کلرمس ۲ پیدا شده فرق بین شترمرغ و لکلک به خوبی دیده می شود، جام طلای دیگری که پوشیده از اهرام برجسته است و ظاهراً شبیه جامی است که در همدان به دست آمده و نیز زیورهایی که شکل سر شیر را دارند و اثر هنری اورارتي بودهاند قابل توجه هستند.

مهمترین اثری که کشف شده و از لیتوج<sup>7</sup> به دست آمده، شمشیر و غلافی است که کاملاً شبیه شمشیر است که در کلرمس <sup>4</sup>کشف شده و یقیناً کار یک هنرمند بوده است در برآمدگی دستهٔ هر دو شمشیر و همچنین شمشیری که در شومیکوس<sup>۵</sup> در ناحیهٔ پولتاوا<sup>۶</sup> به دست آمده، شبیه شمشیر آسوری است. هر سه این شمشیرها با دانههای طلا تزئین شده اند که این سبک در بین سکاها نادر بوده، ولی در اوراتی و ماد رواج بسیار داشته. فرماندهی که شمشیر فوق الذکر را با وی به خاک سپرده اند، بر روی تختی

<sup>1-</sup> Ziwiyeh

<sup>2-</sup> Kelermes

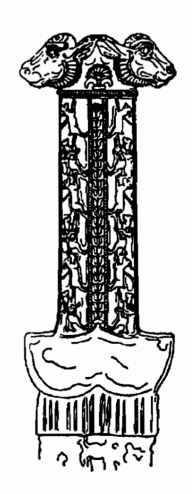
<sup>3-</sup> Litoj

<sup>4-</sup> Kelerme

<sup>5-</sup> Shumeikos

<sup>6-</sup> Poltava

قرار داده شده که پایه های آن از نقره به سبک آسوری ساخته شده و سالم از زیر خاک به دست آمده. در تپهٔ خاکی واقع در کالیتوا اکنار رود «دن» کلهٔ گاوی از مفرغ به دست آمده که شبیه آن را بر روی نقش های سنگی تختهای سلطنتی و اوراتی می توان دید. تپهٔ چر توملیک باقی ماندهٔ مقبرهٔ تو در توئی از زمانهای مختلف بوده که در یکی از اطاقهای آن قبضه طلائی خنجری به دست آمده که از دو سر به شکل سر گوساله ساخته شده و از نوع کارهای هخامنشی است. روی بقیه قبضهٔ صحنه هایی از شکار و سواران که شلوار به پا داشته و یا با تیر و کمان به شکار بزهای و حشی مشغولند دیده می شود نقوش این قبضه نقوش شمشیری را که در گنجینهٔ جیحون آکشف شده به یاد می آورد. (شکل ۴۰).



ش ۴۰. دستهٔ نیزه قرن ششم ق.م

1- Kalitva

2- Don

3- Chertomlyk

4- Oxus

گسنجینهٔ جسیحون از مختلط ترین و بزرگ ترین گسنجینه هایی است که از زمان هخامنشی به دست آمده. این گنجینه که در واقع نواحی در باکتریا آنزدیکی بلخ به دست آمده و دور از نواحی سکاها بوده، دارای اشکال مردمی است که شلوارشان سبک شلوار سکایی است.

این کشفیات در سال ۱۸۷۷ میلادی در سواحل شنی رودخانهٔ جیحون نزدیکی های کندوس ٔ شد و اشیاء آن ابتدا به کابل و بعد به پیشاور ٔ برده شده و بعد از آن به موزهٔ برینانیا راه یافت.

در اشیاء تزئینی گنجینهٔ اکسوس که تا حدی هم آسیب دیدهاند، الواح و گلدسته هایی که کار ریخته گران سکایی دیده می شوند بوده و بعضی از الواح مردان سکایی را نشان می دهد که به لباس مخصوص خود که در نقش های تخت جمشید نیز به نظر می رسد ملبس می باشند و این نقوش بر روی جام های فلزی سبک یونان و سکایی که در جنوب روسیه به دست آمده، نیز دیده می شوند. چند عدد از این مجسمه های کوچک مردان مادی را نشان می دهد که کلاه های گنبدی شکل و نیم تنه های آستین دار با آستر پوست و بعضی کلاه خودهای نوع بالاکلاوا به سر دارند. شکل به شکل ۱۴ و ۴۲ و ۴۲

دو عدد از این مجسمه ها که در را به جنگی از طلا قرار دارند، از نوع ارابهٔ جعبه شکل است که سبک مخصوص ایرانی ها بوده و چرخ های بزرگ آن با جواهر تنزئین شده و از بزرگ ترین و گرانبها ترین گنجینهٔ موزهٔ بریتانیا به شمار می روند.

اشیاء دیگر گنجینهٔ جیحون دارای تاریخهای مختلف و نفوذ هنرهای گوناگون میباشند ولی قابل توجه این است که زمینههایی از سبک هنر مصری در آنها دیده

<sup>1-</sup> Oxus

<sup>2-</sup> Bactria

<sup>3-</sup> Kunduz

<sup>4-</sup> Peshawar

<sup>5-</sup> Greco Scythian

<sup>6-</sup> Balaclava

می شود و بعضی با شکل «بس» که از خدایان مصری بوده و نیز عقاب هروس تزئین شده اند، در بین اشیاء قرن (۵ ق.م) آنچه بیشتر جلب توجه می کند غلاف شمشیری است از طلاکه از نظر شکل شبیه آثار کشف شده، در کلرمس ولیتوج آمی باشد در سرتاسر سطح غلاف صحنه ای از شاه در شکار شیر است که شبیه قصر آسور بانیپال می باشد منتها با این تفاوت که مردان شلوارهای سکایی به پا دارند و کلاه های سکایی با کلاهی که شبیه تاج سلطنتی آسوری است بر سر دارند منظرهٔ شبیه این شکارگاه با این تفاوت که به جای شکار شیر صحنه ای از شکار گوزن را نشان می دهد بر روی دستهٔ خنجر کشانده چر توملیک منقوش شده و می توان گمان برد که در اوائل قرن ششم خنجر کشانده چر توملیک منقوش شده و می توان گمان برد که در اوائل قرن ششم نقوش قصور آسوری تقلید می شده است.



ش ۴۱. پیکرهٔ زرین پارسی از گنجینهٔ جیحون ـ موزهٔ بریتانیا

1- Bes

2- Horus

3- Kelermes

4- Litoj

5- Chertomlyk



ش ۴۲. یکی از دو بازوبند زر نشان از گنجینهٔ جیحون قرن پنجم ق .م

بعد از گنجینهٔ جیحون از نظر اهمیت گنجینهٔ آخالگوری ا در گرجستان می باشد که شهرت گنجینه جیحون را نیافت، ولی مانند گنجینهٔ مذکور این یکی نیز در ساحل رودخانه ای بهدست آمد و با دلایلی که در دست است، می توان یقین داشت که این گنجینه از تپهای در کنار رودخانهٔ کسانیک که در نزدیکی دهکده سادسگوری قرار دارد بهدست آمده. ده قمانانی که این گنجینه را پیداکردند، ابتدا تصور می کردند که چند تکه از لوحه های کلیسای محلی می باشند، ولی بعداً به تدریج تکه های مختلف بهدست آمده و به موزهٔ تفلیس که در دهکدهٔ آخالگوری در حومهٔ آن قرار دارد فروخته شد. به نظر می رسد که این مکان مدفن سران سکاها بوده که مانند نواحی کاسترومسکیا سرکردهٔ قبیله را با اسب هایش دفن می کرده اند و اشیاء کم اهمیت هم (شکل ۴۱ و ۴۲) که مربوط به گنجینهٔ جیحون بوده و در قبور پیدا شده مربوط به زیورها

<sup>1-</sup> Achalgori

<sup>2-</sup> Ksanik

<sup>3-</sup> Sadseguri

<sup>4-</sup> Tiflis Museum

<sup>5-</sup> Achalgori

<sup>6-</sup> Kostromskaya

و دهانه و یراق اسبها می باشد که به سبک سکایی ساخته شده و طلاکاری ممتازی در آنها و جود دارد. چهار ظرف غذاخوری مسطح و تعدادی گوشواره و زینت آلات دیگر ساختهٔ هنرمندان هخامنشی می باشند. تعدادی از مدالهای این گنجینه ممکن است مربوط به دورهٔ دوم هنر مادوسکایی ا باشند، ولی یکی از این مدالها را باید مربوط به آخالگوری و گورستان هفت برادران در کوبان دانست ۲.

نقوشی که از بالها و دم مرغان بر روی فلز کاریهایی که در گورستان هفت برادران پیدا شده، وجه مشترکی با نقش پرندگان اشیاء گنجینهٔ آخالگری و سیحون دارد. نقش روی جامهای آخالگری از شکل درختان نخل زیتون پوشیده شده و شبیه نقوش مدالهایی که در پیش ذکر شد. در این مورد فقط می توان حدس زد که در قرن پنجم قبل از میلاد مدتی سبک مادوسکایی ادامه داشته که ساخت این اشیاء مربوط به آن دوره است. (اشکال ۴۳-۴۴-۴۵)

اشیاء مربوط به سبک هنر هخامنشی حتی درنواحی جنوبی روسیه نیز به دست آمده اند. گورستانهای پروخوروا ۲ در ناحیه اورنبرگ ۴ اورال شامل قالیچه هایی با بافت بسیار ظریف می باشند و نیز جامهای شراب نقرهٔ هخامنشی که بر دو تای آنها با خطوط آرامی نوشته هایی حک شده و نیز مهری که مربوط به زمان هخامنشی می باشد، یکی از زیباترین نمونه های ظروف نقره که به شکل سر بزکوهی است در سال ۱۷۳۴ در اوستا کامین گورسگ ۶ در سیبریه به دست آوردند که اکنون در موزهٔ ارمیتاژ می باشد. نوع دیگر از ظرف نقرهٔ ممتاز از کازبکستان یا ازبکستان به دست آمد که روی آن نخلهای کوچک که میان گردن های خمیده بر روی خودها نقش شده و شبیه جامی است که در گورستان رودس ۸ در یونان به دست آمده.

1- Medo - Scythian

2- Koban

3- Prokhorova

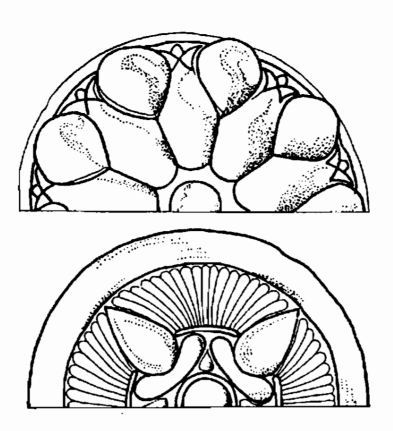
4- Orenburg

5- Uural

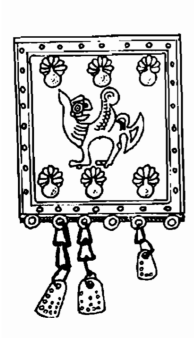
6- Usta Komenogorsk

7-Kazbekistan

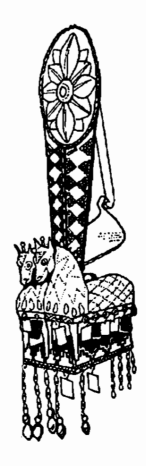
8- Rhodes



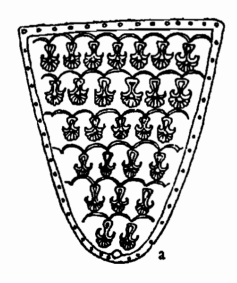
ش ۴۳. ظرف نقره با نقوش برجسته ظریف



ش ۴۴. گوشوارههای زرین ـ گنجینهٔ آکالگوری روسیه



آنچه ذکر شد، فقط مشتی از اشیاء کشف شده می باشد و حتی بدون این اشیاء نمونههایی دیگری نیز وجود دارد تا ثابت کند که ورود این ساخته ها به سر زمین سکاها در کار هنری آنان اثری به سزا به جاگذاشته است. اشیاء چوبی و نقوشی که بر روی چرم بوده و سوزن کاری هایی که در ناحیهٔ آلتاگر اگورستان یخ زدهٔ سکاها به دست آمده و نیز نقوشی جنگ حیوانات و نقاشی قوها و نخلهای کوچک که در این نواحی دور افتاده تقلید می شده، فقط می توانسته است از آثار هخامنشی الهام گرفته باشد و کشف قالیچه های ایرانی که مربوط به قرن پنجم بوده اند و در گورستان پازیریک به دست آمده، رابطهٔ مستقیم هخامنشی را با این نواحی آشکارا نشان می دهد. یکی از نمونه های اثر هنر و سبک هخامنشی بر روی هنر آلتایی و سکایی سبک ظریف کاری هایی است که در نقش کوچکی از حیوانات با عضله های پایین افتاده و مدور که آن نیز از روی سبک کارهای قرن پنجم هخامنشی تقلید شده بود (شکل ۴۶).





ش ۴۵. دهانههای زرین برای ساغرهای شاخی

1- Altai

2- Pasyryk

3- Altai - Scythian art

در میان تراس ناحیهای از اسکو درا که تنها کشور تابعهٔ ایران در خاک اروپا بوده (تراس ناحیهای که تا شمال بلغارستان و کمی داخل آن کشیده شده) ذوق و سلیقهٔ هخامنشی در زمان کوتاهی اثر خود را به جا نهاده. دو اثر کشف شدهٔ هخامنشی که احتمالاً از زمان خشایارشا است که خمره یا ظرف بزرگ دستهدار شرابی است (شکل ۴۷)که از قبرستانی در «کوکوا»۲ در ناحیهٔ «دوان لیج»۲ نزدیکی «پلودیو»۲ در بلغارستان بهدست آمده. بدنهٔ آن به طرز بسیار ظریفی حکاکی شده و زیرگردن آن ازگلها و غنچه های کوچک تزئین یافته. ظروف سفالین یونانی که در آنجاکشف شده، تاریخ قبر را به اواسط قرن پنجم مربوط ميسازد، ولي خود ظرف شراب احتمالاً نيم قرن قبل از تاريخ قبر ساخته شده.



ش ۴۶. قطعات بافتنی رنگین شامل تصویر غزال و شیر



دسته های آذ که یکی به شکل شیر بالدار و یکی به شکل بزکوهی با شاخهای بلند است بسیار از نظر شکل و ظاهر شبیه شراب خوری یونانی است که در موزهٔ متروپلیتن ۵

<sup>1-</sup> Thracian Skudra

<sup>2-</sup> Kukova

<sup>3-</sup> Duvanlij

<sup>4-</sup> Ploydiy

<sup>5-</sup> Metropolitan

نیویورک موجود است. ولی عضلات پشت حیوانات از یک دایره انحنا تشکیل شده که از مختصات قرن پنجم ق م بودهاند. بدنهٔ ظرف شبیه ظرف شرابخوری است که در ناحيهٔ سينوب ' بهدست آمده است.

علاوه بر این، از اشیاء یونانی این قبر دو تنگ و یک جام از قبر یکی از سران قبیله که در دالبوكي المتارازاكورا در ناحيه شرقي مركز بلغارستان مربوط به نيمه دوم قرن پنجم می باشد. جام کشف شده هیچ نوع تزئینی ندارد، ولی تنگها یک نقش ساده و مطبوع که عبارت از زنجیری از گل برگ و نخل است در لبهٔ زیرین دارند. جالب این است که طرحی که در قسمت پایین این تنگها به نظر می رسد، از روی طرحهای خشن پرهایی است که روی اشکال حیوانات آسوری و اورارتی دیده شده و هخامنشی ها از این طرح ها روی ظروفی که در «بیلر» ۴ بهدست آمده، استفاده کردهاند. طرح این پرها بدون هیچ منظوری به وسیلهٔ سکاها تقلید شده و نیز بـر روی سـلاح سکایی و تیکههای فلزی که روی گونه را می پوشانده دیده می شود، تقلید این طرح در میان سکاها تا دیر زمانی ادامه داشته و این نقش بر روی ظرف شراب کانچستی<sup>۵</sup>که کارابیزانس<sup>۶</sup> قرن پنجم میلادی بوده دیده شده است، باید به خاطر داشت که وقتی به این اشیاء یادگاری هخامنشی ها که در بلغارستان کشف شده اشاره مینماییم ناحیهٔ تراس ۷ خود مستقل از حکومت ساترایی ایران در آن ناحیه با دنیای هخامنشی تماس داشته؛ زیرا میله<sup>۸</sup> توابعی در سواحل غربی دریای سیاه داشت و به وسیلهٔ تجارت رفت و آمدی که در سواحل این دریا در جریان بود، با بنادری مانند سینوپ<sup>۹</sup> تماس نزدیک داشته است. با وجودی که سرکردگان اُودریسی ۱۰ و تراسی ۱۱ از آتن کالا وارد می کردند،

1\_ Sinope

2- Dolboki

3- Stara Zagora

4- Beyler

5- Concesti

6- Byzantine

7- Thrace

8- Mlietus

9- Sinope

11- Thrace

10- Odrysan

ولی همان تجارتهای ساحلی از نواحی پانتیکاپه او دیگر مراکز مثل یونانی نشینهای کریمه ای نیز فعالیتهایی در این نواحی داشته اند و سکاها یک اثر عمومی به روی هنر یونانی های کریمه و تراس به جاگذاشتند. نفوذ و اثرات این مراکز گوناگون در کشفیات عظیم اشیاء طلاکه در ۱۹۴۹ در پاناگ جوریشته آنزدیک پلوودیو آکشف شده مربوط به اوائل زمان تمدن یونان بوده و نیز به چشم می خورد.

از کارهای هنری که بر روی این اشیاء کشف شده از صنعتگران یونانی بوده است، ظرف شراب خوری است که با شکل سر حیوانات تزئین شده و شبیه ظروف سفالین آتنی است و مناظری از داستانهای افسانهای یونان بر آنها حکاکی شده، ولی ریزه کاریهای فراوان از قبیل نخلهای کوچک و دهانههایی به شکل گاو شیر و حکاکیهایی از سر سیاه پوستان اشاره به کارهای سکایی و یونانی مینماید. کمی از ظروف، دستههایی به شکل موجودات اساطیری دارد<sup>۵</sup>.

این اشیاء کشف شده با اینکه تماماً کار یونان است، به سبک هخامنشی شباهت دارد و آنچه تصور می رود این است که در نیمهٔ دوم قرن چهارم قبل از میلاد هنگام حمله دسته ای از اقوام سلتی  $^{9}$  به «تراس»  $^{9}$  یکی از رؤسای او دریسی  $^{6}$  این گنجینه را در خاک پنهان کرده باشد.

آنچه از شهرهای ساحلی شرق مدینرانه بهدست آمده، ارزش و اهمیت آن به گنجینهٔ مذکور نمی رسد. بنا به قول «استرابو» و دمشق مهمترین شهر ناحبهٔ سوریه بوده، ولی هیچگونه اطلاعی از آن شهر در موقع تسلط هخامنشی ها در دست نداریم. در میان

<sup>1-</sup> Panticapaeum

<sup>2-</sup> Panagjuirishte

<sup>3-</sup> Plovdiv

<sup>4-</sup> Greco - Sythiau

<sup>5-</sup> Sytyrs

<sup>(</sup>موجوداتی خیالی که نصف بدنشان یعنی از کمر به بالا شبیه انسان با شاخهای بزکوهی و از کمر به پایین به شکل بز کوهی بودند و نوای فلوت آنان تسخیر کننده بوده است).

<sup>6-</sup> Celtic

<sup>7-</sup> Thrace

<sup>8-</sup> Odrysian

<sup>9-</sup> Strabo

اقوام آرامی اسوریهٔ شمالی در ناحیهٔ نیرآب انزدیک آلبو و دیوه هویوک گورستان مهمی از هخامنشی وجود دارد که احتمالاً مربوط به سربازخانه هایی بود که مأمور حفاظت راه های تجاری آن زمان بوده اند. به نظر می رسد که نواحی مسکونی نیرآب در زمان تأسیس بابل نو بنان شده بوده و تا زمان هخامنشی ادامه داشته است. زیرا لوحه های گلی که اسنادی از مشاغل بازرگانی بوده اند، به دست آمده که تاریخ آنها به زمان نبونید و کمبوجیه مربوط می شود.



ش ۴۷. کوزه با دسته لوله نقرهای

تاریخ قبور دیوه هویوک<sup>۸</sup> را از روی ظروف سفالینی که از قبرس<sup>۹</sup> و مصر آورده بودند می توان مربوط به اواخر قرن ششم قبل از میلاد دانست که تا قرن پنجم نیز ادامه داشته است. اشیاء خارجی که همراه سربازان و زوجههای آنان در این قبور بهدست آمده،

1- Aramaeans

2- Neirab

3- Aleppo

4- Deve Huyuk

5- Neirab

6- Neo - Babylonian

7- Nabonidus

8- Deve Huyuk

0 0

9- Cypres

نشان می دهد که آنان زمانی در مصر، قبرس، فنقیه نیز مأموریت داشته اند علاوه بر اسلحه و ابزار مربوط به زین و برگ اسبها که از سبک ایران و سکایی بوده آئینه های ساده و لوله های فلزی دردار که سرمه دان یا جای دیگر و سائل آرایش بوده نیز به دست آمده. در ناحیهٔ مسکونی که این قبور مربوط به آن است، هنوز کاوشهای کافی به عمل نیامده. حفاری هایی که در نیراب و قادش و تال بارسیپ اشده است، از نظر مجسمه های کوچک تزئینی کار هخامنشی که از گل و شن ساخته شده اهمیت بیشتری پیدا کرده اند. مجسمهٔ هیکل زنان که عیناً با همان لباسی که اعیان زادگان در اشکال تخت جمشید به تن دارند و شاخه نیلوفر به دست گرفته اند، تنها نمونهٔ تقلیدی موجود از تقوش قصور سلطنتی ایران است که در خارج از کشور ساخته شده. در نیراب آنیز مجسمه های گلی از اسبسواران به دست آمده. ساختن این گونه مجسمه ها در فلسطین و سوریه خیلی متداول بوده که در بابل نیز در زمان تسلط ایرانی ها رواج داشته. مجسمه های کوچک سواران ایرانی از نظر باستان شناسی برای محققین آثار باستانی بسیار مفید بوده اند؛ زیرا تا اندازه ای به روشن کردن وضع نامعلوم دورانهای گذشته بسیار مفید بوده اند؛ زیرا تا اندازه ای به روشن کردن وضع نامعلوم دورانهای گذشته کمک زیادی می نمایند.

یکی از نقاطی که واقعاً اوضاع آن ناشناخته و مبهم بوده فنیقیه میباشد.

مطمئناً در این نواحی وضع تجاری شهرهای ساحلی تحت نفوذ ایران پیشرفت و توسعهٔ فراوان یافته بودند و نواحی مانند «آرودوس» بیبلوس تیا صور و صیدا حکومتهای خودمختاری داشته اند و مسکوکات مخصوص خوشان در محدودهٔ ایالتی آنها رواج داشت نمونهٔ تثبیت شده (استاندارد) یا مقیاس پولی آرادوس بر روی استاندارد ایران بوده و بقیه یا از روی نمونهٔ بونان و یا شکل که پول فنیقی بوده تقلید

<sup>1-</sup> Perso / Scythian

<sup>2-</sup> Neitab

<sup>3-</sup> Aradus

<sup>4-</sup> Bynlos

<sup>5-</sup> Tyre

<sup>6-</sup> Sidn

<sup>3- 1</sup> yre

o- Siuti

<sup>7-</sup> Aradus

<sup>8-</sup> Sheke

شده است. رنگ این سکهها از نوع رنگ یونان و فنیقی و شبیه سکههای ایرانی که در شهرهای قبرس رایج بوده میباشد. ولی صیدا اکه حاکمنشین نواحی تحتالحمایه بوده یک نوع سکهٔ بسیار زیبایی ضرب می کرد که معرف فرمانروایی ایرانیان بوده: یک روی این سکه شاه ایران را در ارابه نشان می دهد و روی دیگر آن شکل یک کشتی که سد رده پاروزن دارد۲ نقش شده. اهدایی قابل اهمیت فنیقی ها به شاهنشاهی ایران ناوگانی شامل ۳۰۰ فروند کشتی بود که پادشاه صیدون که اسماً دریاسالار و فرمانده آن بوده و این ناوگان سهم مهمی در جنگ و یا برقراری صلح داشتهاند احتمالاً به خاطر آنکه دریاسالاری آن گرچه اسمی بوده، به عهدهٔ شخصی والا مقام بوده که در صیدا۳ قصری به سبک قصور ایرانی برای او ساخته بودند. از این قصر چندان اطلاعی در دست نیست و به جز سر ستونهایی به شکل سرگاو نر و ته ستونهای مدورکه آن هم اکنون در جزء اشیاء موزهٔ بیروت می باشد و تقلیدی از سر ستون و ته ستونهای شوش و تخت جمشید چیزی به جای نمانده، ولی جهات دیگری موجود است که صیدا را در آن زمان پایتخت و پیشرو نواحی فنیقیه نشان می دهد از جمله سکهها و خمرههای شرابی است که تجار صیدا به مصر و ایران می آوردهاند، بعضی از اهالی صیدا برای همیشه در مصر و ناحیه رودس ۴ اقامت گزیدند. پادشاهان منطقه فنیقی مثل تابنیت و اشمونازار<sup>۵</sup> را در نابوتهای بزرگ و جادار مصری از نوع سنگ گرانیت سیاه مدفون میکردند و اعیان صیدا را در تابوتهای سنگ خاراکه شکل بدن انسان را داشت و از نظر قیمت ارزانتر از تابوتهای سلاطین بود، دفن می کردند.

تعداد زیادی از این نوع تابوتها در نبش قبرهای تو در تو در اطراف شهر بهدست آمده. معبد بزرگ اشمون<sup>ع</sup>که در خارج صیدون قرار داشته در زمان تسلط ایرانیها

1- Sydon

<sup>2-</sup> Trireme

<sup>3-</sup> Sydon

<sup>4-</sup> Rhodes

<sup>5-</sup> Tabnit and Eshmunazar

<sup>6-</sup> Eshmun

دوباره ساخته و تعمیر شد و علائمی از ساختمانها در آرادوس ویبلوس و تایر به چشم میخورد. از نظر تأثیر هنر هخامنشی باید دانست بیشتر مردم تجارت پیشهٔ شهرهای فنیقی به واسطهٔ برخوردهای ناخوش آیند تاریخی که با آسیاییها داشتند، میلشان بیشتر به طرف سبک یونانی و نواحی مدیترانه میگرایید تا به طرحهای متداول در داخل آسیا. تعدادی مجسمه که یک جفت مجسمهٔ شیر در معبد بالات جبل در بیبلوس و بعضی از آثار قبور که اطراف ناحیهٔ صور به دست آمده تا اندازه ای اثر سبک هخامنشی را می رساند و بقیهٔ اشیاء بیشتر از سبک مصری پیروی کرده اند و آثار مختصری از سبک یونانی نیز در آنها دیده می شود و این خود محدودیت فکری فنیقی ها را نشان می دهد.

در داخل ناحیهٔ ایرانی یهود $^{\circ}$ که (در کتاب عزرا به اسم یهود نامیده شده) یک نوع استقلال اداری و مالی از مستملکات سوریه و بابل دیده می شود که سکه هایی که ابتدا در یهود ضرب شد، نظیر سکه هایی یونانی بوده که در زمان سلطهٔ ایرانی ها رواج یافت. بهترین معرف این دوره از تسلط ایرانی ها ظروف سفالین آتیک $^{3}$  می باشد و همچنین نمونه های دیگری از قبیل دسته های خمره های بزرگ که در آن پول یا اجناس ذخیره می شده می باشد روی آنها علائم مهرهایی است از طومارهای بالدار که نقش پرندگان در حال پرواز و حروف عبری یهود $^{4}$ نقش شده. از اسناد نهمیا $^{4}$  چنین به نظر می رسد که خرج ادارات ایرانی از راه مالیات های پولی و یا جنسی پرداخت می شده و احتمالا از خمره های مهر شده به عنوان صندوق برای بردن اجناسی که برای مالیات اخذ می شده، استفاده می کرده اند و با آن مالیات را به مرکز مخصوص جمع مالیات حمل می کرده اند. بنا به گفتهٔ کتاب مقدس دربارهٔ طرز تقسیم این ظروف نواحی مذکور از

<sup>1-</sup> Aradus

<sup>2-</sup> Byblos

<sup>3-</sup> Baalat Gebel

<sup>4-</sup> Byblos

J- Dadiat Oco

C A441-

<sup>5-</sup> Judah

<sup>6-</sup> Attic

<sup>7-</sup> Yhd (yehud)

<sup>8-</sup> Nehemiah

نواحی ایران و یهود بودهاند ا تل ان نسیه ا یامیسپاه ا رمات را چل اور شلیم ا جریکو ای گیبیون الاچیش و گزر اسیاری از این اسامی نام شهرهایی می باشد که در نهیما انام برده شده و در تعمیر و ساتختمان مجدد دیوار اور شلیم کمکهای مالی و عملی نموده اند. به غیر از شهر لاچیش در هیچ کدام از این شهرها سطح ثروت و زندگی برابر با تمول ایرانی دیده نمی شود زیرا بعد از تبعید قوم یهود این شهرها در فقر و بیچارگی و کم جمعیتی می زیسته اند، نقش مهری از شهر گیبیون که هنوز نقش پاکت کتابی که سند مهر شده در آن جای داشته، بر آن محفوظ مانده و یکی از چند شاهد معدودی است از اشیاء مربوط به هخامنشی که در فلسطین به دست آمده است.

در جهت جنوبی یهود غزه، عربستان ۱۱ قرار داشته که اهمیت حیاتی و مماتی آن بسیار بوده، اهمیت این منطقه نه تنها به واسطهٔ راهی است که به مصر داشته، بلکه راهی به دریا برای ممالک عربی مثل ایدومائی ۱۲ نباتائی ۱۳ و قادری ۱۴ نیز داشته. این نواحی از زمان نبونیدوس ۱۵ سهم به سزایی در روابط مصر و بین النهرین داشته اند.

برای حفظ تعادل منافع طرفین ایرانی ها در منطقهٔ عقبه  $^{19}$  و آن نواحی عده ای سرباز گماشته بودند. مرکز سکونت ایرانی ها در لاشیش  $^{19}$  در سر حد ناحیه ایدومایی  $^{10}$  بوده و از قبور پرارزش اعیان که در بیت پلت  $^{19}$  و «گزر»  $^{17}$  پیدا شده وجود مأموران ایران را در آن منطقه به ثبوت می رساند. گرچه قلعهٔ جنگی ایرانی که در تل جمه  $^{17}$  جرار  $^{17}$  به وسیلهٔ

1- Perso - Judacan

2- Tellen - Nasbeh

3- Mispah

4- Ramat Rachel

5- Jerusalem

6- Jericho

7- Gibeon

8- Lachish

9- Gezer

10- Nehemiah

11- Arabian Gaza

12- Idumaean

13- Nabataean

14- Oedarite

13- | 14004400411

14° Qcddiiic

15- Nabonidus

16- Agabah

17- Lachish

18- Idumaean

17- Lacinsii

19- Beth pelet

20- Gezar

21- Tell Jemmeh

فیلندرز پتری ۲۳ کشف شده، هنوز در این زمینه مدارک کافی به دست باستان شناسان نداده اند. مقبرهٔ فرمانروا و یا فرمانده قوایی که در بیت پلت ۲۴ در سال ۵۶۰ در آنجا حکومت داشته کشف شده به خوبی درجه جلال و ثروت و خودنمایی ایرانی ها را نشان می دهد. این اشیاء عبارت از یک تخت کامل از نقره که پایه های آن با مفرغ کار شده و بهم پیوسته و یک مجموعهٔ شراب خوری که از جام بزرگ نقره و دو ملاقه که یکی از این ملاقه ها به طور بسیار دل انگیزی ساخته شده و دستهٔ آن به سبک مصری از هیکل یک دختر لخت شناگر که بازوانش پیش کشیده شده و کاسهٔ ملاقه را با دو دست گرفته ساخته شده است. (تصویر ۴۸) این اشیاء در موزهٔ فلسطین موجود و حائز نکات بسیار جالبی می باشند. از جمله نوشته هایی که روی پایه های تخت با الفبای آرامی ۲۵ نوشته شده دستور به هم پیوستن تکه های مختلف پایه و تخت را داده است. سر دختر شناگر (در دستهٔ ملاقه) کاملاً چهرهٔ سامی دارد و از این رو به نظر می رسد ساخته کارگاه های صنعتی مشترک سوریه و فلسطین باشد.

حروفی که روی اشیاء تل المسخوته ۲۶ در دوازده میلی اسماعیلیه در مصر شفلی دیده شده مربوط به فرماندهان پادگانهای ایرانی بوده. این فرماندهان جامهای نقرهای را به یک معبر محلی هدیه کردهاند که از نوع معمول هخامنشی بوده، ولی در اشکال و کارهایی که روی جامها شده، سبک مصری به کار رفته و از این رو معلوم است که کار صنعتگران محلی بودهاند. همچنین سکهٔ آتیکی ۲۷ و مهرههای چشم گربهای و سنگهایی به شکل بوم رنگ ۲۸ بر طلا سوار شده و نوعی است که در محلهای دیگر

<sup>22-</sup> Gerar

<sup>24-</sup> Beth Pelet

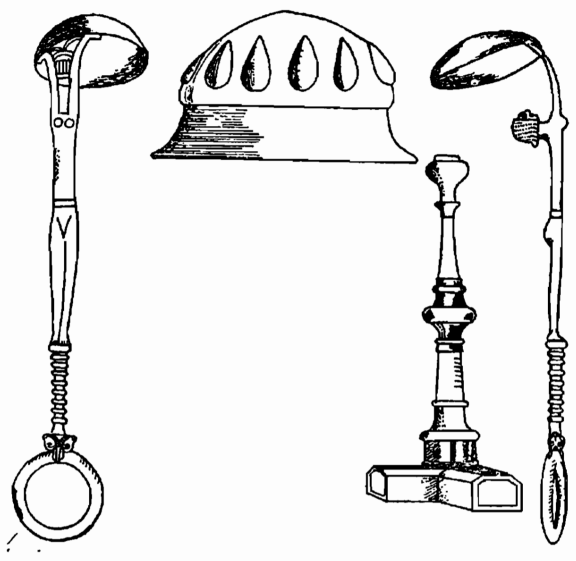
<sup>26-</sup> Tellel - Maskhuta

<sup>28-</sup> Boom rang

<sup>23-</sup> Flinders Petrie

<sup>25-</sup> Hebrew Aramic

<sup>27-</sup> Attic



ش ۴۸. پایه برنجی و باده و پیمانه از نقره ـ دوره هخامنشی ـ موزه فلسطین

هخامنشی به دست آمده. بر بعضی از این جامها خطوط آرامی نوشته شده که آنها را به هان ایلت  $^{1}$  الههٔ ما قبل اسلام در عربستان شمالی هدیه کرده اند. یکی از این اشیاء را «کینو»  $^{7}$  به پسر جاسم پادشاه «قدر»  $^{7}$  هدیه کرده است. محتملاً او پسر جاسم عرب که در کتاب نحمیا  $^{7}$  از او یاد شده بوده و می بایست سرکردهٔ طایفهٔ قدری باشد که در چهارصد سال قبل از میلاد در عربستان سعودی می زیسته اند. از نوشته های آسوری چنین درک می شود که این قوم از قرن هفتم ق م بر دیگر عربهای آن نواحی فرمانروایی و برتری داشته اند.

<sup>1-</sup> Han Ilat

<sup>2-</sup> Qainu

<sup>3-</sup> Qedar

<sup>4-</sup> Nehemiah

از نوشته های هردوت چنین معلوم می شود که کمبوجیه در تسخیر مصر به سال ۵۲۵ ق .م از عربها نیز کمک گرفته است و محتملاً به قوم «قدری» ا اجازه داده شده که در شمال شرقی مصر برای حفاظت سرحد فلسطین اقامت کنند و ناحیهای تحتالحمايه ايران بين دو كشور بهوجود أورند. يقيناً ناحيهٔ اسماعيليه پرت سعيد ٢ بوده که در نظر تبعیدشدگان یهود به سرزمین گاسم معروف شده ۳ نام اشخاصی که جامهای نقره را هدیه کردهاند، حاکی از بههم آمیختگی سنن می باشد، زیرا بعضی اسمها نیمه مصری و بعضی نامها تمام مصری میباشد. سوای اینها آنچه مسکوکات آتیکی <sup>۴</sup> به دست آمده بر آنها نقش سرآتنا<sup>۵</sup> دیده می شود که بنا به گفتهٔ هردوت<sup>۶</sup> عربها او را به عنوان الههٔ بومی خود آلیلات ۲ شناخته بودند. در دفنه یا ناکراتیس ۸که هر دو از مستعمرات یونانی در نزدیکی نواحی عربی بودهاند، مردم تل المسخوته ۹ با «آتوس» ۱۰ الهه يوناني آشنايي پيداكردهاند.

مصری ها بیش از بقیهٔ ملل تابعه، دائماً در تلاش بوده اند که خود را از زیر سلطه ایرانیان بیرون کشند. آن اندازه که هنرمندان و صنعتگران ایرانی از سبک و طرحهای مصری اقتباس و بهرهبرداری کردهاند، مصری ها متقابلاً چیزی از ایران نگرفتهاند سبک و اثر مصری در کاشی کاری و حجاری های قصور ایرانی به چشم می خورد، ولی نفوذ ایران بر روی سلسلهٔ بیست وهفتم ۱۱ مصر به جز از نظر مجسمهسازی آنقدرها نبوده است. معرف نفوذ هخامنشی تعدادی نقش شیرهای کوچک که روی پابلند شدهاند در تل المقدم ۱۲ دیده شده (مصری ها تا قبل از این تاریخ با این سبک آشنایی نداشته اند)

1- Qedarite

2- Port Said

3- Goshen or Geshem

4- Attic Coins

5- Attena

6- Herodotus

8- Daphnae or Naucratis

7- Alilat

10- Athena

9- Tell el - Maskhhuta

11- XXVII Dynatsy

12- Tell el - Mugdam

تل المقدم محل معبد ماهی در لئون توپلیس بوده که معابد خدایان شیرنمای مصر در آنجا بنا شده. عضلات کفل شیرها به طور مدور با فرورفنگی به منظور آنکه در آن تزئینات دیگری قرار گیرد ساخته شده است.

کاشی های براق که ساخت کاپنوس و قنطیر ۳ بوده شباهت نزدیکی با سنگهای صیقلی شده و کاشی های عقابهای هوروس که در نقش های تختجمشید است دارند. بعضی از سر شیر و بزکوهی ساخته شده و در موزه بروکلین<sup>۵</sup> (عکس ۶۳ آخر کتاب) در امریکا و یک غلاف چوبی در موزه بریتانیا و یک لوحه روی آن یک ردیف از حيواناتي به سبک هنر هخامنشي حکاکي شده (عکس ۶۴).

اگر وجود این اشیاء را شاهد کافی به مدعای رابطهٔ هنر ایران و مصر بدانیم ثابت می شود که زرگری مصری و ایرانی در این دو سرزمین مبادله می شده و هر یک نمونهای از هنر خود را درکشور دیگری به جای میگذاشته است. در پیش نیز اشاره بوده و در ثمو ئیز<sup>۶</sup> (تل تمائی در دلتای نیل) ۲ به دست آمده. گودی این ظروف نقرهای اشاره به قدمت آنها حتى پيش از زمان سلطنت خشايارشا مينمايد.

مدرک مهمی که اشاره به ساخته شدن اشیاء هخامنشی در مصر می نماید. نقوشی است که بر دیوارهای قبر پتوسیریس ^ دیده می شوند وی یکی از مأموران دولتی زمان سلطنت اردشیر سوم در تناح الجبل<sup>9</sup> بوده است.

یکی این قبر حکایت از صحنهٔ داخلی یک کارگاه فلزکاری می نماید شکل مردانی که با لباس های آستین گشاد و دامن دار کارگران بودهاند که در کار صنعت گران نظارت می کرده اند نقش این دیوار مربوط به سلسلهٔ ۲۷ می باشد ۱۰ که صنعت گران را در حال ساختن جامهای شراب، ملاقه و ظروفی با لبهٔ مسطح و خمرههای شراب با دستههایی

<sup>1-</sup> Mahes

<sup>2-</sup> Lcontopolis

<sup>3-</sup> Koptos - Qantir

<sup>4-</sup> Horus

<sup>6-</sup> Shemouis

<sup>5-</sup> Brooklyn

<sup>7-</sup> Tell tmai in Delta

<sup>8-</sup> Petosiris

<sup>9-</sup> Tunah et - Gebei

<sup>10-</sup> XXVII Dynasty

به شکل حیوانات نشان می دهد که همه سبک اصیل و مشخص هخامنشی است.

دربارهٔ وضعیت این کارگاه و اینکه آیا تاریخ نقر آن همزمان با پتوسیریس ابوده اطلاعی در دست نیست (پتوسیریس اندک زمانی قبل از سال ۳۰۰ ق.م در گذشته) ممکن است طرح این نقوش مربوط به کنابی از نقاشان قدیم تری بوده، ولی در هر صورت شاهد روشنی از وجود کارخانههای نقرهسازی بزرگ میباشد و اما اشیاء زیاد دیگری که از سنگی شبیه مرمر و به رنگ سفید میباشد و تقریباً بیش از سی عدد تنگ از نوع سنگ که نام خشایارشا و اردشیر به خطوط میخی و خطوط تصویری مصری بر آنها نقش شده به دست آمده و احتمالاً شبیه این تنگها و لیوانهایی است که در مراسم تاجگذاری یا جشنهای امروزه به عنوان یادگار ساخته می شوند.

در مورد یکی از صاحب منصبان مصری به نام اوجاهورسن که قبلاً راجع به وی در زمان حملهٔ کمبوجیه و نیز در عهد داریوش گفت وگو کرده ایم، با اینکه در طرفداری ایران تعصب شدید داشته به غیر از بازوبندهایی که شکل سر شیر بر آن بوده نشانهٔ دیگری از هنر و زیورهایی به سبک هخامنشی در لباس او دیده نمی شود و این موضوع درست بر خلاف نوشته هایی است که بر روی مجسمه «پتاهوتپ» (در موزهٔ بروکلین آ) موجود است می باشد. این مجسمه یکی از مجسمه های کمیاب مصری مربوط به سلسلهٔ بیست و هفتم می باشد با اینکه نوشته های پشت مجسمه دربارهٔ تمایلات سیاسی او موضوعی را روشین نمی کند، فقط نموداری از مشاغل اداری و حسن سیاست و تدبیر او می باشد. لباس و تزئیناتی را که بر البسهٔ خود دارد، حاکی از تمایل وی به رسوم ایرانی بوده است پتاهوتپ دو جامعه ساده به تن دارد که یکی دامنی که از سینه تا مچ پایش را پوشانده و به دور بدن پیچیده شده و از یک طرف بهم متصل است و دیگر نیم تنه ایست که زیر این جامه پوشیده و دارای آستین های بلند با دهانه گشاد

<sup>1-</sup> Petosiris

<sup>2-</sup> Udjahorresne

<sup>3-</sup> Ptah - hotep

<sup>4-</sup> Brooklyn Museum

نظیر نیم تنه هائی است که ایرانیان در نقش های تخت جمشید به تن دارند لباس دوخته شده تا آن زمان هرگز در مصر معمول نبوده و معرف این نوع نیم تنه منحصراً همین مجسمهٔ سلسلهٔ بیست و هفتم می باشد که در قبر پتوسیریس به آن برخورده ایم و در این صورت دلیل واضحی بر این مدعا است که نوع جامه را اول بار ایرانی ها به مصر آوردند. دور گردن مجسمهٔ پتاهوتپ به غیر از گردن بند مخصوص مذهبی مصرفی یک حلقه عالی از سبک کار هخامنشی است که در انتهای آن نقش بزهای خمیده دیده می شود. نوشته های مجسمه پتاهوتپ حاکی از اهمیت او بوده است اصل و مشاغل این شخص در این نوشته ها به این قرار بوده است:

«شاهزاده و اصیلزاده خزانه دار سلطنتی و دوست منحصر به فرد، کسی که در شغل دبیری لایق و شایسته بوده و سرپرستی تمام امور دربار و شغل وزارت دارایی را به عهده داشته است و در شایستگی و لیاقت، بزرگ و سرپرست تمام امور سلطنتی و وزیر دارایی با وجود مقام شامخ و اهمیتی که این شاهزاده داشت فقط اثری دیگر از او در موزه لور موجود است که مربوط به سی و چهارمین سال سلطنت داریوش اول می باشد و در ممفیس کشف شده و از نوشته هایی که در آنجا به دست آمده معلوم است که پتاهوتپ در آنجا بنایی نیز ساخته بوده است.

مسمفیس کسه در ناحیهٔ سفلای مصر قرار داشت یونانی ها آن را قصر سفید می خوانده اند و پایتخت دولتی کمبوجیه بوده است وجود اردوگاه هایی که از سربازان اجیر و کارگران خارجی در زمان تسلط ایرانی ها و نیز کارخانه های کشتی سازی (ممفیس همیشه محل ساختن کشتی بوده) در آن ناحیه نه تنها از نشریه های هردوت ثابت شده بلکه از سنگ قبرهای مصور که از خاک درآمده، نیز مشهود است. بنا برگفته هردوت اردوگاه هایی برای یهودیان و مردم صور ۴ و نیز ایرانیان در آنجا برپاگشته.

<sup>1-</sup> Petosiris

<sup>2-</sup> Petah - hotep

<sup>3-</sup> Memphis

<sup>4-</sup> Tyrians

طراحی های آرامی و فنیقی که بر روی تکه هایی از بناهای مربوط به سلسلهٔ پیشین تری بوده کشف شده و پتری ا باستانشناس نقوش بسیاری از مهرهای هخامنشی و مجسمه های کوچک سفالین که از بیگانگان و اقوام سامی و اهالی نواحی دریای اژه ۲ بوده در آنجا به دست آورده است.

بنای اعجاب انگیزی که در ممفیس به دست آمده، عبارت از نقش نقر شده ای است که در موزهٔ برلن بوده، از تشبیع جنازهٔ یک نجببزاده مادی یا ایرانی. جسد این اعیانزاده را بر روی یک تخت که بالشهای بسیار روی آن قرار دارد گذاشته اند این تخت و همچنین میزهای کوچک که در جلو آن قرار دارد سبک آسوری یا هخامنشی را دارند. موهای سروریش او مجعد و شبیه به یک آسوری یا ایرانی است، ولی جامعهٔ آستین دار و کلاه بلند که بالای آن مدور است و نسبت او را به ماد می رساند، شبیه البسه، مادیهای نقوش تخت جمشید می باشد. نقش افرادی که همراه جنازه هستند نیز جالب و قابل اهمیت است. دو زن که در بالای سر تخت ایستاده اند جامههای خود را از سینه دریده و مشغول کندن گیسوان می باشند. احتمالاً عزاد اران و شیون کنندههای حرفهای مصری بوده اند که برای این گونه مراسم اجیر می شده اند. ولی دو مرد که در پایین پای جنازه ایستاده اند، شلوار به پا و روپوشهایی که تا زانو آمده به تن کرده اند.

علاوه بر اینها در پشت این صحنه شخصی که افسار اسبی را به دست دارد، دیده می شود که احتمالاً اسب متوفی بوده است. وجود اسب امکان دو آئین متداول را نشان می دهد که یا به رسم سکایی اسب را با صاحب متوفایش به خاک می سپرده اند و یا با یالهای بریده شده در مراسم سوگواری به دنبال جنازه می کشیده اند. "صرف نظر از کشف اشیاء هخامنشی که به طور پراکنده در جاهای مختلف به دست آمده و عبارت از

<sup>1-</sup> Petrie

<sup>2-</sup> Aegeans

جامهای شراب به سبک آتن و بازوبندهایی به سبک کورنتی و نمونههای نقرهای از میش کوهی به سبک هندوستان می باشند باید تصدیق کرد که ساختن اینگونه آثار هنری در سراسر مناطق نفوذ ایشان توسعه داشته انواع آن گوناگون بودهاند. به این موضوع که تا حدی موجب تأسف است، ولی حائز اهمیت خاص نیز می باشد باید توجه نمود که بر خلاف مینائی در عهد مفرغ و سرزمین آشوری در زمان شاهنشاهی آشوری ها و آتن در زمان اتحادیه دیلیان که همه مراکز اقتصادی و تجاری بودند، موطن ایرانی ها یعنی سرزمین بارس با اینکه مرکز هنر و تجلی فکر هخامنشی بود، ولی مرکز اقتصادی و تجاری برای سرزمینهای تسخیر شده نبوده است. این ناحیه چون نسبتاً کم جمعیت و سکنهٔ کمی داشته توسعه نیافته بوده و از همه گذشته از راههای پر رفت و آمد تجاری بین النهرین و سوریه پرت افتاده است و در آن زمان یونانی ها و اقوام دیگر کمتر با سرزمین داخلی ایران در تماس بودهاند.

## پایان کار

ثمرهٔ تلخ کوتاه بینی و اشتباهات خشایارشا در مصر نصیب پسرش اردشیر اول شد. اولین کسی که در این منطقه ایجاد ناراحتی کرد، اینارس بسر یکی از فراعنه و از اهل لیبی بود که تصادفاً و در موقع مناسبی پریکلس را در آتن ملاقات کرد. (۴۶۰ق.م) و از او برای مقابله با دشمن مشترکشان ایران کمک خواست.

یونانی هاکه از فتوحات برق آسای خویش در «اوری میدن» آستفاده نکردند، و گرنه به حریه «اتحادیه دلی» قادر بود که نواحی مدیترانه شرقی را تحت اختیار خود در آورد و حتی زیر نظر سیمون می خواستند قبرس را نیز دو مرتبه متصرف شوند، ولی ناحیه کورنت  $^{\gamma}$  و اژین  $^{\gamma}$  سرگرم یک مبارزه داخلی بودند و از این رو متحدین پیشین یونان از هم جدا شده بودند، ولی در همین موقع سپاهیان یونان یکی از فرمانداران ایرانی به نام هخامنش  $^{\rho}$  را کشته و ممفیس  $^{\gamma}$  را به تصرف در آوردند. اگر این پیش آمد منتهی به استقلال مصر می شد به ایران بزرگترین ضربه وارد می آمد، ولی به عکس نتیجهٔ آن به زیان یونان تمام شد و آنها را ناچار به صلح با ایرانی ها کرد و هیأتی از سیاستمداران

1- Inarus

2- Libyan

3- Pericles

4- Eurymedon

5- Delian League

6- Cimon

7- Corinth

8- Aegina

9- Achaemenes

10- Memphis

یونان به ریاست کالیاس به شوش رفت تا مذاکرات صلح را آغاز کند، ایران حکومت یونان را بر ایالات ایونی که در اتحادیه دلی به بودند به رسمیت شناخت و آمادهٔ واگذاری خود مختاری به ایالاتی که هنوز تحت تبعیت شاهنشاه بزرگ بودند گردید. طبق این قرارداد از آن پس هیچ یک از کشتی های ایران حق ورود به آبهای دریای اژه و پروپونتیس آرا نداشت و سپاهیان ساتراپی متعهد شدند که تا پنجاه میلی سواحل آسیای صغیر که تحت اختیار آتن بود نزدیک نشوند.

در مقابل یونان به کلی از قبرس<sup>۵</sup> و مداخله در امور مصر چشم پوشید و احتمالاً منعهد شدکه ایونی<sup>۶</sup> را منطقهٔ غیرنظامی اعلام نماید.





ش ۴۹. الف مهر داریوش اول (منم داریوش شاه) موزهٔ بریتانیا ب مهر اردشیر اول موزهٔ ارمیتاژ لنینگراد

اکنون که دست اردشیر تا حدی آزاد شده بود تصمیم گرفت که وضع مصر را سر و صورت و استحکامی بخشد و ساتراپ دیگری به نام آرسام  $^{\vee}$  بدان جا روانه کند. مگابیز  $^{\wedge}$  به ایناروس  $^{\circ}$ . دیگر سرکردگان انقلابی مصر امان داده و آنان را با امان نامه ای به دربار شوش فرستاد، ولی گفته می شود که اردشیر به تحریک مادرش آمستریس  $^{\circ}$  به این امان نامه اعتنایی نکرد و همگی را کشت. صحنهٔ این کشتار در روی یکی از مهرهای

<sup>1-</sup> Callias

<sup>2-</sup> Delian League

<sup>3-</sup> Aegean Sea

<sup>4-</sup> Propontis

<sup>5-</sup> Cyprus

<sup>6-</sup> Ionia

<sup>7-</sup> Arsames

<sup>8-</sup> Megabyzus

<sup>9-</sup> Inarus

<sup>10-</sup> Amestris

استوانه ای شکل هخامنشی نقش شده است. (اشکال الف و ب ۴۹) و یقیناً این عمل بی رحمانه بود که مگابیز را وادار به طغیان در سوریه کرد.

تاریخ مگابیز را یک نمونه لیاقت و آزاد مردی معرفی نموده است. پیش آمد ناگوار کشتار این نمایندگان ضعف هخامنشی ها راکه در نتیجه دخالت بانوان درباری در امور كشورى بوده آغاز كرده و مكرراً اتفاق مى افتاد كه زنها بهترين و قابل ترين سرداران ایرانی را نسبت به شاهنشاهی بری و بدبین میکردند شرایطی که به مناسبت پیمان صلح کالیاس <sup>۱</sup> برای هموار نمودن امور ایونی <sup>۲</sup> ذکر شده بود، به زودی فراموش شد در سراسر دوران سلطه و فرمانروایی پریکلس آتن سیاستی دوستانه با ایران وزوپیروس آ پسر مگابیزوس<sup>۵</sup> پیش گرفته بود. مگابیزوس بر اثر رفتار ملایمت آمیزی که با سرداران اسیر یونانی در مصر نموده بود، مقامش نزد آتنی ها<sup>ع</sup>گرامی بود و از این رو پسرش که در ۴۴۵ ق.م به آتن رفت باگرمی پذیرفته شد. در آنجا وی با هردوت (پدر تاریخ) ملاقات نمود و هردوت نیز بی میل نبود که که شرح خاطراتی راکه از مسافرتهای اخیر آسیایی خود مینوشت با داستانهایی از تاریخ هخامنشی که از زبان یک ایرانی می شنید، تو آم سازد. دیری نپایید که جنگ بین ایونی  $^{\Lambda}$  و ساتراپسار «پیسو تنس  $^{\Theta}$ » که توانسته بود دوستی و اتحاد بسیاری از شهرهای کشور آتن را جلب کند در گرفت و نشان دادکه پیمان صلح جز متارکهای موقت بیش نبوده است این جنگ نزدیک بود به نفع یونانی ها تمام شود، ولی در این موقع جنگ پلوپونز ۱۰ بین آتن و اسپارت در گرفت (۴۳۱ ق.م) و در نتیجه تمام قوای یونان را سرگرم این نبرد نمود. در اوائل کار ایران هیچگونه مداخلهای ننمود. قدرت جسمانی اردشیر اول رو به ضعف نهاده بود و در

1- Callias

2- Ionia

3- Pericles

4- Zopyrus

5- Mega - byzus

6- Athenians

7- Herodotus

8- Ionians

9- Pissuthnes

10- Peloponesian

سال ۴۲۵ ق.م در همان روزی که همسرش داماسپیا در گذشت، وی نیز دیده از جهان فروبست.

پسر اردشیر خشایارشا دوم فقط برای چهل روز پادشاهی کرد و مرگ وی به دست برادر ناتنی اش سغدیان <sup>۲</sup> پسر اردشیر که از زوجهٔ بابلی غیرعقدی وی بود یک سلسله اختلافات ناهنجار را آغاز کرد و هنوز سغدیان قدرت را به دست نگرفته بود که برادر دیگر او «اوخوس» <sup>۳</sup>که خود از زن غیرعقدی بابلی اردشیر بود در بابل یعنی همان محلی که پدرش اردشیر وی را به حکومت گمارده بود، سر به طغیان برآورد. ناحیهٔ هیرکان <sup>۴</sup>که منطقهٔ فرمانروایی قبلی او بود به وی پیوست و همچنین آرسام <sup>۵</sup> در مصر به پشتیانی وی برخاست در ۴۲۳ ق م وی پادشاه بابل اعلام شد و نام داریوش دوم را برگزید.

اولین کار او تصفیهٔ امور داخلی بود و از این رو سغدیان نابرادری خود و همه آنهایی که در قتل خشایارشا دوم دست داشتند، به قتل رسانید. در اوائل جنگهای پلوپونزی  $^{3}$  که بین نواحی مختلف یونان تفرقه انداخته بود ایرانی ها خود در حالتی نبودند که از آن موقعیت و ضعف داخلی یونان استفاده کنند. علاوه بر اغتشاشات داخلی خود ایران سرکشی فرمانروای ساردیس  $^{3}$  موسوم به پیسوتنس  $^{4}$  نیز مزید بر علت شد. در مرحم دوم از جنگهای داخلی یونان یعنی بعد از پیمان صلح نیکیاس  $^{4}$  ( $^{4}$ 1۴ یا  $^{4}$ 1 و آسیای فی م)اسپارت نتوانست از فرصتی که به واسطهٔ وضع نامطلوب متفقین یونان در آسیای صغیر به وجود آمده بود استفاده نماید. دولت ایران برای اینکه سردار یاغی خود پیسوتنس را دوباره مطبع سازد سیاستمداری قابل و زیرک را به اسم تبسافرن  $^{1}$ 1 به آن ناحیه گسیل داشت و این خود بهترین هدیه برای تحریکات اسپارتی ها بود. تیسافرنس

1- Damaspia

2- Secydanius

3- Ochus

4- Hyrcania

5- Arsames

6- Peloponnesia

7- Sardis

8- Pessuthnes

9- Nicias

10- Tissaphernes

## ۲۰۸ /مادیها و یارسیها

با رشوه موفق شد که سربازان اجیر یونانی که به طرفداری پیسوتنس می جنگیدند و قوای جنگجوی عظیم وی را تشکیل می دادند از وی بر گرداند و دیری نگذشت که خود وی را نیز دستگیر و به عنوان یاغی اعدام نمود. در این موقع پسر پیسوتنس آمورگس که ساحل کاریان را با کمک آتنی ها گرفته بود بهترین بهانه ای بود برای شاهنشاه که تا رسما در جنگهای داخلی به طرفداری از اسپارت دخالت کند. امورگس شکست خورد و سپاهیانش به قوای تیسافرن پیوستند در این موقع بسیاری از اعضای اتحادیه دلی مستعمرهٔ داسیلیوم و تیسافرن پیوستند در آن تاریخ در مقام از اعضای نظامی بود تمام بونانی های منطقهٔ آسیای صغیر را تحت فرمان فرماندهی عالی نظامی بود تمام بونانی های منطقهٔ آسیای صغیر را تحت فرمان شاهنشاهی ایران درآورد و بدین جهت ایران به طور غیرمستقیم جنگهای پلوپونز  $^{\Lambda}$  را به نفع اسپارت خاتمه داد.



ش ۵۰. جنگ پارسیها قرن چهارم ق .م موزه بریتانیا

1- Amorges

3- Amorges

5- Pharnabazus

7- Tissaphernes

2- Carian

4- Delian League

6- Dascylium

8- Peloponnesian Wars

همانطورکه بارها در تاریخ متصرفات ایران اغتشاشات مصر موجب جلوگیری از پیشرفتهای سیاسی میشد بار دیگر نیز اوضاع مصر مغشوش و این بار قبرس نیز در وضع نامطلوبی قرار گرفته بود، زیرا فرمانروای منطقهٔ فنیقی در ۴۱۱ ق.م بـر تـوابــع فنیقیه در سیتیوم ٔ و «ایدالیوم ٔ دست یافته موجب جانبداری از ایران شده بود. دولت فنیقیه مخود نیز نسبت به این مرد ظنین و نگران شده بود یک سال بعد از آن در مصر نیز اغتشاش شروع و «ویدارنگ<sup>۴</sup> فرمانده قوای لیبی ۵ سر به طغیان برداشت. این انقلاب در نتیجهٔ غیبت سردار ایرانی آرشام از محل مأموریت خود بود که برای انجام مأموریتی به شوش رفته بود.

علت و جهت انقلاب بر ما پوشیده است به جز اینکه در ۴۰۵ ق.م آمیرتاایوس $^{
m V}$ دومین مدعی سلطنت مصر نیز به انقلابیون پیوست و در دلتا و درهٔ نیل موفقیت بهدست آورد. حوادث این سالها با بهدست آمدن دو نوشته روی پاپیروس که به زبان آرامی نگاشته شده است تا اندازهای روشن شده است.

هیچ مدرک نوشته، در زمان ایرانیان به اندازهٔ مکاتباتی که به زبان آرامی از منطقهٔ تابعهٔ یهودی نشین به نام الفانتین (جب)^ درکنار رود نیل در ۸۰۰کیلومتری جنوب قاهره ۹ به دست آمده است حائز اهمیت نمی باشد. این نوشتههای استادانهٔ تورات است که اسناد مذکور را ضبط و اکنون در اختیار ما قرار داده و در هر صورت وضع ادارهٔ ایرانیان را در منطقهٔ مستعمراتی خود در مصرکاملاً روشن نموده. نام الفانتین به جزیرهٔ داده شده بود که تجارت عاج در آنجا رواج داشت و در وسط رود نیل در نزدیکی سواحل حبشه قرار گرفته بود و کمبوجیه در لشکرکشی خود از آن نقطه به آن طرف

1- Clitium

2- Idalium

3- Phoenicia

4- Vidarang

6- Arshmes

5- Libya

7- Amyrtaeus

8- Elphantine (Jeb)

9- Cairo

تجاوز ننمود. یهودیان آن منطقه یا اقلاً عده ای از آنان متعلق به یک «دگل» ایا دسته ای بودند که نام فرمانده ایرانی یا بابلی آنها را داشت و ساکنین دیگر این جزیره را زنان و خانوادهٔ کارمندان مربوط تشکیل می دادند که حقوق خود را از حکومت دریافت نموده و در نواحی معینی زندگی می کردند.

با اینکه یهودیان ساکن آن منطقه از وظایف سپاهی خود راضی و نیز در کار تجارت خرسند بودند، ولی بین آنها و بومیان جزیره که موبدان موبد «خنوم» خدای مصری بوده «به شکل بزکوهی» و از دیر زمانی پیش از آمدن یهودیان بنا شده بود جدال شدیدی در گرفت. یهودیان معبد و مذهبی برای قربانی کردن و همچنین ستایش یهوا شدیدی در شمانی داشتند مثل معبد عذرا و نهیمیا که تنها معبدی است که خارج از اورشلیم از آن اثری مانده است.

در روی اسناد پأپیروس چگونگی ویران شدن این معبد را به دست موبدان خنوم نوشته ند و نیز نامه هایی که یهو دیان برای بنای مجدد معبد خود به حکام ایرانی در مصر و فلسطین و همچنین با گوهی و فرماندار ایرانی ناحیهٔ یهود که جانشین نهیمیا شده بود نوشته اند مطالبی مکشوف می گردد. در میان این اسناد آرامی به جز نامه های تجاری و اسناد و عقد نامه های ازدواج و نوشته های بردگان نسخهٔ آرامی کامل از نوشته داریوش که در بیستون نیز حکاکی شده دیده می شود.

یهودیان به علت غیبت آرشام ٔ نامههای خود را به عنوان باگوهی که در اورشلیم مقر حکومتی داشته و نیز به پسرهای سنبالات ٔ فرمانداری اسرائیل ٔ و سامره ۱۱

1- Deget

2- Khnom

3- Yahweh

4- Ezra

5- Nehimiah

6- Bagohi

7- Judaca

8- Arsames

9- Sanbalat

10- Israel

11- Samaria

می نوشتند. یوحنا الپیشوای بزرگ مذهبی اورشلیم به نامهٔ آنها پاسخ نداد و عاقبت پیامی به خود آرشام ارسید و درخواستی جدید برای او فرستاده شد.

دریکی از این نوشته ها که به جا مانده، پیشوایان مذهبی جزیره الفانتین متعهد شده بودند که دیگر در معبد جدید هیچ نوع حیوانی را قربانی ننمایند و فقط خوردنی و نوشیدنی در آن به کار برند. در اینکه منظور یهودیان از این تعهد برای رضای خاطر آرشام بود که مذهب زرتشتی داشته و مایل نبود که پاکی آتش را با سوزاندن جسد حیوانات آلوده کنند تردید است؛ زیرا آنچه بیشتر به نظر می رسد قوانین خود یهودیان بوده که عذرانهیمیا آن راگذارده بود و هرگونه قربانی با آتش را در خارج از معبد اصلی اورشنیم منع کرده بود.

شاهد دیگری بر تمرکز قوانین بهود تحت لوای ایرانیان همچنین دقت آرشام در احوال بهودیان از نامهای درک می شود که وی قبل از خرابی معبد جزیرهٔ الفانتین نوشته و دستور اجرای مراسم عید فصح درا بنا بر قانون اسفار پنجگانه نوریه یا خمسهٔ موسی مادر کرده است. در نامه های پاپیروسی علاوه بر غیبت آرشام و طغیان های متعدد نام «آمیرتائیوس که خود را پادشاه خطاب کرده در نسخهٔ شمارهٔ سی و پنج این پاپیروسها دیده می شود.

یکی از نامههای پاپیروس که جدیداً انتشار یافته و به زبان آرامی نگاشته شده در موزهٔ بروکلین موجود است. متن این نامه تاریخ تابعیت مصر را از ایران کمی طولانی تر نشان داده یعنی تا اواخر ۴۰۲ ق م که زمان پادشاهی اردشیر دوم در ایران بوده و یعنی فصل زمستان پیش از انقلاب کوروش صغیر ''. محتمل است که مصر هم زمان با آغاز سرکشی کوروش کوچک از اتحاد با ایران بیرون آمده باشد، زیرا نسخهٔ موجود در موزه

<sup>1-</sup> Johanan

<sup>3-</sup> Arsames

<sup>5-</sup> Passover

<sup>7-</sup> Amyrtaeus

<sup>9-</sup> Artaxerxes II

<sup>2-</sup> Arsames

<sup>4-</sup> Ezra - Nehimiah

<sup>6-</sup> Pentateuchal Law

<sup>8-</sup> Brooklyn

<sup>10-</sup> Cyrus the Younger

بروکلین نشان می دهد که منطقهٔ الفانتین هنوز خود را وابسته به سلطنت اردشیر دوم می دانسته (زمستان قبل از بازگشت ده هزار نفری یونانیان در ۴۱ ق.م).

نامهٔ پراهمیت تری که مربوط به مستعمرهٔ الفانتین است نامهای است دربارهٔ مشاغل و کارها که شوابارذکریا آز ناحیه ای در مصر به همکارش ایسلا آدر الفانتین نوشته و در این نامه به دستگیر شده شاه امیر تائیوس آو به سرکار آمدن نفریتس اول (۳۹۸. م) که مؤسس فراعنه سلسلهٔ بیست و نهم و در ممفیس بوده اشاره میکند. در زمان فرمانروایی آمیر تائیوس میهودیان وضع مرفهی داشتند، ولی با شروع سلسلهٔ بیست و نهم که خدای قوچ یعنی خنوم و را ستایش میکرد برای یهودیان این منطقه حکم فنا را داشت. بیشتر این یهودیان که وجود معبد خنوم از خاری در پیکر مذهب خود که پیرو پرستش خدای آسمانی بود می دیدند، مبادرت به از بین بردن آن کردند، ولی کامیاب نگشتند، پس از روی کار آمدن سلسلهٔ بیست و نهم دیگر از پادگان ایرانی این محل و یهودیان مقیم آن اطلاعی در دست نیست.

آرشام در مصر، به غیر از نظر سیاسی دلبستگی های دیگری نیز داشت که به واسطهٔ سرمایه گذاری های زیاد در آن منطقه به وجود آمده بود این موضوع بر سبیل تصادف از نامه های تجاری او که در مصر به دست آمده، معلوم گشته. این نامه ها در بستهٔ چرمی مخصوص مکاتبات سیاسی مهر و موم شده کشف شده اند.

نامه ها در ۱۹۴۴ میلادی به دست کتابخانهٔ بودلیان اکسفورد ۱۱ افتاده اند تعداد آنها دوازده نامهٔ کامل و تکه هایی که به زبان رسمی آرامی است که بر روی چرم نوشته شده

4- Amyrateus

5- Nepherits

6- XXIX - Dynasty

7- Memphis

8- Amyrtaeus

. ...

9- Khnom

10- Khnom

11- Oxford Bodleian Library

<sup>1-</sup> Elphantine

<sup>2-</sup> Shewa bar Zacharia

<sup>3-</sup> Yislah

و شامل نامههایی از «آرشام» به نتیهور که از مامورین مصری بوده و امور شخصی املاک وسیع آرشام را در مصر سفلی اداره می کرده می باشد، نامهها همه مربوط به امور دنیوی یعنی املاک و مضافات آن می باشد و شامل جمع آوری مالیات، انتقال درآمدهای پدری به پسرش که بعد از او شغل او را در اداره به ارث می برده، احضاریه برای حضور در محکمه نواحی تابعه، آزاد نمودن سربازانی که به اشتباه گرفتار شده بودند و یکی هم گذرنامهای متعلق به نیتهور پیشکار آرشام می باشد. به طوری که از مضمون نامهها بر می آید بیشتر آنها را آرشام در زمان غیبت خود از مصر نوشته مضمون نامهها بر می آید بیشتر آنها را آرشام در زمان غیبت خود از مصر نوشته اما ۴۱۱ می یکی از این نامه اشاره به مراجعت آرشام نموده و خود وی در آن درباره اغتشاشات و ناامنی هایی که در «زمان غیبت ما اتفاق افتاده» نوشته است اضافه بر اعتشاشات و نامنی هایی که در منطقهٔ الفانتین به بهدست آمده و اشاره به سرکشی سربازان مصری آن محل نموده می گوید «در جهارده سال پادشاهی داریوش شاه وقتی که آقای ما آرشام به نزد شاه رفت» این نوشته ها شاهد قابل توجهی در مورد اغتشاش و سرکشی مصری ها در ۴۱۰ ق. م می باشند.

اختیار ادامهٔ عملیات جنگی پیچیده و بغرنجی را که تیسافرنس و اسپارتی ها بسه دنبال جنگ یونان در ناحیهٔ اژه و داشت به زودی با کارهای پنهانی ملکه ایران پری ساتیس از دست او خارج شد. با موافقت داریوش پسر بزرگ آرشاک رسماً به ولایت عهدی انتخاب شد. ملکه پری ساتیس از او متنفر بود و با تمام قدرتی که داشت، نقشهٔ پیشرفت کار برادر کو چک تر یعنی کوروش را می کشید در ۴۰۷ ق.م و قتی که کوروش شانزده ساله شده بود، مادرش موفق شد او را وادار کند تا تیسافرنس را از کار بردارد و فرمانروایی آسیای صغیر را از او بگیرد بهانهٔ این کار را بر این نهاد که چون بیشتر سپاهیان

1- Arsham

2- Netihur

3- Netihur

4- Elephantine

5- Tissaphernes

6- Aegean

7- Parysatis

8- Arsaces

ایران در قسمتهای غربی شاهنشاهی مستقر شده اند هر که فرمانده آنها باشد می تواند خود را به آسانی پادشاه خطاب کند. کوروش در آغاز کار اسراف و ولخرجی معمول بعضی از شاهان را پیش گرفت و سیاست زیرکانهٔ تیسافرنس را که اسپارتی ها را گاهی با استفاده از آنها و گاهی باکمک از آنها به نفع ایران به کار کشیده بود ترک گفت. و آشکارا به آنها کمک می کرد. از کمکهای مالی که کوروش اکنون به اسپارتی ها می کرد آنان موفق شدند که جنگ منطقهٔ اگرسپتامی به نفع خود خاتمه دهد و دست آتن از منطقهٔ روسیه که غلهٔ سپاهیان یونان را فراهم می کرد کوتاه کند و در نتیجه در ۴۰۴ ق م آتن در نتیجهٔ قحطی مجبور به تسلیم شد. داریوش دوم شخصأ چندان علاقهای به این امور نتیجهٔ قحطی مجبور به تسلیم شد. داریوش دوم شخصأ چندان علاقهای به این امور نداشت در همین سال ناحیهٔ ماد سر به طغیان برداشت و از این رو کوروش را برای تقویت قوای داخلی باز خواندند.

داریوش در طی نبرد بیمار شد و او را به بابل بردند که در همانجا درگذشت با وجود نقشه ها و مخالفت های مادرش آرشام به پادشاهی رسید و اردشیر دوم نام یافت ۳۵۹- ۴۰۴ ولی یونانی ها لقب ممنون ۲ یعنی «مرد پرحافظه» را به وی دادند، وی فرمانروای ضعیفی بود که در چنگال مکارانهٔ پری ساتیس و یا زن مکار خود استاتیرا گرفتار شده بود و اگر خاطرات طبیب یونانی او «کتسیاس» ۲ را باور کنیم، حیله گری های افراد خانو اده اش کاملا وی را مشغول کارهای داخلی کرده بودند.

کوروش صغیر که برای به دست آوردن تاج و تخت مجبور بود به جنگ متوسل شود تبسافرنس دراکه به مأموریت و فرمانروایی که اهمیت چندانی نداشت در «کاری» گمارده بودند و فرناباز کیکی دیگر از فرماندهان را به جانبداری خود وا داشت و از این بهگذر فرماندهی و قدرت نظامی آسیای صغیر را در دست گرفت.

I- Aegospotami

<sup>2-</sup> Memnon

<sup>3-</sup> Stateira

<sup>4-</sup> Ctesias

<sup>5-</sup> Tissaphernes

<sup>6.</sup> Caria

<sup>7-</sup> Pharnabazus

علاوه بر این جون جنگهای پلوپونزی خاتمه یافته بود گروه زیادی از سربازان اجیر شده یونانی بی کار مانده بودند که یکی از آنها گزنفون آتنی بود که با سینه سیس پادشاه کیلیکیه نیز به کوروش پیوست و تمامی این دستگاه جنگ به بهانهٔ تصرف ناحیهٔ کوچک و بی اهمیت پیزی دی به راه افتاد.

در سال ۴۰۱ ق.م این سپاه به شصت میلی (۹۵ کیلومتری) بابل رسید و در ناحیهٔ کوناکسا<sup>۶</sup> با سپاهیان اردشیر و ابرو کوماس <sup>۷</sup> فرماندار تابعهٔ سوریه روبهرو شدند. سپاه کوروش با شکست مواجه شد و شخصاً برای کشتن برادر به وی حمله برد و خود نیز از بین رفت. بقیه داستان را مشروحاً از زبان گزنفون در شرح بازگشت ده هزار یونانی بی پناه که با سختی خود را از قلب بین النهرین به کرانهٔ دریای در تراپزوس <sup>۸</sup> رسانیدند می توان شنید.

سرکشی کوروش صغیر بر ضد برادر خود اردشیر دوم، سخت ترین ضربهای بود که بر پیکر بیمار شاهنشاهی هخامنشی وارد آمد این خود نه تنها نمایان ضعف و اغتشاش داخلی شاهنشاهی بود، بلکه ایران از نظر جهانی رو به انحطاط نهاد زیراکوروش صغیر با اینکه یاغی محسوب می شد، ولی از نظر شخصیت نسبت به برادرش اردشیر برتری داشت. وی با اینکه جوان بود، ولی در امور نواحی غربی شاهنشاهی ایران که حائز اهمیت فراوان بودند مجرب و کارآزموده بود و اینکه تیسافرن و فرناباز ۱۰ نیز به همراهی وی خواستند خود معرف اهمیت و شخصیت اوست اگر کوروش صغیر در عرصهٔ سیاست برنده می شد، امکان داشت که شاهنشاهی هخامنشی را از شالودهٔ سنن و آداب فرمانروایی شرق بیرون آورد و بیشتر به طرف حفایق تمدن آن زمان مغرب زمین بکشاند. گر چه یونانیان در سیاست، دشمن شاههنشاهی هخامنشی بودند، ولی

1- Peloponnesia

2- Xenophon

3- Syennesis

4- Cilicia

\_ \_

. .

5- Pisidia

6- Cunaxa

7- Abrocomas

8- Trapezus

9- Tissaphernes

10- Pharnabazus

نفوذ فرهنگی به خصوص را در شاهنشاهی ایران رسوخ دادند. تمدن یونانی یا تمدن «هلنیزم» که در سراسر آسیای صغیر نفوذ کرده بود همه نواحی تابعه را در مشرق شاهنشاهی ایران به برگزیدن لباس و آداب و رسوم یونانی متمایل کرده بود و زبان یونانی ولیدیا و لیسیان آزبان عمومی آن منطقه شده بود از همه بیشتر در نیمهٔ اول قرن چهارم مصر و قبرس و فینیقیه آبه دایرهٔ نفوذ فکری و معنوی یونان کشیده شده بودند. در تغییر و تحولات بعدی تاریخ هخامنشی شاهان بزرگ هرگز به رسوم و اوضاع واقعی آسیای صغیر تسلط نیافتند. ناسپاسی و نمک به حرامی اسپارت که به جای همراهی با شاهنشاه بزرگ به جانبداری از کوروش صغیر برخاست چنین می رساند که اسپارتها به خوبی بر این امر واقف بودند که در آسیای صغیر طرف مستقیم آنان اصولاً ایران نبوده است و تیسافرن هم که با وضع شرقی شاهنشاهی آشنایی کامل داشت پس از اینکه به دست پادشاه اسپارت «آژیسیلاً شکست خورد، کمکم با دسیسهٔ ملکه پری سات و به کلی از میدان عمل خارج شد.

تقریباً تمام دوران سلطنت اردشیر دوم صرف مبارزه با قبائل کادوسی ها که زمان پدرش سر به نافرمانی برداشته بودند شد. اردشیر فرصت توجه به اوضاع آسیای صغیر را نداشت و پس از خلع ید از تیسافرن که بر آن منطقه تسلط کامل داشت، برتری سیاسی ایران که تا آن زمان در آسیای صغیر حفظ شده بود، کم کم از میان رفت. با مرگ اردشیر دوم در سال ۳۵۸ ق م کشورهای تابعهٔ شاهنشاهی تقریباً از پیکرهٔ اصلی جدا شده بود توانایی و پشتکار خارق العاده جانشین او یعنی پسرش اردشیر سوم معروف به دراز دست (۳۳۸ ـ ۳۵۸ ق وم) که حقاً باید او را آخرین فرمانروای قادر شرق نزدیک و واپسین شخصیت بارز هخامنشی دانست موجب جان گرفتن مجدد شاهنشاهی شد

<sup>1-</sup> Hellenism

<sup>2-</sup> Lyycian Lydian

<sup>3-</sup> Egypt, Phoenicia Cyprus

<sup>4-</sup> Agesilaus

<sup>5-</sup> Parysatis

<sup>6-</sup> Cadusian

<sup>7-</sup> Tissaphernes

وی ابتدا برای جمع آوری و اتحاد نواحی تابعه از سوریه و فینیقیه شروع کرد. در این موقع مصر نیز از این دو در طغیانش علیه شاهنشاهی حمایت می نمود و در این گیرودار یسونان بسرای کمک به سلطنت نخت هار هابی ا در مصر دوشادوش مصریان می جنگیدند، ولی اردشیر سوم سرانجام در سال ۳۴۳ مصر را مطبع شاهنشاهی هخامنشی نمود و اهالی آن کشور را شدیداً سیاست کرد. در آسیای صغیر نیز توابع و شاهزاده نشین را که کوس خودسری می نواختند به اطاعت درآورد و در این ناحیه بود که به واسطهٔ پیدایش قدرت سومی به اسم سلطنت مقدونیه که توان نظامی و سیاستش دست کمی از ایران و یونان نداشت مزاحمت دیگری را فراهم آورد. موفقیتهای اردشیر سوم زادهٔ هیچگونه پیش آمد تاریخی نبود، بلکه شخصیت سرسخت و عدم ترحم او نسبت به سرکشان وی را فاتح جنگها و آخرین شخصیت بزرگ هخامنشی ترحم او نسبت به سرکشان وی را فاتح جنگها و آخرین شخصیت بزرگ هخامنشی نفرده و با مسموم شدن او به دست «باگواس» که از خواجههای حرمسرا بود، نشان نفراف شاهنشاهی هخامنشی هویداگردید.

هنگامی که باگواس سرگرم این بود که آرسس پسر اردشیر را به جای وی بر تخت نشاند، فیلیپ پادشاه مقدونی که در جنگ «چارونیا» در سال ۳۳۸ ق.م به استقلال یونان خاتمه داده و ایالات مختلف یونان را متحدا تحت نظر کورینث گذارده بود آماده حمله به ایران شد و در سال ۳۳۶ سپاهی مرکب از ده هزار مرد جنگی به فرماندهی آتالوس و پارمنیون به طرف آسیای صغیر حرکت داد تا ایالات یونانی زبان آن دیار را آزادی بخشد. این خود بهانه ای برای بروز انقلاب در مصر شد. در اختلافی که سریعا بین باگواس خواجه و آرسس به وجود آمد، منتهی به قتل آرسس و خانواده اش شد. با گواس داریوش را که نوادهٔ اردشیر اول و تنها کسی بود که از دودمان هخامنشی از

1- Necht - har - habi

2- Bagoas

3- Bagoas

4- Arses

5- Chaeronea

6- Corinth

7- Attalus

8- Parmenion

چنگال قتل عام خونین باگواس و اردشیر سوم نجات یافته بود به پادشاهی دعـوت نمود.

داریوش سوم کدومانوس ( ۳۳۶-۳۳۰ ق م) آخرین فرد هخامنشی بود که در وجودش اثری از آتش خانوادگی و لیاقت اجدادی دیده می شد و شخصاً نیز مردی دلیر بود و مصری ها را به آسانی مطیع کرد، ولی بی اعتنایی وی نسبت به قدرت مقدونیه و خطری که از آن، شاهنشاهی ایران را تهدید می نمود قابل سرزنش است.

فیلیپ همان سالی که داریوش به شاهی رسید، کشته شد و تاج و تخت مقدونی به پسر فعال و جوان او اسکندر ۲ رسید.

در تابستان ۳۳۴ ق.م اسکندر سپاهیان نیروی غربی ایران را در کنار رودخانه گرانیکوس شکسته و پراکنده کرد سال بعد داریوش سوم به طرف غرب لشکرکشی نمود و در نزدیکی ایسوس آ از اسکندر شکست خورده فرار نمود و خانواده اش به عنوان اسیران جنگی به دست سپاهیان اسکندر افتادند. هنگامی که اسکندر سرگرم فتح مصر بود، داریوش نیروی تازه ای گردآورد در اول اکتبر ۳۳۱ ق.م در دشت اربیل در برابر نینوا که خرابه های آن یادگار اولین پیروزی سلسلهٔ هخامنشی و کورش اول بود برای آخرین بار سپاهیان هخامنشی در جلال و جبروت لباس های گوناگون ممالکی که تشکیل آن شاهنشاهی عظیم را می دادند به میدان کارزار کشیده شد و در همان نزدیکی در و گواگاملا $^{9}$  تا سرحد نابودی در هم شکسته شد.

گواگاملا آخرین صحنهٔ نبرد هخامنشی نبود، زیرا داریوش از آن مهلکه جان سالم بهدر برده و به طرف همدان فرار کرد، ولی در آنجا بهدست یکی از اقوام خود بهنام بسوس کشته شد. بسوس تاج و تخت هخامنشی را غصب نموده خود را اردشسر

<sup>1-</sup> Kodomannos

<sup>2-</sup> Alexander

<sup>3-</sup> Granikos

<sup>4.</sup> Issos

<sup>5.</sup> Erbil

<sup>6.</sup> Gaugamela

<sup>7.</sup> Bessus

چهارم خواند.

در ابتدا وضع خوب به نظر می رسید، زیرا مرکز قوای ایران در قسمت شرقی شاهنشاهی هنوز دست نخورده و هرج و مرج و احساسات ملی مختلفی که بین دول غربی وجود داشت در آن جا راه نیافته بود با وجود این در مقابل اسکندر که بیشتر رعب فتوحات برق آسایش موجب وحشت مردم شده بود نتوانست مقاومت نماید و در ۳۲۷ق.م اردشیر چهارم یا بسوس انیز شکست فاحشی خورد.

اسکندر مقدونی تحت تأثیر باده گساری و در یک لحظه مستی و یا به خاطر انتقام جویی از سوختن اکروپل آبه دست ایرانیان کاخ شاهنشاهی تخت جمشید را به آتش کشید و از تصادف روزگار شعله های آتش اسکندر نقوش تخت جمشید را نتوانست نابود سازد، زیرا اطاق های چوبی و سنگی و نقوش پلکانها و همچنین لوحه هایی که حکایت از نظم کار و اجرت کارگران می کرد در زیر حروارها خاک از گزند بیشتر محفوظ ماند.

بی شک گزند حوادث و اثر گذشت زمان در مورد نقوش و ذخائر نخت جمشید از فاتحین مقدونی مخرب تر بود. پس از شکست شاهنشاهی گرچه امور اداری نواحی تابعه از میان رفت و دولت جدید به ادارهٔ امور پرداخت، موجودیت سنن هخامنشی به سرعت روبه فنا نهاد. پس از مرگ اسکندر در سال ۳۲۳ ق.م اتحاد نواحی شاهنشاهی از هم گسیخت و قسمتهای شرقی به دست مردی افتاد از نسل مختلط ایرانی و یونانی به به بام هسلوکوس، بود وی که سر کردهٔ سپاه اسکندر بود و اسکندر به عنوان باداش وی را به فرمانروایی ساتراپی بابل که موقتاً مرکز بین النهرین و ایالات ماوراء آن شده بود برگزید، ولی دیری نپایید که مناطق شرقی تحت نفوذ سلوکوس درآمدند و سلوکوس به ایجاد شهرهایی که سکنهٔ آنها از یونانیان بودند اقدام کرد و این شهرها پس از آن به نام

I. Acropolis

<sup>2.</sup> Acropolis

<sup>3.</sup> Seleucus

انطاکیه و سلوکیه معروف شدند.

بنای این شهرها آغاز گسترش بود که سراسر آسیای غربی را با تمدن هلنیک ۱ آشنایی داد یعنی رسوم و آداب یونانی در سراسر این منطقه نفوذ یافت. گسترش این تمدن علاوه بر اینکه فرهنگی یکسان را متداول نمود، تسلط نو فرمانروایی سلوکی ها را بر اقوامی از نژاد و مذهب گوناگون نیز مستحکم کرد. اقوامی که شاهنشاهی هخامنشی هرگز نتوانسته و یا نخواسته بود که آنها را به یک شکل و آئین مشترک در آورد. در این میان نیز گروهی از سربازان بی سلاح و بی کاره که تشنهٔ قطعه زمینی برای سکونت و زراعت و امرار معاش خود بودند از داخل یونان و مقدونیه که دچار فقر و فاقه شده بودند قطع امید نموده و چون فرصتی برای تأمین زندگی نوینی یافتند بدین سو روی نهادند، یونانی ها برخلاف هخامنشی ها که اصول سیاسی ادارهٔ ممالک تابعهٔ خود را بر مبنای اصول اداری آشوریها مستقر کرده بودند در ادارهٔ این قبیل امور تجربهٔ بیشتری داشتند. آنها در طول زمان جنگهای گوناگون به وجود سرزمینهای توسعه نیافته و بکری پی برده بودند که امکان استفاده از آنها بی شمار بود و نیز به این نکته پی بردند که وجود یک شاهراه سراسری در آسیاکه از غرب به طرف هندوستان و چین برود برای وضع اقتصادی مناطق پر جمعیت شرقی مدیترانه (لوانتین) ۲ و بلکه برای تمام حدود مديترانه مؤثر و مفيد خواهد بود.

در فصول گذشته این کتاب توجه ما بیشتر به موفقیتهای هنری هخامنشی و کیفیت و شایستگی مخصوص تمدن آنها نسبت به پیشینیان آنان یعنی مادیها بود شک نیست که اگر کاوشهای باستانی در ایران و خاورمیانه ادامه یابد اطلاعات جدیدی می توان به این مجموعه اضافه نمود. نه تنها از نظر اشیاء صنعتی هنر و فرهنگ به عظمت هخامنشی پی خواهیم برد، بلکه امید بسیار است که اسناد و مدارکی نظیر

1- Hellenic 2- Levantine

آنچه در غارهای وادی دالیه ا در اردن ا به دست آمده کشف شود تا اطلاعات بیشتر و جامع تری از وضع اداری و سیاسی این مناطق در زمان تسلط هخامنشی به ما بدهد.

## راز عظمت و سر موفقیت هخامنشیها

اگر شاهنشاهی هخامنشی را با حکومتهای پیش تر از آن یعنی مصر و آسور و بابل مقایسه کنیم، بدین نتیجه خواهیم رسید که هخامنشی ها مقام و موقعیتی شایان و برتر از همه داشتهاند. سبب و دلیل این موفقیت شیوهٔ رفتار و نحوهٔ ادارهٔ امور مملکت و حسن انتخاب در به كار بستن قدرت به دست آمده بود كه همه آفريدهٔ فكر بلند شاهان هخامنشی بوده که خود صورت و شکل نوینی به نحوه کشورگشایی و جهانداری داد. جایی که آسوری ها از تسلط و به بندگی در آوردن اقوام دم میزدند و با خیرگی و ولع به غنائم نظر می دوختند، کوروش کبیر خود را مظهر آزادی بخش می شناخت و داریوش و خشایارشا خود را برگزیدهٔ مقامی الهی برای اجرای این نظام و قوانین نوین می دانستند. و نیز اگر شاهنشاهی هخامنشی را با دو امپراطوری قدیم بسنجیم شباهت آنان را بیشتر به امپراطوری مقدس روم خواهیم دید تا زمان فرمانروایی «اگوست» $^{\mathsf{T}}$ امپراتور روم و از نظر قدرت فعالهٔ ادارهٔ امور شاهنشاهی هخامنشی نظام جدیدی به وجود آمده بودکه سهم بزرگی در موفقیت آنها درکشورگشایی و فرمانروایی بر ایالات و كشورهاى متفرقه داشت. چه بسيار ممالكي بودند كه داوطلبانه بـ زير سلطهٔ اين شاهنشاهی در می آمدند، و با مردم سرزمینهایی که تازه به شاهنشاهی می پیوست با عدل و مساوات رفتار می شد نه ظلم و بیدادگری و غارت، ادارهٔ امور داخلی و روش اقتصادی هرجا به حالت قبلی خود واگذار می شد و از این رو بود که فنیقیه <sup>۴</sup>کیلیکیه <sup>۵</sup> پس از پیوستن به شاهنشاهی هخامنشی صنعتگری و تجارت خود را به روش قدیم

<sup>1-</sup> Wadi Daliyeh

<sup>2-</sup> Jordan

<sup>3-</sup> Augustus

<sup>4-</sup> Phoenicia

<sup>5-</sup> Cilicia

خود ادامه می دادند. در بین النهرین بنا به مدارک به دست آمده پس از تسلط هخامنشی هنوز معابد به حال سابق خود مرکر فعالیت تجاری شهرها را تشکیل می دادند و این همان وضعی بود که از زمان سومرها ناشنند. در نتیجه استقرار امنیت تحت لوای شاهنشاهی عبور قافله ها در خشکی و مرور کشتی ها در دریاها رو به ازدیاد نهاد و ضرب و رواج سکه در امر تجارت سهیلات قراوان به وجود آورد. از همه مهمنر برقراری یک عیار قانونی برای انواع فلزات قیمتی به نسبت خالص بودن آنها بود که به امر داریوش صورت گرفت. گرچه سکه های طلا یا دریک های ایرانی شر همه جا رواج نداشت و تعداد زیادی از سکه های شاهنشاهی با مقیاس سکه های ایرانی ضرب نشده بود ولی اندازه یا مقیاس شاهی در سراسر توابع شاهنشاهی شناخته شده و رایج بود. (شکا شناد)

در همین هنگام، دور از مرکز تجارت و غوغای شهرها ترقی و پیشرفت نوینی به حومهٔ شهر و زمینهای کشاورزی و دهستانها روی آورده بود در نواحی تابعه فرمانروایان قسمت عمدهای از املاک سلطنتی را برای مخارج محدودهٔ فرمانروایی خود و تهیهٔ کارگر و سرمایه برای آبادی آن ناحیه مورد استفاده قرار میدادند. ایرانیان که نسبت به کشآورزی توجه و احترام فراوان داشتند، اعتقادات مذهبی آنان را از خرابی و آلوده نمودن زمینهای بیرون شهر باز میداشت و این ادعا بازنظری به گفتار آرسیتز مرماندار «داسیلیوم» آ تأیید میگردد که گفته است: «من نمی توانم به کناری ایستاده و بی اعتنا به سوختن مزارعی از آنچه شاهنشاه به دست من سپرده بنگرم.» به طور کلی اشرافزادگان ایرانی نه تنها به حفظ ظواهر امر و سطحی مناطق تحت نفوذشان علاقه و حس مسئولیت شدید نشان میداده اند بلکه در برقراری امنیت و حفظ قانون آن نواحی نیز سعی بسیار داشتند.

<sup>1-</sup> Summerian

<sup>2-</sup> Gold Daricks

<sup>3-</sup> Arsites

<sup>4-</sup> Dascylium

فرمانروای هر ایالت به منزلهٔ حاکم مستبد آن ایالت نبود، بلکه عضوی از سازمان کشوری بود که نسبت به رتبه و موقعیت اداری خود آن چنانکه از او انتظار میرفت انجام وظیفه مینمود.



ش ۵۱ الف سکهٔ لیدی گنجینهٔ تختجمشید ب دریک زرین داریوش ج سکه تیسافرن

استقرار حکومت قانون به دست داریوش کبیر به انجام رسید و از نوشتههای او چنین به نظر می رسد که به نقش قانونگزاری خود اهمیت بسیار می گذشته و آن را از هر کار دیگر برتر می دانسته است.

مجموعهٔ قوانینی که داریوش اعلام و منتشر نموده چیز تازه نبود، بلکه تدوین قوانین قضات و یا تصمیمات قانونی که آنها را «دات» امینامیدند بوده و این کلمه عیناً در اوستا نیز به عنوان فرمان آسمانی ذکر شده. گرچه از قوانین داریوش قسمتهای مهمی در دست نیست و حدود اجرای آنها در ممالک مختلف بر ما پوشیده است، در سراسر ممالک تابعه قوانین مادیها و پارسیها خرب المثل درستی و سختگیری در امور قضایی شدند و آنچه به اجرای قوانین و کفایت ادارهٔ دادگستری کمک نمود یکی آزداکارا آیا افسران تبلیغاتی بودند و دیگری سبک پستخانهٔ سلطنتی و حفظ راههای خوب مثل شاهراه مشهور بین سارد و شوش که اخیراً کشف شده است.

نوشتههای سلطنتی جمای همیچگونه شک و تمردید را بسرای مما نمیگذارند که

<sup>1-</sup> Dat

<sup>2-</sup> Medes-Persians

<sup>3-</sup> Azdakara

<sup>4-</sup> Sardis

شاهنشاهان هخامنشی فکری بلند و احترامی زیاد نسبت به امور مذهبی در اجرای قدرت و قوانین امور سلطنت داشته اند و عدم تحمیل مذاهب و اعتقادات خارجی به ایالات و ممالک متصرفه از کیفیت برجسته و روشنی فکر ایرانیان آن زمان بود و پاکس پارسیکا اسند این گونه حوادث نظیر تعمیر مراکز مقدسهٔ بابل و معبد یهوه آخدای آسمانی یهود در اورشلیم که به فرمان کوروش دوباره بنا شد و هدیهٔ گاوآپیس آدرممفیس آو نیایش خشایارشا به درگاه آپولو در برانشیدائی آبرای موفقیتهای خود شاهدی بر این مدعاست.

اینکه هخامنشیان در روش تجامع معتقدات گوناگون و محترم شمردن مذاهب مردمان دیگر منحصر به خود بودهاند در جایی ضبط نشده است و عدم تحمیل اعتقادات مذهبی به دیگران از مواردی بوده که در نتیجه ایمان به یک خداوند و در عین حال احترام گزاردن به خدایان مذاهب دیگر که آمیخته با دوراندیشی و خردمندی بوده در باطن بومیان این سرزمین و جود داشته.

در هیچ جا مشهود نیست که ایرانیان اهورا مزدا $^{V}$  و یهوه  $^{A}$  را یکسان دانسته و هر دو را مظهر تجلی خدای بزرگ آسمانی بشناسند. هم داریوش و هم خشایارشا زمانی که فرمانروایی خود را در پناه اهورا مزدا اعلام کردهاند (هخامنشیان اهورا مزدا را پادشاه اصلی. خود را پادشاه اسمی سرزمین خود میدانستند) به این نکته نیز با احتیاط کامل توجه داشته اند «و خدایان دیگری که وجود دارند» کوروش نیز در بابل از خدایان بابل برای فتوحات خود سپاسگزاری میکند میل خود را به شناختن قدرت آنها نشان می دهد درحالی که خود را بندهٔ قدرت مطلق اهورا مزدا خدای دانا و بزرگترین خدایان می داند. درحالی که خود در بخصوص داریوش اول با زرتشت پیغمبر که در تحقیقات نسبت هخامنشی ها به خصوص داریوش اول با زرتشت پیغمبر که در تحقیقات

<sup>1-</sup> Pax Persica

<sup>2-</sup> Yahweh

<sup>3-</sup> Apis bull

<sup>4-</sup> Memphis

o- Apis ouit

<sup>4-</sup> Mempina

<sup>5-</sup> Apolo

<sup>6-</sup> Branchidae

<sup>7-</sup> Ahuramazda

<sup>8-</sup> Yahweh

<sup>9-</sup> Theocracy

كنوني وجود او را در اطراف سنه ۶۰۰ ق .م دانستهاند، بسيار مورد بحث قرار گرفته و نتایج ضد و نقیضی را به بار آورده. در اعتقاد خود به مزدا ۱ و «ثنویت» و اصطلاحات دیگری که در سنگ نبشته های داریوش و خشایارشا به چشم می خورند کتاب مذهبی اوستا۲ را که ادبیات پارسی قدیم است که به وسیله ایرانیان و پارسیان مقیم هند محفوظ مانده است، به یاد می آورد. در فصول مختلف کتاب که شامل سوره ها و سرودهای مذهبی و مطالب تاریخی است قسمتی مربوط به سرودهای مذهبی به نام گاتا<sup>۳</sup> وجود دارد که از قدیمی ترین سرودهای مذهبی بوده. اطلاعاتی دربارهٔ شخصیت زرتشت به ما می دهد و قسمتهای دیگر از زبانهای محلی از بین رفتهٔ باکتریها ۴ و خوارزم<sup>۵</sup> یعنی محل اصلی زندگی زرتشت در آن دیده میشود. شباهتی که بین مرثیهٔ داربوش وگاتاها وجود دارد جمعی از دانشمندان را به این خیال انداخته که داریوش در حقیقت مطالب این مرثیه را از اوستا نیقل کرده است. در عین حال هرتسفلد<sup>۶</sup> و اولمستد ۷ که تذکرهٔ اوستا را از نو مطالعه و ترتیب داده اند چنین عقیده دارند که گشتاسب شاه^که اولین پیرو زرتشت بوده همان هیستاسیس <sup>۹</sup> (گشتاسب) فرمانروای پارتیا و هیرکانیا و پدر داریوش بوده است. از این رو معتقدند که داریوش در زمان طفولیت تحت تأثیر آئین زرتشت قرار گرفته است. زیرا اولاً زبان از بین رفتهٔ گاتاها ۱۰ با زبان پارسی قدیمی که نوشته های هخامنشی بدان نگاشته شده شباهتی ندارد گو اینکه پارهای از عبارات تصادفاً شبیه به هم در آمدهاند دوم در اینکه هیستاسیس هخامنشی ۱۱ همان گشتاسب ۱۲ شاهنامه باشد شک و تردید بسیار در میان است، زیرا در اوستا آنچه دربارهٔ دودمان گشتاسب گفته شده، با تاریخ هخامنشی غرابت دارد. و

1- Mazdaism

2- Avesta

3- Gattas

4- Bactria

5- Choresmia

6- Herzfeld

7- Olmsted

8- King Gushtasp

9- Hystaspes

10- Gattas

11- Achaemenid Hystaspes

12- Gushtasp

دیگر اینکه هوتااوسا همسرگشتاسب و اولین کسی که به وسیلهٔ زرتشت به آن آئین گرویده نمی تواند همان آتوسا باشد که همسر داریوش بزرگ بوده نه مادر او. در اوستا از هیچ یک از هخامنشیان ذکری نشده، ولی بیگمان زرتشت و داریوش حاصل یک محیط معنوی و عقلانی بودهاند گو اینکه مسلماً زمینه و پرورش وضع اجتماعی آنها اختلاف بسیار داشته است.

استووه و دیگر دانشمندان در این مورد که هخامنشی ها و زرتشتی ها یکدیگر را نادیده گرفته اند، بحث و گفت و گوی فراوان دارند، همچنین در این مورد که آنچه دربارهٔ پادشاهان غرب ایران حکایت شده از روی اوستا بوده است تباین نظر وجود دارد. بی شک سهم زرتشت در رسالت بین خدا و انسان و وظیفه ای که اهورامزدا به وی محول نموده به وسیلهٔ داریوش و خشایارشا تقلید شده و این دو نیز خود را مجریان چنین وظیفه نامیده اند.

از نوشته های خشایارشا که در تخت جمشید کشف شده چنین بر می آید که وی حتی خود را رسول و مجری سرنگون ساختن دیوها در نواحی غربی ایران و در هم کوبیدن معابد آنان دانسته. این دیوان یکی الههٔ آسمان و دیگری الههٔ هوا بوده اند که اهورامزدا آنان را خوار داشته. در این نوشته ها خشایارشا مقام نجات دهنده و یا سائوشیانت و را یافته و این همان مقامی است که در فصولی از اوستا به زرتشت یا نجات دهنده ای که زرتشتیان انتظار ظهورش را داشتند، داده شده. اگر به مناسبت این ادعا زرتشتیان هخامنشی ها را قبول نداشته اند، پس موجب تعجب است که در اوستا هیچ ذکری حتی بر ضد آن نرفته است و آنچه بیشتر موجب حیرت است در تاریخ احوال هخامنشی که به وسیلهٔ مورخین کلاسیک نوشته شده نامی از زرتشت برده نشده

<sup>1-</sup> Hutaosa

<sup>2-</sup> Atossa

<sup>3-</sup> Intellectual Cimale

<sup>4-</sup> Stouve

<sup>5-</sup> Daevas

<sup>6-</sup> Saoshyant

به خصوص مورخینی مانند هردوت  $^{1}$  کزنفون  $^{2}$  و استرابو $^{2}$ . شاید بتوان به این نتیجه رسید که سهم هخامنشیان در امور مذهبی نواحی غربی ایران همان بوده که زرتشت در نواحی شرقی این کشور داشته هر دو در سطح مختلف اجتماعی و بدون برخورد و نقادی با یکدیگر به کار خود مشغول بودهاند. و وجود متضاد مورد اعتقاد هر دو بوده، زیرا در اوستا آنگرامینیو <sup>۲</sup> یا اهریمن که روح بدکاری است مخالف و ضد اهورا مزدا<sup>د</sup> قرارگرفته در صورتی که داریوش دو نیروی مخالف اصلی را یکی آرتا<sup>ع</sup> قانونی آسمانی و دیگری «دروج» یا دروغ ۷ دانسته است که الههٔ بدطینتی و بدکاری بوده است اینکه تا چه حد این شباهت اصطلاحی ثمرهٔ ترتیب و رشد در یک محیط مذهبی بوده ما نمی دانیم، ولی شاید مذهب متداول دوران هخامنشی و زرتشتی را بتوان مذاهبی هم طراز دانست که در یک منبع سرچشمه گرفته و به موازات یکدیگر پیش رفتهاند درحالی که روش مذهب زمان هخامنشی به آن حد که زرتشتی در ایمان مزدایی ۸ سختگیر و متعصب بوده و در انجام مراسم نیایش و نماز تهذیب روا می داشته نبوده است. شاید مزداپرستی را که در قرن هشتم ق .م در مناطق مادی رواج داشته از مذهب مزدایی که جنبهٔ اخلاقی و عمومی داشته و زرتشتیان مروج آن بودهاند، جداکنیم، ولی تشخیص این مسئله به واسطهٔ ابهامی که در اصول مذهبی در نوشتههای اوستا وجود دارد مشکل است. این نظر است که سهم مهمی را که مغ<sup>۹</sup> در این آئین داشته مورد تردید قرار می دهد، زیرا وظیفه و مقام و شیخوخیت و رهبری مذهبی مغها به خصوص در ولایات غربی ایران و آناتولی ۱۰ در آسیای صغیر فوقالعاده زیاد بوده و در این نواحی بود که اوراتی و پارسوا۱۱ با هم در تماس دائم بودهاند.

1- Herodotus

3- Strabo

5- Ormuzd

7- Druj (The Lie)

9- Magi

11- Uratru-Parsua

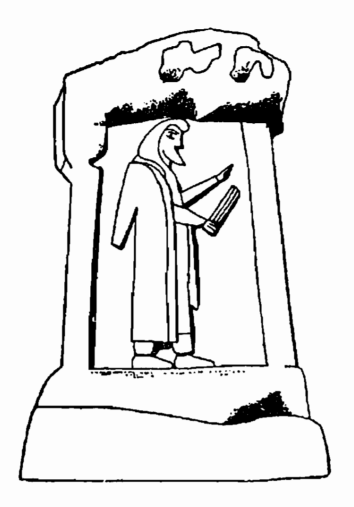
2- Xenophon

4- Angra Mainyu

6- Arta

8- Mazdaism

10- Anatolia



ش ۵۲ آتشکده با نقش مغ از قیصریه، ترکیه



ش ۵۳ مادی در حال ستایش نقش برجسته در سکاوند ـ هرسین (کرمانشاه) قرن هفتم ششم ق .م

گروه مغها یکی از پنج قبیلهٔ بومی ایران بودهاند که هردوت ۱ از آنها یاد کرده است و به نظر می رسد که جنبهٔ اتحاد مذهبی آنها بیش از جنبهٔ عشیرهای بوده است (شکل ۵۲) سه قبیله از آنها را می توان شناخت، ولی دومین قبیله از این پنج قبیله آریزانتوی<sup>۲</sup> بوده که متشکل از آریا و زانتواست و احتمالاً از نژاد آریایی تخالص بودهاند و پرستش مزدا در بین این دسته در ابتدا آغاز شده است. در مراحل اولیه زمانی که آریاییهای مزداپرست<sup>۴</sup> در نواحی اوراتی و ماد<sup>۵</sup> سکنی داشتند مذهبشان در زیر ردای مغها با مراسم قربانی ها و آتش پرستی و نوشیدن هوماع و نجوم پوشیده شده بود. در منطقهٔ شرقی ایران مزداپرستی به وسیلهٔ زرتشت صورت پاکتر و خالص تری به خودگرفت و در مقابله با مغها بر اخلاق و صفات عمومي اعيانزادگان غرب و رسوم ساده قبائل کوچکننده افکار دموکراسی که در شرقی متداول بود، با مذهب به هم آمیخته است. البته این نظریه فقط جنبهٔ حدس و احتمال دارد. در این که زرتشت سهم مغها را به کلی رد کرده است شک و تردید کردهاند و امکان اینکه موارد اخلاقی زرتشتی را مغها به نواحی غربی ایران بردهاند بسیار است خلاصه در این مورد ما به کلی در ابهام مانده ایم و آنچه می توانیم بگوییم این است که از مغها هم مانند هخامنشی ها در اوستا ذکری نشده است. باید به این نکته توجه داشت که مغها اصولاً جنبهٔ موبدان را داشته نه حكماي الهيات را، ولي بهطور كلي روش آنها منافي با عقايد ديني زرتشت يا هخامنشی ها نبوده است.

هخامنشی ها و زرتشتیان علاوه بر اینکه به دو جزء متضاد معتقد بوده اند یعنی خوبی و بدی و پرستش مزدا. آتش پرستی نیز از موارد مذهبی ایشان بوده (شکل ۵۳) موبدان زرتشتی را اتراوان و نگهبانان آتش می نامیدند ۷ و چنین به نظر می رسد که مغها

<sup>1-</sup> Herodotus

<sup>3-</sup> Aryans par excellence

<sup>5-</sup> Urartu-Media

<sup>7-</sup> Athraban

<sup>2-</sup> Arizantoi

<sup>4-</sup> Aryan Mazdaens

<sup>6-</sup> Haoma

فقط موبدانی بودهاند که ذبح قربانی های مذهبی به عهدهٔ آنان بوده است. به طوری که هردوت دربارهٔ آنها گفته است رسم قربانی حیوانات که به دست مغها انجام می گرفته کاملاً شبیه رسم قربانی آریایی های ودیک ا بوده ودیک ها بر دیگر اقوام آریایی قدمت داشته اند. ارتباط آتش پرستی و مزدا را در آئین زرتشت و هخامنشی نمی توان به تحقیق بیان کرد.

در کتیبه ها و نقوش قبرهای هخامنشی شاهنشاه را درحالی که در مقابل محراب آتشگاه ایستاده و شکل بالدار اهورمزدا در بالای سر او پرواز میکند نشان می دهد اگر بخواهیم عقیدهٔ هینز ۲ باستان شناس را در مورد آتش پرستی مسلم زرتشتی ها قبول کنیم پس باید وجود این نقوش و آتشکدههایی را برای حفظ آتش مقدس در پاسارگاد به وسیلهٔ کوروش و در نقش رستم به وسیلهٔ داریوش (عکس ۴۳ صفحات آخر کتاب) ساخته شده بودند شاهد بلاشك زرتشتي بودن هخامنشيها بگيريم اين امكان نيز میرود که داریوش مخالف مغها بوده و اینکه در نوشتههای بیستون گفته است که آتشکدههایی راکه گوماتای مغ<sup>۳</sup> ویران کرده بود، دوباره ساخته است خود شاهد مخالفت مغها با این نوع آتشکدهها میباشد. ولی باید دانست که از زمان سلطنت خشایارشا به بعد مغها با هخامنشی موافق شدند و تقویم زرتشتی در سراسر ایران رواج یافت و این تنها سند ما در مورد پذیرش عقاید زرتشت به وسیلهٔ هخامنشی است. اختلاف دیگری که بین زرتشیان و هخامنشی ها بوده، در روش تدفین مردگان است، زیرا هخامنشی ها مردگان خود را دفن میکردند، ولی زرتشت برای آنکه خاک آلوده نشود، تدفین مردگان را منع کرده بود. ممکن است که از طرفی نفوذ مغها و از طرف دیگر ظهور مذاهب پیش از زرتشت منجر به ترویج روشهایی شدکه در بسیاری از جهات با احکام زرتشت مخالف بوده است و شاید از همین جهت است که در نقوش

<sup>1-</sup> Vedic Aryans

<sup>2-</sup> Hins

تاریخی خشایارشا درحالی که گاوی را در معبد تروجان آتنا فربانی میکند، نشان می دهد و نیز بنا بر الواحی که در تختجمشید به دست آمده، آشامیدن مشروب سکرآور هوما که مشروب دینی بوده و زرتشت آشامیدن آن را منع کرده بوده، مجدداً رواج یافته است.





ش ۵۴ مدال زرین و مهر استوانهای (مجموعه شخصی) قرن پنجم ق .م

هردوت که از دیدهٔ یک یونانی به جهان آن زمان می نگریست، از این که ایرانیان از خدایان خود مجسمههایی نساخته بودند در تعجب بوده است. و این خود حقیقتی است که ایرانیان از ساختن بتها و بنا کردن معابد اجتناب می ورزیدند و فقط شکل نمونهای از اهورا مزدا را که تقلیدی از آسور خدای آسوریان بود به کار می بردند، ولی پیش آمدهای مؤخر تر در صدق گفتهٔ هردوت تا اندازه ای شک و تردید را به بار می آورد قبل از زمان زرتشت آریایی ها میترا خدای آفتاب و آناهیتا خدای مادر را ستایش می کرده اند. بین غنائمی که سارگون دوم و شلمانسر سوم آز این نواحی به دست آورده اند، مجسمههایی نیز وجود دارد. بروسوس بابلی می نویسد که چگونه اردشیر اول معابدی برای آناهیتا و میترا در مراکز ایالات بر پاکرده بود و از قراری که در نوشتههای او نام میترا و آناهیتا مکرر آمده است وجود معابد و مجسمههایی از میترا با

<sup>1-</sup> Trojan Athena

<sup>3-</sup> Herdotus

<sup>5-</sup> Mithras

<sup>7-</sup> Sargon II

<sup>9-</sup> Berossus

<sup>2-</sup> Haoma

<sup>4-</sup> Assur

<sup>6-</sup> Anahita

<sup>8-</sup> Shalmaneser III

ثبات می رسد. در تأیید این مدعا نوشته هایی در اوستا نیز به نام مهریشت و جود دارد که در آن میترا را به عنوان ایزدگردونه ران آفتاب یا خدایی که برگردونه آفتاب سوار بوده نامبرده و در هندوستان در ۲۵۰ ق.م نقوش سوریاها مظهر آفتاب نشان داده شده که برگردونه ای سوار است و ضمناً این نقوش شامل نکاتی است که مشابه گفته های مهریشت می باشد، ولی دور از احتیاط است که در بحث و مراجعه به گذشته در این موضوع مصر باشیم که بین مطالب مندرج و مجسمه سازی زمان ایرانیان قدیم رابطه نزدیکی وجود داشته است در عین حال شرحی که در اوستا دربارهٔ آناهیتا دیده می شود شبیه شرح مجسمهٔ بابلی ایشتار است که در پشت شیری ایستاده و پیروانش را به حضور می پذیرد، در حالی که در مهر استوانه ای که از «کلرک آ» به دست آمده، میترا را با جامهٔ اورارتی نشان می دهد بر تختی جلوس کرده و مجمرهایی که در آن به خود معطر می سوزانده اند در برابر او دیده می شود (شکل ۵۴).

با اینکه اطلاعات ما در تشخیص ارتباط دقیق این کشفیات کافی نیست، ولی این نکات در مذهب ایرانیان قدیم با مقایسهٔ کفایت و شخصیت ایرانیان بی جا و خارج از حد به نظر نمی رسد ایرانیان گرچه در کلیات سختگیر بوده اند مراعات عدالت و مسئولیت را نیز می کردند، بی عدالتی و بی انصافی از آن دیو دروج یا دروغ و هر که از آن پیروی می کرد محکوم به مجازات ابدی می شد. مذهب میترا نیز شامل تعلیمات اخلاقی بود، زیرا میترا خدای سوگند و وفای به عهد بوده. راستی و درستی با شجاعت همدوش بود. داستانهای یونانی شاهد شجاعت اعیان زادگان ایرانی می باشد و هردوت تربیت ایرانی را در این جمله مختصر نموده: آموختن فن سوارکاری و تیراندازی با کمان و راستگویی (شکار کردن جنبهٔ تفریحی و ورزش نداشته، بلکه برای اثبات شجاعت و حقیقت بوده، زیرا قسمتهایی از قلمرو دنیای حیوانات را مربوط به سلطهٔ دیو دروغ می دانستند.)

<sup>1-</sup> Mithra Yahst

<sup>2-</sup> Surias

<sup>3-</sup> Ishtar

<sup>4-</sup> Clercq

<sup>5-</sup> The Lie

<sup>6-</sup> Mithraism

بسیاری از عقاید مهم و مثبت مذهب زرتشتی زمان هخامنشی به دنیای یهود و مسیحی راه یافت. شاید بتوان ادعا کرد که جنبهٔ کلی و عالمگیر و اصالت و معنویت فکری شاهنشاهی هخامنشی که زاییده اعتقادات مذهبی زرتشت بوده، در انتقال تمدن ایرانی در نقاط دیگر نقش مهمی ایفا کرده است و رساتر و دوراندیش تر از نظر جاه طلبانه آتنی های پریکلی ابوده و بر آنها برتری داشته است و به زبان دیگر این تمدن که برتر از تمدن جاه طلبانهٔ دوران پریکلین آتنی است، جنبهٔ جهانی و معنویت شاهنشاهی ایران را که زادهٔ آئین زرتشت است می رساند.

در پایان باید متذکر شد که بیشتر اطلاعاتی که از شاهنشاهی هخامنشی به ما رسیده اخباری بوده که از قلم دشمنان دیرینه و آبا و اجدادی آنان یعنی یونانی های آن روز تراوش نموده. با وجود این هخامنشی ها در بین یونانی ها نیز ستایشگران بسیار داشته اند که بهترین نمونهٔ آن گزنفون مورخ یونانی است.

با وجود جنبهٔ استبداد آمیخته به ستمگری که در اجرای امور کشوری بدانها نسبت می دهند، ولی شواهد بسیاری از بلند فکری و اصالت و شخصیت شاهنشاهان هخامنشی در دست است که دلیل موفقیت آنان را در تشکیل شاهنشاهی به آن عظمت نمایان می سازد.

اردیبهشت ماه ۱۳۵۰



تصاوير

از شصت و شش قطعه اشیاء منقول مصور در این قسمت کتاب فقط ۱۶ پارچهٔ آن در ایران است و ۵۰ تکه خارج.

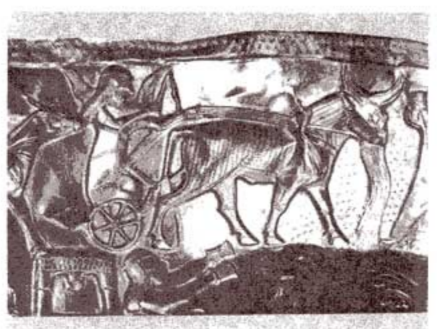
از آنها یکی نقره \_ یک بلور \_ دو عاج \_ یک عاج و فیروزه و یازده تکه طلا است. آنچه در خارج است ۱۲ عدد طلا \_ ۱۰ نقره \_ ۹ برنز \_ ۲ بلور \_ ۴ سفال \_ ۸ سنگ \_ ۳ نامعلوم،



جام شراب برنزی پاسیس تولا Situla از لرستان ـ نقش حکاکی شدهٔ اشرافزاده را در حال بزم نشان می دهد که ساقی و نوازندهٔ وی در خدمتش ایستاده اند. اشیاء دیگیر عبارت از ظیرفهای شراب با دهانه های سیفون دار و ظروف فوارهٔ آشوری که با شکل نخل تزنین شده ـ اندازهٔ جام شراب  $\frac{1}{7}$  اینج مربوط به قرن هشتم یا هفتم قبل از میلاد ـ موزهٔ متروپولیتن نبویورک.



سطل برنزی مربوط به اشیاء لرستان در مراسم مذهبی به کار می فته و شکل بزکوهی و گل نیلوفر مصری به سبک اشوری بر آن حکاکی شده دستهٔ آن طرح بومی لرستان است. ارتفاع آن ۲۸ اینچ قرن هشتم ـ ق .م موزهٔ هنری سین سیناتی .



جام طلا از تپهٔ جسن لو نزدیک دریاچهٔ ارومیه. اشکال آرام آن حکاکی ظریفی دارند ـقسمت بالایی آن از تصویر خدایان هوا است که در ارابهٔ خود قرار دارند و نقشهای پایین تر صفحههای جداگانه از اشکال افسانه ای که مبداء آن مربوط به هوریان بوده، ولی بعضی از زمینه ها به نظر آکادی می آیند ـ پایهٔ آن از صورت گوسفندانی است که در چهار طرف زمینهٔ شطرنجی راه می روند. ارتفاع آن هم اینچ و دور آن ۱۱ اینچ موزهٔ ایران باستان تهران.

صفحهٔ برنزی حکاکی شده از یک سنجاق علامت نذر و نیاز از لرستان ناحية سرخدم كلة شيرى که در وسط صفحه به طرح برجسته حكاكى شده علامت أفتاب است. ـ پيكره بلند قامت و بال دارد، وسط پشت سر شیر احتمالاً خدای گیاهان است که مشــعول تعذية بـزها است. اژدهایانی که روی شانههایش دیده می شوند علامت قدرت و از هنرأ كاد اقتباس شده مبناي اين صفحه اصولاً منظوري أسماني دارد و ستارگانی که در کناره آن نقش شده مبنی بر اینند. محور أن ۴ ايسنج ـ مربوطه بـ قـرن هشتم قرن. م ـو در موزهٔ دانشگاه فيلادلفي است.





حاشیه یا نواره نقره از لرستان. پیکر وسط احتمالاً زوروان خدای وقت و زمان بین اقوام هند و آریایی دو طرف او را پیکرههای انسانهایی که سه مرحله از عمر بشر را نشان میدهند ـ (طفولیت ـ جوانی و کهولت) احاطه نمودهاند. اندازه ۴۵×۱۰۰ اینچ ـ قرن هشتم ق .م موزهٔ سینسیناتی.





جام مخلوط طلا و نقره از شمال غربی ایران ـ از نظر تکنیک ساختمان به کاسه از حسن لو و از نظر شکل به جام هایی که در املش و تپه مارلیک کشف شده است شبیه است. موتیف روی جام هیولایی دو سر که پیکر شیر، بازوان انسان و بال و پنجهٔ عقاب دارد و بزهای کوهی را از دم گرفته و بلند کرده این موتیف در سه طرف روی جام تکرار شده. ته جام نقش دایره شکلی از چهار ماهی حکاکی شده ارتفاع ۲۴ اینچ مربوط به قرن نهم یا هشتم ق م ـ موزهٔ لور ـ پاریس



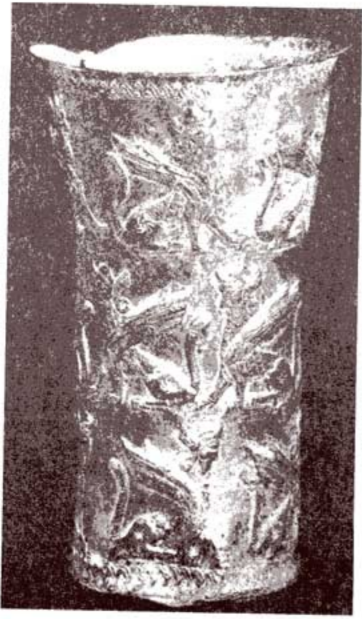
گیلاس پایه دار از شیشهٔ سبز تاریک مربوط به هخامنشی. این از جمله ظروف شیشه ای است که با بریدن و خراطی کردن ساخته می شدند مثل بلور سنگی و مرمر سفید. ظرفی از همین نوع که نام سارگون شاه روی آن حک شده در نیمرود به دست آمده و احتمال دارد که هخامنشی ها این تکنیک را به دنبال آشوری ادامه داده اند و صنعت قاب یا دوری سازی با شیشه بریده را نیز به آن اضافه کرده اند ـ بلندی ۲۱ اینچ قرن هفتم تا پنجم ق م ـ موزه اشیاء شیشه ای کورنینگ در نیویورک.



ظروف سفالی جالبی که از املش و دیلمان در شمال غربی ایران به دست آمده، لیوانهای پرنده شکل (۱۰ و ۱۱) که صورت زن دارند به ارتفاع ۵-۶اینچ و شاید برای تغذیهٔ اطفال به کار میرفته ـ (۱۲) بطری سفالی به شکل هیکل یک زن به ارتفاع ۱۷ اینچ بوده و از نوع آن تعداد بسیاری به دست آمده ـ (۹) لیوان به شکل گاونر که روی صورتش جای آشامیدن مشروب تعبیه شده از این نوع نیز تعداد زیادی که از ۸ تا ۱۴ اینچ درازی دارند به دست آمده تمام این ظروف رنگ کاشی قرمز بـراق داشـته و در روی آنـها بـا دایرههایی توی هم و لکههای سیاه رنگ تزئین شده ـ مربوط به قرن دهم یا نهم ق . م ـ موزهٔ هنرهای زیبا بوستون.



تعدادی از پیکرههای کوچک حیوانات که از برنز ساخته شده و از دیلمان در شمال غربی ایران به دست آمده، شامل یک گوزن و گاونر با کوهان ـ اسب و سوار ـ و سگ میباشد. اسب از حیواناتی بوده که در مغرب آسیا به ندرت برای سواری به کار میرفته تا این که اقوام مهاجر سواری و سوارد نظام را به داخل این سرزمین آوردند. اشکال کوچک مذکور هم برای آویختن و هم ایستادن ساخته شده و از نواحی املش و تپه مارلیک و نیز طالش و ارمنستان به دست آمده اند. مربوط به قرن نهم ق .م. موزه هنرهای زیبا بوستون. آمریکا.

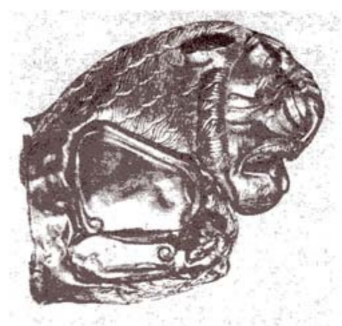


لیوان طلا از املش که با ردیف اشکال ابوالهوال به استیل هنر آشور و لرستان مصور شده ـ اندازهٔ آنها ۴<u>۳</u> اینج ارتفاع و مربوط بهقرن هشتم ق م موزهٔ ایران باستان تهران،



۱۵۔گوزن برنزی از شمال غربی ایران ۔اشیایی شبیه به اینکار در ارمنستان شوری و لنکران نیز به دست آمده ۔ارتفاع ۱۰ اینچ ۔موزهٔ اتکینز شهر کانزاس در میسوری آمریکا.



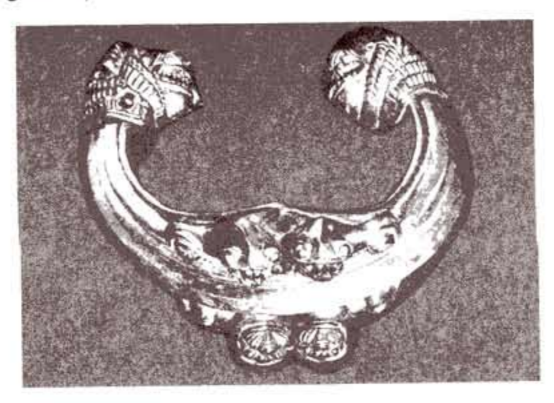


یک عدد از دو جفت شیردال و شیرهای ضربه کاری از طلا که جزء گنجینهٔ زیویه بوده ـ شیردال شباهت تامی به سر شیردالهای اورارتی دارد که خود از پیش تازان نقش دیگ یا پاتیلهای مراسم مـذهبی یونان بودهاند.

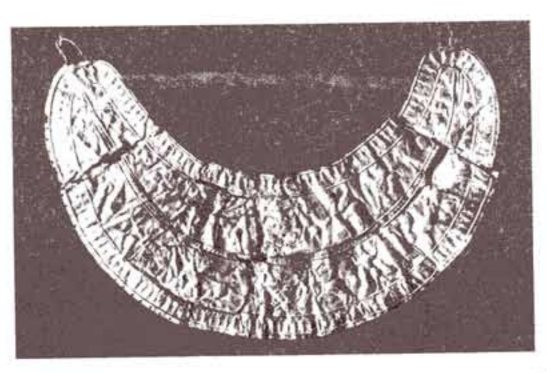
تصویر شیرهایی که مثل همین اشیاء روی ورقهٔ فلزی یا طلا ضربه کاری شده روی دیگهای یونانی دیده شده و چنین به نظر میرسید که این قطعات نیز روی ظرفهای دیگر یا مبلهایی کارگذاری شده بود. ارتفاع ۲۴ اینچ ـ قرن هفتم موزهٔ باستان شناسی تهران.

یکی از چند عدد مدال یا صفحه گرد که در خفتانلو به دست آمده. (شاید ایزیر توی آقدیم نزدیکی زیویه) شکل آن از خدای قهرمانان یا پهلوانان گیلگامش که شیری را بلند کرده است. حاشیهٔ آن از سیمهای بههم جوشیده و دانههای مثلثی شکل ساخته شده، قطر ۳۳ اینج ـ قرن هفتم ق .م موزه اتکینز در کانزاس ـ میسوری.





بازوبند طلا از کشفیات زیویه ـ سر یکی از شیرها که انتهای یک طرف حلقه است در می اید و به وسیلهٔ سنجاقی دوباره متصل می شود ـ میانه آن وسیع تر و دارای دو جفت سر بچه شیر که متضاد یکدیگر قرار گرفته اند ـ قرن هفتم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



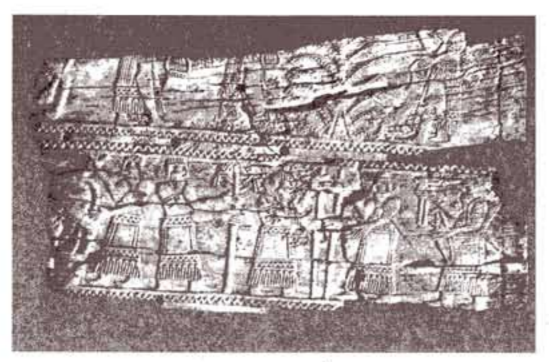
هلال طلا از کشفیات زیویه که مصور از حیوانات افسانه که به درخت مقدس رو کردهاند. متوجه حیوانات زانو زده که به سبک هنرسیتهای ریش و یال دارند و در دو انتهای هلال نقش شده. طول ۱۳۴ اینج -اواخر قرن هفتم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



پلاک عاج مربوط به کارهای آشوری در زیویه به دست آمده طول آن  $\frac{\nabla}{\Lambda}$  قرن هفتم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



یلاک طلا برجسته کاری و حکاکی شده با صحنه از جنگ جوی آشوری در حال نبرد با شیر از زیویه  $\frac{Y}{\Lambda}$   $\times \frac{Y}{\Lambda}$  اینج ـ قرن هفتم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



قطعه عاج حکاکی شده کار محلی ماناثی از روی زمینه های آشوری از گنجینهٔ زیویه، طرز لباس اشخاص، یا آنها که در اشیاء لرستان پیدا شده، شبیه است. طول  $\frac{\Delta Y}{\Lambda}$  ـ قرن هفتم ق ، م ـ موزهٔ ایران باستان تهران،



پلاک طلا از زیویه ـ شیرهای بال دار که روی پا به سوی درخت مقدس بلند شده اند. طرح ترسیم شیرهای مربوط به قبل از هخامنشی است و درخت مقدس شبیه درختهایی است که در کشفیات املش به دست آمده. احتمالاً از کارهای هنری ماد بوده، بلندی  $\frac{4}{5}$  اینج ـ قرن هفتم ق .م ـ از مجموعهٔ کیورکیان در نیویورک.



شرح ٔ بشقاب نقره که شکل حیوانات با طلا به سبک سکاها روی آن کار شده از گنجینهٔ زیویه موتیف برگی که در دائرهٔ داخلی ترسیم شده از روی غنچهٔ نیلوفر سبک آشوری است. نوشتهای در روی این ظرف وجود دارد که به شکل خطوط تصویری است و هنوز معنی آن را کشف نکرده اند. قطر ۱۴۴ اینج اواخر قرن هفتم ق م موژهٔ ایران باستان تهران.



جام طلای مادی با دو دسته به شکل شیرهای روی پا ایستاده از کشفیات لرستان ـ روی بدنهٔ جام تصویر دو شیر که روی بر روی هم قرار گرفته و دو بدن از یک سر برجسته استفاده میکنند بلندی ۵ اینج قرون هفتم و ششم ق .م. مجموعهٔ کوورکیان ـ نیویورک.

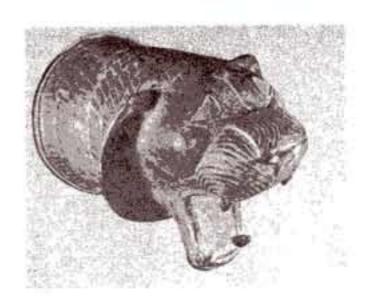


جام طلا با دسته هایی که به شکل بزکوهی دو سر ساخته شده و تاکنون منحصربه فرد بوده احتمالاً از کارهای هنری مادی ها است. ترسیم خیارکهای هم گویا در همان جا پیدا شده ـ نقش شیرها شبیه شیرهای پلاکهایی است که در گنجینهٔ زیویه پیدا شده (عکس ۲۴) و حکاکی نخل های باز و غنجه های پایین ظرف از زمینه هنری آشور است که در برنز کاری لرستان رواج داشته. بلندی ۲۴اینج قرن هفتم ق م موزهٔ هنری سین سیناتی ـ آمریکا.

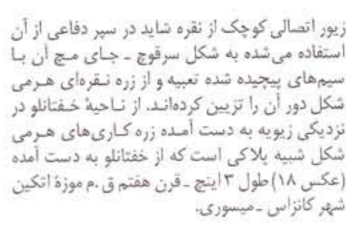


ظرف خمره شکل با دسته هایی به شکل گاونر. از ترسیم نیلوفری و استیل آشوری یا اورارتی گاوهای آن را مربوط به قرون قدیمه امکانا قرن هفتم ق .م می دانند. بلندی ﴿ ۶ اینچ از مجموعهٔ خصوصی در ژنو.

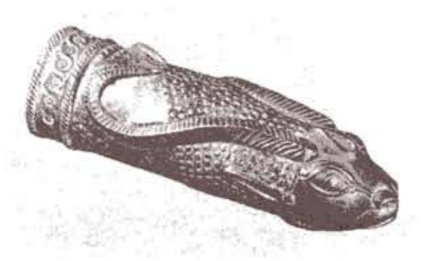
## ۲۵۰ / مادی ها و پارسی ها



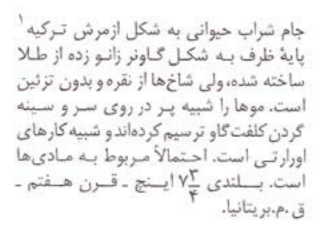
لیوان کوچک برنزی که ته آن کلهٔ شیر و در شمال غربی ایران به دست آمده فک پایین شیر حالت دستهٔ آن را دارد. مربوط به مادی ها یا اوراتی ها ـ قرن هشتم ق .م. مجموعه پومرانس در نیویورک







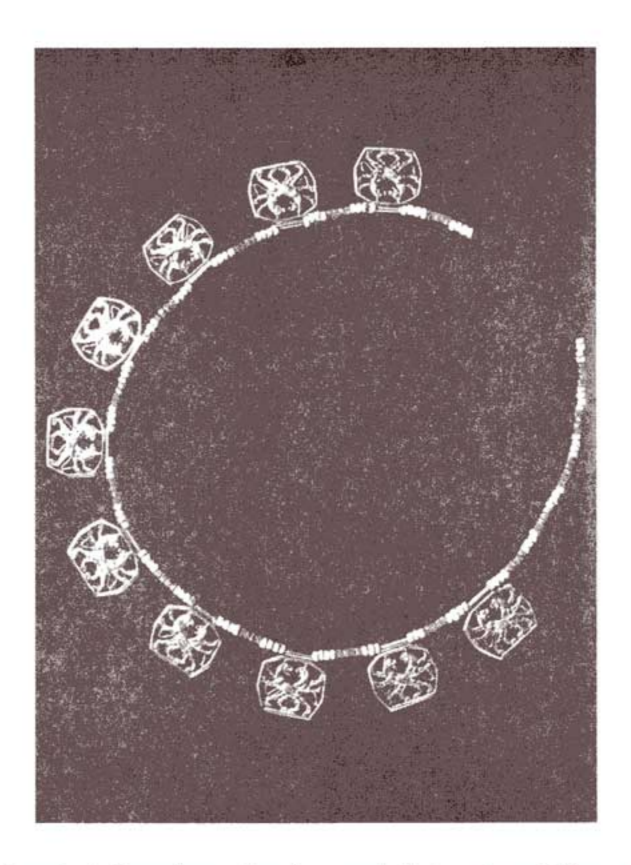
دسته از جنس سنگ تیغ تیزکن به شکل سراهو از طلا با نقطههایی که تقلیت زره کاری است. به محل نگینگذاری که به شکل برگ گل روی سر تعبیه شده و گوشهای کشیده توجه کنید طرح معمول در ساختن این جنس سنگ در همدان بوده ـ طول ۳ اینج ـ قرن ششم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران،



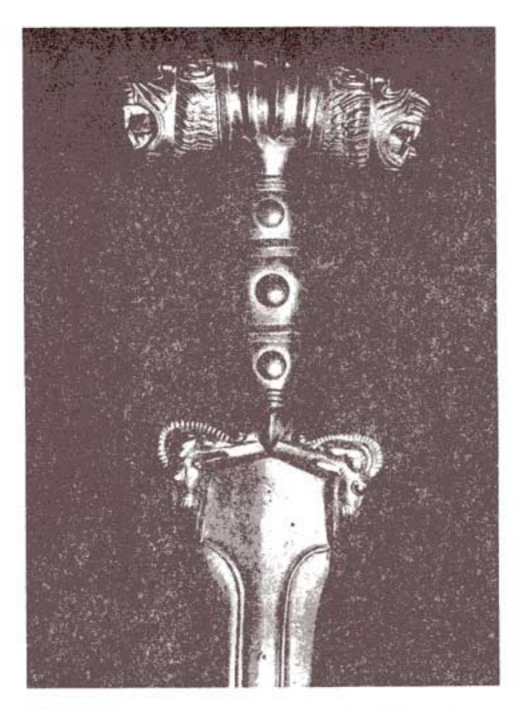




جام شراب بوقی شکل با پایهٔ حیوانی از طلا که در همدان (اکباتان زمان باستان) به دست أمده (بدون پایه به شکل شیر بالداری است که در حال غریدن أرام است.) لبه جام با ترسیم گل و غنچهٔ نیلوفر یکی در میان تزئین شده. این یکی از برجسته ترین و پرقدر ترین اثر هنری هخامنشی است که با وجود حالت رسمی که در استیل آن به کار رفته ترکیبی است از اصالت نظر در حالت طبیعی شیر که گوشهای خوابیدهاش حاکی از حالت آمادگی و محافظ بودن آن را دارد. بلندی یا اینج .. قرن ششم ق ،م ـ موزهٔ ایران باستان تهران. (این اثر نفیس مدتها در خارج از کشور بوده تا آنکه به امر محمدرضا شاه پهلوی بانک ملی ایران آن را خریداری و به موزهٔ ایران باستان اهداء نمود،) مترجم،



گردنبند طلا ـ که مهرههای ریز از طلا و فیروزه در بند آن و دارای ده عدد آویز مشبک است که هر یک دارای هیکل دو شیر در حالت متقاطع میباشد. آویز شبیه به کارهای مشبکی است که در جواهرات بدلی امروزه به کار میرود. طول ۱۷ اینچ قرن ششم ق .م. موزهٔ ایران باستان تهران.



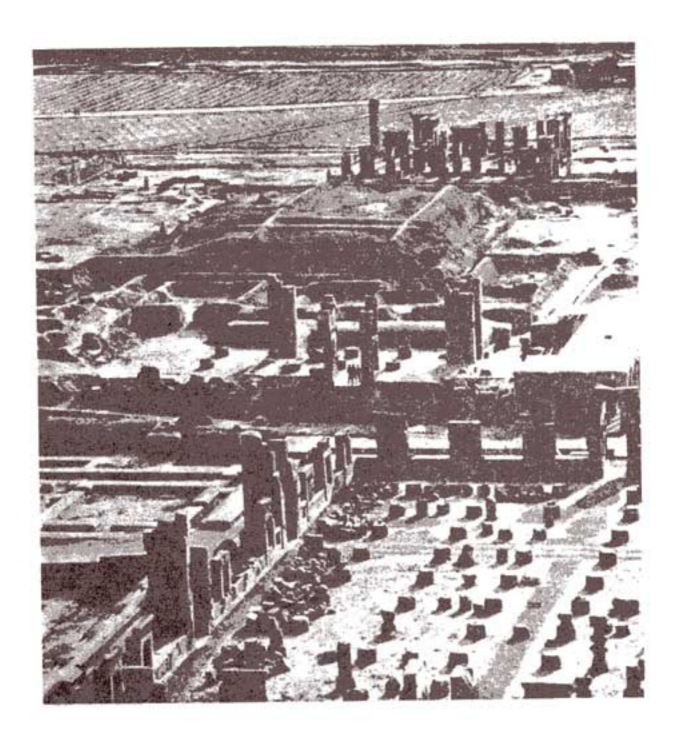
شمشیر کوتاه (قمه) طلا از همدان (اکباتان) که قبضه و تیغهٔ آن از یک پارچه ساخته شده. انتهای قبضه را سردوشیر پشت به هم تشکیل می دهد و کار ظریف و زیبای آن عیناً شبیه دست بندهایی است که انتهای دو طرف از سر حیوانی ساخته شده است. باید به موی زیر گوشها یا یال آن متوجه بود که به سبک ساختمانی شیرهای دیگر که در همدان پیدا شده شباهت دارند. محل اتصال قبضه و تیغه (حافظ دست) را با سر دو بزکوهی تزیین کردهاند. قبضهٔ خنجری شبیه به این قبضه در موزهٔ پلیتن نیویورک موجود است. طول یک اینچ ـ ششم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



پلاک یا لوحهٔ طلاکه خطوطی از داریوش کبیر بر آن نوشته شده و در پایه بنای آپادانا در تخت جمشید به دست آمده. ۱۰ سطر آن به زبانی پارسی است هفت سطر بابلی و هشت سطر ایلامی که همه از اهور مزدا ستایش کرده و به حدود پهناور شاهنشاهی که از لیدی تا هندوستان وسعت داشته اشاره نموده اند. لوحه های طلای شبیه این که مربوط به آرسام و داریوش اول و اردشیر دوم بوده در همدان به دست آمده اند ابعاد لوحه 4 ۱۳ اینچ ـ قرن ششم ق .م ـ موزهٔ ایران باستان تهران.



خمرهٔ شراب برنزی احتمالاً مربوط به مادی ها بوده و در سوریه به دست آمده دسته های متفاوت آن به شکل گاو نر و بز ساخته شده و در پشت گاو لوله ای که از آن شراب خارج می شده، قرار دارد. ارتفاع لی ۷ اینچ سال ۶۳۰ ق .م ـ موزه و گالری هنر گلاسگو ـ اسکاتلند.



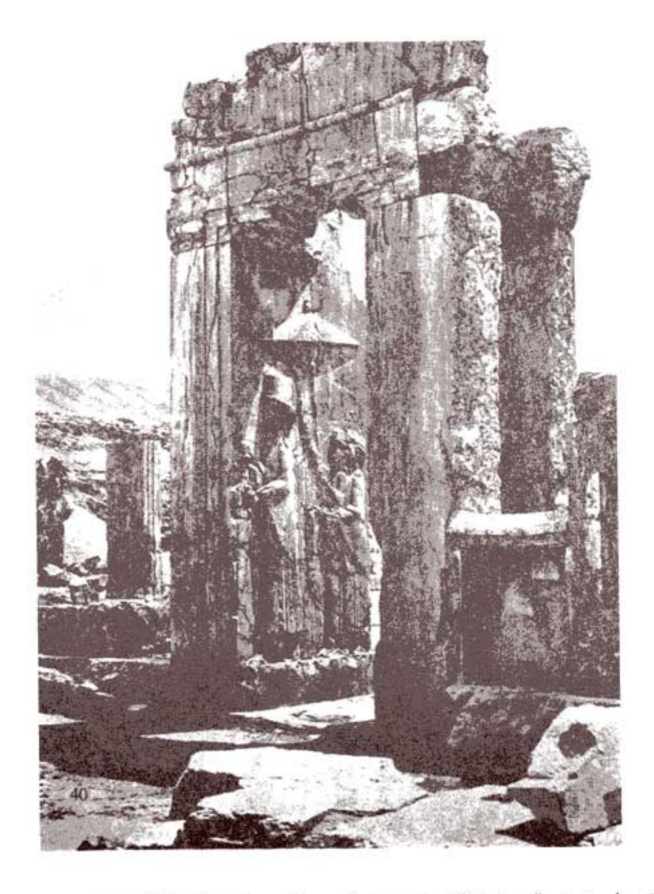
منظرهای از خرابههای تخت جمشید از جانب شرق به مغرب، منظرهٔ جلو بسیاری از پایه ستونهای تالار صد ستون را نشان می دهد که هنوز بر جای اولیه خود مانده اند. در وسط عکس سه درگاه از تالار سه دری دیده می شوند و در پشت آن کاخ داریوش قرار دارد که مشرف به میدان اجتماعات بوده، در قسمت راست وسط عکس بنای جدیدی به چشم می خورد که برای حفظ پلههای مصور تالار سه دری که تازه از خاک بیرون آمده بوده ساخته اند.



نقش نمایندگان سوریهٔ شمالی یا آناتولی که هدایایی از قبیل جامهای شربت و یک جفت بازویند که انتهای آن را سر شیر دال های بالدار تشکیل داده در دست دارند. این تصاویر از حجاریهای دیوار پله کان قسمت شرقی آیادانای داریوش در تخت جمشید که به دست خشایارشا با تمام رسیده دیده میشوند.



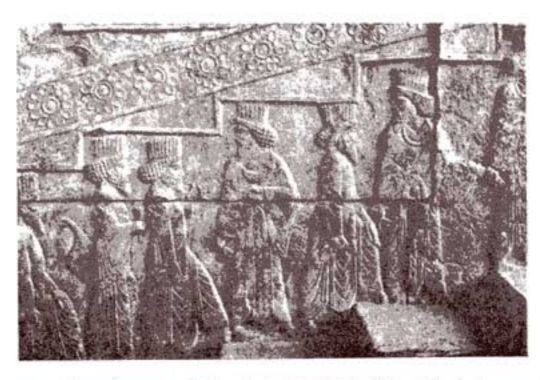
۳۹.نقش حاملین هدایا از سرزمین سکاها که خمره یا تنگ شرابی که دو دسته دارد در یکی از دسته ها دهانه برای ریختن مشروب تعبیه شده پشت سر پیکر آرام نقش یکی از کاجهایی که داریوش در میدان کاشته دیده می شود. این حجاری هم از پلههای شرقی آیادانا در تخت جمشید است.



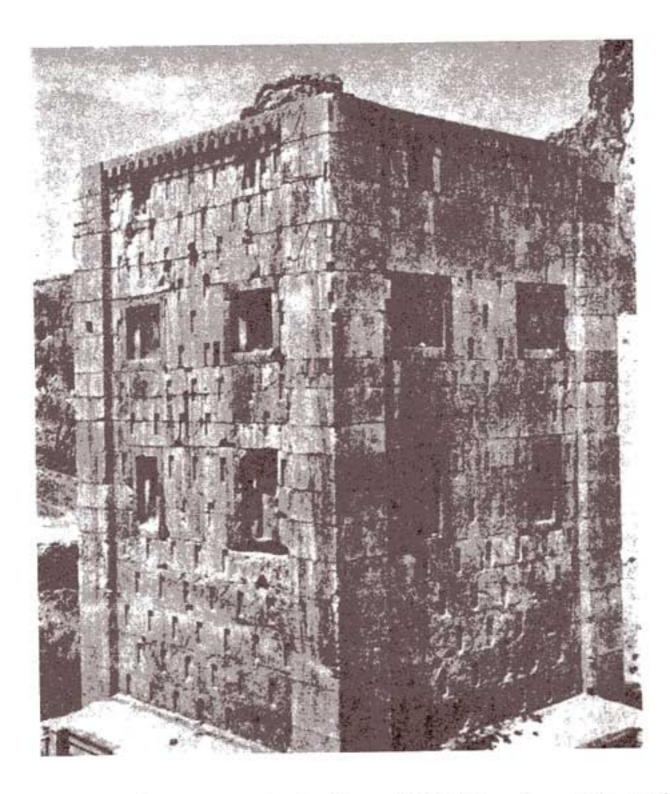
نقش داریوش در حال ورود به تالار سه دری یا مرکزی در تخت جمشید. یکی از ملازمین چتری در دست دارد و دیگری مگس پران و حوله.



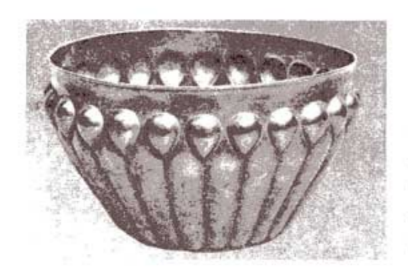
قسمتی از حجاری روی دیوار پله کان تالار سه دری در تخت جمشید که اشراف زادگان مادی را نشان میدهد که برای مراسم جشن به تالار مهمانی وارد میشوند و هر کدام یک گل نیلوفر در دست دارند. حجاری این نقوش برای این که سراشخاص در یک خط باشد هیکل بعضی را کوچک و بعضی را غول پیکر ساخته.



حجاری روی دیوار داخلی پله کان اشرافزادگان ایرانی را نشان میدهد که به تالار سه دری یا سالن مرکزی وارد میشوند ـ به طوقی که بر گردن نفر اول است، توجه کنید. از نقوش تختجمشید.



أتشكده در نقش رستم كه در مقابل آرامگاه داريوش اول ساخته (عكس ۷۶) از سنگ آهك ساخته شده و سه پنجره فرو رفته از سنگ سياه دارد. در ورودى آن همسطح رديف دوم از همان نوع پنجره ها است و با پلكانى به آن مى توان راه يافت و به يك اطاق منفرد راه دارد. ارتفاع ۳۲ پا عرض ۲۳ پا قرن ششم تا پنجم ق م.



کاسهٔ طلا که خیارههایی در دور دارد و به نام داریوش به احتمال قوی داریوش اول است بر آن حک شده و از همدان به دست آمده. بلندی  $\frac{1}{4}$  اینج قطر دایره  $\frac{1}{4}$  قرن ششیم و پینج قی م صوزه مترو پلیتن نیویورک.



جام شربت طلا که از همدان (اکباتان) به دست آمده دور آن خیاره دارد و نام خشایارشا به سه زبان بر آن حک شده. خشایارشا خزانهٔ سلطنتی خود را در اکباتان بنا نهاد. بلندی ۲۳ اینج قطر دایره ۸ اینج ـ ق.م موزهٔ ایران باستان تهران.

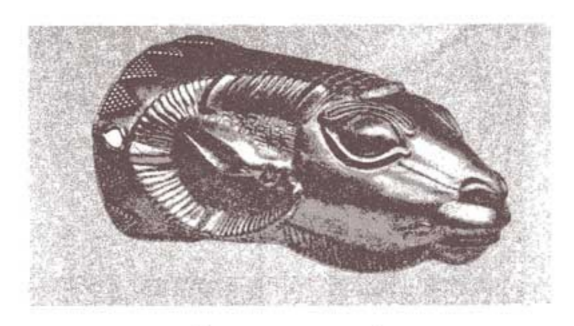
کاسهٔ بلور سنگی که به طور معجزه آسایی سالم مانده و از کارهای هنری اواخر آشوری ها یا اوائل هخامنشی ها است. نقش آن ماده شیری را نشان می دهد که به یک گله گاو نر فراری حمله کرده است و یکی از گاوها را به جنگ کشیده طرح نقش بیشتر شبیه طرحی است که مورد علاقهٔ هنرمندان هخامنشی بوده یعنی شیر در حال غلبه است. قطر دایره سین سیناتی آمریکا.





دو منظره از یک مجسمه از سنگ پلمه که پتاهاتپ صاحب منصب مصری را نشان می دهد که جامهٔ ایرانی به تن دارد و طوقی که دو انتهای آن را دو سر بز کوهی تشکیل می دهد. نوشته تصویری که پشت لوحه است وی را به عنوان وزیر دارایی و تمام امور سلطنتی شاید وزیر دربار معرفی کرده است. ار تفاع ۲۳ مینچ. سلسلهٔ ۲۷ موزهٔ بروکلین آمریکا.

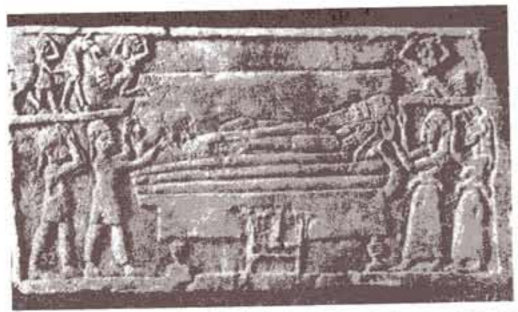
١- سنگ پلمه يا متورق سنگي است كه ورقه ورقه ميشود.



جام طلا به شکل سر قوچ که لبهٔ آن زره کاری شده ـ ارتفاع  $\frac{1}{\Lambda}$  اینچ قرن ششم تا پنجم ق .م ـ موزهٔ مترو پولیتن نیویورک.



کاسهٔ شربت عمیق از نقره که بدن آن شکل گل نیلوفر باز شده با پرچمهای پر مانند است. ارتفاع ۴۴ اینچ قرن چهارم ق.م ـ موزه بروکلین امریکا.



لوحهٔ سنگی تراشیده شده که تشییع جنازهٔ یکی از مأموران دولتی ایران را نشان می دهد و از خرابه های شهر ممفیس در مصر به دست آمده. عزاداران عبارت از مستخدمین سکایی متفرقی که شلوار به یا دارند و اسب و میرا خور وی با مستخدمان زن که سینه چاک کرده و گیسو می کنند (این کار در عزاداران مصری معمول بوده) و تصویر یک جفت حیوان افسانه ای که نصف زن و نصف مرغ که اواز خوشی داشته. عرض ان ۱۸ اینچ قرن ششم ـ ق . م ـ قبلاً در موزهٔ برلین بوده.



بشقاب طلا که وسط آن شکل مرغی در حال پرواز است، از همدان په دست آمده ـ تصویر پرندگانی از این نوع در اشیاء گنجیهٔ زیویه نیز دیده شده و در هنر سکایی رواج داشته قطر دایره ۲۳ اینج مربوط به قرن ششم تا پنجم ق.م ـ مجموعه کیور کیان نیویورک.



بشقاب نقره که در سینوپ از سواحل دریای سیاه به دست آمده ـ شکل گلهای نیلوفر مصری و مدال وسط آن آب طلاکاری شده. قطر ۲۰ اینج قرن پنجم ق م ـموزهٔ هنری بوستون ـ آمریکا.



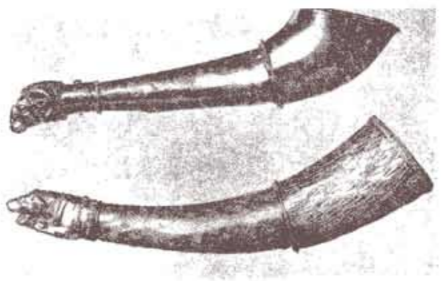
ظرف بزرگ از سنگ تراشیده شده که روی پشت سه بز کوهی قرار گرفته که بدنهایشان در زیر جام به هم پیوسته. رابطهٔ نزدیکی با سبک فلزگاری دارد، بلندی ۲۴ اینج قرن ششم ـ پنجم ق م از مجموعهٔ مخصوصی در ژنو.



جام شراب بوقی با شکل حیوان از نقره که در قبرستان هفت برادران در جنوب کوبان روسیه پیدا شده تیمهٔ اول قرن پنجم ق م موزهٔ ارمیتاژ در لنینگراد روسیه.



جام شراب بوقی به شکل گاو نر زانو زده که دور گردن آن حلقه ای مثل نقش گاوهای تخت جمشید دیده می شود تا خوردگی گوشت در اطراف دهان و پرههای بلند بینی غیرمعمولی است. ارتفاع ۵۹ قرن ششم ـ پنجم ق .م موزه هنری سین سیناتی ـ آمریکا،



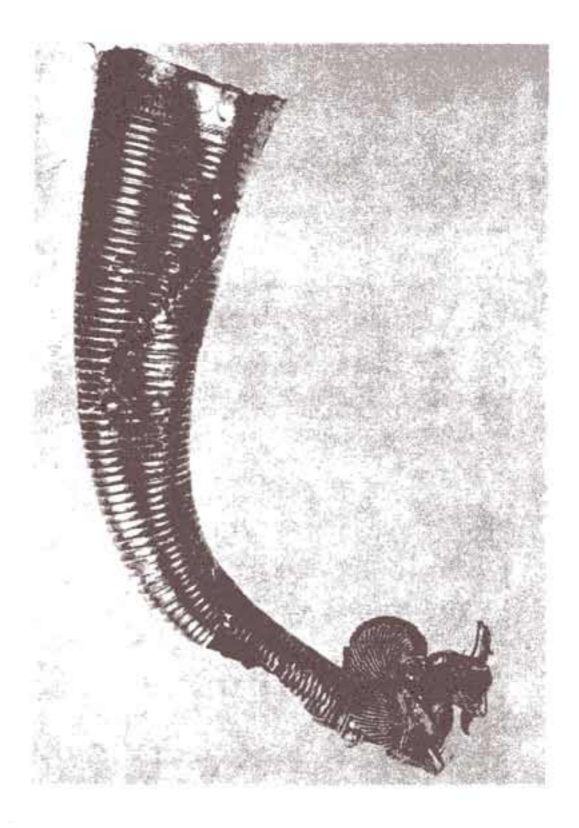
یک جفت جام شراب بوقی از طلا که انتهای یکی شکل سر قوچ و یکی سگ است اشاره به نفوذ یونانی مینمایند. از کشفیات قبرستان هفت برادران در کوبان روسیهٔ جنوبی، قرن پنجم ـ چهارم ق .م ـموزهٔ ارمیتاژ در لنینگراد. روسیه.



جام شراب بوقی شکل از شیشهٔ خاکستری مایل به سبز که انتها یا پایهٔ آن گاو نری است که مورد حملهٔ شیری فرار گرفته که روی پیکر گاو بعضی نقاط با سنگ آبی رنگ دانه گذاری شده ـ موزه ایران باستان. تهران،



کاسهٔ سنگی به شکل بز کوهی که نشسته است با وجودی که در طرح پاهای عقبی بز اشتباه شده است. یکی از کارهای زیبای هنر هخامنشی است. طول آن ۴۴ اینج ـ قرن ششم تا پنج ق .م ـ موزهٔ بروکلین.



جام نقره بوقی شکل از مقبرهٔ چهارم در قبرستان هفت برادران ناحیهٔ کوبان روسیهٔ جنوبی نیمهٔ اول قرن پنجم ق.م ـ موزهٔ ارمیتاژ در لنینگراد.



طلسمی از سنگ آهک به شکل سر شیر و سر قوچ پشت قرن ششم ق .م ـ موزه بروکلین.



پلاک سنگ آهک مصور که احتمالاً مهر زرگران بوده و در مصر به دست آمده  $\frac{\gamma}{\eta} \times \frac{11}{\eta}$  قرن پنجم ق  $\eta$  انجمن مستشرقین دانشگاه شیکاگو،



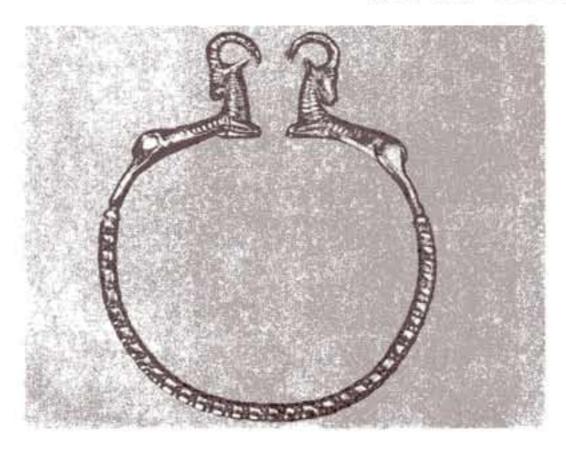
کلهٔ قوچ از برنز ریختگی که داخلش خالی است احتمالاً برای تزئین روی مبل یا غیره بوده از این نوع تعدادی به دست آمده است ارتفاع عج قرن ششم ـ پنجم ق .م موزهٔ هنری کلیولند ـ آمریکا.



مجسمهٔ برنزی یک اشرافزادهٔ ایرانی در همدان به دست آمده. ارتفاع ۹۳ اینچ ـ چند عدد شبیه این مجسمه در گنجینهٔ جیحون وجود داشت. قرن پنجم ق .م ـ انجمن هنری مینیاپولیس ـ آمریکا.



گوشوارهٔ هلالی سبک هخامنشی که نقش وسط آن خدای مصری بس ا را نشان میدهد. قطر ۱ اینج قرن پنجم ق ،م ـ موزه لور ـ پاریس،



دستبند طلا قطر ۳۳ قرن ششم ـ پنجم ق .م ـ موزه هنری شهر سنت لوئیس در میسوری آ آمریکا.



از تزئینات لیاس که شکل دو شیر را در حلقه جا داده از طلا ـقطر ۱۵ در همدان به دست آمده ـقرن پنجم ـ موزهٔ هنری شهر سیتل ۱ واشنگتن آمریکا.



تزئین لباس کلهٔ شاخدار حیوان شیردال از طلا ـ عرض ۷ ـ ۱ ـ از همدان ـ قرن پنجم ق .م ـ موزه هنری سیتل.



یکی از دو دسته خمره شراب که به شکل قوچ بالداری است از نقره ساخته شده و بالها آب طلاکاری است ـ شکل کله یک نفر سیلتوس حاکی از نفوذ یونانی است. در ارمنستان به دست آمده، دستهٔ دیگر این خمره در موزهٔ لوور پاریس است. بلندی  $\frac{V}{17}$  اینج ـ سال 7.4 ق . م ـ در موزه برلین غربی،

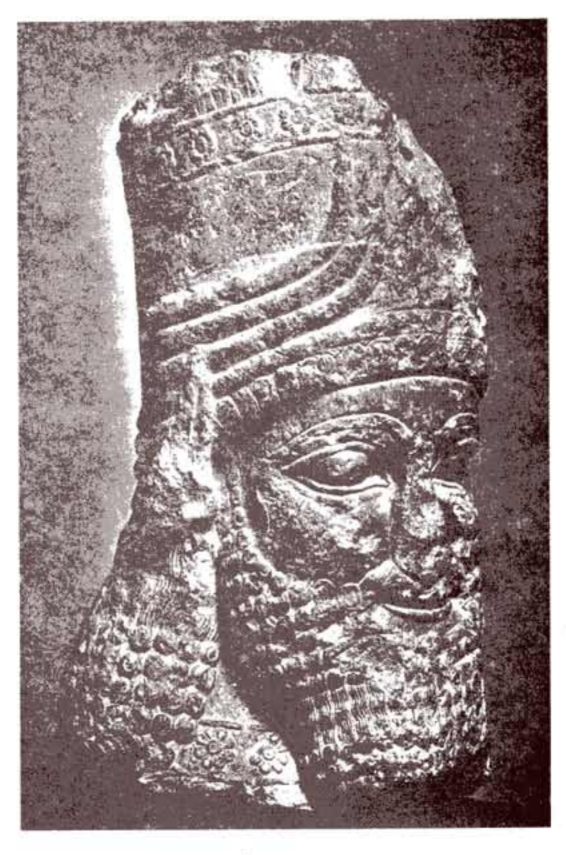
۱- سیلنوس Silenus به پیرمودی که دانم الخمر است می گویند در پنونان قادیم یکنی از ننوکوان بناکنوس Bacchus خدای شراب بوده.



میش کوهی از نقره با صورت و ریش از طلا در هندوستان به دست آمده طول  $\frac{1}{7}$  اینچ ـ قرن پنجم ـ موزهٔ هنرهای زیبا در بوستون ـ آمریکا.



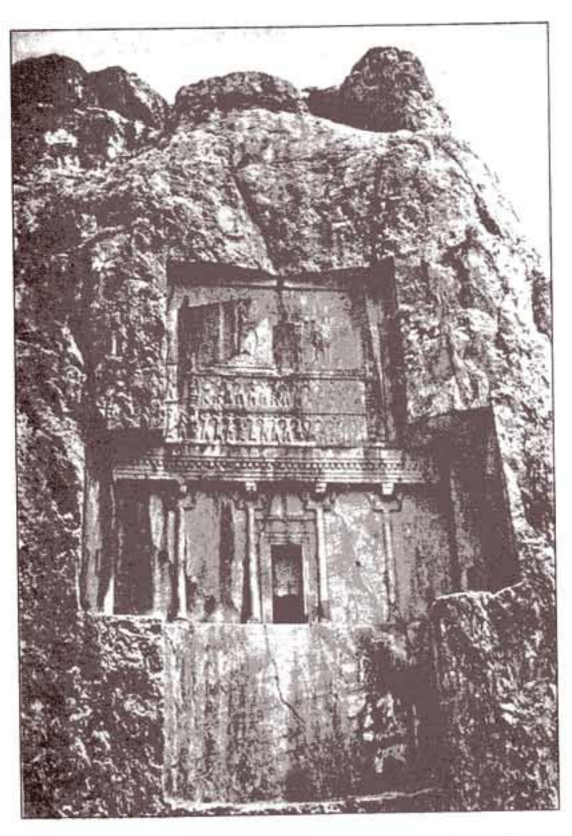
مدل کوچکی از بز کوهی از نقره که به صورت آویزه استعمال می شده طول ۴ اینج قرن چهارم ق م موزه متروپولیتن نیویورک.



مـــجسمهٔ ســـر از هـــمدان (اکـــباتان) احـــتمالاً کـــلهٔ انســانی یک گــاو یــالدار بــوده ـ بلندی ۱۹۳ ـ قرن پنجم ق .م ـ موزهٔ اتکینز شهر کانزاس ـ میسوری آمریکا.



كله ظريف از لاجورد آبي رنگ (شايد سر شاهزادهٔ ايراني بوده) قرن ششم ـ ق ،م موزهٔ ايران باستان.



قسمت خارجی مقبرهٔ داریوش کبیر در نقش رستم نزدیک تخت جمشید.

