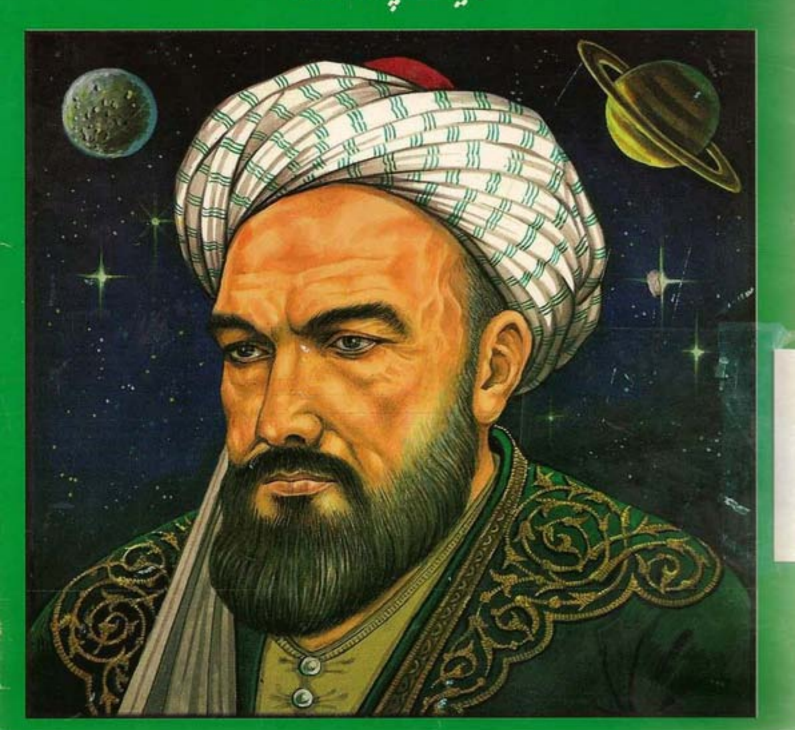
مواجه تصرالدين طو آماڻ نيرآنابين آماڻ نيابين



واحد المان فرافا باين

تألیف نیاهی سمن انی



تابستان ۱۲۷۶ - نهرا





تهران ـ صندوق پستى ٣٦١–١٦٣١٥

## خواجه نصيرالدين طوسى

(آسمان هنر و آفتاب زمین)

■ نویسنده: پناهی سمنانی

■طرح جلد: صندوقی - صادق

■ نوبت چاپ : اوّل

■ تاریخ انتشار: تابستان ۱۳۷۶ ـ تهران

■ ناشر: نشر ندا

■ تيراژ : ٥٠٠٠ جلد

■ حروفچینی : آینه کتاب

■ لیتوگرافی : آینه کتاب ـ ۷۶۱۷۰۵

🗖 چاپ: رسالت ـ ۸۶۱۲۰۹

■ صحافی: هدف - ۲۵۱۲۴۳۸

۹۶۲-۵۵۶۵-۳۲-۴: شابک LS.B.N.: 964-5565-32 - 4

همه حقوق برای نشر ندا محفوظ است.

### ديدگاهها :

... شگفتا! با این همه تحول و تغییری که در جهان علم روی داده و با گذشت هفتصد سال هنوز این کتاب [کشف القناع خواجه نصیر طوسی] به قوت و اعتبار خود باقی است و جهانیان با همان مثلثاتی سروکار دارند که از خواجه نصیر آموخته اند. فی الواقع علمای غربی جز آنکه علایم جدید و حروف را جایگزین کلمات کنند، مطلب قابل توجهی بر محتویات این کتاب نیفزوده اند ... (قدری ، حافظ طوقان ـ از صاحب نظران تاریخ ریاضیات)

... یکی از علمای بزرگ هندسه در قرون وسطی، خواجه نصیرالدین طوسی است که در تمام رشته های علوم زمان خود کتب مبسوط نگاشته است ... تحریر اقلیدس که با تفاسیر خواجه نصیر در سال ۱۵۹۴ میلادی در اروپا چاپ شده دارای ارزش و شایستگی کامل است ...

... طرز اثبات اصل پنجم اقلیدس وسیله خواجه نصیرالدین طوسی، بسیار مبتکرانه است ...

... تنها کتاب هندسه اقلیدس می توانست شایستگی آنرا داشته باشد که توسط یک هندسه دان معروف ایرانی [خواجه نصیر] تفسیر شود ...

(كاستيلون ـ رياضي دان مشهور قرن هيجدهم)

... رژیو مونتانوس [در کتاب معروف مثلثات مسطح و کروی ] نه تنها از خود موضوع تازهای کشف و وضع نکرده، بـلکه مـطالب کـتابش را از رسـایل ریـاضیدانـهای اســلامی، مخصوصاً خواجه نصیر و ابوالوفای جوزجانی اقتباس نموده است ...

( صالح زکی افندی ۔ قدری حافظ طوقان )

... انتقادی که خواجه نصیرالدین طوسی بر مجسطی بطلمیوس وارد ساخته، دلالت بر نبوغ و تبحر عالی او در نجوم دارد و میتوان انتقاد او را اولین گام در ایجاد اصلاحات کپرنیکی دانست ...

... تحقیقات اخیر، تأثیر آثار خواجه نصیرالدین طوسی، بنیانگزار و برجسته ترین متفکر این مکتب [مکتب اخترشناسی مراغه] و دیگر پیروان آن را بر «کپرنیک» آشکار میکند ... به استثنای نظریه خورشید مرکزی، هر آنچه در اخترشناسی کپرنیکی، بدیع و تازه می نماید، در آثار طوسی و شاگردان و پیروانش وجود داشته است ...

( ژرژ صلیها ۔ای. اب. کندی )

... پیش از آنکه او را به بینیم اخبار در نظر ما بزرگ میآمد و پس از آنکه با او بــرخــورد کردیم. اخبار در نزد ما خُرد و ناچیز شـد...

( مؤيدالدين عرضي ـ شاگرد خواجه نصير )

## فهرست مطالب کتاب ○

|           | يادداشت مؤلف                                                   |
|-----------|----------------------------------------------------------------|
| ٣         | ● فصل اوّل                                                     |
|           | ا <b>ز ترک تا تاتار ـ ا</b> یران در عصر خواجه نصیر             |
| 19        | ● فصل دوّم                                                     |
|           | عصر زورمداران ـ سیمای اجتماعی و اقتصادی خوارزمشاهیان           |
| <b>YV</b> | ● فصل سوّم                                                     |
|           | <b>جنگ هفتاد و دو ملت ـ</b> نهضتهای مذهبی و اجتماعی            |
| 44        | • فصل چهارم                                                    |
|           | <b>زادگان اهر یمن ــ</b> بلای مغولاًن                          |
| ۵۵        | ● فصل پنجم                                                     |
|           | <b>ستاره امید در آسمان کبود ـ</b> جانفشانیهای سلطان جلالالدین  |
| ۶۵        | ● فصل ششم                                                      |
|           | <b>نهالی با گلهای عطراً گین ـ</b> خانواده خواجه نصیر           |
| <b>V9</b> | ● فصيل هفتم                                                    |
|           | <b>در أسمان أبي اخلاق ـ</b> منشها و خصال خواجهنصير             |
| ٨٧        | ● فصل هشتم                                                     |
|           | <b>جرعههایی از یک اقیانوس ـ</b> جایگاه علمی و فرهنگ خواجه نصیر |
| 99        | ● فصل نهم                                                      |
|           | <b>گلهای هزار رنگ یک باغ ـ</b> مروری در آثار خواجهنصیر         |
| 179       | ● فصل دهم                                                      |
|           | محبوب اهل عالم ـ خواجه در محافل علمی جهان                      |

| 141         | ● فصل یازدهم                                                 |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
|             | <b>مشغلههای ناگزیر ـ</b> کارنامه سیاسی خواجه                 |
| 100         | ● فصل دوازدهم                                                |
|             | <b>دژنشینان، در سراشیب ـ</b> دوباره با اسماعیلیان            |
| 184         | • فصل سیزدهم                                                 |
|             | دو شخصیت و یک جریان ـ هلاکو، خواجه و اسماعیلیان              |
| ١٨١         | ● فصل چهاردهم                                                |
|             | <b>رام کردن یک نیموحشی ـ</b> خواجه نصیر و هلاکو              |
| 111         | • فصل پانزدهم                                                |
|             | <b>سنگ بزرگ دوم ـ</b> برچیدن بساط خلافت                      |
| 199         | • فصل شانزدهم                                                |
|             | روایتی مختصر از واقعهای مهم ـ گزارش خواجهنصیر از سقوط خلافت  |
| 410         | ● فصل هفدهم                                                  |
|             | <b>حد و مرز یک دخالت ـ</b> خواجه نصیرالدین و وقایع بغداد     |
| 774         | • فصل هجدهم                                                  |
|             | <b>در بلندیهای مراغه ـ</b> فکر ایجاد رصدخانه مراغه از که بود |
| 747         | • فصل نوزدهم                                                 |
|             | سالهای پربار بازپسین ـ تنها در خدمت علم                      |
| 409         | • فصل بیستم                                                  |
|             | <b>افسانههای یک زندگی ـ</b> داستانهایی درباره خواجه نصیر     |
| <b>TV</b> 1 | ● فصل بیستویکم                                               |
|             | غروب یک <b>افتاب ـ</b> مرگ خواجه نصیر                        |
| <b>TA</b> 1 | ● کتاب نامه                                                  |

•

# يادداشت مؤلف

کتابی که پیش رو دارید، گزارشی است از زندگی و زمانه یکی از هـوشمندان کم نظیر و کارآمد تاریخ دانش، سیاست و فرهنگ ایران.

زمانه ای که خواجه نصیرالدین طوسی در آن پدید آمد و بالید و سپس نقش تاریخی خود را با قابلیتی شگرف ادا کرد. از دوره های دشوار میهن ماست که گرچه نظایر آن را مردم ایران بسیار به خوبی دیده بودند، امّا این دوره ویژگی متفاوت و پیچیده ای داشت.

ائتلاف سلطه جویانه و سرکوبگرانه خلیفه های عباسی و غلامان ترکِ به امارت رسیده، که اولی در نقش ریاست فائقه روحانی، و دومی در شکل بازوی نظامی و سرکوبگر، به سود هم عصیانها و شورشهای دمافزون را در سرزمینهای اسلام؛ به ویژه ایران، خاموش می کردند، در حرکت تاریخی خود، فرسایش هر دو شریک را در پی داشت. چراکه هر دو شریک، نه تنها استعداد و قابلیتی برای کسب پایگاه اجتماعی میان مردم سرزمینهای تحت سلطه خود نشان نداده بودند، بلکه بنابر ماهیّت و ساختار خود، بحرانهای مذهبی، اقتصادی، سیاسی و فرهنگی بسیار به وجود آورده بودند و لاجرم نفرت و انزجار شدید مردم را نصیب خود ساخته بودند.

گرفتاریهای بیشمار آنها، در غلبه بر دشواریها و رویارویی با مردم به جان آمده، تضادهای درونی شان رانیز ژرف تر کرد. گرگها به جان هم افتادند.

نبرد قدرت بین خلیفههای عباسی و سلسله ترکنژاد خوارزمشاهی به جایی رسید که در زمان واحد قلمرو اسلام (در چشمانداز حاکمیت سنّی) دو خلیفه داشت، یکی خلیفه عباسی و دیگری خلیفهای که محمد خوارزمشاه تعیین کرد. این آشوب در اندامهای حاکمیت ترک و تازی فرصتی طلایی بود که متأسفانه ملتون و شیعیان استقلال طلب ایران، در وضعیتی از توانایی و قدرت نبودند که بتوانند از آن بهرهبرداری کنند و لذا قدرتی ویرانگر، از آن سوی مرز ایران، از قلب ریگستانهای قراقوروم در صنحه آشوب ظاهر شد و خشک و تر را با هم سوخت.

آن مشت آهنینی که عوامل متعدّد؛ و از جمله بنابر مشهور، خلیفه عباسی در بالا بردن آن سهم داشتند، تنها بر سر ایران فرود نیامد، بلکه مغز علیل خلافت فاسد عباسی را نیز متلاشی ساخت. و این ضربه دوّم حاصل یاری ماهرانه ایران دوستان شیعی بود که طرّاج و مجری قدر تمند آن را، خواجه نصیرالدین طوسی دانسته اند. خواجه با درایتی اعجاب آور روند پویه ویرانگر مغول را در حد توان خود کُند کرد و تا جایی که توانست به سود سازندگی منحرف ساخت.

گرمای دانش دوستی را بردل سرد و سنگی مغول بچهای نیموحشی، تابانید، تا جایی که برای برپا ساختن کانون علمی بینظیری چون رصدخانه مراغه، از زرافشانی و کمکرسانی در هیچ زمینهای کوتاه نیامد.

فرهنگ و دانش را، که در ترکتازیِ ترک و تازی سخت بی مقدار شده بود، حرمتی دوباره بخشید و جان هزاران دانشمند و دانش دوست را از بیداد شمشیر تاتار نجات داد و عجبا که در میان اینهمه، چشمه استعداد نبوغ آسایش در دانش و هنر، دمی از تراوش و خلاقیت باز نایستاد.

باشد که خوانندگان سلسله کتابهای خواندنیهای تاریخی، به ویژه جوانان کارنامه پرافتخار خواجه را بخوانند و در حدتوان و همت و نیاز خود از آن بهره گیرند.

نصیرالدین شدن، بی تردید آسان نیست، امّا ممتنع و غیرممکن هم نیست. تهران ـ اسفند ۱۳۷۵

# خواجه نصیرالدین طوسی آسمان هنر و آفتاب زمین<sup>(۱)</sup>

#### زمینه و هدف:

خواجه نصیرالدین طوسی از پدیدههای شگرف و شگفتانگیزی است که طبیعت در آفریدن نمونههایی از آنها خست و تنگچشمی را به منتها درجه میرساند. به راستی او از شگفتیهای عالم خلقت است.

شخصیتی مشابه و لااقل همطراز خواجه نصیر را، نه تنها در تاریخ ایران و اسلام، بلکه در تاریخ دیگر ملّتها نیز به ندرت می توان یافت. ظرفیت علمی و توانایی او در زمینه های گوناگون دانش بشری به راستی انسان را به حیرت می اندازد.

بی جهت نیست که دانشمندان بزرگ معاصرش به او «استاد البشر» لقب دادداند و شاگرد نامدارش «علامه حلّی» وی را عقل «هادی عشر»، یعنی عقل یازدهم، پس از عقول عشره (= دهگانه) ای که خداوند پدید آورده است، معرفی می کند.

پژوهشگران قدیم و جدید، اعم از ایرانی و عرب و اروپایی، با برخوردی شورانگیز و پر از شگفتی و اعجاب شخصیّت او را مورد تعظیم و تکریم و ستایش قرار دادهاند.

این وجود نادره، شخصیتی چندگانه دارد: سیاستمدار، حکیم و فیلسوف، فقیه، متکلم، ریاضیدان، منجم، طبیب، ادیب، لغتشناس و شاعر است.

هم از این روست که محققان و پژوهشگران در تحلیل زندگی خواجه نصیرالدین و مقایسهٔ او با نوابغی همچون: رازی، بیرونی، ابنسینا، خیام، غزالی؛ وی را بر مسندی برجسته تر از همهٔ آنان می نشانند.

نقش عجیب و پیچیده او در دنیای سیاست، اقامتش در دژهای اسماعیلیان، بازی ماهرانه او در کشاکش بین هلاکوی مغول و زمامداران اسماعیلی، و سهم عجیبش در فروپاشی خلافت

۱- عنوان دوم کتاب. برگرفتهٔ از شعر سعدالدین نطنزی است که در مبرگ خواجه سروده است: نصیر دولت و دین. پادشاه کشور فضل
 که آسمان هنر بود و آفتاب زمین.

جابرانه عباسیان، باب گفتگوهای بسیار را میگشاید

شجاعت و صراحت و اجتهاد قاطعانهاش در میدان مشاجرات و مناظرات علمی، مقامی ویژه به او بخشیده است هم او بود که فلسفه را، که در زیر ضربات خردکننده غزالی و فخر رازی از نفس افتاده بود، با مدافعه ای سخت منطقی و مستدل، حیاتی دوباره داد و در جایگاهی شایسته نشاند.

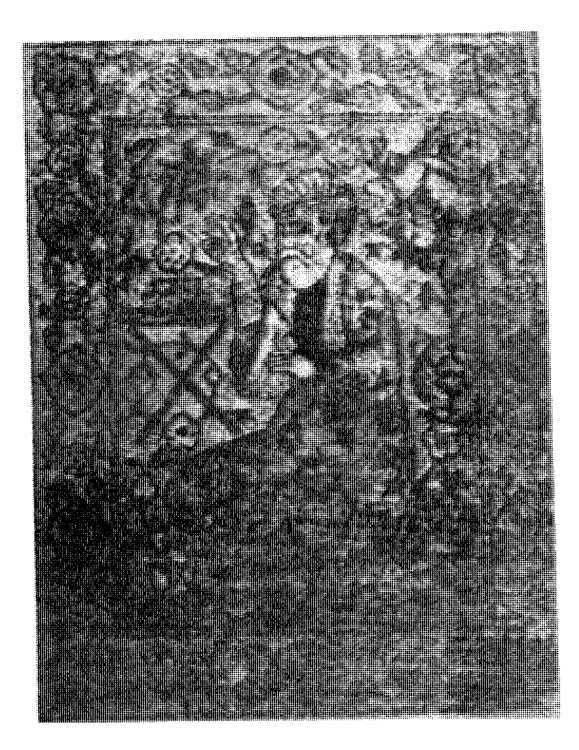
خواجه در قلمرو اخلاق از معلمان و صاحب نظران بزرگ در قرون وسطی است. گفته اند که آموزش اخلاقی خواجه نصیر (براساس کتاب معروف او «اخلاق ناصری») از چشم انداز دانش اجتماعی امروز، مجموعه ایست از نظریات مربوط به «جامعه شناسی» و «متااتیک» (که از تئوری عمومی و احکام و ارزشهای اخلاقی بحث می کند).

رصدخانه معروف مراغه، که او در پرتو نفوذ در مزاج هلاکوخان؛ این مغول بچهٔ وحشی، موفق به ایجاد آن شد، درواقع نه همین یک رصدخانه؛ که دانشگاهی برای گسترش علم و تربیت دانشمندان بود.

در تألیفاتی که تعداد آنها را بیش از یکصد و چند مجلّد نوشته اند، او روشی دقیق، استدلالی و توام با زبان علمی، دور از حشو و زواید و توضیحات اضافی، با بیانی کوتاه و فشر ده دارد. مفاهیم و تعاریف او دقیق و به اصطلاح جامع و مانع اند. یک دانشمند معاصر، پیرامون حد و مرز علمی آثار خواجه نصیر نوشته است: «کاملاً دیده می شود که با افکار سنجیده و حساب شده یک فیلسوف آگاه و ورزیده روبه رو هستیم و نیز کاملاً روشن است که مباحث اخلاقی و جامعه شناسی او، سنّت محکمی دارد و بحث ها پخته و روشها را از هم تمیز داده است به حدّی که مایه اعجاب است.»

در همان حال، دادههای تاریخی، خواجه را مظهر بزرگواری، گذشت، عاطفه و پاکدامنی معرفی کردهاند و در باب ویژگیهای اخلاقی او، صداقت در کار، تواضع و فروتنی او در مقابل اهل علم داستانها گفتهاند.

بدین ترتیب است که گزارش زندگی اعجوبهای چون خواجه نصیرالدین طوسی، آنگونه که حتی جلوههایی اندک از حیات پرماجرا، اما بارور او را بازتاب دهد، کاری سخت دشوار است. در این کتاب به روش معمول در کتابهای خواندنیهای تاریخی، ابتدا عصر خواجه نصیر را از چشم انداز اوضاع سیاسی، اجتماعی و فرهنگی به اجمال بررسی میکنیم و سپس به کارنامه زندگی او می پردازیم.



تصویری که به حواجه نصیر طوسی نست داده شده، این طرح در شماره ۵ سال ۱۳۲۵ مجله جاوه چاپ شده و درباره آن چنین نوشته شده است: «این عکس بدیع تاریخی، ساختمان قرن هفتم هجری تقریباً هفتصد سال قبل می باشد که از کاشی معرف ساخته شده و در جلوی خواجه ۳ اسطرلاب و در حاشیه او برج حمل، تور، جوزا، الخ نقاشی شده و اداره مجله چهرهنما از یکی از مغازه های مصر بدست آورده و در شماره ۲۱ سال ۲۸ هجری مجله چهرهنما گذارده شده است.



تصویر تاریخی دیگری از خواجه نصیر طوسی در حال کار با اسطرلاب از یک نسخه خطی.

#### از ترک تا تاتار

... خطوط مشخص سررشته داری سلسله هایی که پس از استقلال نسبی ایران بر روی کار آمدند در چارچوب نظام خان خانی قرون وسطی گنجانیدنی است. شهریاران سلسله های ترک غزنوی و سلجوقی ناچار بودند از خلیفه های عباسی منشور فرمانروایی بگیرند ...

... زمینه برآمدن و قدرت یافتن عنصر ترک را خلیفههای عباسی به وجود آوردند. شماری از بیستهزار غلام زرخرید ترک معتصم به مقامات و مناصب عالی حکومتی دست یافتند ...

... ادامهٔ تدریجی این رویه در عهد خلفای دیگر، ضعف قدرت و پاره پاره شدن قلمرو خلافت و تأسیس سلسلههای حکومتی ترک نژاد، در گوشه و کنار سرزمینهای اسلامی را به دنبال داشت ...

... عباسیان از شجاعت و شدّت افرادی چون محمود غزنوی و البارسلان سلجوقی سود میبردند و شمشیر آنان را بر روی دشمنان خود میکشیدند و حکومتهای ترک نژاد هم که با مردم بومی ایران تفاهم نداشتند، از قدرت معنوی خلیفه برای خاموش کردن عصیانهای مردم بهره می بردند ...

... سالی پیش از آنکه خواجه نصیرالدین از مادر متولد شود، تکش خوارزمشاه درگذشت و مسند خوارزمشاهی بر علاءالدین محمد رسید ...

## فصل اوّل

## از ترک تا تاتار

### ایران در عصر خواجه نصیر

در سالهای کودکی، نوجوانی و جوانی خواجه نصیرالدین طوسی، ایران ما یکی دیگر از دورانهای پرتاب و تب را میگذراند. سالی پیش از آنکه خواجه از مادر متولد شود، یعنی در سال ۵۹۶ هجری قمری علاءالدین تکش خوارزمشاه، درگذشت و مسند خوارزمشاهی به فرزند او، علاءالدین محمّد رسید.

محمد خوارزمشاه، که در دوران سلطنتش حملهٔ هولناک مغول، ایران را به ویرانهای تبدیل کرد، خود وارث حکومتی بود که به اختصار باید ویژگیهای آنرا بشناسیم. یک محقق معاصر در بیان ماهیت خوارزمشاهیان، این سلسله را دنبالهٔ منطقی سلسلههای پیشین می داند:

خوارزمشاهیان به دنبال سلجوقیان آمدند و در شیوه کشور داری و شهریاری، تفاوتی با غزنویان نداشتند بنیاد اقتصادی و اجتماعی دوره ایشان نیز همانند دورههای پیشین بود. خطوط مشخص سررشتهداری سلسلههایی که پس از استقلال نسبی ایران ... [ بعد از اسلام ] روی کار آمدند در چهارچوب نظام فئوداليته (خانخاني) قرون وسطى گنجانيدني است. شهرياران اين سلسلهها پس از سرکوب و کنار زدن سلسله پیشین و مدعیان حکومت، ناچار بودند به وضعی با خلیفه های عباسی کنار آمده، از آنها منشور فرمانروایی بگیرند. چنانکه محمود غزنوی از خلیفه «القادر» لقب «یمین الدوله و امین المله» گرفت. و طغرل بک سلجوقی پس از فتنه «بساسیری» در بغداد و محبوس شدن «القائم باماالله» به اشاره پنهانی خلیفه به بغداد رفت و «بساسیری» را بکشت و خلیهٔ از را به بغداد آورد و بر تخت خلافت نشاند ... خلیفه او را «رکن الدین» لقب داد و اسم سلطنت بر او نهاد ...<sup>(۱)</sup>

از سلسله ترکنژاد خوارزمشاهیان با سه عنوان در تاریخ سیاسی ایران یاد شده است. دو تیره از این سلسله که در خوارزم و نقاط اطراف آن حکومت داشتند و دستنشانده حکومتهای قدرتمند مجاور خود بودند، چندان اهمیتی ندارند زیرا به زودی به وسیله همسایگان خود ازمیان رفتند.

سلسله سوم، امّا به یک امپراطوری قدر تمند، با تأثیرات مهمّ و سرنوشتساز در تاریخ ایران تبدیل شد و دو پادشاه واپسین همین سلسله بودند که در آن پگاه شوم تاریخ کشور ما، با هجوم هول انگیز مغولان رویاروی شدند. (۲)

۱- دست غیب، عبدالعلی: هجوم اردوی مغول به ایران. نشر عنم، چاپ اول. ۱۳۶۷. ص ۱۴۸.

۲- درباره لقب و منشاء خوارزمشاهیان بهاختصار باید گفته شود که: خوارزمشاه لقبی است کلّی که به حکّام ولایت خوارزم داده می شد. دولتهای خوارزمشاهی از تجزیه دولت سلجو قی بهو جود آمدند. نخستین خوارزمشاه از سلسله سوم، انوشتکین یا انوشتکین غرجه از غلامان زرخرید ترک بو د که بهسبب هوش و ذکاوت فراوان در دستگاه ملکشاه سلجوقی اعتباری؛ تیا حید حکومت خوارزم بهدست آورد. فرزندان و نوادگان او. يعني قبطبالديين متحمد و آتستز همواره خود را دست نشانده سلطان سنجر مي دانستند. آتسز با تحكيم موقعيّت خود. بارها به سنجر شوريد و بيد

عوامل متعدّد سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی موجب شد که دولت مقتدر خوارزمشاهی؛ با آن قلمرو وسیع، ارتش نیرومند و سازمان کشوری کارآور، با وجود آنهمه پایداری، در برابر هجوم مغولان به زانو درآید.

برای آشنایی خوانندگان، با رخدادهای زمانه قهرمان کتاب، گزارشی مختصر و فشرده از سیمای ایران عصر خواجه نصیرالدین طوسی ضروری است. چهره جهان معاصر، اوضاع سیاسی و اقتصادی ایران، تحرکات اجتماعی و فرهنگی و عملکرد کاربه دستان حکومت خوارزمشاهی از محورهای این گزارش هستند. (۱)

## قلمرو پاره پاره خلفا

از آثار مهم و چشمگیر قدرت یافتن ایرانیان و ترکان،کوچک شدن قلمرو خلافت بود. جرجی زیدان چگونگی روند کاهش قدرت خلفا و فهرست قلمرو پاره پاره آنها را اینگونه گزارش میدهد:

پس از مأمون، معتصم بالله در ۲۱۸ هجری خلیفه شد و ترکان را مقرّب درگاه ساخته به کارهای بزرگ گماشت. در آغاز خلافت عباسیان، عمّال خلیفه مقیم ترکستان، کودکان ترک را به رسم هدیه به دربار خلفا میفرستادند. خلفا هم قوی ترین و زیباترین آن کودکان را برای انجام امور اداری درباری تربیت

آنها ماجراهای بسیار به وجود آمد. خوارزمشاهی از آتسز به پسرش البارسلان و سپس به پسر او تکش رسید. تکش با استفاده از ضعف سلجوقیان بیشتر متصرفات آنها را به چنگ آورد. و چنانکه گفتیم پادشاهی از او به پسرش محمد خوارزمشاه رسید. متصرفات خوارزمشاهیان در زمان محمد به منتهای وسعت خود رسیده بود.

<sup>(</sup>برای اطلاع بیشتر ر.ک: چنگیزخان، چهره خونریز تاریخ، پناهی سمنانی، انتشارات نموند، ص ۱۶ به بعد.

۱- در کتاب «سلطان جلال الدین خوارزمشاه، تندیس دلیری و استفامت» از سلسله خواندنیهای تاریخ در نشر ندا، ما به تفصیل از عملکرد خوارزمشاهیان گزارش داده ایم و خوانندگان را به مطالعه کتاب مذکور توصیه میکنیم.

می کردند و آنها را مملوک (زرخرید) می گفتند. کمکم عدهٔ این مملوکان زیاد شد و هر خلیفهای در ازدیاد این زرخریدان بر سلف خود سبقت جست. تا اینکه در زمان معتصم شماره آنها از ۲۰٬۰۰۰ افزون گشت. پارهای از آنها به منصبهای عالی ارتقاء می افتند و به درجه امارت و سرداری می رسیدند و رفته رفته قدرت و قوّت دربار عباسیان در میان ترکها و ایرانیها تجزیه می شد. معتصم علاوه بر ملازمین ایرانی و ترک، عدهای سپاهیان مصری و فرغانی هم برای خود ترتیب داده بود ... و البته علاوه بر أنها سپاهیان عرب هم در خدمت معتصم بودند. پس از معتصم خلفای دیگر هم همان رویه را داشتند و بهعلاوه از جاهای دیگر هم سپاهیانی تشکیل دادند. همینکه اقوام و طوایف مختلف به عنوان سپاهی در بارگاه خلفا راه یافتند، اختلاف سخت شد و قدرت خلفا رو به ضعف گذاشت و هر سمتی از امپراطوری اسلام بهدست شخص مقتدری افتاد. تا آنکه قلمرو خلیفه ابتدا به سواد (زمینهای میان دجله و فرات) و سپس به شهر بغداد محدود گشت و پارهای اوقات خلیفه در بغداد هم اقتداری نداشت (۱)

این روند همواره به زیان دستگاه خلافت ادامه داشت، اما یک عنصر، تا سالهای دراز همواره فعال بود و آن نفوذ معنوی و صوری شخص خلیفه بود. گویی این قدرت نمادی سمبولیک را همهٔ قدر تهایی که استقلال می یافتند، برای حفظ خویش از تعرض دیگری احتیاج داشتند و برای اینکه قدرت نوبرخاسته دیگری او را در کام خود فرو نبرد، همه ترجیح می دادند که آن «قدرت فائقه» را بالای سر خود داشته باشند. همین نکته موجب دوام سایه قدرت خلیفه شد و خلیفه، هرچند هم کودن بود، با این اهرم، همه آن قدرتها؛ حتی قوی ترینشان را، روی انگشت خود می چرخانید، آنها را به جان هم می انداخت و هرگاه یکی از آنها قدرت می گرفت، به

١- جرجي زيدان: تاريخ تمدن اسلام. ترجمه على جواهركلام، انتشارات اميركبير. ص ٧٢-٧٣.

اشاره خلیفه به دست دیگری از میان بر داشته می شد. این موقعیت موجب می شد تا هیچکدام از حکومتهای محلی در صدد برنیایند که خلافت را از چنگ عباسیان بیرون آورند. این «سایه مستدام» تا سقوط و برافتادن خلافت مستعصم به دست هلا کوخان مغول، بالای سر تمام حکومتهای ایران باقی ماند.

#### سیاست نیرنگ و خدعه

این سیاستی بود که به ویژه عباسیان، با سلسله حکومتهایی که به دست ایرانیان ایجاد می شد در پیش گرفته بودند. رفتار منصور عباسی با ابومسلم خراسانی، رفتار هارون الرشید با خاندان برمکی، رفتار مأمون با طاهر و فضل بن سهل و رفتار معتمد با عمرولیث صفاری مشهور است. اشاره مولف کتاب «تجارب السلف» برخاسته از همین سیاست است که نوشت: «دولت عباسیان را، حیل [حیلهها] و مخادعت [خدعه و نیرنگ] غالب بود و کارها به مکر بیش از آن می ساختند که به شجاعت و قدرت». (۱)

عباسیان از شجاعت و شدت افرادی چون سلطان محمود غزنوی و امیراسماعیل سامانی و البارسلان سلجوقی سود می بردند و شمشیر آنان را بر روی دشمنان خود می کشیدند. مبارزات محمود با رافضیان و معتزله و قرمطیان و ... که همه از مخالفان سیاسی خلیفه های فاسد عباسی بودند، ریشهاش در دین داری و تعصّب دینی او نبود، بلکه می خواست هر چه بیشتر به خلیفه خوش خدمتی کند. و در این میان البته او سود خود را می جست و در عین حال ریش و سبیل خلیفه را چرب می کرد. همین سلطان محمود غزنوی پس از آنکه از ری خواسته و اموال فراوان گرد آورد آنها را نزد خلیفه فرستاد.

حکومتهای ترکنژاد، که با مردم بومی ایران تفاهم و همبستگی نداشتند، از

۱- نقل از تاریخ اجتماعی ایران، مرتضی راوندی، ج ۲، ص ۲۵۲-۲۵۳.

قدرت معنوی خلیفه، برای خاموش کردن عصیانهای مردم استفاده می کردند. این کیفیت که تداوم آن، سنتی سیاسی به وجود آورده بود، حتی حکومتهایی را که ماهیت ایرانی داشتند، به دام می انداخت و شمشیر امیراسماعیل سامانی را به روی عمرولیث صفاری می کشید و موجب می شد تا امیری ایرانی، امیر ایرانی دیگری را دست بسته تحویل دشمن مشترک، یعنی خلیفه غاصب و فاسد عباسی دهد. (۱)

اگر پیروی از این سیاست نبود، خلیفههای عباسی قادر نبودند، چندین قرن بر اریکه خلافت دوام یابند و مصدر آنهمه فساد و جنایت و تباهی گردند. این همه را عباسیان در پرتو ایجاد نفاق بین مردم هر سرزمین بهدست آورده بودند.

### چهره جهان اسلام

زوال مقدّر و تاریخی که ناگزیر گریبان حکومتهای جابر استبدادی را می گیرد، در این دوره پنجه بر گلوی خلافت عباسیان افکنده بود و شمارش معکوس در زوال این سلسله آغاز شده بود. «اسپانیا، مراکش و الجزیره از تصرف آنها خارج شد و مسند خلافت در اختیار امویان قرار گرفت. در قرن نهم و در زمان خلافت «بنی طولون» مصر استقلال یافت و به این ترتیب فقط آسیا در تصرف بنی عباس باقی ماند، ولی در این حدود نیز قدرت آنها متزلزل شد. چون در قرن دهم سلطنت شام بهدست «حمدانیان» افتاد، در شمال ایران، آل بویه به تخت سلطنت نشستند. خلفای عباسی که از تجزیه امپراطوری دچار وحشت شده بودند، سربازان ترک را به خدمت و محافظت خود گماشتند ... رؤسا و فرماندهان این محافظان که عنوان سلطان یا امیر داشتند، اختیارات مدنی و نظامی را بهدست گرفته، جز سرپرستی امور مذهبی کاری داشتند، اختیارات مدنی و نظامی را بهدست گرفته، جز سرپرستی امور مذهبی کاری داشتند، اختیارات مدنی و نظامی را بهدست گرفته، جز سرپرستی امور مذهبی کاری

۱- برای اطلاع بیشتر ر.ک: امیر اسماعیل سامانی، فرمانروای بزرگ و عادل، پناهی سمنانی، نتر ندا، چاوپ اول پاییز ۱۳۷۵.

شیعی داشت، سلسله فاطمیان را بنیان نهاده، سلطنت تمام نواحی شمال افریقا را از مراکش تا مصر، قبضه کرد. زمامداران این سلسله هم خود را خلیفه خواندند. (1)

بدین ترتیب مسلمانان در قلمروهای اسلام دارای سه خلیفه بودندو هر سه با هم دشمن خونی. و ناچار در طول قرن یازدهم میلادی این خلافتها به سرعت دچار زوال شدند.

قلمرو امویان بر اثر شورش سرداران و حملات مسیحیان، پاره پاره شد و اسپانیای مسلمان به ده دولت تقسیم گردید. گرچه مصر مدتها بعد در تصرف فاطمیان باقی ماند، امّا دیگر نواحی افریقا از چنگ آنان خارج و بهدست بربرهای «بنیزیر» افتاد.

هماهنگ با رشد قدرت ترکها و کاهش نفوذ عباسیان، عصیانها و نهضتهای ضد عربی در ایران شدت یافت. سلسلههای صفاری و سامانی، با خاستگاه ایرانی، با تابعیّتی سست و نیم بند از خلیفه، مدتها بر ایران حکومت راندند، امّا به دست سلسله ترک غزنوی و سلجوقی نابود شدند. درطی استیلای این سلسلهها، سیطره خلیفه همچنان ظاهری و مذهبی بود. (۲)

### ثمرات جنگهای صلیبی

نبرد بین مسلمانان و مسیحیان، که درطی هشت برخورد خونین، نام جنگهای صلیبی به خود گرفت، گرچه هیچ بهره سیاسی درخور توجهی برای هیچکدام از طرفین بهبار نیاورد و تنها موجب هلاکت صدها هزار نفوس انسانی شد، امّا مبادلات فرهنگی بین اروپا و ملل شرق، توسعه تجارت، ثروتمند شدن برخی شهرهای

۱- ش. دولاندلن: تاریخ جهانی، پیش از تاریخ تا قرن شانزدهم، ترجمه احمد بهمنش، انتشارات دانشگاه تهران، ج ۱، ص ۴۵۸.

۲- با استفاده از تاریخ جهانی. همان، ص ۴۵۹-۴۶۰.

اروپایی هم از ثمرات آن بود.

در عالم اسلام، امپراطوری صلاح الدین ایوبی، پس از مرگ او، به پدیده ای بر ضد خویش بدل شد. نبرد جانشینان او با یکدیگر از یکسو، و با سلاطین سلجوقی آسیای صغیر از سوی دیگر، به زودی امپراطوری وی را، که در کشاکش جنگهای صلیبی سر برآورده بود، در هم شکست.

#### ایران و بغداد

وجههٔ عاریت و ناپایداری که الناصرلدین الله خلیفه (۶۲۲–۵۷۵ه.ق) به دولت اسلامی عباسی بخشیده بود، به وسیله جانشینان او نتوانست دوام و استمرار یابد. در بخش شرقی خلافت، تکش خوارزمشاه نبرد با خلیفه را آغاز کرده بود. محمد خوارزمشاه به این اختلاف دامنه وسیع تری داد. در باب ریشه ها و انگیزه های این اختلافات علل گوناگونی ذکر شده است. عباس اقبال آشتیانی می نویسد:

خوارزمشاه به چند علت با خلیفه صفایی نداشت. یکی از آن جهت که خود را به هیچوجه از سلاطین آل بویه و سلجوقی کمتر نمی دانست و می خواست همانطور که آنها خلفا را دست نشانده خود کرده بودند، حکم او نیز در بغداد نافذ باشد ... دیگر آنکه خلیفه یکبار در موقع قبول عَلَم و هدایایی که خوارزمشاه برای حجّاج پیش او فرستاده بود، به فرستادگان خوارزمشاه اهانت کرده و عَلَم و هدایای جلال الدین حسن اسماعیلی، معروف و مشهور به «نومسلمان» از جانشینان حسن صباح را مقدم بر عَلَم و هدایای خوارزمشاه داشته و چند نفر از فدائیان اسماعیلی را بر ضد دشمنان خود به خدمت پذیرفته بود و با این رفتار، سخت او را آزرده خاطر ساخته بود. گذشته از اینها در موقعی که محمد خوارزمشاه، غزنین را در تاریخ ۲۱۱ هگرفت و خزانه شهاب الدین غوری را

تصرف نمود در آنجا احکام و فرامینی به مهر و امضای خلیفه یافت که شهابالدین را به دشمنی و مخالفت با خوارزمشاه تحریک می کرده و حتی از دعوت قراختائیان نیز به تسخیر ممالک خوارزمشاهیان خودداری نداشته است. (۱)

#### جدال خلیفهها و شهریاران

اختلاف خوارزمشاه با خلیفه یا در نفس امر تقابل قدرت سیاسی با نهاد روحانی مقولهای بود که محدود و منحصر به خوارزمشاه نبود و سابقهای طولانی، به درازای ایام خلافت داشت، و شدت و حدّت آن، تغییرات مهمی را موجب شده بود، که انتقال خلافت از خاندان اموی به عباسی ازجملهٔ آنها بوده است. یک محقق ایرانی در این زمینه اشاره می کند که:

معارضه خلیفهها با هم و معارضه شهریاران نیمهمستقل حوزههای اسلامی با خیلیفهها، ضرورتی گریزناپذیر بوده است و جز انگیزههای شخصی (قدرتطلبی، بلندپروازی و آزمندی ...) چندین علت مهم اقتصادی، اجتماعی و سیاسی داشته است ... چرا یعقوبلیث برضد معتمدخلیفه شورید؟ چرا معزالدوله دیلمی بغداد را تصرف کرد؟ چرا ابومسلم پرچم مبارزه بر ضد امویان را به دوش گرفت؟ چرا اسماعیلیان نبردهایی با آن وسعت را برضد خلیفههای عباسی و غزنویان و سلجوقیان بهراه انداختند؟ پاسخ این پرسشها را باید در عوامل فردی و روانی. (۲)

۱- عباس اقبال آشتیانی: تاریخ مغول، انتشارات امیرکبیر، چاپ سوم، ۱۳۴۷، ص ۱۲. ۲- هجوم اردوی مغول به ایران، همان، ص ۱۴۸-۱۴۹.

این تعارض، که لبهٔ تیز آن متوجه خلیفه و دربار خلافت بود، گرچه در شکل مخالفت سلطان رخ می نمود، امّا در درون خود ماهیّتی متفاوت و در تحلیل نهایی، متضاد داشت. مردم از فشار و سلطه تاریک و تجاوز و ستم آنها، که خواری و ذلت و فقر و بدبختی از نمودهای آن بود به تنگ آمده بودند و مخالف خلیفه بودند، و درحالی که شاه در پی اخذ تنفیذ و تصدیق خلیفه، بمثابه جانشین پیغمبر بود، و می خواست به برکت این تأیید و تصدیق، تمرّد و عصیان مردم و امرای محلی را، قیام علیه فرمان الهی وانمود و سرکوب کند.

#### جاهطلبیهای یک خلیفه

در اینجا باید به الناصر، خلیفه عباسی بیشتر بپردازیم، چه اقدامات این خلیفه، با مدّت خلافت طولانی اش، اثرات تخریبی بسیار در عالم اسلام گذاشت. او از تحریک حکام محلی و به جان هم انداختن آنها ـ چنانکه پیشتر اشاره کردیم ـ لحظه ای باز نمی ایستاد. در سال ۵۹۱ هلشکری به خوزستان فرستاد و این منطقه را به قلمرو خود افزود، برخی از ولایات سیستان را تسخیر کرد، در سال ۵۹۲ به اصفهان سپاهی فرستاد و از طریق مصالحه با امیران محلی، همدان و زنجان را نیز به خویش اختصاص داد. در جدال بین امیران پهلوانیه (ایدغمش و منکلی)، وقتی ایدغمش شکست خورد و به بغداد گریخت، خلیفه از وی استقبال شایانی کرد و چون منکلی، که بیمناک شده بود، فرزند خود را همراه عده ای سپاهی به بغداد فرستاد، خلیفه از یسر منکلی نیز استقبال کرد.

سپس در جنگ ایدغمش و منکلی، جانب ایدغمش راگرفت ... به جلال الدین حسن فرمانروای الموت و دیگر قلاع اسماعیلی پیام داد و آنها را به یاری أزبک پسر جهان پهلوان حاکم آذربایجان، که علیه منکلی به نبرد اعزام شده بود، تشویق کرد.

این موارد، نمونههایی چند از تحریکات و بازیهای تفرقهافکنانه خلیفه بود. (۱) مرتضی راوندی مینویسد:

ناصرخلیفه با آنکه مردی زیرک و کاردان بود، هیچگاه از فهم و درایت خویش در راه مصالح عمومی استفاده نکرد. وی در خبرگیری از احوال امرا و حکما و اعزام جاسوس به شهرهای مختلف، مهارت بسیار داشت. به طوری که هندوشاه در کتاب تجارب السلف نوشته حکام ولایات همه از او می ترسیدند، جاسوسان او دائماً در شهرهای دور و نزدیک می گشتند و خود او نیز شبها در کوچههای بغداد گردش می کرد و از احوال مردم کسب اطلاع می نمود. عده ای مأمور در اطراف دیوان خلافت می خوابیدند و توشهٔ راه و مخارج سفر ایشان زیر سرشان بود و منتظر بودند همین که مهمّی روی نمود، بدون معطلی به انجام آن عازم شوند ...

رفتار ناجوانمردانه خلیفه با وزاری خود و عزل و نصب و قتل آنها شرح مفصلی دارد. کوشش او در ضبط املاک و اموال مردم و ستمگری با رعایا و سعی در جمع مال و مصادره دارایی مردم سبب گردید که بنیان حکومت او متزلزل گردد. (۲)

در پیچیدن او با خوارزمشاهیان و جدال طولانی آشکار و پنهان بین آنها، از عوامل مهم تضعیف دو طرف بود.

## خلیفه عربی و خلیفه ایرانی

کار خصومت محمد خوارزمشاه با خلیفه به جاهای باریک کشید و تفرقهای

۱- نگاه کنید به: تاریخ مغول، عباس اقبال آشتیانی، هجوم اردوی مغول به ایران، عبدالعلی
 دستغیب.

شدید در عالم اسلام به وجود آورد. به اشاره و خواست خوارزمشاه، حقانیت بنی عباس در امر خلافت مورد تردید علمای اسلام در ایران قرار گرفت. الناصر خلیفه متهم شد که در حفظ مرزهای کشورهای اسلامی، ضعف و ناتوانی به خرج داده است و مرتکب خلافهایی دور از شأن و منزلت خلافت شده است. خلیفه، معزول شد و نامش از خطبه ها و سکه ها محو گردید و یکی از سادات حسینی اهل ترمذ، به خلافت تعیین گردید. (۱) و در همان حال، در سال ۴۱۴ هخوارزمشاه به قصد سرکوبی خلیفه، به بغداد اردو کشید. فصل زمستان بود و لشکر سلطان در گردنهٔ اسد آباد تحرّک و قدرت پیشروی خود را از دست داد و سلطان نیز که نگران اوضاع قلمرو اصلی خود، یعنی ماوراء النهر بود، به خراسان بازگشت. این عزیمت، نوعی هزیمت تلقی شد. بدیهی است که خلیفه ریاکار و توطئه پردازی چون الناصر لدین الله هم دست از تحریک و دسیسه بر نمی داشت. این مرد هوس ران و مغرض، ۴۶ سال خلافت خود را گلوله اندازی کرده بود.

او نیز سلطان را راحت نمی گذاشت. خلیفه، به مدد حسن رابطهای که با جلال الدین حسن، پیشوای اسماعیلیه ایجاد کرده بود، به ترور و ارعاب عوامل خوارزمشاه پرداخت. فدائیان اسماعیلی، «اُغلمش» والی سلطان در عراق را بهقتل رساندند و امیر مکّه را روز عید عرفات طعمه خنجر ساختند. در همان حال هواداران خلیفه، آسیبهایی را که لشکر سلطان از برف و سرما در اسدآباد دیده بودند، نشانه خشم الهی و کیفر آسمانی برای سلطان به حساب آوردند و تبلیغات شدیدی علیه وی به راه انداختند. در این هنگامه، قتل شیخ مجدالدین بغدادی (۲) و نیز تبعید

۱- نام خليفة منصوب خوارزمشاه «سيد علاء الملك ترمذي» بود.

۲ - قتل مجدالدین بغدادی به انگیزهها و روایتهای متضاد و مختلف گزارش شده است. گفتهاند

برهان الدین محمد بن احمد بن عبدالعزیز بخاری، صدر جهان و پیشوای حنفیان به خوارزم، شیخ الاسلامهای سمرقند، جلال الدین و پسرش شمس الدین و برادرش اوحدالدین به نساء دامنه اختلاف را توسعه و قوت بخشید. خوارزمشاه هنگام عزیمت به عراق می خواست ولایات را از وجود افراد مخالف و مظنون پاک کند. (۱)

#### خلیفه و مغولها

با وجود این شرایط دشوار، الناصر آرزوهای بزرگی در سر داشت. او بر آن بود تا بیلیاقتی خلیفههای پیش از خود را جبران کند و دولت بنیعباس را از تنگنای نابودکنندهای که بنا بر جبر تاریخ دچار آن شده بود، نجات دهد. آرزوهای بلندی داشت و میخواست اوامر و احکامش از شرق تا غرب قلمرو اسلامی جاری و ساری باشد. درحالی که خلافت بنی عباس از درون تهی و پوسیده شده بود و هیچ نیرویی قادر به جلوگیری از سقوط اجتنابناپذیر آن نبود.

برخی از عوامل اختلاف بین او و خوار زمشاه نیز ریشه در همین زمینه داشت. وی چون از جهت نظامی و قدرت سیاسی حریف خوار زمشاه نبود و حتی بهشدت از وی وحشت داشت، می کوشید با ایجاد نفاق و تفرقه در داخل قلمرو سلطان و تقویت و

که چون ترکانخاتون مادر سلطان محمد در خفا به عقد مجدالدین درآمده بود، سلطان رنجید و فرمان داد تا شیخ را در جیحون غرق کردند. اما طبق سندی که به تازگی بدست آمده [مجله یغما، سال هفتم، ص ۵۴۴ به بعد] قتل شیخ مجدالدین به دستور سلطان محمد صورت نگرفته و ماجرای دیگری داشته است: «لیلی» زن یکی از سرداران شاه به مجلس مجدالدین حاضر می شده و سردار یادشده در بازگشت از سفری که کرده بود، از کار همسرش باخبر می شود و به قصد انتقام برمی آید. در پایان شب بازگشت، اول سر «بدیع» [خادم خاص شیخ] را از تن جدا می کند و سپس شیخ را به قتل می رساند.

(برگرفته از: هجوم اردوی مغول، همان، ص ۱۹)

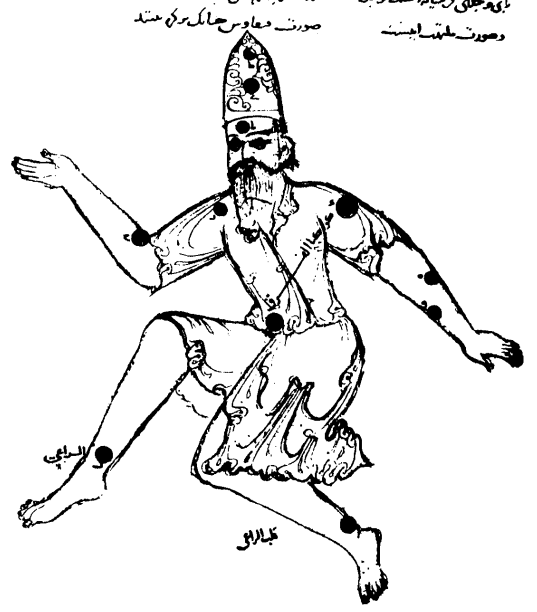
۱- هجوم اردوی مغول، همان، ص ۲۴۱.

تحریک دشمنان او، وی را از پای درآورد. خلیفه در همین راستا متّهم است که چنگیزخان را به هجوم به داخل قلمروهای اسلامی تحریک و تشجیع کرده است. (۱) بر تولد اشپولر از قول میرخواند نقل می کند که:

در این موقع، یعنی سال ۶۱۴ ه. ق به دربار خلیفه گزارشی رسید که در آسیای مرکزی تموچین نامی که مغولان وی را به ریاست برگزیدهاند و به او لقب چنگیزخان داده بودند، توانسته است سرزمینهای قبایل گوناگون را تحت فرماندهی خود با یکدیگر متحد کند و نیرویی عظیم بهوجود آورد. میرخواند مورّخ ایرانی که با وقایعی که می نگاشت تا حدی فاصله زمانی داشت، نقل می کند که خلیفه از روی ناچاری به این فرمانروا روی آورد تا خطری را که از جانب همسایگان متوجه قلمرو خلافت بود رفع نماید ... آیا خلیفه خود در وارد آوردن بزرگترین ضربه تاریخ، به عالم اسلام مصمم بوده است یا نه (۲)

۱- باید تصریح کرد که مسئله دخالت خلیفه در تجاوز مغولان به خاک ایران در میان محققان و تحلیل تصریح کرد که این مداخله را تأیید میکند.

۲- برتولد اشپولر: تاریخ مغول، ترجمه محمود میرآفتاب، انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ سوم، ۱۳۶۸، ص ۲۴. اشپولر، سر زدن چنین عملی را از الناصرلدین الله که سخت سرگرم سیاست بوده است، بعید نمی داند. خاصه که، هیچکس در آن هنگام از قدرت واقعی خان مغول آگاه نبوده



#### عصر زورمداران

... در سلسله نبردهایی که میان داعیهداران قدرت درمی گرفت، طبقات ضعیف و فرودست؛ که اکثریت را تشکیل می دادند، معروض آسیب و تلفات این کشمکشها می شدند و خسارات و لطمات بسیار می دیدند ...

... مداخلات ترکان خاتون، مادر سلطان محمد، و ترکان تحت فرمان او همواره کار دولت و سلطنت را مختل میساخت. او راکه زنی سیاستمدار، باتدبیر، عیاش، خونریز و جسور توصیف کردهاند، از عوامل مهم انحطاط و سقوط خوارزمشاهیان دانستهاند ...

... سرداری را که به منصب مربّی یا «لله» شاهزادهای تعیین می شد، به ترکی «اتابیک» یعنی پدر می نامیدند. این لله ها که به تدریج دامنه نفوذ و قدرت خود را بسط می دادند سرانجام سلسله های اتابکان را در فارس و آذربایجان و لرستان و ... به وجود آوردند ...

... حاصل پیشرفت بخش بازرگانی درطی قرنهای ۱۱ و ۱۲ میلادی، که در پی پیدایش شرکتهای نیرومند بازرگانی و رقابت بین آنها حاصل شده بود، و اسارت طبقات کم درآمد در چنگال سرمایه داران و رباخواران، تشدید تضادهای اجتماعی و وقوع شورشهای بزرگ اجتماعی و سیاسی مذهبی بود ...

# فصل دوّم

# عصر زورمداران

بوی جگر سوخته عالم بگرفت گر نشنیدی، زهی دماغی که تراست (<sup>ب</sup>)

## سیمای اجتماعی و اقتصادی خوارزمشاهیان

دولت خوارزمشاهیان در آستانه پادشاهی محمد خوارزمشاه سخت آشفته و درگیر جنگهای داخلی، اختلافات مذهبی و معارضه با قدرتهای کوچک محلی بود و آثار تابعی این اغتشاشات به طور طبیعی؛ تزلزل در نظام اجتماعی، فقر و مسکنت مردم تهیدست، تجاوز غارتگران، خیرگی و چیرگی عمال حکومتی در تجاوز به حقوق اجتماعی و مدنی مردم بود. یکی از پژوهشگران می نویسد:

تاریخ در این نقطه از حکومت خوارزمشاهیان نهایت آشفتگی را نشان

میدهد. جنگ پسِ جنگ میآید و قطحی و دربهدری و گرسنگی و ویرانی به سرتاسر ایران آن روزگار روی آورده بود. از آن روزها خاطراتی آنچنان زشت و زننده در اذهان باز مانده است که در برخی ولایات ترکیب «میرقلیچ» یادآور خاطرهٔ شخصی زورگو و ستمگر است و به کسانی اطلاق می شود که خواسته خود را با جبر و زور می خواهند. (۱)

در سلسله نبردهایی که میان داعیه داران قدرت درمی گرفت، طبقات ضعیف و فرودست، که اکثریت را تشکیل می دادند، معروض آسیب و تلفات این کشمکشها می شدند و خسارات و لطمات بسیار می دیدند. در نبردی که بین محمد خوارزمشاه و پادشاهان غور در گرفت، بخش عظیمی از خراسان که به تصرف غوریان درآمده بود، غارت شد و بسیاری از مردم به قتل رسیدند.

متجاوزان در شهرها، آذوقه و قوت لایموت مردم را می گرفتند تا سربازان خود را سیر نگهدارند، اموال و ذخیرههای خلایق را مصادره می کردند تا ساز و برگ نظامی تهیه کنند.

در اوراق منابع تاریخ مربوط به عهد خوارزمشاهیان از تجاوز عمال حکومتی خاصه مقامات درباری به کرّات یاد شده است. مداخلات ترکان خاتون مادر سلطان محمد و ترکان تحت فرمان او بسیار مشهور است. این زن که در پادشاه نفوذی عمیق داشت، کار سلطنت و دولت را همواره مختل میساخت. او را که زنی سیاستمدار، باتدبیر، عیاش، خونریز و جسور توصیف کردهاند، از عوامل مهم انحطاط و سقوط خوارزمشاهیان به حساب آوردهاند. نوشتهاند که:

این زن در خونریزی و عیاشی نیز جسور بود و غالباً امرای نواحی را که پسرش اسیر می کرد، و به خوارزم می آورد، شبانه به جیحون می انداخت. خوارزمشاه از قبول فرامین ترکان خاتون چاره ای نداشت، زیرا که از طرفی اطاعت امر مادر

۱- عزیزالله کاسب: منحنی قدرت در تاریخ ایران، چاپ اول، ۱۳۶۸، ص ۳۳۵.

را یکی از فرامین اخلاقی میشمرد و از طرفی، غالب امرای دولت از کسان او بودند و چون ایشان او [سلطان محمد] را در برانداختن قراختائیان کمک کرده بودند، خوارزمشاه نمی توانست با آن جماعت مخالفت نماید.(۱)

ترکان خاتون پس از حمله مغول و در جریان مدافعات و تهاجمات دلیـرانـه سلطان جلالالدین خوارزمشاه نیز کارشکنیها و بدنهادیهای فراوان به کار برد و با این اعمال،کارآیی دفاع در برابر مغولان راکاهش داد.<sup>(۲)</sup>

#### منازعه صحرانوردان

طغیان امیرنشینهای حوزه فرمانروایی خوارزمشاهیان نیز یکی دیگر از مشکلات دولت محمد خوارزمشاه بود. حکام منصوب ترکان خاتون اغلب موجب در دسر وگرفتاری حکومت مرکزی می شدند. مثلاً «کزلک خان» از امرای منصوب وی در نیشابور نسبت به شاه عصیان ورزید.

میان امرای مازندران، اختلاف به نزاع و کشمکش خونینی بدل شد. حل و فصل ستیزههای اقوام مختلف و فرو نشاندن سرکشیهای آنان قوای حکومت مرکزی را تحلیل میبرد. گاه نیز واکنشهای سیاسی و اجتماعی دشواری پدید می آورد، جریانهای مذهبی مخالف نیز به سود خود، آب راگل آلود می کردند. خلیفه عباسی در رأس جریانهای مذهبی ضد خوار زمشاهی قرار داشت.

۱- تاریخ مغول، همان، ص ۴۸. درباره ترکان خاتون و اعمال تحریبی و سرانجام او، مطالب بسیاری در منابع تاریخی آمده است. از سلسله کتابهای خواندنیهای تاریخ، تألیف نگارنده این سطور، در کتاب «چنگیزخان چهره خونریز تاریخ» نیز گزارش مفصل تری از اعمال او داده شده است.

۲- ازجمله دخالتهای او که دشواریهای بسیار به وجود آورد، نصب اوزلاغ شاه، کوچکترین فرزند سلطان محمد، به ولیعهدی بود. درحالیکه دو برادر بررگتر او، یعنی جلال الدین و رکن الدین غورسانچتی صلاحیت این مقام را داشتند. اما چون مادر اوزلاغ از قبیله «بیاووت» و خویشاوند ترکان خاتون بود، این ولیعهدی به سلطان محمد تحمیل شد.

مشکل سیاسی و بزرگ ترکان و تاتاران آسیای میانه نیز که از دیرباز و از عهد دیگر سلسلههای حکومتی سامانیان و غزنویان و سلجوقیان وجود داشت، در زمان محمد خوارزمشاه با شدت بیشتری سر برآور ده بود. برای آگاهی بیشتر از این رویداد تاریخی، که سرانجام تأثیری مهم در سرنوشت آن دولت برجای گذاشت، اشارهای کوتاه به آن ضروری است.

#### گورخان و سود و زیان او

برانداختن دولت ترکان قراختایی وسیله سلطان محمد، ازجمله مهمترین و حساس ترین رویدادها در مجموعه مشکلات سیاسی و نظامی برای خوارزمشاه بود. در منابع تاریخی، به اهمیت دولت قراختائیان، به مثابه سد استوار بین دولت خوارزمشاه و مغولان تأکید و تصریح شده است، و محمد خوارزمشاه را به خاطر برانداختن این دولت، و درنتیجه، برداشتن مانع از پیش پای مغول، به فراوانی سرزنش کردهاند.

قراختائیان، که از دیرباز دولت مستقلی در نقطه حساس مرزی بین ایران و مغولستان تشکیل داده و ترکان قرلق و اویغور را مطیع و خراجگزار خود کرده بودند، به قیلمرو خوارزمشاهیان نیز گهگاه هجوم می آوردند، اما به سبب اهمیت وجودی شان و حساسیت مرزی، خوارزمشاهیان با نوعی تساهل و مماشات با آنها رفتار می کردند و حتی اتسز خوارزمشاه پذیرفته بود که هر سال ۲۰۰٫۰۰۰ دینار به گورخان قراختایی باج بدهد. تشریفات پرداخت این باج، در برخی ایام با اهانت و حرکات تنش زا همراه می شد. به علاوه این باجگزاری به دولتی که از کیش بودا و کنفوسیوس پیروی می کرد وسیله دولت اسلام پناه خوارزمشاه وهنی بزرگ جلوه داده شد. و مقامات مذهبی، سلطان را به جنگ با این کفّار؛ که با مسلمانان بدرفتاری هم می کردند، تشجیع و تشویق کردند.

خوارزمشاه در سال ۶۰۷ه.ق، طی سه جنگ گورخان را با کمک و همدستی عثمان خان شاه سمرقند و کوچلک خان، امیر قوم نایمان در هم شکست و دولت قراختائیان را برانداخت. (۱)

خوارزمشاه نیز چون خلیفه بر آن بود تا سلطنت خود را از راه برانداختن رقبای بالقوه تحکیم بخشد. او نیز در پی استقرار یک شهریاری نیرومند، زیر عنوان خوارزمشاهی بود. امّا این کار بهآسانی میسر نبود. خوارزمشاه با دشواریهای بسیار روبه رو بود. جز کشمکش با خلیفه، که مهمترین مشکل به حساب می آمد، در ترکیب داخلی خود هم گرفتاریهای او کم نبود: «قدرت ترکان خاتون و ترکان قبچاقی، پراکندگی رأی سران لشکر، خیانت بدرالدین عمید، در چنین وضعی که سلطان نه از جانب مادر و سپاهیان خود مطمئن بود و نه در بین روحانیان دوست و هواخواهی داشت و نظم اداری و لشکری او نیز چندان اطمینان بخش نبود» (۲) بخشی از مشکلات درونی او را تشکیل می دادند.

## نگاهی به وضع اقتصادی

چنانکه میدانیم، دولتهای ترکنژاد غزنوی و سلجوقی، که از نعمت داشتن پایگاه اجتماعی در میان مردم ایران محروم بودند، به ناچار به قوای نظامی خود تکیه داشتند. آنها ناگزیر بودند که اراضی را به رسم اقطاع به نمایندگان اعیان چادرنشین که نیروی لشکری را در دست داشتند، بدهند. ایجاد «اتابکنشین»ها نتیجه روند

<sup>1-</sup> باید توجه داشت که دولت قراختائیان خود دولتی ستمگر بود. به نوشته تاریخ گزیده سپاهیان گورخان در «بلاساقون» دست به شمشیر بردند و بر هیچکس ابقاء نکردند. سه شبانروز کُشتند و چهل و هَفت هزار تن از معتبران ناموران در شمار کشتگان درآمدند (تاریخ جهانگشا، 7 ص 10). 10 مجوم اردوی مغول به ایران، ص 10 ، بدرالدین عمید از صاحب منصبان دیوان خوارزمشاه بود که به چنگیز پیوست و به تزویر از زبان امرای خوارزمشاه مکتوباتی به چنگیز نوشت و تفرقه عجیبی در میان سران خوارزمشاه به وجود آورد و خیانت بزرگی در آن لحظات حساس مرتکب شد (ر.ک: تاریخ مغول، ص 10 ).

واگذاری تدریجی اقطاع بود:

هر بار که سلطان، فلان یا بهمان ناحیه را به رسم تیول به شاهزادهای میداد، یکی از سرداران نامی را مأمور خدمت او می کرد که مرّبی، و یا «لله» او باشد و این امیر یا سردار درواقع قلمرو اقطاعی شاهزاده را از طرف او اداره می کرد. این امیر را «اتابک» می نامیدند که لغتی است ترکی و معنی آن «پدر ـ شاهزاده» می باشد ... در طی قرنهای پازدهم و دوازدهم میلادی افزایش مقدار اقطاعی به زیان زمینهای دولتی، و تضعیف دولت مرکزی و تشدید جریان پاشیدگی فئودالي ادامه يافت. امر جمع آوري خراج به دست اتابكان و صاحبان اقطاع و دیگر فئودالهای محلی افتاد. استقرار توارث در اراضی اقطاعی عواقب فراوان داشت و در درجه اول سرنوشت روستائیان را تحت تأثیر قرار می داد. تابعیت و وابستگی کامل رعایا به مقطعان موروثی بهناچار وضع روستائیان را بدتر می کرد. یک سلسله عوارض و خراجهای ویژه و تازه فئودالی متداول شد که روستائيان به نفع صاحبان اقطاع مي پرداختند: مثلاً هديهٔ اجباري روستايي به مُقطع درصورت تولد پسر و یا عروسی و عوارض گوناگون دیگری که مقطع ازلحاظ وظایف خویش در برابر سلطان از روستائیان جمع آوری می کرد مثل خراج نعلبندی اسبان که هر بار مقطع می بایست در لشکرکشی شرکت کند، جمع آوري مي شد. (۱)

وضع مردم شهرها از نظر اقتصادی نیز قابل توجه است. خاورشناسان روسی مینویسند: از گواهی منابع کتبی برمی آید ترقی و پیشرفت بخش بازرگانی و پیشهوری شهرها با شدت تمام دوام پیدا کرد. ترقی و پیشرفت بازرگانی بین المللی همچنان ادامه داشت. پیدایش شرکتهای نیرومند بازرگانان که در مقیاس

۱- پیگولوسکایا و دیگران: تاریخ ایران، از دوران باستان تا پایان سده هیجدهم میلادی، ترجمه کریم کشاورز، انتشارات پیام، چاپ سوم، ص ۲۸۳-۲۸۴ .

بین المللی به تجارت می پرداختند شاهد این مدعاست. تقریباً تمام کشورهای دنیای قدیم در قرون یادشده به صحنه بازرگانی بین المللی کشیده شدند. به سبب جنگهای صلیبی اهمیت بعضی از کشورهای اروپایی افزایش یافت. راههای اصلی کاروان رو و بازرگانی کماکان از ایران می گذشت و این خود در رشد و ترقی شهرهای ایران انعکاس مساعدی داشت. مردم و پیشه وران شهرها و ارباب حرف در چنگ فئودالها و شرکتهای بازرگانی و سرمایه داران رباخوار بودند. پیشه وران شهری عوارض و مالیاتهای فراوان فئودالی را می بایست بپردازند. (۱)

حاصل این همه، تشدید تضادهای اجتماعی و وقوع شورشهای بزرگ اجتماعی و سیاسی و مذهبی بود.

۱- همان منبع.

#### جنگ هفتاد و دو ملّت

... تحرکات مذهبی و اجتماعی، که از درون اوضاع آشفته اجتماعی و عـوامـل بیشمار فرهنگی سر برآورده بودند، همچون نهضتهای اسـماعیلیان، صـوفیان، مانویان و ... از مسائل بغرنج دوران زندگی خواجه نصیرالدین طوسی است ...

... جریانهای مخالف اجتماعی که نتیجهٔ طبیعی و منطقی ستم حاکمیتها بودند، از مردمی تشکیل می شدند که چارهای جز عصیان علیه نظام ستمگر برایشان باقی نمانده بود، گرچه عملکرد و دیدگاه و گرایش هر کدام متفاوت بود، اما در درگیری با حکومت همه با یک چوب رانده می شدند ...

... اسماعیلیان ـ که خواجه نصیرالدین طوسی بخشی از زندگی خود را در در در های آنها گذرانده بود ـ دوره انحطاط و ضعف خود را می گذراندند و به جای کشا کشهای پر سروصدای دوران حسن صباح و بزرگ امید، از تعداد اسب و گاو و دیگر غنایم حاصل شده از مردم پیرامون خود سخن می راندند ...

... کسروی، صوفیان را متهم به القاء اندیشههای زهرآلود و آموزشهای گمراه کنندهای می کند که به تعبیر او بی دردی و سستی و بی رگی را میان مردم رواج می داد. جنبه های منفی و ویرانگر دین مانی، حتی در زمان خودش تولید حساسیت می کرد و آنچه که بهرام ساسانی به مانی، هنگام مرگ او گفت نمودار بارز این حساسیت است. ...

... کشتار هولانگیز چنگیز از چشم مانویان، تحقق ایدهٔ مشهور انتظار نابودی جهان بود ...

### فصل سوّم

# جنگ هفتاد و دو ملّت

جنگ هفتاد و دو ملت همه را عذر بنه چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدنـد (حافظ)

#### نهضتهای مذهبی و اجتماعی

تحرکات و جریانهای مذهبی و نهضتهای اجتماعی نیز از دیگر مسائل بغرنج عهد قهرمان کتاب ماست. نهضت اسماعیلیان، صوفیان و مانویان ازجمله مهمترین آنها هستند، که هرکدام بهنوعی در آشفتگی اوضاع سهمی برعهده داشتند.

طبیعی است که این حرکتها از درونِ اوضاع آشفته اجتماعی و عوامل فرهنگی سر برآورده بودند و پوشش ایدئولوژیک آنها گرچه مذهبی و مرامی و فلسفی بود، امّا بهناچار پای آنها در مبارزات سیاسی نیز کشیده میشد. یکی از محققان در تشریح محتوای آثار ادبی و بهویژه شعر، از قرون پنجم تا پایان کار تیموریان، سیمایی از محیط اجتماعی ایران ترسیم میکند که میتوان آنرا سرفصل مشترک حرکتهای سیاسی، مذهبی و اجتماعی تصور کرد:

در این ادوار متوالی به حق می توان گفت که یک تن حاکم خردمند و مردمی، بر این مردم فرمان نرانده است. مردم این روزگاران با امیرانی سر و کار داشتند که خود روزی مملوک دیگری بودند و در خانههای بزرگان و مردم عادی یا در دستگاه وزراء و رجال و سلاطین سمت بندگی داشته، در خشونت و سختی و دور از شهر و دیار بهسر برده و از بیگانهای چند خفّت و خواری دیده بودند. این مملوکان پس از رسیدن به مراتب عالی لشگری و امارت و سروری ... هـمان كينه و نفرت قديم را ادامه مي دادند ... دستمايهٔ حكومتشان، جهالت و ناداني و بی خبری بود. از این رو است که، دانایانی که تحت سلطه آنان روزگار می گذراندند، از زندگی، احساس ملالت و انزجار می کردند ... در این روزگاران، تحت تأثیر دو عامل، یعنی «فشار حکومت» و «ریای عوامل مذهبی» جای پای یک طرز فکر تازه در ادبیات ایران بهوضوح مشاهده میشود. آزاداندیشانی که نمیخواستند از ترس «محتسب» و «شحنه» هزار گونه سخن بر زبان داشته باشند و لبهاشان خاموش باشد. از سر راه شیخ و امیر دور می شدند و در کوچه رندان پناه می یافتند.(۱)

بدین ترتیب جریانهای مخالف اجتماعی، نتیجهٔ طبیعی و منطقی ستم حاکمیتها بودند و از مردمی تشکیل میشدند که چارهای جز عصیان علیه نظام ستمگر نداشتند. بدیهی است که عملکرد و دیدگاه مکتبی همهٔ آنها یکسان نبود. گرچهگاه سخت با هم در تعارض بودند، امّا در درگیری با حکومت، با یک چوب رانده می شدند.

۱- منحنی قدرت در تاریخ ایران، همان، ص ۳۲۸، ۳۲۹ با تلخیص.

#### اسماعيليان

در اوضاع سیاسی و فکری زمانه مورد نظر ما سهم بسیار داشته اند. دیگر اینکه خواجه نصیرالدین بخش مهمی از زندگی خود را نزد اسماعیلیان و در دژهای آنان ـ به اسارت یا به دلخواه ـ گذرانده است و دوران اقامت او، تأثیری سرنوشت ساز در وضعیت اسماعیلیان برجای گذاشته است.

شاخه نزاری نهضت اسماعیلیه، که در ایران به رهبری حسن صباح پایه گذاری و به یک تشکل سیاسی ـ مذهبی ـ اجتماعی نیرومند بدل شده بود، در این دوران، گرچه هنوز بهشدت فعال بود، اما از درون دچار انحطاط شده بود.

دوره انحطاط وضعف درونی اسماعیلیان، از زمان «محمد بن کیا امید» آغاز شده بود، آنها به تدریج به مسائل و مشکلات محلی و داخلی که درگیر آن بودند، کشیده شدند. به جای جنب و جوشها و کشاکشهای گسترده و پر سر و صدای دوران حسن صباح و بزرگ امید، سخن از تعداد گاو و گوسفند و اسب و دیگر وسایلی در میان بود که آنها از حول و حوش خود به غنیمت می گرفتند.

#### طوفان در الموت

نوبت ریاست اسماعیلیان در ایران، با درگذشت محمد بن کیاامید در سال ۵۵۷ ه، به پسر او، حسن، ملقب به «علی ذکره السلام» رسید. (۱) او در قلمرو اسماعیلیان، طوفانی سخت برپاکرد و تغییرات مهمّی در مبانی و اصول شریعت اسماعیلیه داخل

۱- «عَلَى ذِكرِه السلام» جمله دعائيه است مانند «عليه السلام» و «عليه الصلوة والسلام». يعنى بر ذكر او و ياد او سلام و درود باد. علامه قزويني حدس مي زند كه لابد ابتدا مي گفته اند: حَسَن على ذكره السلام ولي بر اثر كثرت استعمال نام يا لقب مدعوله را حذف و به جمله دعائيه اكتفاكرده اند (تعليقات بر جهانگشاى جويني، ج ۳، ص ۴۰۷).

کرد و خود، با ادعاهای عجیب، توجه عالم اسلام را، در منظرهای کاملاً جدید و شگفت، به قلعه الموت معطوف داشت.

اوکه از کودکی شوق و عشق شدیدی به مباحث مذهبی نشان می داد، مطالعات عمیقی در مذهب اسماعیلی کرده بود؛ آگاهی او از مبانی و اصول مذهب اسماعیلیه و تأویلات آنها به حدّی بود که حتی قبل از احراز حکومت، طرفداران جدّی و پایداری در میان پیروان و رفیقان یافته بود. جمله دعائیه «علی ذکره السلام» نشانه کمال احترام و قداستی بود که مریدانش، هنگامی که ناچار از بردن نام او بودند، بر زبان می راندند. دانش وسیع، کلام نافذ، قیافه و شمایل نیکو و فصاحت بیان، حسن دوم را محبوب رفیقان کرده بود.

#### قیام قیامت، نمایشی شگفتانگیز

اعلام «قیام قیامت» از کارهای جنجال برانگیز و پر سر و صدای «علی ذکره السلام» بود. پیش از آنکه به گزارش کوتاهی از اعلام قیامت بپردازیم ضروری است که اشارهای به مسئله «دوران سِتْز» و «امامان مستور» در کیش اسماعیلیان بیندازیم.

«دوره سِتْز» به باور اسماعیلیان به زمانی اطلاق میگردد که به عللی امام، در چشم مردم ظاهر نمی شود و در خفا زندگی می کند. در چنین شرایطی، امور و تکالیف ظاهری امام را، حُجج یا داعیان، به نمایندگی از جانب او برعهده دارند. ضرورت توسل به این کار و اعتقاد به یک نوع «امام حفاظتی» مربوط به دورههایی است که جان امام در خطر باشد. امام یا امامان مستوری که می باید روزی ظهور کنند، «نزار بن المستنصر بالله» خلیفه فاطمی و فرزندان او بودند، که در الموت به صورت مستور زندگی و امامت می کردند. ظهور امام مستور، مصادف بود با «قیام قیامت» و یایان دوره شریعت محمدی.

اعلام قیام قیامت و ظهور امام مستور، که حسن دوم نمایش آن را به اجرا در آور داز

چنین زمینه ذهنی و تبلیغی نشأت می گرفت. پیچید گی شخصیت او و شدّت علاقه مریدانش، وی را به این کار قادر می ساخت. او از مدتها قبل پیروان خود را از قیام قیامت آگاه ساخته بود. روز هفدهم رمضان سال ۵۵۹هجری، نمایش «قیام قیامت» در دژ الموت اجرا شد. «حسن علی ذکره السلام» درحالیکه جامهای سپید بر تن و عمامهای سفید بر سر داشت، از منبری که روی در مغرب نهاده بودند و چهار علم بر چهار گوشهٔ آن نصب کرده بودند و داعیان و نمایندگان رفیقان در خراسان و عراق و دیلمان و رودبار، در چهار گوشه علم قرار گرفته بودند، بالا رفت و چنین گفت:

الا ای اهل العالمین! از جنّ و انس و ملائکه بدانید که ... امام در رحمت و ابواب رأفت خود بر شما گشوده و شما را ترخّم فرستاده و بندگان خاص خویش خوانده و آصار و اوزار [گناهان] و رسوم شریعت را از شما برگرفته و شما را به قیامت رسانیده و ...

این مراسم را در قلعههای دیگر اسماعیلی، مانند قلاع قهستان تکرار کردند.

اقدامات حسن، واکنشهای متفاوتی در میان اسماعیلیان برجای گذاشت. برخی احکام دینی جدید را پذیرفتند. ولی عدهای از اینکه احکام و تکالیف شرعی را یکباره به یکسو نهند، خودداری ورزیدند. این عده اخیر به نکال و قتل و سنگسار تهدید شدند. بدعتی بود عجیب و در چشم جهانیان، حرکتی رسواگر. هم ازاین رو بازتابی درجهان خارج نیافت و تنها پس از ویران شدن الموت و کشف نوشتهها، آشکار گشت. (۱)

#### انحطاط دروني

با این همه، بازار دعوت قیامت هنوز گرم بود. حسن دوم در چهارمین سال

۱- برای آگاهی بیشتر ر.ک: حسن صباح، چهره شگفتانگیز تاریخ، پناهی سمنانی، ص ۲۰۴ به بعد.

حکومتش کشته شد و فرزند نوزده سالهاش نورالدین محمد، قاتل پدر راکه مردی به نام ور» از بازماندگان یک خان دیلمی بود، با تمام اقربایش کشت.

او هم دعوت قيامت را دنبال كرد. به قول جويني:

ابن محمد اسمِ مذمم فعل در اظهار آن بدعت که دعوت قیامت میخواندند و اباحت از لوازم آن می افتاد، از پدر غالی تر بود. (۱)

جوینی او رامردی از همه علوم عاری و باطل، که حکمت و تفسیر و اخبار و امثال و اشعار را به طریق انتحال [دزدی مضمون] به نام خود تحریف و تصحیف کرده، معرفی می کند. جوینی همچنین عهد او را «روزگاری که ملاحده خونهای ناحق ریختند و فتنه ها انگیختند و فسادها کردند و مالها بردند و راهها زدند و بر فساد و الحاد مُصرّ بودند» می شناساند.

ممکن است مدعاهای جوینی را از نوع «قلم در دست دشمن» فرض کرد، امّا انحطاط درونی اسماعیلیان، با وقایع بعدی که منجر به اضمحلال آنان شد، به اثبات رسید. با این همه، حکومت ۴۶ ساله او، طولانی ترین مدت در سلسله جانشینان حسن صباح است. این دوره را «دوره صلح اسماعیلیان با دشمنان» شمر دداند.

نورالدین محمد در سال ۶۰۷ مرد، یا به روایتی به دست پسرش «جلال الدین حسن» زهر خورانده شد.

#### نومسلمان

سررشته دار حکومت اسماعیلیان در زمان محمد خوارزمشاه، جلال الدین، مشهور به نومسلمان بود. او رفرمها و بدعتهای پدرش محمد دوّم، و پدربزرگش «حسن علی ذکره السلام» راکه «قیام قیامت» کرده بودند، باطل اعلام کرد و به تعبیر مورخان آن عهد، «انقلاب»ی در درون اسماعیلیه به وجود آورد. او با خلیفه بغداد و

۱- تاریخ جهانگشای جوینی، ج ۳، ص ۲۴۰.

سلاطین و ملوک دیگر بلاد ارتباط برقرار کرد و مدعی شد که بر خلاف عقیده پدر. مسلمان است و در دفع الحاد [اسماعیلیان] و تمهید قاعده اسلام کوشش خواهد کرد. او از همان آغاز حکومت دعوی مسلمانی کرد و پیروان خود را از ادامه روش اسماعیلیه برحذر داشت. او، هم با سلطان محمد مغازله می کرد و هم با خلیفه کوس اطاعت می نواخت.

اقدامات او مورد استقبال شدید و عجیب جامعه اسلامی زمان قرار گرفت و به وی لقب «نومسلمان» دادند. نومسلمان برای اینکه «مسلمانی» خود را هر چه بیشتر به اثبات برساند، جمعی از مردم قزوین را که به ایمان او تردید داشتند، به الموت دعوت کرد تا کتابخانه حسن صباح را بازرسی و «پاکسازی» کنند. جوینی گزارش جالبی از این ماجرا داده است:

جلال الدین فرمود تا آنها [کتابها] را بسوختند و هم به حضور آن قزوینیان، و چنانک ایشان تلقین کردند، لعن و طعن آباء و اسلاف خود و ممهدان آن دعوت بسر زبان راند و در دست اعیان و قضاء قزوین کاغذی دیدم که از زبان جلال الدین حسن نوشته بودند در التزام مسلمانی، و قبول شعار شریعت و تبرّا از الحاد و مذهب آبا و اسلاف. و جلال الدین به خط خود، چند سطر بر صدر آن کاغذ نوشته بود، در ذکر تبرّا از آن مذهب. چون به نام پدر و اجداد رسیده بود، دعای ایشان «ملاء الله قبورهم ناراً» نوشته.

اما اسماعیلیان از این «انقلاب» نه تنها چیزی به دست نیاوردند، بلکه علاوه بر کاستن از اعتبار خود، به مثابه آلت دستی، در اختیار خلیفه قرار گرفته و چنانکه اشاره کردیم به سود او چند تن از سرداران خوارزمشاهی را ترور کردند. ما به سبب ارتباط اسماعیلیه با خواجه نصیر باز هم درباره اینان گفتگو خواهیم کرد.

۱- تاریخ جهانگشای جوینی. ج ۳، ص ۲۴۴.

#### صوفيان

در تلقی برخی از مورخان و تحلیلگران، صوفیان در رویداد هولناک مغول مورد اتهام هستند. ازجملهٔ این محققان، احمد کسروی است. او، صوفیان را متهم به القاء اندیشه های زهرآلود و آموزشهای گمراه کنندهای می کند که به تعبیر او «بی دردی و سستی و بی رگی» را در میان مردم رواج داد. و روح دفاع و خیزش و وحدت را در بلای عظیم مغول از آنان گرفت. او پس از قبول بی خر دیهای محمد خوارزمشاه و پستی ها و نیرنگبازیهای خلیفه عباسی و دیگر بزرگان ایران، در کشیدن پای مغول به ایران می نویسد:

هنگامی که مغولان در ماوراءالنهر آن قصابیها را میکردند، چگونه ایرانیان یا مسلمانان دیگرجاها به تکان درنیامدند؟... ایران آن روز بزرگتر از این و مردم در شهرها و آبادیها انبوهتر میبودند و از آن سو ایرانیان پشتگرمی به مسلمانان عراق و سوریا و مصر میداشتند... چنین توده بزرگی چه شده که بدانسان زبونی و ناتوانی از خود نمودهاند؟ هنگامی که مغولان به ایران آمدند از دیرباز در این کشور گفتگوی کشورداری و جنگ و مردانگی... از میان برخاسته و از یادها رفته و یک رشته گفتههای دیگر از بیارجی جهان و بدی جنگ و بیهوده بودن کوشش ... بهجای آنها نشسته بود. صوفیان و خراباتیان و باطنیان بودن کوشش ... بهجای آنها نشسته بود. صوفیان و خراباتیان و باطنیان اسماعیلیه ] همهٔ مردم نمیبودند، لیکن بدآموزی ایشان به همهٔ دلها راه

آنچه راکه کسروی بدان اشاره می کند، البته از حدود سه قرن پیش از حمله مغول آغاز شده بود و در این زمان رواج و گسترش روزافزونی یافته و آثار تربیتی خود را در مزاج بیشتر مردم برجای گذاشته بود. «ابن جبیر» که در سال ۵۷۸ ه از اندلس به

۱- احمد کسروی: صوفیگری، نقل از هجوم اردوی مغول به ایران، ص ۲۴۹.

مصر و مکه و عراق و سوریه و دیگر جاها رفته، در سفرنامه خود مینویسد؛ در همهٔ این سرزمینها:

صوفیان فراوان می بوده اند و با آسودگی و خوشی روزگار می گزارده اند. در همه جا بدآموزی صوفیان بازاری شده و درویشی و پارسایی و چشم پوشی از جهان، عنوان نیکی یافته بوده، در همه جا واعظان مردم را به گریستن وامی داشته اند ... در بغداد «ابن جوزی» [ابن الجوزی] بزرگترین واعظ آنجا .... شعرهای صوفیانه می خوانده و مردم را می گریانیده و در هر بارکسان بسیاری را به سر تراشیدن و درویشی و پارسایی گزیدن وا می داشته است. (۱)

بدین ترتیب به نظر کسروی، صوفیان و خراباتیان مایه تباهی مردم بی شماری گردیدهاند. آنها دوست می داشته اند که بنشینند و از جهان و زندگانی نکوهش کنند و مردم را دلسرد گردانیده به تنبلی و پستی بکشانند ... از جنگ و مردانگی بدگویند و خانقاه نشینی و ریاضت را که به گمان خودشان «مجادله با نفس» می شماردند، جهاد اکبر بخوانند. تا جایی که مرشد بزرگ آنها «نجم الدین رازی» معروف به «دایه» در برابر مغولان، زن و فرزند رها کرده و خود فرار اختیار کند. این محقق، باطنی گری و صوفیگری و خراباتیگری را زالوهایی معرفی می کند که به کالبد تودهٔ کشور چسبیدند و خون آن را مکیدند و همه نیرویش را گرفتند و آن را دستگاهی پوچ گردانیدند و پستی اندیشه شان تا جایی بوده که چنگیز را برانگیختهٔ خدا [خشم خدا] معرفی کرده و وی را می ستوده اند. (۲)

۱- سفرنامه ابن جبیر، نقل از هجوم اردوی مغول به ایران، ص ۲۴۹، ۲۵۰.

۲- صوفیگری، با استفاده از همان مأخذ، ص ۲۵۱-۲۵۲. ذکر نقطه نظرهای کسروی، به مثابه قبول دیدگاههای کلی و مطلقگرای او نباید تلقی شود و پدیده های مورد اشاره را با کلیتی که مطرح می کند نباید پذیرفت. به قول عبدالعلی دست غیب: کسروی با تیزبینی ویژه ای، ژرفای فاجعه را دیده و نقش صوفیان را در آن میان نشان داده است، ولی ... برا ثر به کار نبردن منطق دیالکتیک و گرایش به مطلق گرایی، جامعیت مسئله، کنش و واکنشهای رویدادها، تأثیر فرادهش مانوی و

تردید نیست که نقش صوفیان در کاهش و ضعیف نگهداشتن روحیه حماسی مردم یک واقعیت تاریخی است ولی همهٔ واقعیت نیست و صدها پدیده پیدا و ناپیدای دیگر در این گسترده تأثیرگذار است.

رهبران بخش مثبت صوفیه در ایران، در بسیاری مقاطع تاریخی پرچمدار مبارزات اجتماعی مثبتی برجای گذاشتهاند.

#### مانويان

مانویان، پیروان مانی نقاش، آئین پرداز عهد اردشیر (یا بهرامشاه)، (تولد ۲۱۶ یا ۲۱۷ ـ قتل ۲۷۶ یا ۲۷۷ میلادی) هستند. او را از نجبا و مادرش را از خاندان شاهان اشکانی و پدرش «فاتک» را از مردم همدان، که به بابل مهاجرت کرده، شمردهاند.

او به دنبال مطالعات خود در ادیان زرتشتی، مسیحی و آئینهای گنوسی، و ... خود به عرضهٔ آئینی مبادرت کرد و خود را «فار قلیط» که مسیح ظهور او را خبر داده بود، معرفی کرد او خود را ازجمله پیامبرانی همچون بودا و زرتشت و عیسی؛ که حکمت خدا را به مردم عرضه می کنند، به مردم عرضه کرد و اندیشههای خود را به گونه سرودهایی ـ که سخت معروفند ـ پیرامون مبادی خلقت و غیره اشاعه داد. مانی، که شاهپور ساسانی را تحت تأثیر عقاید خود قرار داده بود در عهد بهرام اول بهوسیلهٔ او بهدست روحانیان زرتشتی محاکمه و به عنوان خروج از دین محکوم به زندان و شکنجه و مرگ شد. قوت و نفوذ مانی نتیجه پریشانی و فساد عهد ساسانی و خودکامگی روحانیون زرتشتی بود. (۱)

ازهم پاشیدگی وضع اقتصادی و هجوم صحراگردانی همچون غزان راکه پیش از مغول به ایران تاخته بودند ... درنظر نگرفته است (هجوم اردوی مغول، ص ۲۵۲).

۱- برای کسب اطلاعات بیشتر ر.ک: لغتنامه دهخدا، ذیل ماده مانی. به روایت ابوریحان

«مانویان، جهان را اسیر سر پنجه نیروی تاریکی و اهریمن می دانستند و با آبادی و بهزیستی مخالف بودند، و جهان را سرای قرار نمی دانستند. اندیشهٔ مرگ در آئین مانوی جای نمایانی داشت، به طوری که هر کس می مرد می گفتند «خلاص شد». انسان در نزد مانویان، باشنده ای است که از فردوس همیشگی سقوط کرده، به دنیای پست و دون فرود آمده است و باید به اصل خود بازگردد ... این سو همه ویرانی و فساد و گناه و ناپایداری است و آن سو، همه قرار و معصومیت و نجات و آرامش. در باور مانویان دنیا سراسر اهریمن است ... بر صدیقون (ابرار و زاهدان مانوی)، درویشی، از ریشه کندن آز و شهوت، کناره گیری از دنیا، زهد، روزههای مداوم، صدقه در حدود توانایی، جز قوت یک روز نگذاشتن، ترک آمیزش جنسی و پرسه گردی دور دنیا و ...

جنبههای منفی و ویرانگر دین مانی حتی در زمان خودش هم تولید حساسیت می کرده است. بیرونی از قول بهرام ساسانی در حضور مانی می گوید: این مرد برای دعوت به ویرانی جهان آمده، پس ما باید پیش از آنکه به مراد خویش برسد و جهان را خراب کند، او را ازمیان برداریم. (۲)

با این همه «مانویت در طول قرون تأثیر خود را بر افکار و اندیشههای قرون وسطی و پیش از آن برجای گذاشت و چنان نیرومند شد که دستگاههای ساسانی، کلیسایی و عباسی ناچار به ازبین بردن مانویان برخاستند». (۳)

#### مانویان و تهاجم مغول

اتهام شرکت مانویان در باز کردن پای مغولان به ایران گویا وسیله ذبیح بهروز و

بیرونی، بهرامشاه «بفرمود او را بکشتند و پوستش برکندند و به کاه بیاگندند» (آثارالباقیه، ص ۲۷۰). ۱ - آثارالباقیه نقل از هجوم اردوی مغول، ص ۲۵۶-۲۵۷ با تلخیص.

۲- آثارالباقید، همانجا، ص ۲۵۸ . ۳- هجوم اردوی مغول، ص ۲۵۹ .

پیروان او عنوان شده است. طبق این نظر:

مانویان اردوی مغول را راهنمایی کرده و راههای کشور را که برای مغولان ناشناخته بوده است و ازلحاظ رزمي شناخت آنهاكمال اهميت را داشته است، به ایشان نشان دادهاند و انگیزه مانویان، همان ایده مشهور «انتظار نابودی جهان» بوده که از ایدههای بنیادی مانوی گری است و درصورتی واقعیت می یافت که کشتاری عظیم صورت گیرد. کشتار عام از سوی مغول با ایده مانوی گری راهنمایی شده نه صرفاً به جهات رزمی. مسأله هزارهها، ایده راهنمای دیگر بوده است. میبایست درسال زاده شدن چنگیز یا سال بهقدرت رسیدن او، چنین هزارهای فرا میرسید. خود مغولان زیر تأثیر مانویّت قرار گرفته و به کشتار عام پرداخته اند. احتمال آن هست که چنگیز مانوی شده بوده است. گفتهاند که چنگیز و سرداران او بر تختی جلوس می کردند و مجلس میگساری ترتیب میدادند و در حضورشان کشتار عام آغاز می شده است. یکی از رهبران اسماعیلیان فرارسیدن «قیامت» را در همان زمان اعلام می کند. احتمال دارد در پیرامون ناصر عباسی مانویان در توطئههای او دست اندرکار بودهاند.(۱)

همچنانکه عبدالعلی دستغیب اشاره کرده است، در این مسأله که مانویان از گروه مهم و فعال کشاکشهای فکری ایران اسلامی بودهاند، تردیدی نیست، اما در این مسأله که آنها پای چنگیز را به ایران باز کرده باشند، باید اسناد تاریخی معتبری در دست باشد. ج. ج. ساندرز اشاره کرده است که از حدود سال ۲۴۴ میلادی، کیش مانی در مغولستان وسیله اویغورها پذیرفته شده بود. این کیش وسیله امپراط ور چین (از سلسله تانگ) که دوست و متحد خاقان اویغور بود، به وی ارائه و تلقین شده بود. این مسئله در کتیبه سه خطی چینی و سغدی و ترکی که حدود سال ۸۲۰

۱- قصه سکندر و دارا، نقل از هجوم اردوی مغول، ص ۲۱۰، ۲۱۱.

میلادی در اردوبالیغ برپا شده بود، نقل شده است. از آن پس خاصه در ایام خاقان بعدی اویغورها، از مبلّغان کیش مانی با صمیمیّت و همدلی استقبال شد، و ایـن خاقان، کیش مانی را با خود به مغولستان برد. او لقب «تجلّی مانی» را بابت این گرایش، در کتیبههاگرفت. این اویغورها، نخستین ترکانی بودند که یکی از ادیان اهل تمدن را برگزیدند. روحانیون کیش مانی در شورشهای آنها نفوذ بسیار یافتند. وقایعنگاران چینی اظهار می دارند که خاقانهای اویغور، بی موافقت این موژکها (Mojaks) یا روحانیون مانوی هیچ تصمیمی نمی گرفتند ... اویغورها، پس از قبول مذهب مانی، خود را بالاتر از سطح بربری یک قبیله ترکی نشاندند. اویغورها، تا قرن هشتم که از مغولستان رانده شدند و تا روزگار چنگیزخان، اختیار قسمت درازی از جاده مشهور ابریشم را در دست داشتند و با سودهایی که از بازرگانی می بردند، خود را ثروتمند ساختند. مانویان آنها را با انواع هنرها و فنون صلح أشنا ساختند. آنها ـشاید تحت تأثیر طبیعت انعطاف پذیر کیش مانی ـ نسبت بـه ادیان دیگـر مـثل بودایی و نسطوری روش مـماشات و بـردباری داشـتند.<sup>(۱)</sup> پس کـپش مـانوی، در مغولستان زمینهای دیرپا داشته است. به این اعتبار می توان به مدعای ذبیح بهروز و پیروان او مبنی بر اینکه چنگیزخان احتمالاً کیش مانوی داشته است، با تأمل بیشتری نگریست.

#### یک خیانت

در منابع تاریخی از خیانت برخی از علویان و همدستی آنان با مغولان نیز سخن رفته است. به گزارش یاقوت حموی «در فتح نیشابور» به روایت جمعی، یکی از علویان آن شهر مخفیانه با مغول داخل مکاتبه شد و به ایشان پیشنهاد کرد که اگر حکومت آن شهر را پس از فتح به او واگذارند، حاضر است نیشابور را تسلیم نماید.

۱- برگرفته از تاریخ فتوحات مغول، همان، ص ۳۹ به بعد.

مغول نیز به این وعده او را فریفتند و چون دروازه را بروی ایشان گشود و تسلیم شد، چنگیزیان اول کسی را که کشتند، علوی مذکور بود. (۱)

#### یک حقیقت تاریخی

این که احتمالات و فرضهای تاریخی در مورد همدستی گروههای سیاسی و مذهبی با مغولان ـ صحّت داشته مذهبی با مغولان ـ صحّت داشته باشند یا خیر، جای بحثهای فراوان را باقی میگذارد. آنچه مسلم است تشبث و توسل به بازیهای نهان و آشکار و بند و بستهای پشت پرده همواره ابزار کار سیاستبازان بوده است.

اما یک حقیقت تاریخی انکارناپذیر است و آن اینکه تمام گروههایی که شمشیر مغول را، غافل از آنچه که بر سر مردم می آورند، علیه حریف، تیز کردند، اندکی بعد خود گردن زیر همان شمشیر گذاشتند. نمی دانیم بر سر مانویان چه آمد، امّا خلیفه عباسی، مرشدان و پیران صوفی، و امام اسماعیلی، یکی بعد از دیگری پس از سلطه مغول، بدنبال آن میلیونها انسان بی گناهی که به ناحق عرضه شمشیر مغولان شدند، به دست همان مغولان، قربانی شدند.

#### غفلت بزرگ

رهبران این جریانهای مذهبی غالباً بهجای اینکه با هم بنشینند و «مصلحت عمومی» را در کانون توجه خود قرار دهند، به دشمنی علیه یکدیگر دست می زدند، عرض و آبروی هم و درنتیجه قداست جریان مذهبی خود را ازمیان برمی داشتند، و عوام را به جان یکدیگر می انداختند و در راه نابودی هم، تا پای جان می ایستادند. نبردهای فکری و فیزیکی بین مذاهب، داستانی دلخراش و اسفانگیز در تاریخ نبردهای فکری و فیزیکی بین مذاهب، داستانی دلخراش و اسفانگیز در تاریخ

١- معجم البلدان، نقل از تاريخ مغول، ص ٥٧.

سیاسی اجتماعی ملتها و ازجمله ملت ماست.

در کشور ما، آنچه که مغولان را به پیروزی رساند، تنها قابلیت جنگی و تحرّک نظامی آنها نبود (زیراکه ایرانیان نیز در این عرصه نه تنها دست کمی از آنان نداشتند، بلکه بنا بر شواهد تاریخی بسی از آنان برتر بودند)، جنگ مذاهب، در کنار عوامل متعدد دیگر، از عوامل مهم و کارساز شکست ایران اسلامی از مغولان بود.



تصویری از دو آجر نقشدار محرابگونه بدست آمده در کاوش رصدخانه مراغه. (اسلاید رنگی از نگارنده)

#### زادگان اهریمن

... روند شکل گیری هسته های قبایل صحرا گردی که از قرن دوازدهم میلادی به بعد به نام مغول شناخته شده اند و تبحت شرایط و عوامل گونا گون زیر پرچم مردی به نام تموچین که به چنگیزخان معروف شد، گرد آمدند به جایی رسید که نقشه سیاسی قسمت بزرگی از جهان را تغییر داد ...

... یاسای چنگیزی که با احترام بسیار وسیله قبایل مغول اطاعت می شد و جنبه تقدّس داشت و سالهای دراز اساس انتظامات کشوری و لشگری در ممالک تابع مغولان و از آن جمله ایران بود، تأثیراتی در امور اجتماعی این کشورها برجای گذاشت ...

... به تصریح جوینی، مغولان شیوه جرگه را که در شکارگاه برای محاصره و شکار حیوانات به کار میبردند، در شهرهایی که مورد تهاجم آنها قرار میگرفت، نیز به کار میبردند. در این شیوه، تنها معدودی رنجور و فرومانده و پیر از زیر تیغ آنها جان بهدر میبردند ...

... مخارج ساز و برگ نظامی مغولان، که از هر حیث کامل بود، از راه چپاول و غارت بی حد و حصر تأمین می شد ...

... بی رحمی، تزویر، عهدشکنی، آدمکشی و غارتگری، شیوهای بود که شخص چنگیز در راه کسب قدرت به کار بست و به مثابه سنتی کارساز برای جانشینان خود به میراث گذاشت ...

... در همان ایامی که خوارزمشاه و خلیفه به هم چنگ و دندان نشان می دادند و صوفیان و اسماعیلیان و مانویان و ... هرکدام به نوعی جدال و تفرقه را دامن می زدند، در اعماق ریگزارهای مغولستان، قدرتی اهریمنی و هولناک به کمین نشسته بود ...

## فصل چهارم

## زادگان اهریمن

شغال ظلم، مستولی چنان شد که شیر عدل را چنگال بشکست (از مرثیه همام تبریزی در قتل شمس الدین محمد جوینی)

#### بلاي مغولان

در تحلیلهای تاریخی، امپراطوری مغولان را دنبالهٔ منطقی فتوحات و کشورگشائیهای ترکان میشمارند. بین سقوط امپراطوری ترکان تا برآمدن مغولها، حدود چهار قرن و نیم فاصله است. ج. ج. ساندرز مؤلف تاریخ فتوحات مغول در شرح پیروزی های این دو عنصر بیابانگرد در کار جهانگشایی مینویسد:

نخستین بیابانگردانی که یک امپراطوری نیرومند و مهیب در آسیا برپا ساختند، ترکان بودند و بجاست که جهانگشاییهای دامنه دارشان را با پیروزیهای مغولان در هفت قرن بعد مقایسه کنیم. (۱)

این محقق سپس در مقام مقایسه فتوحات اقوام وحشی با قلمروهای ترکان اضافه می کند که:

مردم «هیونگ ـ نو» (Hiung-nu) بیش از مغولستان و نواحی نزدیک آن را به اختیار خود درنیاوردند، سیتها و سرمتها تنها بر دشتهای روسیه تساط یافتند، هونهای آتیلا از دانوب تا ولگا را زیر فرمان درآوردند، هیاطله یا هونهای سفید از دریای آرال تا کوههای هندوکش را مسخّر ساختند، ولی فرمانهای خاقان ترک در سراسر استپهای اروپا ـ آسیایی از دیوار بزرگ چین تا دریای سیاه، اطاعت میشد. (۲)

وی مکانیسمهایی که این قوم را از بردگی به امپراطوری رساند مورد شرح و تحلیل قرار می دهد و نتیجه می گیرد که با این همه، هیچیک از قبایل ترک یا اتحادیه هایی که تشکیل دادند، نتوانستند سیطره و تفوّق بر استپها را به دست آورند. سیطره و استیلای نهایی را در استپها، مغولها به دست آوردند. روند شکلگیری هسته های قبایلی که از قرن ۱۲ میلادی به بعد به نام مغول شناخته اند، تحت شرایط و عوامل گوناگون تحقق یافت. مغولها، یکی از چندین ایل و قبایلی بودند که در طول رودهای «اُنون» (Onon) و «کارولان» (Karulan) بین تاتارها و کارائیتها به صحراگردی و شکار زندگی می کردند. (۳) این قبیله مغولی در پرتو قابلیت رهبری مردی به نام «تموچین» که بعدها چنگیزخان لقب گرفت، تمامی قبایل دیگر را زیر

۱- ج. ج. ساندر: تاریخ فتوحات مغول، ترجمه ابوالقاسم حالت، انتشارات امیرکبیر. چاپ اول، ۱۳۶۱. ص ۲۸.

۳- ب. ولادیمیرتسف: چنگیزخان، ترجمه دکتر شیرین بیانی (اسلامی ندوشن)، انتشارات اساطیر، چاپ اول، ۱۳۶۳، ص ۵۱.

پرچم خود درآورد و در زمانی کوتاه، با یورشها و تهاجمات هولناک خود، نقشه سیاسی قسمت بزرگی از جهان را تغییر داد.

#### ویژگیهای مغولی

اینک باید با ویژگیهای مغولان؛ در این زمانی که زیر علم چنگیزخان گرد آمدند و ایران را عرصه تهاجم خود قرار دادند، اندکی بیشتر آشنایی حاصل کنیم، زیرا آداب و رسوم و زبان و فرهنگ آنان در زندگی فرهنگی و اجتماعی ما تأثیرهای ناگزیر داشته است. همچنانکه آنان نیز، در مقیاسی بس وسیعتر از فرهنگ ایران تأثیر پذیرفتند و به کلی در آداب و رسوم و دین مردم ایران استحاله یافتند. در این باره از گزارش فشرده ای که استاد صفا به اعتبار تحقیقات جدید مغول شناسان فراهم کرده است، استفاده می کنیم:

اقوام تاتار و مغول و ترک که همراه چنگیز به ایران هجوم آوردند، از شعب متعدّد زردپوستی مانند تاتار، قونقرات، جلایر، اویرات، قیات، کِرائیت، نایمان، تنگوت (تنگغوت)، اویغور، قَنقلی و قفچاق (قبچاق) بودند. این اقوام اگرچه همه مغول نبودند، لیکن از حیث ممیزات نژادی و لسانی به یکدیگر نزدیکی داشتند و حتی بایدگفت که در اواخر کار شماره اقوام غیرمغول، بر مغول و تاتار فزونی داشت ولی به سبب آنکه غلبه نظامی و سیاسی با مغول و تاتار بود، همه را «تاتار» (تَتَر) یا مغول می خواندند.

این اقوام مردمی بیابانگرد و چادرنشین بودند که با چهارپایان و گلههای خود دنبال چراگاهها و آبشخورها نقل مکان می کردند و تا مدتی دراز بعد از غلبه بر ملل متمدن، هنوز باهمان عادات و رسوم بیابانگردی و زندگانی خرگاهی به سر می بردند، تا به تدریج تحت تأثیر بعضی از رسوم و آداب اقوام تابع خود مانند چینیان و اویغوریان و ایرانیان قرار گرفتند.

#### یاسای چنگیزی

وجه اشتراک قبایل و اقوام مختلفی که اردوهای عظیم چنگیزخان را به وجود آوردند، اطاعت از «یاسای چنگیزی» بود که اساساً تحت تأثیر عقاید و رسوم مغول قرار داشته و چنگیز نیز احکامی بر آن افزوده بود. یاسانامه بزرگ چنگیزی با احترام بسیار زیادی وسیله اقوام مغول اطاعت می شده و جنبه تقدس داشته و سرپیچی از آن ممکن نبوده است. یاسای چنگیزی مجموعهای از احکام درباره کیفیت نظام کشوری و لشگری و قوانین لشگرکشی و فتح بلاد و تشکیل قوریلتای (شوری)ها و انواع پاداشها و مجازاتها و شرایط هر یک و آداب زندگانی و قوانین مربوط به آن و قواعد شکار و جز آن بود.

یاسای چنگیزی مدتهای دراز اساس انتظامات کشوری و لشگری در ممالک تابع مغولان و از آن جمله ایران بوده و به همین سبب تأثیراتی در امور اجتماعی این کشورها داشته و تمام اصطلاحات آن، مدتها در آثار نویسندگان و مولفان ایرانی به کار می، فته است. (۱)

#### آداب عجیب شکارگاه

شکار، نه تنها سرگرمی، بلکه تمرین و آموزش جنگی مغولان، بهویژه در زمستان؛ که وقت جنگ نبود، به حساب می آمد. سربازان مغولی شیوههای محاصره و کشتار را در شکارگاهها تمرین می کردند. جوینی گزارش داده است که مغولان با تشریفات و ساز وبرگ بسیار «با خواتین و سُریّات [کنیزان ویژه تمتع] و مأکولات و مشروبات» و در برنامه ریزی زمانی یکماهه و دوماهه و سهماهه روانه شکار می شده اند. (۲) در آنجا:

۱- دکتر ذبیحالله صفا: تاریخ ادبیات در ایران، انتشارات فردوس، چاپ ششم ۱۳۶۸، ج ۳. ص ۷۲، ۷۲.

۲- تاریخ جهانگشای جوینی، ج ۱. ص ۲۰ و ۲۱.

شکاری را بهتدریج و آهستگی میرانند و محافظت مینمایند تا از حلقه امحاصره] بیرون نروند و اگر ناگاه شکاری از میانه بجهد، سبب و علت آن ... استکشاف [پیگیری و بررسی] نمایند و امیران را [بهسبب قصور در فرار کردن شکار] چوب زنند و بسیار باشد نیز که بخشند. دو سه ماه شب و روز برین منوال رمه گوسفند شکاری میرانند تا چون ضیق حلقه به غایت کشد، چنانک مجال جولان بر وحوش ممکن نباشد. ابتدا خان با چند کس از خواص درمیان راند و یک ساعتی تیر اندازد و صید کند و چون ملول شود، پادشاه زادگان درآیند و بعد از ایشان نوینان و امیران و عوام درآیند و چندین روز بدین منوال باشد تا چون از صید چیزی نماند مگر یکان و دوگان مجروح و مهزول [ضعیف و از پا افتاده] پیران و سالخوردگان [که] به سبیل ضراعت [ تضرع] پیش خان آیند و دعاگویند و بر ابقای بقای حیوانات شفاعت کنند تا از موضعی که به آب و علف نز دیکتر باشد، راه دهند!!(۱)

توصیف شیوه های شکار مغولان از آن جهت است که بنا بر تصریح جوینی، همین شیوه را در تهاجم به شهرها، هنگام «جنگ و قتل و احصاء کشتگان و ابقاء بقایا»ی مردم به کار می برده اند و آنها که باقی می مانده اند تنها «درویشی چند معدودِ رنجور» بوده اند. (۲)

وسایل و ساز و برگ نظامی سربازان مغولی از هر حیث کامل بود و مخارج آن از راه چپاول و غارت بی حد و حصر و چندین برابر آنچه هزینه شده بود، تأمین می شد. در یاسای چنگیزی برای مرتکب سرقت و زنا مجازات مرگ تعیین شده بود، (۳) نافر مانی

١- همان. ٢- همان.

۳- این مجازات برای زنا، در شرایط عادی و شرافتمندانه اعمال نمی شد. بلکه اگر مغولی چشم بر زن شوهرداری می دوخت، دستیابی به او، طبق یاسا درصورتی میسر بود که شوهرش را به قتل

فرزند از پدر و زن از شوهر و شرابخوارگی و متابعت از خشم و غضب و نزاع و زد و خورد افراد مغولی با یکدیگر، با تنبیه سخت همراه گر دیده بود. مرتکب جاسوسی و دروغ و سحر و جادو محکوم به مرگ بود. مغولان موظف بودند که همنژادان خود را یاری دهند و دیگران را قتل عام کنند. مغولان به خرافات و شیاطین و ارواح خبیث و اثر آنها در امور عالم و سحر و جادو اعتقاد شدید داشتند.

قبایل مغول و تاتار به تربیّت فرزندان خود اهمیت بسیار میدادند تا ایشان را برای زندگی سخت بیابانی و جنگ و ستیز و ایلغار و هجوم آماده کنند و در این راه پسران حتی اولاد خانان را از سنین کم و آغاز کودکی به تیراندازی و شکار و سواری (خاصه بر ستوران بیزین سرکش) و راهپیمایی و امثال این سختیها عادت میدادند و این امر البته در موفقیتهای بعدی آنان موثر بود. (۱)

#### جاسوس یا بازرگان؟

چنگیزخان یا تموچین، فرزند یسوگای بهادر، که در سیزده سالگی پدر را از کف داده، جانشین او شده بود؛ خیلی زود، اما با مشقات و رنجهای بسیار بر قبایل مختلف صحراگر دبر تری یافت. او در این راه از هیچ حیله و تزویر و دوروئی روی گردان نبود. او «اونگ خان» رئیس قبیله کرائیت را که به پاس دوستی با پدرش، در بحرانی ترین شرایط، تموچین را زیر حمایت خود گرفته بود، در زمانی که دیگر به او احتیاجی نداشت، بهقتل رساند. در پی تسلط بر قبیله کرائیت، تایانگ خان رئیس قوم نایمان را نیز مغلوب کرد. غلبه بر دیگر اقوام مغول در تبت و شرق ترکستان، و نیز سرکوبی نیز مغلوب کرد. غلبه بر دیگر اقوام مغول در تبت و شرق ترکستان، و نیز سرکوبی

برساند. بر همین اساس بود که مغولان هنگام تصرف شهرها، معمولاً تمام مردان را میکشتند، لابد به این خاطر که دستیابی به زنان آنها «زنا» تلقی نشود و مشمول یاسا نگردد! ۱- برگرفته از تاریخ ادبیات در ایران، همان، ص ۷۳ به بعد.

طوایف قرقیز را تا سال ۶۰۳ه به انجام رساند.

دولت اویغور که در طول چند قرن، سرزمینهای وسیعی را در ترکستان و صحرای گپی و برخی نواحی چین به دست آورده و به قدرت چشمگیری تبدیل شده بود، درنتیجه فعل و انفعالاتی به اطاعت چنگیزخان درآمد.

درباره دولت قراختایی و حمله مشترک سلطان محمد خوارزمشاه و کوچلکخان، رئیس قوم نایمان (که پس از مرگ پدرش از برابر چنگیزخان گریخته بود و به گورخان قراختایی پیوسته و سپس با وی دشمن شده بود) پیش از این اشاراتی کردیم. با برانداختن قراختائیان، ممالک خوارزمشاهی با مغولان همسایه شدند. روابط بین چنگیز و سلطان محمد خوارزمشاه، در ابتدا بر سر مسائلی نه پندان مهم رو به تیرگی نهاد. اولین زد و خورد بین سپاهیان خوارزمشاه و لشگریان چنگیز، در سال ۴۱۳ هدر دشت قرقیز مسکن طوایف قبچاق روی داد. مغولان، نه برای جنگ با خوارزمشاه بلکه برای تعقیب یاغیان تاتار آمده بودند که با سپاهیان سلطان درگیر شدند، اما شبانه گریختند. ولیکن، آنها و آن بازرگانانی که برای معامله از سوی چنگیز به ایران آمده بودند و جز یک تن همگی به قتل رسیدند، برای معامله از سوی چنگیز به ایران آمده بودند و جز یک تن همگی به قتل رسیدند، در اصل کارشان جاسوسی برای چنگیزخان بود. حوادث بعدی این مسئله را به خوبی نشان داد. (۱)

#### اژدها در کمین

در همان ایامی که سلطان محمد خوارزمشاه و خلیفه عباسی چنگ و دندان به هم نشان می دادند و صوفیان در خانقاهها مردم را به ترک و تجرید و بیزاری از دنیا

۱- برای آگاهی از جزئیات بیشتر این حوادث ر.ک: چنگیزخان، چهرهٔ خونریز تاریخ، پناهی سمنانی، انتشارات نمونه.

فرامیخواندند، و اسماعیلیان به نفع این یا آن قدرت به دست فدائیان خود جان برخی انسانها را می گرفتند یا مانویان به قصد تحقق ایده «نابودی جهان» ـ راست یا دروغ ـ راهنمای مغولان می شدند، و خلاصه هرکس به نوعی بازار آشفته جامعه را آشفته تر می کرد، در دل ریگزارهای مغولستان، قدرتی هولناک، با چشمهای تیز و صبر و حوصلهای ژرف، امّا خوف انگیز اوضاع ایران را، از منظرهای گوناگون زیرنظر داشت و درحالی که چونان اژدهایی مخوف کمین گرفته بود، فرصتی را پاس می داشت تا هجوم خود را آغاز کند.

در رجب سال ۶۱۶ هجری، مطابق با ۱۲۱۹ میلادی، سپاه دویستهزار نفری چنگیزخان مغول، شهر مرزی «اترار» جایی را که به روایت مورخان، حاکمش «غایرخان» بازرگانان مغولی را ـ که به قصد تجارت یا به تعبیری به نیّت جاسوسی آمده بودند ـ کشته بود، در محاصره گرفت. سپاهی که دشتهای مغولستان را در نوردیده بود و شمال چین را چون گردبادی درهم پیچیده بود، اینک چون سیل به بسوی ایران روانه شده بود. آنها در کوتاهمدتی شهرهای آباد ایران را به ویرانهای تبدیل کردند، مردم را؛ از برنا و پیر و زن و مرد، قتل عام کردند، صاحبان حرفه و صنعتگران و هنرمندان و مردان جوان و زنان و دختران زیبا را به اسارت گرفتند. بخارا، سمرقند و دیگر شهرهای ماوراءالنهر، سراسر ولایات خراسان، قفقاز، گرجستان، شهرهای مرکزی چون ری، همدان، قزوین، گرگانج و دیگر شهرهای ایران را با خاک یکسان کردند، کشتزارها، بناهای آباد و زیبا و تأسیسات عامالمنفعه را نابود ساختند. ایران، این چشم و چراغ کشورهای آسیا، به ویرانهای تبدیل شد.

مردم ایران در برابر مغولها مقاومتهای دلیرانهای نشان دادند، دلیرمردانی چون: غایرخان، تیمورملک، جلال الدین خوارزمشاه و ... در پیکارهای خونین تاآنجاکه در توان داشتند، در برابر وحشیان مغول پایداری کردند، کانونهای مقاومت،

که پراکنده و غالباً فاقد رهبری واحد بودند، در نهایت کاری از پیش نبردند و یکی بعد از دیگری نابود شدند. مقاومتهای دلیرانه سلطان جلال الدین منکبرنی، آخرین بازمانده سلسله خوار زمشاهیان، سالها به طول انجامید، متأسفانه مقاومت ملّی، براثر پدیده های اجتماعی که پیش از این بدانها اشاره شد، به وحدتی فراگیر و یک پارچه دست نیافت. جملات عزالدین ابن اثیر، مورخ اسلامی معاصر مغول، عمق فاجعه را، با همهٔ هولناکی و وحشتش تصویر می کند:

... اگر کسی بگوید که از بدو خلقت آدم تاکنون، عالم به نظیر چنین حادثهای گرفتار نیامده، راه خلاف نرفته است. چه تاریخ، حادثهای راکه شبیه یا نزدیک به این واقعه باشد، به خاطر ندارد.

یکی از عظیم ترین وقایع تاریخی که ذکر آن ورد زبانهاست، رفتار «بُخت النصر» است با بنی اسرائیل و کشتار او از ایشان، و ویران کردن بیت المقدس. ولی بیت المقدس در مقابل شهرهایی که این گروه ملعون خراب کرده و هرکدام چندین برابر بیت المقدس بوده، چه عظمتی دارد؟ و بنی اسرائیل در جنب کسانی که در این واقعه به قتل رسیده اند، چه اهمیتی دارند؟ زیرا که عدد کشتگان یک شهر، تنها بر بنی اسرائیل فزونی داشته. شاید مردم دیگر مثل این حادثه را تا انقراض عالم نبینند ... این جماعت بر هیچکس رحم نیاور دند. زنان و مردان و کودکان راکشتند و شکمهای حاملگان را دریدند و اطفال جنین را نیز به قتل آوردند ...(۱)

در سال ۶۱۹ه، چنگیزخان، درحالی که دریایی از خون و کوههایی از اجساد در پشت سر خود بجا نهاده بود، به مغولستان بازگشت و پنج سال بعد، در ۶۲۴ه، درگذشت.

١-كامل التواريخ، نقل از چنگيزخان، چهره خونريز تاريخ، ص ٣.

او هنگام مرگ سرزمینهایی را که مغولان مسخر کرده بودند، میان پسران خود تقسیم کرد: دشت قبچاق و خوارزم و سرزمینهایی که بعداً باید در غرب تسخیر گردد، به جوجی فرزند بزرگ تعلق گرفت، سهم جغتای فرزند دوم او، ماوراءالنهر و هفت آب و بخش جنوبی ترکستان شد. به اوگدای (اوگتای) سومین فرزند چنگیز، بخش شمالی ترکستان خاوری رسید و یورت اصلی پدر، یعنی مغولستان مرکزی و شمال چین به تولوی [ تولی ] کوچکترین فرزند او تعلق گرفت.

#### در شورای مغولان چه گذشت؟

قوریلتای مغول در سال ۶۲۶ه، اوگتای، سومین فرزند چنگیزخان را هم به رعایت وصیّت او به مقام «قاآنی» برگزید. از مرگ چنگیزخان، تا ورود هلاکوخان به ایران (۶۱۹ تا ۶۵۴ه) پنج حاکم مغولی، یکی پس از دیگری بر ایران از جانب «قاآن مغول» حکومت کردند.

در قوریلتایی که منگوقا آن را بر سریر خان بزرگ مغولی نشاند، قرار شد در رأس یکی از دوسپاه مغولان، هلاکوخان برادر منگو فرمانده سپاهی باشد که به ایران اعزام می شود. برای هلاکوخان نقشه عملیات معیّنی تنظیم شده بود: وی می بایست قدرت اسماعیلیان را نابود سازد، خلیفه بغداد را مطیع کند و امر انقیاد کشورهای خاور نزدیک را به یایان برساند.

از سویی سلطان جلال الدین خوارزمشاه، هنوز به مبارزات و نبردهای خود با مغولان ادامه می داد. سرکوبی قطعی او، در برنامه کار هلاکوخان قرار داشت.

#### هجوم به دژها

هلاکوخان، در سال ۶۵۱ ه در رأس سپاهی که تعداد آنها را هفتادهزار نفر نوشتهاند، با تأنی بسیار به سوی ایران حرکت کرد. فرماندهی سپاه او بر عهده «جرماغون نویان» بود. لشکریان تحت فرماندهی او در آغاز پنجاههزار نفر بودند ولی امرای محلی تسلیم شده و حکّام مغولی ترکستان و خوارزم تعدادی سیاهی در اختیار او قرار دادند. در خراسان نیز تعدادی «حشر» به سیاه خود افزود و شمار آنها را به یکصدهزار نفر رساند. (۱)

هلاکوخان در سال ۶۵۴هبه ایران رسید و نخستین بخش از برنامه کار خود را آغاز کرد: قلاع اسماعیلیه را به محاصره گرفت. شرح این ماجرا در جای خود خواهد آمد.

۱- حشر، سربازان اسیرشده در جنگ بودند که پیشاپیش سپاه مغول حرکت داده می شدند، راهها را باز می کردند و موانع فیزیکی را برمی داشتند و هنگام رویارویی با دشمن، به مثابه «دیوار گوشتی» به جلو رانده می شدند.

#### ستاره امید، در آسمان کبود

... آن مدافعات و ایستادگیهای مردانه غایرخان در اترار، تیمورملک در نُحجند، ملک شمس الدین جوزجانی در هرات و ... در همان حال انفعال و تسلیم اسف بار مردم، با ورود جلال الدین خوارزمشاه به عرصه مبارزات ضد مغولی رنگ تازهای به خود گرفت ...

... آنجاکه زوزهٔ رعد آسای گرگان مغولی، پشت بعضی سرداران بزدل و صوفیان ناصافی ضمیر و تابعان خلیفه عباسی را می لرزاند، آن دلیر مردان نشان دادند که سرباز مغول هم آسیب پذیر است و می توان نیزه ها را از مفصلهای آنان عبور داد ...

... نبرد ساکنان قلعه «نصرکوه طالقان» و جنگ اهل «قلعه کالیون»، خواب از چشم مغولان ربوده بود. دفاع قهرمانانه مردم خوارزم و گرگانج را تحلیل گران معروفی مثل بارتولد از پدیده های شایان توجه تاریخ ارزیابی کرده اند. ...

... پیروزی سلطان جلال الدین در «پروان» موجی نیرومند از شادی و شعف بر سراسر ایران پراکند. در هیجانهای مردم شهرهای ایران، شحنه های مغولی به قتل رسیدند. مردم، خدمه و مغولان اسیر را در سینه دیوارها نهادند و با میخ، گوشهایشان را به دیوار کوفتند ...

... جلال الدین و یاران او، افسانه شکستناپذیری مغولان را باطل کردند و با شمشیرهای خود سرهای آنان را، گوی میدان خویش ساختند ...

### فصل پنجم

## ستاره امید، در آسمان کبود

قــد خــمیده مــا، سهلت نـماید امّـا بر چشم دشمنانت، تیر از کمان توان زد (حافظ)

#### جانفشانيهاي سلطان جلالالدين

حال بایستی به کوتاهی نظری هم به واکنش ایران در برابر زادگان اهریمن بیندازیم و ببینیم مردم چه می کردند؟ «مغولان در شهرهای ایران مردم راکشتهاند، زنان و دختران را به اسیری و پسران و جوانان را به حَشَر و تبدیل کردن به دیوار گوشتی در یورشهای خود گرفتهاند، شهرها را سوختهاند و بناها را نابود کردهاند. ماوراءالنهر و خراسان و اساساً شرق و نیز بسیاری از شهرهای عراق و غرب چنان در آتش بیداد مغولان سوخته است؛ و مثلاً «مرو» چنان بیابانی شده است که آن مقدار

سایه در آنجا یافت نمی شود که آرامگاه حیوانی وحشی تواند بود». (۱) میلیونها نفر کشته شده اند، روستاهای زرخیز و باغهای سرسبز ویران شده اند. صدای ضجّه و فریاد بازماندگان به آسمان رسیده است. دولت خوارزمشاه از هم پاشیده است، سلطان محمد خوارزمشاه، که پیش از این جنگاوری کارآزموده و دلیر بود و قلمرو سلسله خود را به بالاترین وسعت رسانیده بود، اینک به عنصری جبون و خودباخته تبدیل شده که از وحشت مغول، شهر به شهر میگریزد، و جای امنی می جوید که نفسهای آخر زندگی اش را با آرامش بکشد.

سرداران و حکام خوارزمشاه به نفاق و شمشیرکشی بر روی هم، سرگرماند. ترکان خاتون مادر سلطان محمد، همچنان به نفاق و خودسری و تخریب ارکان حکومت مشغول است. جاه طلبی ها و بدسلوکی های او، به تباهی کارهاکمک بسیار کرده است و سرانجام بدانجا کشیده که حرم سلطان به اسارت مغولان درآمده، پسران خردسال سلطان محمد و زنان و دختران او به همراه ترکان خاتون در چنگ مغولانند. پسران را کشته اند و دیگران را به قراقوروم فرستاده اند. شاهزاده خانمهای خوارزمشاهی نصیب مغولان و همدستان آنها شده اند. وضعیت روحی مردم در برخی موارد اسف بار است. ترس و وحشت چنان آنها را فراگرفته که به دست خود دروازه شهرها و روستاها را بر روی مغولان می گشایند، و گاه به صورت ننگینی با مغولان همکاری می کنند، معدودی به خیانت دست می یازند و راه ورود به شهر را به مغولان می کنند، معدودی به خیانت دست می یازند و راه ورود به شهر را به مغولان

خلیفه عباسی موذیانه بر بالش خلافت اسلام تکیه کرده است و مشغول تماشای ثمره توطئه ها و تبانیهای خویش است. اسماعیلیان، در بلندیهای کوهستانهای قهستان و رودبار و الموت، جای امنی دارند، سلطان محمد، خود را به جزیره ابسکون کشیده و در آنجا غریب و حیران، به بیماری ذات الجنب درگذشته است.

١- چنگيزخان چهرهٔ خونريز تاريخ.

#### مردی، مردانه

در همان حال که ظاهراً همه چیز نابود شده و همه جا تاریک است، «ستاره امیدی در آسمان گرفته و کبود میهن ما در آن روزگار سوسو میزند. این ستاره جلال الدین خوارزمشاه است. مردانه مردی که همه هستی او به صورت ناوک جانسوز کینه و انتقام درآمده و قلب چنگیزیان را آماج قرار داده است». (۱)

آن مدافعات و ایستادگیهای مردانهٔ غایرخان در اترار، تیمور ملک در خجند، ملک شمس الدین جوزجانی در هرات، و دیگران در جاهای دیگر ـ در همان حال انفعال و تسلیم اسف بار مردم ـ با ورود جلال الدین به عرصه مبارزات ضد مغولی اینک رنگ تازهای به خود گرفته بود. «مردم از فراز برج و باروها، در بیرون حصارها، و از پس فرو ریختن حصارها، کوچه به کوچه و خانه به خانه با سپاه پورشگر [مغول] مى رزميدند ... حملات دليرانه سلطان جلال الدين در نبردهاي پروان و كنار سند با مغول ... با سطور زرین در تاریخ حماسههای میهنی ما میدرخشد. مردم جان میدادند و در آتش می سوختند و باز می رزمیدند و تسلیم نمی شدند. آنجا که زوزه رعدآسای گرگان مغولی، پشت بعضی سرداران بزدل، و صوفیان ناصافی ضمیر و تابعان خلیفه عباسی را می لرزاند، تیمور ملکها [ملک شمس الدینها و سلطان جلال الدينها ]نشان دادند كه سرباز مغول هم آسيب پذير است و مي توان سنانها را از مفاصل او نیز گذراند. در این موارد بود که سپاه مغول، روباهوار می گریخت و بهنزد خان خود می رفت تا با سپاه گرانتری بازگردد. هرجا این روحیه دلاورانه موجود بود، شکست در مهاجم می افتاد». (۲)

حمداله مستوفى مى گويد: در آغاز يورش مغولان، هفت نوبت ميان او و مغولان

۱- هجوم اردوی مغول، ص ۴۱۹. ۲- همان کتاب، ص ۴۲۳.

جنگ افتاد و همیشه او مظفّر بود <sup>(۱)</sup>

در برابر آن گروه از کاربهدستان برخی شهرها، که از سر بُزدلی یا ناتوانی یا مصلحت اندیشی به اطاعت و ایلی مغول گردن فرود می آوردند، امیرانی هم مثل سیف الدین قُدُوز بودند که فرستادگان هلاکو را که برای طلب اطاعت آمده بودند می کشت و بدون وحشتی از قدرت مغولان می گفت: یا می میریم یا گردن خصم را می شکنیم». (۲) و «اورخان» سردار درخشان جلال الدین، که دایی او نیز بود، و وقتی با تهدیدات نماینده اسماعیلیان روبه رو شد، در حضور خوارزمشاه «از زیر موزه و زیر بغل و کمر، چند خنجر بیرون کشید و فریاد زد که: اینک خنجرهای ما، گذشته از اینها، شمشیرهای فراوان داریم که تیزتر و آبدیده تر و مرگبارتر است» (۳)، دفاع اینها، شمشیرهای فراوان داریم که تیزتر و آبدیده تر و مرگبارتر است» (۳)، دفاع قهرمانانه مردم خوارزم و گرگانج که «بارتولد» آن را «از پدیدههای شایان توجه تاریخ می شمارد» (۴)، و نبرد ساکنان قلعه «نصرکوه طالقان» که شخص چنگیز را به آنجا کشاندند:

اهل قلعه دل بر شهادت نهادند ... جمله بهاتفاق یکدیگر جامهها کبود کردند و هر روز به جهاد مشغول می شدند ... تا مغول آن قلعه بگرفت. از اهل قلعه به قدر پانصد مرد عیّار جنگی گرهبسته از طالقان بیرون آمدند و بر لشکر مغول زدند و صفهای ایشان بر هم دریدند و بیرون رفتند ...(۵)

۱- حمدالله مستوفى: تاريخ گزيده، به اهتمام عبد الحسين نوايى، انتشارات الميركبير، چاپ سوم، ۱۳۶۴، ص ۴۹۷،

۲- این امیر در خدمت شاهان ممالیک (غلامانی که بر اثر استیلای مغول و فرار مردم از جلوی ایشان به مصر و شام رفته بودند و به تدریج به حکومت رسیده بودند) به اتابیکی پسر عزالدین آیبگ رسیده بود و سپس وی راکنار زده و خود به نام الملک المظفر پادشاه شد. او در عین جالوت (در فلسطین) کیتوبوقا، سردار هلاکو را به سختی شکست داد و کسی از ایشان را زنده نگذاشت و خود کیتوبوقا را دستگیر و گردن زد (تاریخ مغول. ص ۱۹۵).

۳- محمد نسوی: سیرت جلال الدین خوارزمشاه، ص ۱۶۳، نقل از هجوم اردوی مغول، ص ۳۹۴. ۴- ترکستان نامه، ص ۸۹۸.

وجنگ اهل «قلعه کالیون» [بین کوههای بادغیس و هرات]، که کار دلیری ایشان به جایی رسید که لشکر مغول را به شب خواب از خوف ایشان ممکن نبود ... محاصره قلعه آنها یک سال به طول کشید، برای مغول نیروی کمکی رسید و مبارزان در اثر سوء تغذیه [خوراک آنها محصراً گوشت قدید (گوشت خشک کرده) و پسته بوده] رنجور می شدند و پای و سر آماس می کردند و درمی گذشتند. چون مدت دربندان حصار از شانزده ماه بگذشت، آدمی پنجاه بیش نماند ... مغول روی به قلعه آور دند ... مبارزان شمشیر برکشیدند و خود را به مغولان زدند و به دولت شهادت رسیدند. (۱)

#### از خوارزم تا آن سوی سند

سلطان محمد هنگام مرگ، جلال الدین، پسر بزرگ خویش را به جانشینی برگزید و اوزلاغ شاه ولیعهد قبلی و دیگر برادران را به اطاعت از وی فراخواند. نبرد جلال الدین با مغولان، اینک در مرحله تازهای قرار گرفته بود، او به عنوان پادشاه ایران در رأس تمامی ارتش در هم پاشیده خوار زمشاه جنگ با مغولان را دنبال گرفت. این زمان مغولان به فتح خراسان سرگرم بودند. جلال الدین که از خوار زم بیرون زده بود، در بیابان یک دسته هفتصد نفری از مغولان را نابود ساخت و اسلحه و سازوبرگ آنها را تصاحب کرد. و سپس خود را به نیشابور رساند. اشاره کردیم که نیشابوریان، با آگاهی از تحرکات جلال الدین خوارزمشاه، دست به شورش زدند و گماشتگان مغول را منکوب کردند.

درگیری جلال الدین با مغولان، در حوالی نیشابور با اینکه فتوحاتی نصیب او ساخت، اما چون نتوانست قوای کافی در خراسان تجهیز کند، به جایی نرسید، پس به بسوی هرات رفت. در این شهر، امین ملک، سیف الدین اغراق، اعظم ملک، مظفر ملک رئیس افاغنه و سردار ترکان قرلق، هر کدام با سپاهیان بسیار بدو پیوستند. او با

۱- طبقات ناصری، نقل از هجوم اردوی مغول، ص ۴۲۸-۴۲۹.

این تجهیزات، در قصبه پروان (از آبادیهای بین غزنه و بامیان) اردو زد و پس از آنکه در یک شبیخون جانانه، هزار تن از مغولان را که قلعه والیان را در تصرف داشتند، نابود ساخت، منتظر عکسالعمل مغولها ماند. چنگیز، سردار معروف خود «قُوتوقُو نویان» را در رأس سپاهی که عدد آنها را سی تا چهلوپنجهزار تن نوشتهاند، بر سر جلال الدین فرستاد. جنگ پروان دو روز به طول کشید و در پایان روز دوم مغولان به سختی درهم شکسته شدند. سپاهیان جلال الدین، قوتوقو و سربازانش را تا مسافتی بعید تعقیب کردند و آنها، هراسناک و درهم شکسته نزد چنگیز، که سرگرم چپاول در طالقان بود، گریختند.

پیروزی پروان موجی از شادی و شعف بر سراسر ایران پراکند. در تحرکات و هیجان مردم شهرها، شحنههای مغولی بهقتل رسیدند. مردم، خدمه و اسیران مغولی را در سینه دیوارهامینهادند و با میخگوشهای آنان را به دیوار میکوفتند. (۱)

#### حماسه در کناره سند

چنگیز که از شکست پروان، زخمی کاری بر دل داشت، به قصد رویارویی با جلال الدین به غزنین آمد. سلطان در گردیز، نزدیک غزنین، مغولانی راکه چنگیز بر سر راه او فرستاده بود درهم شکست و خود را به کناره سند کشاند. چنگیز در آنجا به جلال الدین رسید. نبرد سلطان با مغولان در کناره سند، از رویداد شگفت و پدیدههای مشهور تاریخ است. در همین نبرد بود که جلال الدین، با ۷۰۰ نفر باقیمانده سپاه خود مدتها با مغولان جنگید و آنگاه که پایداری او و همرزمانش به باقیمانده سپاه خود مدتها با مغولان جنگید و آنگاه که پایداری او و همرزمانش به آخر رسید، در برابر چشمان حیرتزده چنگیز، با اسب به امواج خروشان سند زد و

۱- درحالیکه نبرد پروان، روحیهٔ تازهای به مردم بخشیده بود، سرداران سپاه جلال الدین امین ملک، سیف الدین اغراق و اعظم ملک با تنگ نظری خیره کننده ای بر سر تقسیم غنایم جنگی به جان هم افتادند. تلاشهای جلال الدین برای آشتی دادن آنها نتیجه ای نداد و آنها در حوالی پیشاور یکدیگر را نابود کردند.

خود را به خاک هند رساند.

اقامت جلال الدین در هند مدت زیادی به طول نیانجامید. در غیاب او، چنگیز به مغولستان بازگشته بود تا شورشهایی را که در چین شمالی و تبت به ظهور رسیده بود، خاموش سازد. او دیگر به ایران بازنگشت زیرا در رمضان سال ۶۲۴، در دامنه بلندیهای تبت درگذشت.

جلال الدین پس از توقف کوتاهی در هند، به ایران بازگشت. برادران و برخی از امیران محلی را که در غیاب او در کرمان و خوزستان و عراق و فارس به حکومت نشسته بودند مطیع ساخت. اوقات او در این ایام بیشتر صرف سرکشان داخلی شد، که به جای وحدت، به جنگش می آمدند. مثلاً وقتی او از خلیفه ناصر، برای دفع مغولان یاری خواست، خلیفه نه تنها کمکی نکرد، بلکه امیران تابع خود را به جنگ او فرستاد.

نبرد با امیران دستنشانده خلیفه، درگیری با اوزبک فرزند جهان پهلوان اتابک آذربایجان، جنگ باگرجیها، فتح تفلیس و قتل عام مردم آنجا، تاخت و تاز مجدد در گرجستان و ارمنستان، محاصره اخلاط و کشتار و حشیانه مردم و نبردهای کوچک و بزرگ دیگر را درمجموع باید از دورههای تلخ و تاریک زندگی جلال الدین به حساب آورد. در این ایام او یکبار فرصت یافت که دراصفهان با مغولان رویاروی گردد. در این نبرد هم (که در رمضان ۴۲۵ هروی داد) با اینکه او رشادتهای فوق تصوّری از خود بروز داد، امّا به سبب فرار خیانت آمیز برادرش غیاث الدین و یکی از سرداران به نام جهان پهلوان ایلچی، شکست بزرگی خورد. (۱)

آخرین جنگ او با مغولان در حوالی دیاربکر بود. مغولان غفلتاً بر سر او ریختند، او با چابکی از چنگ آنهاگریخت.

۱- درگیریهای سلطان جلال الدین به ترتیب تاریخی در متن نیامده، مثلاً فتح اخلاط در ۶۲۷ صورت گرفته است.

## مرگ قهرمان

مدافعات دلیرانه، اما پراکنده ایرانیان در برابر مغولان، تا جلال الدین خوارزمشاه زنده بود، ادامه داشت. این فرمانده دلیر، که نفرتی پایان نیافتنی نسبت به مغولان داشت، تا زنده بود از مبارزه دست برنداشت؛ حماسهٔ پرغرور، اما غمانگیز جانفشانیهای او، که غالباً باناکامی همراه بود، در عمل خواب از چشم وحشیان مغول ربوده بود.

سلطان دلیر، در نیمهٔ شوال سال ۶۲۸هدر کوههای اطراف میافارقین، به گونهای ناشناس و با شیوهای اندوهبار درگذشت. مرگ او، ضربه بزرگی بر پیکر مبارزات ضد مغولی مردم ایران وارد کرد.

او، افسانه شکستناپذیری مغولان را باطل کرد، با شمشیر خود سرهای آنان را گوی میدان خویش ساخت، شبیخونهایش انتظام آهنین آنها را از هم گسیخت، چابکی و تحرکات برق آسایش، آنان را مبهوت و حیرت زده ساخت.

مردم با شنیدن نام او به هیجان آمدند، همینکه آوازه طغیان او را شنیدند، زنجیرهای اسارت را پاره کردند، شحنههای مغولی را کشتند و به جنگ با مغولان ایستادند. در این اتکاء به جلال الدین، اگر خصلت «فردپرستی و شخصیّتستایی» ویژه ایرانیان نقشی داشت، باری خود جلال شخصیّتی نیرومند بود. سرداری کمنظیر و بیمانند بود، سازماندهی هوشیار و طرّاحی دقیق بود، در حساس ترین مراحل جنگ، پایداری و جرئت شگفت آور او، دشوار ترین موقعیت را به نفع سپاهش تغییر می داد. او با ترس بیگانه بود. مرگ او فاجعه بود. و عمق فاجعه را محمد نسوی منشی او دریافته بود که در سوگ او گفت:

زهی بزرگ مصیبتی که اگر سپیده دم صدره خارا چاک زند و شگرف نازلهای که اگر ماه منوّر، رو به ناخن بخراشد و بخروشد سزاوار بود...(۱)

١- سيرت جلال الدين منكبرني، ص ٢٨٣.

مرگ جلال الدین خوارزمشاه راکسی باور نمی کرد، مردم پیرامون حیات او افسانه ها ساخته بودند، هر چند صباحی کسی از گوشهای برمی خاست و خود را سلطان جلال الدین می خواند. مردم به سرعت دور او جمع می شدند و مغولان را در وحشت فرومی بردند. این مدعیان، معمولاً بیشتر اوقات افراد وفادار و همرزمان سلطان بودند که پس از مرگ او به گوشه و کنار پراکنده و در کمین فرصتی برای ضربه زدن به مغولان بودند.

۱- برای آگاهی بیشتر از زندگی و مبارزات سلطان جلالالدین، ر.ک: سلطان جلالالدین خوارزمشاه، تندیس دلیری و استقامت، پناهی سمنانی، نشر ندا، چاپ اوّل ۱۳۷۵.

## نهالی، با گلهای عطرآگین

... در عنفوان جوانی، که نصیرالدین طوسی درپی کسب دانش، از زادگاه خود طوس بیرون رفت، نیشابور، یکی از چهار شهر بزرگ خراسان، از مراکز علمی درخشان و پرآوازه آن عهد، او را به جانب خویش کشید. در این شهر دانشمندان و حکیمان متعددی بودند که نصیرالدین می توانست روح بیقرار و جستجوگر خود را در محضر آنها آرام سازد ...

... خواجه که در شرحی داستانگونه، به چگونگی بخشی از زندگی تحصیلی خود پرداخته؛ از تشویق کنندگان و آموزگاران خود و علومی را که از آنان آموخته است و تضادهایی که در علم کلام و حکمت یافته و با استادان خود مطرح کرده است، یاد می کند ...

... خوارزمشاهیان در رقابت با سلجوقیان در ترویج علم و تشویق دانشمندان می کوشیدند، معتزلیان در خوارزم نیرومند بودند و بازار بحث و مناظره در مسائل کلامی گرم بود. به گفته زکریا قزوینی مردم در کوچه و بازار نیز در مسائل فلسفی و کلامی با هم گفتگو می کردند ...

... از قرائن چنین برمی آید که نصیرالدین هنگام خروج از نیشابور، ازلحاظ بار علمی در حد بسیار بالایی بوده است و لااقل اساتیدی که در محضر آنها درک علم میکرده، دیگر چیزی برای آموختن به او نداشته اند. سه پسر خواجه نصیرالدین، خود مردانی دانشمند و صاحب مقام و نامدار بار آمدند و تربیت پدر از آنان افرادی کاردان و لایق و دانش پرور ساخت ...

# فصل ششم

# نهالی، با گلهای عطرآگین

خدای داندکز بوستان حکمت و فضل چنو نهال نژست و چنو گلی نشکفت (از ترکیب بند مجدهمگر در رثای خواجه نصیر)

## خانواده خواجه نصير

دقایقی چند به طلوع آفتاب روز شنبه یازدهم ماه جمادی الاولی سال ۵۹۷ هجری باقی مانده بود که در خانه یکی از فقها و محدثین مشهد طوس، طفلی به دنیا آمد. (۱) پدر، نام خویش، یعنی «محمد» بر او نهاد. این طفل که در سالهای بعدی

۱- در منابع مربوط به احوال خواجه، زادگاه وی را تقریباً به طور عموم طوس نوشته اند. حمدالله مستوفی می گوید اصل او از ساوه است و اجدادش به طوس وطن گزیده اند. نیز نوشته اند که خواجه در جهرود قم متولد شده. به نظر استاد مدرس رضوی زادگاه خواجه قطعاً طوس، و نظرات دیگر اشتباه است (رک: احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، ص ۴).

زندگانی خویش القابی همچون «محقق طوسی»، «خواجه طوسی»، «استاد البشر» و «عقل حادی عشر» و «معلم ثالث» گرفت، «خواجه نصیرالدین طوسی» است. اگرچه «خواجه نصیر طوسی» عنوانی است که بر چندین نفر اطلاق شده، اما هیچیک از آنان به اهمیت و شهرت شخصیت مورد نظر ما نبودهاند. (۱) آموزش را از دوران کودکی از زادگاه خود آغاز کرد. صرف و نحو و اشتقاق و مبانی علل و لغت را فراگرفت، حدیث و اخبار و آثار بزرگان دین را مطالعه کرد، فقه و اصول را در محضر پدر و مقدمات منطق و حکمت را در نزد دایی خود آموخت. علاوه بر اینها علوم ریاضی را در حساب و محمت را در نزد دایی خود آموخت. علاوه بر اینها علوم ریاضی را در حساب و مندسه و جبر و موسیقی، با دقت تمام تحصیل کرد.

در عنفوان جوانی بود و دست یابی به کمال. پس راهی نیشابور؛ یکی از چهار شهر بزرگ خراسان و از مراکز علمی درخشان و بااهمیّت آن عهد شد. نیشابور کانون علوم و معارف مختلف و نشیمن بزرگترین و برجسته ترین چهرههای دانش و علوم زمانه بود. در این شهر مهمّ، فقیهان و حکمای متعدّدی بودند که نصیرالدین می توانست در محضرآنها روح بی قرار و جستجوگر خود را کم کم آرام سازد.

هرکدام از این بزرگان تجارب و ذخایر علمی خود را از استاد برجسته دیگری اخذ کرده بود. در محضر فریدالدین داماد نیشابوری اشارات ابوعلی سینا و علوم حکیمه را آموخت. داماد، خود در تسلسلی با پنج واسطه، شاگرد ابوعلی سینا بود. از قطب الدین مصری، شاگرد بزرگ امام فخر رازی، قانون بوعلی را فراگرفت. از کمال الدین بن یونس موصلی، علوم مختلف، ازجمله ریاضی آموخت. کمال در اکثر علوم؛ خاصه ریاضی، از سرآمدان زمانه خود بود.

اساتید دیگری همچون: معینالدین پسر سالم بدران مصری، از بزرگان علماء

<sup>1-</sup> عده ای از دانشمندان و فقها، لقب «نصیرالدین طوسی» داشته اند. سه تن از مشهور ترین آنها یکی نصیرالدین علی بن حمزه حسن طوسی است. دیگری شیخ نصیرالدین عبدالله که گویا دایی پدر خواجه نصیر و از استادان او بوده است و بالاخره نصیرالدین محمد بن محمد بن الحسن طوسی است. قهرمان کتاب ما غالباً با صفت خواجه از دیگران متمایز شده است. (ر.ک: احوال و آثار ... ص ۹۲-۹۲).

امامیه، شیخ ابوالسعادت اصفهانی، ابن میثم و شیخ برهان الدین قزوینی و احتمالاً سراج الدین قمری از دیگر دانشمندانی بوده اند که نصیرالدین جوان از آنها بهره جسته است.

## از زبان خواجه

خواجه نصیرالدین خود شرحی داستانگونه از چگونگی بخشی از زندگی تحصیلی خود به دست داده است که خواندنی است. او در این شرح از علائق و تشویقهای پدر یادمی کند که وی را به تحصیل در انواع دانشها و دریافتن نظرگاههای معتقدان مذاهب راهنمایی می کرده است:

... اما پدر بنده که مردی جهاندیده و سخن اصناف مردم شنیده و تربیت از خال خود، که از جمله شاگردان و مستفیدان داعی الدعاة تاج الدین شهرستانه بوده و [در] تقلید آن قواعد [قواعد اهل ظاهر] مبالغه کمتر نمودی، بنده کمترین را به تحصیل فنون علم و استماع سخن ارباب مذاهب و مقالات ترغیب کردی تا اتفاق را شخصی از شاگردان افضل الدین کاشی رحمة الله تعالی، که او را کمال الدین محمد حاسب گفتندی و در انواع حکمت خصوصاً در فن ریاضی تقدّمی حاصل کرده بود و با پدر بنده کمترین سابقه دوستی و معرفتی داشت بدان دیار افتاد. پدر، بنده را به استفادات از او و تردد به خدمت او اشارت کرد و بنده پیش او به تعلیم فن ریاضی مشغول شد ...

آن شخص سفر کرد و پدر فوت شد، خودم هم به حکم وصیت پدر مسافرت اختیار کرده در هر فنی که استادی می یافت استفادت می نمود ولی چون میل باطنی برای تمیز حق از باطل بود، در علومی مثل حکمت و کلام غور می کردم ...(۱)

۱- سرگذشت و عقاید فلسفی خواجه نصیرالدین طوسی، محمد مدرس زنجانی، (نقل از کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۲۳).

ضمن مطالعات خود در علم کلام و حکمت به تضادهایی در آراء فلاسفه برخورد کرده بود. و خود نظریاتی پیرامون آراء آنان داشت. این مشکلات و سئوالات را خواجه با دانشمند و حکیمی که از وی با عنوان «مخدوم سعید شهاب الدین» یاد می کند، درمیان نهاد و از وی پاسخهای لازم را دریافت کرد:

دو سه سئوال از مخدوم سعید شهاب الدین از آنچه در سخن حکما متناقض یافته و در آن حرف داشت استعلام کرده و به اخذ جواب توفیق می یابد و بعد از آن فرصتی جسته در سفری که از عراق به خراسان می شد، بر محروسهٔ معظمهٔ کوه حماه الله تعالی گذری کرد و روزی دو سه در خدمت او دریافت و طرفی از سخن دعوت از لفظ او استماع کرد چون ملازمت خدمت او به سبب موانعی مهیا نشد، از آنجا به خراسان آمد ...(۱)

## محيط فرهنگي

این زمان که نصیرالدین جوان در نیشابور، در کار سیراب کردن عطش دانش پژوهی خود بود، از نظر اجتماعی ـ سیاسی گرچه از دورانهای پر تب و تاب و آشفته روزگار بود، (بهخاطر داشته باشیم که ایران اینک در گیرودار یورش هولناک مغولان است)، امّا از چشمانداز فرهنگ و تمدن از دورههای پربار و درخشان تاریخ میهن ماست. بنا بر بررسی عبدالعلی دست غیب:

تاریخنویسان و جغرافی نویسان و جهانگردان درباره ایران ـ و سرزمینهای اسلامی دیگر ـ گزارشهایی به دست داده اند که گاه اعجاب انگیز است و وسعت تمدن و غنای فرهنگی بی همالی را نشان می دهد. «بلخ در آبادی به درجهای رسیده بود که در شهرها و روستاهای آن، هزار و دویست موضع نماز جمعه می گزاردند و هزار و دویست حمام کدخداپسند در آن نواحی موجود بود ...

بهرغم حملههای صوفیان و قشریان به علوم و فلسفه ... باز حوزههای علمی و فلسفی برقرار بوده است ...(۱)

## عباس اقبال أشتياني مينويسد:

شهر جُرجانیه یا آوْرگنج یا گرگانج، کرسی خوارزم در این تاریخ [یورش مغول] یکی از پرجمعیت ترین و آباد ترین بلاد اسلامی بود و مرکز علم و ادب و بحث و درس به شمار می رفت. مدارس و کتابخانه های بزرگ داشت و از عهد آتسز خوارزمشاه به بعد، مرکز اجتماع شعرا و ادبا و دانشمندان شد و از خراسان و ماوراء النهر و عراق، اهل علم و ادب به آن شهر روی می کردند. (۲)

بهطور کلی، خوارزم در زمان شهریاری خوارزمشاه سلطان تکشبن ایل ارسلان (۱۹۶۸ تا ۹۵۹ه) دورهای از آرامش و رونق فرهنگی رامی گذرانید و خوارزمشاهیان در رقابت با سلجوقیان در ترویج علم و تشویق دانشمندان می کوشیدند. معتزلیان در خوارزم نیرومند بودند ... ویژگی ممتاز دیگر خوارزم رواج بحث و مناظره بود. در مسائل کلامی ... مردم جرجانیه خوارزم، به گفته زکریا قزوینی حتی در کوچه و بازار نیز در مسائل کلامی گفتگو می کردند و شگفت آور آنکه در گفتگوها جانب انصاف را رعایت می کردند و تعصتی نمی ورزیدند. (۳)

## نیشابور، شهر علم

به نظر می رسد که نیشابور آخرین اقامتگاه خواجه در ایام طلبگی و دانش اندوزی وی بوده است و هنگامی که مغولان به این شهر وارد شده اند، نصیرالدین مراحل پایانی تحصیل خود را می گذرانده است.

برای اینکه تأثیر این شهر را در شکلگیری شخصیت علمی نصیرالدین بهتر

۲- تاریخ مغول، ص ۴۱.

۱- هجوم اردوي مغول، ص ۳۱۴.

٣- هجوم اردوي مغول، ص ٣١٧-٣١٨.

دریابیم، باید سیمای فرهنگی - اجتماعی این شهر را در آن دوران بشناسیم. شادروان عباس اقبال آشتیانی هنگام معرفی نیشابور، در آستانه یورش مغولان، یادآور می شود که:

نیشابور در ردیف مرو و بلخ و هرات یکی از چهار شهر خراسان محسوب می شد و در عهد سامانیان و غزنویان اردوگاه این سلاطین و از مراکز عمده آن سرزمین به شمار می رفت و در عهد سلاجقه و خوارزمشاهیان نیز از بلاد بسیار معتبر و آباد بود و جمعیت بسیار داشت. (۱)

نصیرالدین تا زمانی که خراسان مورد هجوم مغولان قرار نگرفته و به طریقی که در جای خود شرح خواهیم داد، به قلعه قهستان و نزد اسماعیلیان نقل مکان نکرده بود، به تحصیل علم و دانش در نیشابور ادامه داد.

از قرائن چنین برمی آید که نصیرالدین هنگام خروج از نیشابور، از لحاظ بار علمی، در حد بسیار بالایی قرار داشته است و لااقل اساتیدی که وی در محضر آنها درک علم می کرده است، دیگر چیزی درخور او در چنته نداشته اند. استاد مدرس رضوی، جامع احوال و آثار خواجه نصیر، می نویسد:

خواجه مدتی در این شهر بیماند و از محضر بسیاری از دانشمندان استفاده نمود ... تا در اقسام علوم انگشتنما گشت و سرآمد اقران خود گردید.(۲)

از خاطرههای به یادماندنی خواجه را در نیشابور، ملاقات او با شیخ عطّار، شاعر و عارف بلندیایه گزارش دادهاند.

١- تاريخ مغول، همان، ص ٥٥.

۲- محمدتقی مدرس رضوی: احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، انتشارات اساطیر، چاپ دوم، ۱۳۷۰، ص ۵.

## همسر و فرزندان

اطلاعاتی که از زندگی خصوصی و داخلی خواجه داده شده است بیشتر پیرامون پدر و فرزندان نصیرالدین است. چنانکه اشاره کرده ایم پدرش از فقها و دانشمندان صاحبنام طوس بود و نصیرالدین، بخشی از آموخته های خود را در محضر وی بدست آورد.

نصیرالدین از همسر یا همسرانی که نامشان در کتب شرح حال خواجه نیامده، سه پسر، که با سه پسر، که با نامهای صدرالدین علی، اصیل الدین حسن و فخرالدین احمد معرفی شدهاند، خود مردانی دانشمند و صاحب مقام و نامدار گشته اند و تربیت پدر توانسته است از آنان، مردانی کاردان، لایق، دانشمند و کارآمد بسازد.

بزرگترین فرزند او، صدرالدین را مردی دانشمند نوشته اند که در حیات پدر، تولیت امور رصدخانه مراغه را برعهده داشته است. او در علم نجوم نیز دست داشته است. صدرالدین طبعی شاعرانه داشته و به فارسی شعر می سروده است. وی مدتها بعد از وفات پدر، در مقام ریاست رصدخانه مراغه مشغول بوده است. غالب مناصب و مسئولیتهای خواجه نصیر، پس از مرگ او به این پسر محول گردیده است.

اصیل الدین ابو محمد حسن، دومین فرزند خواجه است. اصیل الدین هنگام توقف پدر در قلعههای الموت و میمون دز، همراه وی بوده است و پس از تسلیم خورشاه، همراه خواجه و دیگر مردان و بزرگان اسماعیلی از قلعه فرود آمده و به اردوی هلاکوخان پیوسته است. اصیل الدین نیز بسیاری از لیاقتها و استعدادهای پدر را در امر سیاست و اداره حکومت، واجدگر دیده بود. وی را نیز شخصیتی جامع آداب و محاسن و در عین حال ادیب، دانشمند، مهندس، حکیم و برخور دار از فنون زمانه خود معرفی کرده اند. در کار ایجاد و نگهداری رصدخانه مراغه، این پسر نیز مشارکت داشته است و پس از مرگ خواجه مدتی در رصدخانه وظایف خود را دنبال

کرده است. اصیل الدین در نزد خانها و حکمرانان بعدی مغول؛ غازان خان و الجایتو مصدر مشاغل مهمّی بود. مورد اعتماد و حمایت ویژه خواجه رشیدالدین فضل الله قرار داشت و از سوی این وزیر بزرگ خدمات مهمی به وی محول گردید. اداره رصدخانه مراغه، همراه با منصب «منجمباشی»، از سوی الجایتو هنگام دیدارش از رصدخانه به اصیل الدین محول گردید. (۱)

در چگونگی پایان زندگی این فرزند خواجه نصیر اخبار مختلفی نوشتهاند. یکجا گفتهاند که: وقتی نیابت بغداد و عراق بدو محول شد، مردم از او ناراضی شدند و درنتیجه از مقامات و مشاغل خود عزل و اموالش مصادره شد. سخت مور د اهانت قرار گرفت و با ذلت و خواری درگذشت. (۲)

در یک منبع دیگر گفته شده که: اصیل الدین درسال ۷۱۱-۷۱۰ هجری به سعایت و فتنه سعدالدین وزیر الجایتو به قتل رسید و اندکی بعد، مرد فتنه گر، یعنی سعدالدین نیز کشته شد. (۳)

چنانکه اشاره شد، اصیل الدین مردی دانشمند و حکیم و هنرمندپرور بود. در ایامی که تصدی امور حکومتی را داشت بسیاری از شاعران و هنرمندان و مردان دانشور از حمایت و تشویق او بهره مند شدند. به نمونه آثاری که شاعران در مدح وی سروده اند در اوراق تاریخها اشاراتی رفته است. اوصافی چون: «مولانا»، «قدوة العلما» و «سلطان الحکما»، هنگام نام بردن از وی در برخی نوشته ها، نشانهٔ فضل و منزلت علمی او به حساب می آید.

علامه مشهور «قطبالدین شیرازی» از شاگردان نامدار خواجه نصیر، یکی از کتابهای خود را بهنام اصیل الدین کرده و به وی تقدیم داشته است. (۴)

۱- احوال و آثار خواجه نصيرالدين طوسي: ص ۶۸-۶۹.

٢- ابن شاكر: فوات الوفيات، نقل از احوال و آثار خواجه نصير، ص ٧٠.

٣- ادگار بلوشه: تاريخ مغول، نقل از احوال و آثار ص ٧٠.

۴- علامه قطبالدين محمد بن مسعود بن مصلح كازروني (۶۳۴-۷۱۰ هـ) از استعدادهاي

آخرین پسر خواجه نصیرالدین طوسی، ابوالقاسم فخرالدین احمد را نیز «حکیمی فاضل و منجمّی بینظیر»، مردی نیکسیرت، خوشسیما، سخی، شیرین گفتار و نیکواخلاق، که خطی نیکو داشته و علوم ریاضی را با دقت تمام آموخته بوده است، توصیف کردهاند. مولف کتاب الوزراء، فخرالدین احمد را «مردی بسیار فطن و داهی» معرفی کرده و نوشته است که در زمان وزارت پدر، مرتبت و حرمت و قدرت زایدالوصفی داشته است. پایان زندگی این آخرین فرزند نصیرالدین نیز در هالهای از ابهام پیچیده شده است. دو تن از تاریخنویسان گفتهاند که: فخرالدین احمد را غازان خان بکشت، به سبب آنکه او را بر اوقاف گماشته بود و او در آن عمل، آنچه از وجوه موقوفات به دست آورد، بخورد. (۱) بر داشت دکتر صفا این است که غازان وی را به سبب تصرفات ناواردش در اوقاف مردم به قتل رساند. (۲)

## لقبها وعنوانها

دانشمندان و محافل علمی اروپا، خواجه نصیرالدین طوسی را با عنوان «الطوسی» معرفی و اطلاعات و آگاهیهای مربوط به زندگی و کارنامه علمی او را ذیل این عنوان تنظیم می کنند. (۳)

اما عناوین و القابی که علما و نویسندگان فارسی و عربی در حق خواجه به کار

-

شگفتانگیز و چهرههای ممتاز علمی است. او از پزشکان معروف و هم از مشایخ صوفیه بود. شخصیتی دوجوانب و ممتاز داشت. علاوه بر طب و ریاضی و فلسفه و علوم ادبی و دینی، در شطرنج و موسیقی و شعر نیز دستی قوی داشت. حتی شعبده میدانست و در همان حال مردی بذله گو و شوخ طبع بود. عبید زاکانی و مجد خوافی نکتههای شیرینی از و یاد کرده اند (برای اطلاع بیشتر، رک: طبری، برخی بررسیها ... ص ۳۱۴).

۱- فوات الوفيات ابن شاكر، ج ۲ ، ص ۱۵۱ و الدررالكامنه ابن حجر عسقلاني، ج ۳، ص ۴۵۲ نقل از احوال و آثار، ص ۷۵.

۳- نگاه کنید به: ابوالقاسم قربانی: زندگینامه ریاضیدانان دوره اسلامی، مرکز نشر دانشگاهی. ص ۴۸۶.

می برند، متنوع و بسیار زیاد است. ظاهراً عنوان عمدهٔ او یعنی «استادالبشر» را علمای معاصر او و شاگردان دانشمندش، هنگام یاد آوری از او عنوان می کرده اند.

«عقل حادی عشر» لقب وصفی دیگری است که از کلام شاگرد برجسته و نامدار او «علامه حلّی» بیرون آمده است. علامه حلّی، استاد خود را در کنار «عقول عشره»ای که خداوند پدید آورد، عقل یازدهم یا «عقل حادی عشر» خوانده است.

در آن ایام که نصیرالدین در میان اسماعیلیان میزیست آنان عنوان «خواجه کائنات» را به وی داده بودند. در نزد اصحاب فلسفه به «محقق طوسی» یا «خواجه طوسی» شهرت دارد.(۱)

«معلم ثالث» از دیگر عناوین معروف خواجه نصیرالدین است. (معلم اول، عنوان ارسطو است و معلم شانی، فارابی؛ زیرا او یکی از برجسته ترین شارحان و تفسیر کنندگان آثار ارسطو است و ازاین رو به ارسطوی ثانی یا معلم ثانی معرف شده است.)

امّا از اوصافی که علمای قدیم و جدید، هنگام یاد کردن از او برشمردهاند، القاب بیشماری می توان بیرون کشید. این القاب و زبانزدهاگرچه از جنس تعارفات معمول و متعارف در مکاتبات و یاد کردها از بزرگان در میان اهل قلم در ادوار گذشته رسم بوده است، اما کاربرد آنها در حق خواجه ناشی از احترام و شناخت اصیل از منزلت و مرتبت او بوده است. مثلاً وقتی «علمالدین قیصر» خواجه نصیر را «سلطان الحکما و العلماء و المحققین» می نامد، به موقع و مقام او به عنوان سلطان فیلسوفان و دانشمندان و پژوهشگران، توجهی ویژه دارد. لقب «سلطان الحکما» را قریب به اتفاق منابع تاریخی قدیم درباره خواجه به کار برده اند.

برخي از القاب مانند «نصير المله و الدين» از عملكرد سياسي او در باب

۱- برخی بررسیها ... همان، ص ۳۰۷.

اسماعیلیان و خلافت عباسیان و جهتگیریهای مذهبی وی بیرون آمده است. این لقب را منابع تاریخی معاصر و نویسندگان بعدی دربارهاش ذکر کردهاند. امّا این اعجوبهٔ روزگار، خود را اینگونه مینامد: «من، بنده کمترین نصیر، از طوسم». (۱)

او در مقدمه کتاب اخلاق ناصری باکمالِ فروتنی خود را «بنده بیبضاعت» که «خویشتن را منزلت و پایه این جرأت» [یعنی تألیف این کتاب ]نمی دید، می خواند و از «بزرگانی که این مختصر از نظر ایشان می گذرد درخواست می کند که «به کرم عمیم ولطف جسیم، چون بر خطایی و سهوی اطلاع یابند، شرف اصلاح ارزانی فرمایند». (۲)

## چهره خواجه نصيرالدين

چنانکه می دانیم از سیمای واقعی نوابغ و دانشمندان بزرگ و چگونگی تندیس و چهره آنها به ندرت در آثار تاریخی یاد شده است. این جنبه از حیات بزرگان و شخصیتها مورد توجه وقایع نگاران نبوده است. هم از این روست که ما اطلاع روشنی از سیمای ظاهری بسیاری از شخصیتهای تاریخی نداریم. اما در مورد خواجه نصیر طوسی ظاهراً اندکی وضع فرق می کند. یکی از دانشمندان معاصر نوشته است:

تصویری در زمان حیات خواجه نصیرالدین طوسی از وی کشیدهاند که امروز خوشبختانه درست است. موافق این تصویر، خواجه با همعصران خود از جهت ظاهری تفاوتی ندارد. مردیست با ریش و مندیل و تحتالحنک، به دو زانو نشسته، کتابی در دست دارد. (۳)

۱- احوال و آثار ... ص ۴.

۲- اخلاق ناصري، با مقدمه وحيد دامغاني، انتشارات فراهاني، ص ١٨.

۳- احسان طبری، برخی بررسیها درباره جهانبینی ها و جنبشهای اجتماعی در ایران، ۱۳۴۸، ص ۳۰۷.

تصویر دیگری از خواجه در دست است که بر یک کاشی معرّق نقش شده است. این کاشی از ساختمانی، متعلق به قرن هفتم هجری به دست آمده است. مجله چهره نما، چاپ مصر، این تصویر را در یکی از مغازههای مصر به دست آورده و در شماره پنجم سال ۱۳۲۵ قمری به چاپ رسانیده است. در این تصویر خواجه به دو زانو نشسته و سه اسطر لاب و تصویرهایی از حمل و جوزا و ثور و ... در حاشیه تصویر او نقاشی شده و خواجه انگشت سبابه دست راست خود را بالاگرفته و پنداری در حال سخن رانی است. (۱)

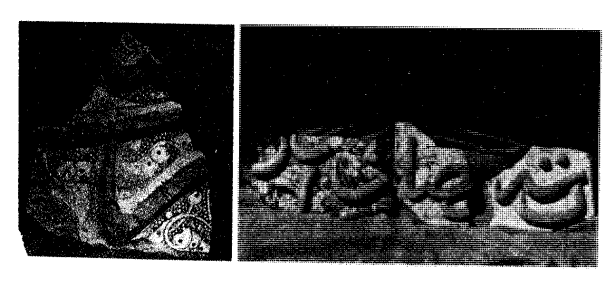
از معاصران و خاصه شاگردان او، که محضرش را درک کردهاند، برخی به سیمای ظاهری او هم اشاره کردهاند. محمد بن شاکر، در کتاب خود «فوات الوفیات» خواجه نصیر را «بسیار نیکوصورت و خوشرو» توصیف کرده است. از هنرمندان معاصر ما، شادروان ابوالحسن صدیقی تصویری از خواجه رسم کرده که بسیار مشهور است.

## شرحی به شوخی

در باب فروتنی و تواضع او، مطالب بسیار نوشتهاند و آنرا از مردی چون او، با آنهمه فضل و دانش و منزلت اجتماعی و مقامات سیاسی، نشانه کرامت نفس و اصالت ذات و بزرگواری دانستهاند. در فصل دیگری از این کتاب، حکایاتی درباره او نقل خواهیم کرد، اما در این جاذ کر حکایت جالبی، که خواجه در آن به شوخی شرحی از ظاهر خود داده است و در عین حال نشانی از حلم و متانت اوست، بی مناسبت نیست: وقتی شخصی به خدمت خواجه آمد و نوشتهای از دیگری تقدیم وی کرد که در آن نوشته به خواجه بسیار ناسزاگفته و دشنام داده شده، او را «کلب بن کلب» (سگ

١- روايت ابن شاكر، نقل از احوال و آثار، ص ٧٩.

فرزند سگ) خوانده بود. خواجه در برابر ناسزاهای وی با زبان ملاطفت آمیزی او را جواب گفت و فرمود: اینکه مرا سگ خوانده درست نیست؛ چه سگ ازجمله چهارپایان و عوعوکننده و پوستش پوشیده از پشم، با ناخنی دراز باشد و این صفات در من نیست. قامت من راست و تنم بی موی و ناخنم پهن و ناطق و خندانم. آنچه در من است متناقض است با آنچه صاحب نامه درباره من گفته است!!



تصویری از چهار قطعه کاشی کتیبدار، بدست آمده در کاوش رصدخانه مراغه. (اسلاید رنگی از نگارنده)

## در آسمان آبی اخلاق

... سهم خواجه نصیر در بسط اخلاق، به عنوان یکی از ائمه صاحب صلاحیت در قرون وسطی در مسائل اخلاقی بسیار برجسته است. او با میراث بازمانده از پایه گذاران مکتب اخلاق (فارابی، ابنسینا، ابن مسکویه، ...) برخوردی انتقادی، خلاق و سازنده داشته است ...

... خواجه گذشته از اینکه مردی حکیم و دانشمند بوده، به صفات حمیده و اخلاق پسندیده نیز آراسته بوده است و معاصرین وی، همه او را به کرایم اخلاق ستوده اند. ...

... علامه حلّی پیرامون اخلاق استاد خود گفته است: خواجه نصیر در اخلاق، بر ترین کسی بود که من دیده بودم. شاگرد دیگرش ابن الفواطی گفته است: خواجه هیچگاه از درخواست کسی دلتنگ نمی شد و حاجتمندی را رد نمی کرد ... ابتکار خواجه نصیر در نجات جان عطاملک جوینی از زندان هلاکو، نشانه درایت، هوشمندی و شدت احساس مسئولیت و تعهد در او ارزیابی شده است ...

... این حقیقتی است که خواجه نصیر هم چون بسیاری دیگر از ایرانیان به مغول پیوسته بود امّا او از این پیوستن، بهرههای بزرگ بهسود کشور و هم میهنان خود به دست آورد، که یکی از مهمترین آنها نجات جان عده بسیاری از فضلا و دانشمندان عصر خود، از خطر مغول بود ...

... خواجه پس از کشف دقیقهای از دقایق علوم، شادی کنان بر پای می خواست و پای می کوبید و دست می افشاند ...

## فصل هفتم

# در آسمان آبی اخلاق

علم و فضلی که به چل سال دلم گرد آورد تـرسم آن نـرگس مسـتانه بـه یکـجا بـبرد (حافظ)

## منشها و خصال خواجه نصير

بعد دیگری از شخصیت خواجه نصیرالدین طوسی را باید در قلمرو آموزش اخلاق بازشناخت. خواجه از صاحب نظران و داعیه داران برجسته و مروّجان پرصلابت نهاده های اخلاقی است. سهم او در بسط اخلاق، به عنوان یکی از اِئمه صاحب صلاحیت قرون وسطی در مسائل اخلاق بسیار برجسته است. او با میراث بازمانده از پایه گذاران مکتب اخلاق، که پیش از او زیسته اند (فارابی، بوعلی سینا، ابوعلی مسکویه، جلال الدین دوانی) برخور دی انتقادی، خلاق و سازنده داشته است و تجارب و دستاور دهای آن بزرگان را، با روش ویژه خود، که مبتنی است بر دقت و

استدلال، دقیق ساخته و بسط داده است. دو کتاب معروف او «اخلاق ناصری» و «اوصاف الاشراف» که عرصه تجلّی آموزشها و دیدگاههای اخلاقی اوست، چهارچوب تئوری اخلاق را در نزد وی بیان می کنند. یکی از محققان معاصر، در بیان حد و مرز اخلاق ناصری می نویسد:

آموزش اخلاقی خواجه نصیر (براساس بررسی کتاب معروف او، اخلاق ناصری) از نظرگاه دانش اجتماعی امروز مجموعه ایست مختلط از نظریات مربوط به جامعه شناسی، روانشناسی، متااتیک (که از تئوری عمومی احکام و ارزشهای اخلاقی بحث می کند)، که سرانجام منجر به تنظیم یک «گدِکْش» یا مقررات اخلاقی، یعنی تعین موازین حسن رفتار، یا سوء رفتار می شود. خواجه در سراسر کتاب خود، مانند دیگر آثارش، مردیست دقیق و استدلالی، جملاتش فشرده و زبانش علمی است همهٔ مفاهیم او دارای تعاریف جامع و مانع دقیقی است. کاملاً دیده می شود که با افکار سنجیده و حساب شدهٔ یک فیلسوف آگاه و ورزیده روبه رو هستیم و نیز کاملاً روشن است که مباحث اخلاقی و جامعه شناسی [او] سنت محکمی دارد و بحثها پخته و سایه روشنها از هم جامعه شناسی [او] سنت محکمی دارد و بحثها پخته و سایه روشنها از هم تمیز داده شده است. به حدی که گاه مایه اعجاب است. (۱)

بدینگونه از شخصیتی صاحب مکتب در اخلاق چون او باید انتظار ملکات اخلاقی ویژهای داشت و البته چنین هم بوده است. استاد مدرس رضوی هنگام انعکاس دیدگاههای معاصرین خواجه مینویسد:

... خواجه گذشته از اینکه مردی حکیم و دانشمند بوده، به صفات حمیده و اخلاق پسندیده نیز آراسته بوده و معاصرین وی، همه او را به کرایم اخلاق ستودهاند. (۲)

۱- برخی بررسیها درباره ... ، مقاله خواجه نصیرالدین طوسی و شمّهای از آمـوزش اخـلاقی او. ص ۳۱۰.

۲- احوال و آثار خواجه نصيرالدين طوسي: ص ۷۸.

اظهار نظر شاگردان او، که هر یک در حد خود از نامداران عرصه علم و دانش و خداوندان آراء ثاقب و متین هستند، در ثبوت ادعای استاد مدرس رضوی، بهترین شاهد است. علامه حلّی پیرامون اخلاق استاد خود گفته است: «و کان اشرف من شاهدناه فی الاخلاق نور الله ضریحه». (۱) (او در اخلاق، برترین کسی بود که من دیده بودم، نور خدا بر تربت او باد).

شاگرد دیگرش ابن الفواطی؛ کسی که سالها در خدمت او بهسر برده میگوید: خواجه مردی فاضل و کریم الاخلاق و نیکوسیرت و فروتن بود. هیچگاه از درخواست کسی دلتنگ نمی شد و حاجتمندی را رد نمی کرد و برخورد او با همه به خوشرویی بود.(۲)

## حکایت عطاملک و هلاکو

محمد بن شاکر، از دانشمندان و نویسندگان معاصر او، خواجه را بدین شرح توصیف کرده است: خواجه بسیار نیکوصورت و خوشرو و کریم و سخی و بردبار و خوش معاشرت و زیرک و بافراست بود و یکی از دهاة [داهیان و هوشمندان] بهشمار می رفت.

ابن شاکر در زمینه صفاتی که به خواجه داده است، حکایات جالبی نقل کرده است. ازجمله در بیان تدبیر و زیرکی او، به داستان چاره گری خواجه در رهانیدن عطاملک جوینی از زندان هلاکو؛ که حکایتی معروف است اشاره کرده است. نصیرالدین با تدبیری که اندیشید نه تنها عطاملک، بلکه هزاران زندانی دیگر را از محبس مغولان نجات داد. بموجب این حکایت، دانشمند و تاریخنگار معروف عطاملک جوینی به علتی گرفتار خشم و کینهٔ هلاکوی مغول شد و به دستور او به زندان افتاد. برای نجات او، برادرش خواجه شمس الدین محمد جوینی از خواجه زندان افتاد. برای نجات او، برادرش خواجه شمس الدین محمد جوینی از خواجه

۲- همان منبع.

نصیر استمداد کرد و از او خواست تا تمهیدی برای رهایی عطاملک بیندیشد.

خواجه برای تحقّق این منظور به ابتکار جالبی دست زد. او که از عادت و خوی مغولان، خاصه معتقدات خرافی و وحشت آنان از جادو و حوادث و بلایای آسمانی آگاهی داشت، به چاره گری از این زاویه پرداخت. عصایی و شبحهای و اصطرلابی به دست گرفت و بخورسوزی به دست یکی از کسانش داد، و درحالیکه در اصطرلاب مینگریست، بسوی خیمه هلاکو بهراه افتاد. نگهبانان و قراولان با مشاهده این وضع، نزد وی آمدند و صورت حال را بازجستند. خواجه احوال هلاكو را از آنها پرسید. گفتند: در خیمه است. پرسید: حالش نیکو و سالم است؟ گفتند: بلی سالم است و حالت بدی ندار د. خواجه با شنیدن خبر سلامتی او بر خاک افتاد و سجده شکر کرد و باز همان سئوال را تكرار كرد و گفت: تا خود به چشم هلاكو را نبيند و از سلامت حال او مطمئن نگردد، باور نمی دارد. گزارش این اعمال دم به دم به هلاکو می رسید و سرانجام هلاكو اجازه ورود به خواجه داد و صورت حال رابازپرسید. خواجه پس از اینكه در حضور هلاکو باز سجده شکر بجای آوردگفت: اوضاع کواکب دال بر آن بود که به قاآن مکروهی خواهد رسید برای رفع آن مکروه برخاستم و این اعمال را برجای آوردم و بخور سوختم و ادعیه و اورادی که می دانستم خواندم تا خداوند آن مکروه از تو برطرف سازد. و اینک که ترا سلامت دیدم سجده شکر بجای آوردم حال بشکرانه رفع خطری بزرگ از وجود تو ضرورت دارد که همهٔ مقصرین را عفو کنی و زندانیان را در سراسر قلمرو خود آزاد سازی.

هلاکو که تدبیر خواجه در او موثر واقع شده بود، بلافاصله فرمان عفو و آزادی محبوسین را صادر کرد و بدین نحو، عطاملک نیز از زندان آزاد شد (۱)

۱- نقل به معنی از احوال و آثار ... ، ص ۱۰۴-۱۰۳ . علامه قزوینی تصریح کرده است که این حکایت ساختگی است و در تواریخ معتبر در باب آن ذکری به میان نیامده است. (مقدمه بر جهانگشای جوینی، ج ۱، ص فکد)

اگر این حکایت ساختگی هم باشد، باری اندیشهٔ پردازندگان آن را از تصور تی که درباره نقش رهایی بخش خواجه داشته اند، باز می نماید. این حقیقتی است که خواجه هم چون برخی دیگر از ایرانیان، به مغولان پیوسته بود. امّا او از این پیوستن بهرههای بزرگ به نفع کشورش و هم وطنان و همکیشانش گرفت که یکی از مهمترین آنها نجات جان عده بسیاری از فضلا و دانشمندان عصر از خطر مغول بود. او ملجاء و پناهگاه و حامی دانشمندان زمانه خود، به مفهوم وسیع کلمه بود. شاید جملاتی را که «مویدالدین عُرضی» مهندس برجسته علم نجوم و همکار خواجه، در رساله معروف خود «شرح آلات رصدیه مراغه» آورده بتواند گوشههایی از منش و خصال این مرد یگانه را باز تاب دهد:

با راهنمایی مولای اعظم ما، امام بزرگ و دانشمند فاضل و محقق کامل، صدرالعلماء و افضل حکمای اسلامی و بزرگ دانشمندان قوم، کسی که خدای متعال تمام فضایل و مناقب حمیده را که به انسان بخشیده، در او یکجا جمع نموده بود. و او به تمام علوم زمان احاطه و به تمام بدیهیات و دانشها دسترسی داشت. او کسی بود که همه دانشمندان را چون پدری مهربان دور خود جمع کرده، همه از دانش او بهرهمند می شدند و از دیدن آن شهریار علم بهرهور میگردیدند. او بزرگ ملت و پدر ملّت «محمد بن محمد طوسی» است که خداوند شاهد و گواه است که روزهای خوش را جمع کرده با او گذراندیم هرچند این روزها ما را از میهن و قوم و فرزندان دور نگاهداشت ولی در رکاب او چیزی بود که در جای دیگر وجود نداشت. و هرکه از این محیط فضل و ادب بهره نبردی، همه چیز را ازدست دادی. از خداوند مسئلت می نمائیم که ما را همیشه از این وجود عزیز بی نصیب نگذارد. (۱)

۱- مویدالدین عُرضی: شرح آلات رصدیه مراغه، نقل از: کاوش رصدخانه مـراغـه، تألیف دکـتر پرویز ورجاوند، انتشارات امیرکبیر، ص ۳۷۳.

#### نیکی در حق همه

اشارات عُرضی پیرامون سعی خواجه در حمایت از اهل علم و دستگیری از همکیشان، به عنوان یکی از صفات برجسته اخلاقی او مورد تأیید و اشارهٔ اکثر مورخان و شرحال نویسان او نیز قرار دارد. ابن شاکر تصریح میکند که او از تقرب خود نزد هلاکو به سود دیگران بهره می جست:

خواجه بواسطه تقرّب و مکانتی که نزد هلاکو داشت، منافع مسلمانان و مخصوصاً شیعیان و سادات و حکما و علما را در مقابل سپاهیان خونخوار مغول حفظ می کرد، رعایت کامل از آنان می نمود و در حق همه نیکی می کرد و تا می توانست سعی می نمود تا آنان را به شغل سابق برگمارد. و اوقاف را از دست اندازی امراء مغول نگاه دارد، تا متولیان آن بتوانند وجوه اوقاف را بر مصارف مقرره صرف کنند. و با این مکانت و جاهی که او را حاصل شده بود، معهذا شخصی متواضع و گشاده رو و نیکومعاشرت بود. (۱)

از دیگر صفات برجسته خواجه، احترام به دانشمندان و نوازش آنها بود. شیوه خاص او در این زمینه، حضور در مجالس درس آنان بود. این اقدام، منزلت دانشمندان را در نزد شاگردانشان و در نظر اهل جامعه بالا میبرد. در این زمینه از خصلت خواجه، داستان جذّابی نقل کردهاند:

خواجه بعد از زیارت عتبات جهت زیارت نجمالدین ابوالقاسم حلّی که در این زمان اکمل مجتهدین شیعه امامیه بود، به جانب حلّه که محل فقهای مذهب امامیه بود و از ترکتاز عسکر تتار محفوظ مانده بود توجه نمود چون خبر توجه خواجه به جناب شیخ و سایر علماء آن دیار رسید عزم آن نمود که با سایر مومنان او را استقبال نمایند. اتفاقاً این معنی را به حضرت خواجه رسانیده او را از اراده شیخ واقف ساختند. از روی تعظیم و اکرام شیخ عالیمقام، کسی را به

١- فوات الوفيات، ج ٢، ص ١٨٨، نقل از احوال و آثار ...

تعجیل فرستاده و پیغام داد که: من خود را لایق آن نمی دانم که حضرت شیخ استقبال من نماید. التماس دارم که حضرت شیخ به کار خود مشغول باشند که من ایشان را در مجلس رفیع ایشان زیارت خواهم نمود. (۱)

## پایکوبی به شوق کشف

عشق به علم و تحقیق و شوق مکاشفه و دریافت، بزرگترین انگیزه و شادی بخش روح بیقرار و جانِ روشن او بوده است. عباس اقبال آشتیانی به عادات جالبی از خواجه در این زمینه اشاره می کند:

خواجه بقدری دلباخته تحقیق بوده که پس از کشف دقیقهای از دقایق علوم، شادی کنان بر پای می خاسته و پای کوبان می گفته که «اگر سلاطین شمشیرزن، از عالم لذت ما خبر می یافتند، یقینا این لذت را هم از کف ما به در می بردند» و در عین مصیبت و بدبختی از نوشتن و تألیف خودداری نمی کرده، چنانکه کتاب معتبر شرح اشارات را در یکی از سخت ترین ایام عمر خود نوشته و در آن این بیت را بر سبیل تمثیل می آورد:

به گرداگرد خود چندان که بینم بلا انگشتری و من نگینم (۲) بزرگترین لذت در نزد خواجه نصیر، پرداختن به علم و پـ ژوهش و آمـوختن و

برر تعرین تعد است. در قطعه ای منسوب به او این تمایل به خوبی باز نمایانده شده است:

لذات دنیوی همه هیچ است پیش من در خاطر از تغیّر او هیچ ترس نیست روز تنعم و شب عیش و طرب مرا غیر از شب مطالعه و روز درس نیست (۳)

١- مجله ارمغان، ش ٤، سال ١٩، نقل از كاوش رصدخانه مراغه، ص ١٤٥.

٢- تاريخ مغول، ص ٥٠٣.

٣- نقل شعر از: كاوش رصدخانه مراغه، ص ١٣٤.

#### جرعههایی از یک اقیانوس

... خواجه نصیر مردیست سیاستمدار، حکیم، فقیه، ریاضی دان، متکلم، منجم، طبیب، ادیب و لغتشناس. پس بطور منطقی باید از منظر همهٔ این دانشها به شخصیت او نگریست و پس از همهٔ اینها وارد زندگی سیاسی و اجتماعی او شد، زیراکه اهمیت عملکرد او در این دو زمینه، همسنگ با اهمیت حیات علمی و فرهنگی اوست...

... زحماتی که خواجه در تنقیح و اصلاح و تحریر آثار ریاضی دانان بزرگ دنیای پیش از خود کشید، علوم ریاضی را برای علمای عهد او و آیندگان سهل الوصول ساخت و آنانرا از زلال حکمت ریاضی یونانی سیراب ساخت ...

... کوشش خواجه در بیرون کشیدن فلسفه از زیر ضربات متعصبان، از دیگر ثمرات تلاشهای علمی اوست. خواجه وارد مباحثه شدیدی با امام فخر رازی شد و امام المشککین را، که فلسفه را ناچیز کرده بود، به طور منطقی خورد کرد و پایه حکمت را که با عقاید شیعی سازگاری داشت، تحکیم بخشید ...

... او، یک دانش مهم، یعنی نجوم را که دستاویز خرافه پرستان شده بود، در مسیر علمی خود به جریان انداخت. مطالعه فهرست آثار علمی و گزارش کوششهای خواجه نصیر، انسان را به حیرت می اندازد که با وجود اشتغالات بغرنج سیاسی و رویدادهای توان فرسای اجتماعی، چگونه خواجه موفق به خلق این همه آثار درخشان و ماندگار شده است؟ ...

## فصل هشتم

# جرعههایی از یک اقیانوس

عشق کار خفتگان و نازکان نرم نیست عشق کار پردلان پهلوان است ای پسر (مولاناجلال الدین مولوی)

## جایگاه علمی و فرهنگی خواجه نصیر

یک دانشمند معاصر پیرامون منزلت علمی و جایگاه فرهنگی خواجه نصیرالدین اشاره کرده است که: همهٔ پژوهندگان کهن و نوین ایرانی و عرب و اروپایی که او را بررسی کردهاند، با شور و حیرت شخصیّت وی را ستودهاند و بیهوده سخن، بدین درازی نیست.(۱)

مؤلف آثار و احوال خواجه، فهرستی از نامهای مشهور ترین مردان دانش و ادب و

۱- طبری، برخی بررسیها ... ص ۳۰۷.

سیاست را، که همعصر خواجه بودهاند تهیه کرده است، که در میان آنها نامهای افراد بسیار بلندآوازهای را می توان دید:

فریدالدین عطار نیشابوری: شاعر و عارف بلندپایه، صاحب منطق الطیر، تذکرة الاولیا، دیوان قصاید و غزلیات.

محیالدین عربی: از بزرگان عرفا، پیشوای معتقدان به وحدت وجود، شخصیتی که جمعی کثیر از بزرگان علما و ائمه اسلام در وی طعن زدهاند و به کفر و زندقه اش متهم داشته اند و بسیاری از فیلسوفان اسلامی در بزرگداشتش مبالغه کرده اند.

بابا افضل کاشانی: از ائمه عرفا و شعرا و حکمای ادب و عرفان ایران.

علامه حلّی: پیشوای معروف فرقه امامیّه، صاحب تألیفات و تصنیفات بسیار و دانشمند برجسته عالم تشیّع.

علامه قطب الدین شیرازی: دانشمند ذوجوانب و ممتاز، استاد در طب، ریاضی، فلسفه، علوم ادبی و دینی، شطرنج، شعر، موسیقی و... که خود شاگرد خواجه بود.

صفی الدین ارموی: سرآمد اقران خویش، در شعر، انشاء، تاریخ و بهویژه استاد مسلم در علم موسیقی.

مولانا جلال الدین رومی، شیخ صفی الدین ار دبیلی، سعدی شیرازی، و ...

و صدها دانشمند و شاعر و فیلسوف نامآور دیگر، که ذکر نام و حالشان اوراق بسیاری را خواهد گرفت.(۱)

معدودی از این افراد، اساتید و بسیاری از آنها شاگردان خواجه بودند. و میانه اینها، خواجه نصیرالدین در بلندترین جایگاه نشسته است.

۱- علاقمندان به آشنایی با نامهای معاصران پرآوازه خواجه می توانند به کتاب احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، ص ۱۲۷ به بعد مراجعه کنند.

## دشواري شناخت خواجه

به دست دادن تصویر یا گزارشی ولو بسیار مجمل و فشرده از شخصیتی چون خواجه نصیرالدین بسیار دشوار است، زیرا ابعاد دانشها و معارف این مرد شگرف، متنوع و بسی گسترده است. چنانکه به کرّات اشاره شده، خواجه مردیست: سیاستمدار، حکیم، فقیه، متکلّم، ریاضیدان، منجّم، طبیب، ادیب، لغتشناس. (۱) پس به طور منطقی باید از منظر همهٔ این دانشها به شخصیت او نگریست. و پس از همهٔ اینها وارد زندگی سیاسی و اجتماعی و دینی او شد، زیرا که اهمیت عملکرد او در زمینه سیاست و اجتماع و نقشی که در ایدئولوژی تشیّع داشته است، همسنگ با اهمیت حیات علمی و فرهنگی اوست. به قول آن محقق معاصر «غوطه زدن در این اقیانوس مواج کار آسانی نیست». (۱) استاد دکتر صفا در بیان اهمیت مضاعف سهم علمی خواجه نصیرالدین در دورانی پرآشوب از تاریخ سیاسی ایران، کارنامه علمی خواجه را چنین خلاصه می کند:

در دوران حمله مغول بزرگترین کسی که توانست مسند استادی علوم ریاضی را؛ چنانکه در ایران پیش از مغول بود، بگیرد و از زوال و انحطاط فوری آن جلوگیری کند، خواجهنصیرالدین محمدبن حسن طوسی است. وی به همان میزان که در حکمت اهمیت دارد در ریاضیات نیز دارای ارزش و اهمیت است. بزرگترین کار خواجه نصیر نوشتن تحریرات ریاضی اوست. رسالات و کتبی که پیش از او از زبانهای دیگر به عربی درآمده بود غالباً به ترجمه تحت اللفظ و بعضی از آنها نامفهوم و محتاج اصلاح و تحریر ثانوی بوسیله یک

۱- نوشته های خواجه درباره: ریاضیات، هیأت، کیهان شناسی، کانی شناسی، جغرافیا، تاریخ، علم تقویم، شریعت، طبابت، تربیت و اخلاقیات، علم رمل، منطق، الهیات، شعر و ترسل و انشاء است. (پروفسور یان ریپکا: ادیبات ایران در زمان سلجوقیان و مغولان، ترجمه یعقوب آژند، نشر گستره، ص ۱۴۳).
 ۲- طبری: برخی بررسیها ... ص ۳۰۷.

ریاضیدان مطلع بود. این کار را خواجه نصیر با مهارت انجام داد و یک دسته از کتب ریاضی را که برای طالبان علوم در مراحل مختلف لازم بود، با بیانی روشن و نظمی خاص در دسترس آنها قرار داد. مثل: شرح کتاب «اَلْکُره و الاُسطُوانه» ارسطو، کتاب «تکثیر الدایره» از ارشمیدس، کتاب «مأخوذات» ارشمیدس، کتاب «مفروضات» ارشمیدس، کتاب «بعد الشمس و القمر» از آریستارخس کتاب «مفروضات» ارشمیدس، کتاب «بعد الشمس و القمر» از آریستارخس (Aristarchos de Samos) ، کــــتاب «المــطالع» از ابســقلاوس کتاب «الاهساکن» و کتاب «الایام و اللیالی» از همین مولف، کتاب «المعطیات و اختلاف المناظر و کتاب «المیال الکریّه» راجع به مثلثات کروی از اصول الهندسه» از اقلیدس، کتاب «اشکال الکریّه» راجع به مثلثات کروی از منلاؤس (Menelaos)، «المجسطی» از بطلمیوس و کتاب «قِطَعِ مخروطات» منلاؤس (Apollonius)، «المجسطی» از بطلمیوس و کتاب «قِطَعِ مخروطات»

استاد صفا سپس در تأثیر و کاربرد این دست از کوششهای خواجه نصیر اضافه میکندکه:

زحماتی که محقق طوسی در تنقیح و اصلاح و تحریر آثار ریاضی دانان بزرگ دنیای پیش از خود کشید علوم ریاضی را برای علمای عهد او و کسانی که بعد از او سرگرم مطالعه و تحقیق در ابواب این علم بودند سهل الوصول ساخت و آنان را، بی آنکه دچار موانع گوناگون و مشکلات لاینحل شوند، از زلال حکمت ریاضی یونانی سیراب ساخت. و به عبارت دیگر خواجه همان کار را در علوم ریاضی کرد که ابوعلی سینا پیش از او در حکمت مشاء انجام داد. (۲)

بنای رصدخانه مراغه، از دیگر کارهای مهم خواجه است که مورد اشاره استاد صفا قرار گرفته است:

۱- ذبیحالله صفا: نظری به تاریخ حکمت و علوم در ایران، شورای عالی فرهنگ و هنر، ۲۵۳۵، ص ۴۰ تا ۴۲.

کار علمی دیگر خواجه نصیر آنست که توانست با جلب مساعدت هولاکو نواده چنگیز در مراغه رصدخانه یی ترتیب دهد و آن را تا هنگام وفات خود اداره کند و در آنجا کتابخانه معتبری به وجود آورد. که مخصوصاً ازلحاظ کتب ریاضی بسیار قابل توجه بود؛ زیج ایلخانی محصول کار خواجه در این رصدخانه است. (۱)

## نقش خواجه در احیای فلسفه

نقش خواجه در بیرون کشیدن فلسفه از زیر ضربات متعصبان، از دیگر ثمرات تلاش علمی خواجه است. احسان طبری به این سهم خواجه چنین اشاره می کند:

یکی از نقشهای برجستهٔ خواجه نصیر احیای نام فلسفه و حکمت، پس از خذلان موقت آن است. این یک داستان دراز و پیچیده است. برخلاف شیعه (اعم از سبعیه یا اسماعیلیه و اثناعشریه یا امامیه) که به فلسفه راغب بودند، سنیان حنبلی و شافعی و مالکی از آن احتراز داشتند و آنرا مایه بیدینی میدانستند. بیهوده نبود که فقیهان و متکلمین سنی از آن جمله فخر رازی معروف به «ابن الخطیب» متوفی در سال ۲۰۶٬ که «امام المشکّکین» لقب گرفته و بدنبال «تهافت الفلاسفه» غزالی کتاب «تعجیز الفلاسفه» را نوشته و به بهانه نگاشتن «شرح» بر اشارات ابوعلی در واقع و به قول معروف «جرح» بر آن نوشته و همه عقاید ابنسینا را رد کرده است. شیعی بودن، با فلسفی مزاج بودن یا مخالف با علوم عقلی و اکتفا به منقولات هممعنی بودن، با فلسفی مزاج بودن یا

نبرد میان دانشمندان دو جریان عمده مذهبی؛ به بهانه مخالفت و موافقت با

۱- همان.

۲- برخی بررسیها ... ، ص ۳۰۷ ، ۳۰۸ . روحانیت شیعه بعدها، بهویژه پس از آنکه به قدرت رسید و باصطلاح «روی در تراجع نهاد» خود با فلسفه درافتاد و روزگار صدرالدین شیرازی در دوران صفویه بهترین گواه این امر است. (همانجا)

فلسفه، ریشههای عمیق و دیرپا داشت و مسئلهای بسیار جدی بود. خواجه نصیر نه تنها در جایگاه یک دانشمند شیعی، بلکه در مقام کسی که به علم و اعتبار آن عشق می ورزد، به «شرح اشارات» ابن سینا می ایستد و:

وارد مباحثه شدیدی با فخر رازی می شود و با صطلاح «امام المشکّکین» را به طور منطقی خورد می کند و پایه حکمت را که با عقاید شیعی سازگاری داشت تحکیم می نماید. شالوده ای که او می ریزد قرنها می پاید. (۱)

## نجات جان اهل علم

عملکرد خواجه در اقدامات جانبدارانه علمیاش بسیار پیچیده و ماهرانه است. تلاشهای او در جهت حفظ جان و زندگی علما و دانشمندان در دوران هولناک سلطه مغولان از آن جمله است. در همین حرکت، یک دانش مهم، یعنی نجوم را که دستاویز خرافه پرستی شده است، در مسیر علمی خود به جریان می اندازد:

اینجا خواجه از جهت دیگر شخصیت علمی خود استفاده میکند. اگر اسماعیلیه از فلسفه خوششان میآید، مغول و ایلخانان مغول به «نجوم و اختیارات» اشاره داشتند و اصولاً دانشمندان را مانند ساحران و کَهَنِه خود، تنها به معنای پیشگو و منجّم میشناختند. (در واقع این منجّمپروری، خاص آنها نبود و در دربارهای شاهان و خلفا و امیران روزگار، سابقه طولانی داشته است) هلاکو به این جهت خاص شخصیت خواجه ذیعلاقه شد... راز دوام خواجه در نزد ایلخان قهار و سفاکی مانند هلاکو همین است ...(۲)

## آوازه خواجه نصيرالدين

به اهمیت نقش شگرف خواجه نصیرالدین در پاسداری از علم و حمایت و نجات

اهل علم وقتی بیشتر پی خواهیم برد که بهیاد آوریم او با قومی خونریز، که از علم و عالم تنها به خرافه و جادو علاقمند بودند، سر و کار داشت و با زمانهای مواجه بود که کتابخانهها و مدرسهها ویران و معلمین و مدرسین یا کشته یا آواره شده بودند و متجاوزان مغول، قدرت درک مقولات علمی را نداشتند و طبعاً خریدار آنهم نبودند. میراث درخشان تمدنی که از امثال فارایی، ابوریحان بیرونی، ابنسینا، عمر خیام و سبقی مانده بود، اینک می رفت که در ایلغار مغولان نابود گردد. در چنین شرایطی خواجه مشعل پرفروغ دانش را در دست گرفته بود. او صالح ترین و تواناترین عنصر برای این رسالت بزرگ تاریخی بود. آوازه استعداد و قدرت علمی و استادی او نه تنها در سراسر ایران، بلکه تا قلب مغولستان نیز پیچیده بود، تا حدی که منگوقاآن، که بجای چنگیز بر سریر قدرت امپراطوری مغول نشسته بود، از هلاکو خواست که خواجه را به نزد او فرستد تا در آنجا رصدخانه ای بناکند. (۱)

مطالعه فهرست آثار علمی و گزارش کوششهای خواجه انسان را به حیرت می اندازد که با وجود اشتغالات بغرنج و توان فرسای سیاسی و رویدادهای روح فرسای اجتماعی و در آن هنگامه ویرانی و کشتار و بیداد، خواجه چگونه موفق به خلق این همه آثار درخشان و جاوید شده و این همه شاگر د پراستعداد و داهی پرور ده و این همه خدمات فرهنگی گسترده انجام داده است.

## ابن سینا، بیرونی و خواجه نصیر

یکی از دانشمندان ایران در اثر خویش، آنگاه که از جایگاه خواجه نصیر سخن بهمیان می آورد، او را با ابن سینا و رازی مقایسه می کند و می نویسد:

اگر تمام قلمرو هنرها و علوم و فلسفه را روی همرفته درنظر بگیریم، بدون شک پس از ابن سینا، بزرگترین چهره، نصیرالدین طوسی است. اشخاص

١- تاريخ مغول، ص ٥٠٢. خوشبختانه به مدد برخي پيشامدها اين درخواست عملي نشد.

دیگری نیز همچون بیرونی دارای چنین نبوغ علمی کلی بودند، ولی هیچکدام نتوانستند به اندازه نصیرالدین طوسی در زمینههای مختلف در دیگران تأثیر کنند.(۱)

این دانشمند در دنباله سخن خود، به کارنامه علمی و سهم او در بهره گیری از هماهنگی و موقعیت مناسبی که در دنیای اسلام به سود علم فراهم شده بود، اشاره می کند و می نویسد:

وی توانست خود را در چشمانداز هر مکتب قرار دهد و از آن بنا بر طرز نگرش خاص خویش دفاع کند. و حتی در این باب کتابی بنویسد که بعدها از معتبرترین کتابهای مربوط به آن موضوع شناخته شود. وی کاملاً به هماهنگی و سازگاری درونی چشماندازهای گوناگونی که در اسلام پیدا شده بود، وقوف داشت. طوسی در نوشتههای خود این هماهنگی را که نتیجه وضعی است که به هر علم، بنا بر مقامی که در سلسلهمراتب دارد داده شده، عرضه می دارد، و از این راه هماهنگی کلی را حفظ می کند و مانع از آن می شود که علوم مختلف در نبردگاهی عقلی به صورت دشمنهای سرسخت یکدیگر جلوه گر شوند. در مقایسه با ابن سینا که تنها چهره قابل مقایسه با اوست - طوسی از لحاظ فلسفه و پزشکی درجه پائین تری دارد ولی از لحاظ ریاضی و کلام بر ابن سینا فلسفه و پزشکی درجه پائین تری دارد ولی از لحاظ ریاضی و کلام بر ابن سینا مقدم است. به هر صورت از حیث نفوذ و اهمیت در علم و هنر و فلسفه اسلامی، پس از ابن سیناکه استاد فیلسوفان و دانشمندان اسلام است، طوسی بلافاصله مقام دوم را اشغال می کند. (۲)

۱- دکتر حسین نصر: علم و تمدن در اسلام، ترجمه احمد آرام، ص ۴۱-۴۰، نـقل از کـاوشی در رصدخانه مراغه، ص ۱۴۶.

٢- علم و تمدن در اسلام، ص ٣٥٤، نقل از همان مأخذ، همان صفحه.

#### طب و طبابت

با اینکه خواجه آثار پزشکی ابن سینا را مطالعه کرده و بر کتاب قانون او شرحی نوشته است اماگفته شده که از همهٔ رشته ها کمتر به طب علاقمند بوده است. با این حال، او رسالهای در قوانین و اصول پزشکی نوشت و نامه هایی با صاحب نظران طب مبادله کرد. دیدگاهش به طب، فلسفی بود. کمک عمده او به عالم پزشکی، نظرگاههایش پیرامون روانشناسی و روان پریشی و مباحثی بود که در اخلاق ناصری بازتاب دارند. در اخلاق ناصری بحث های جامعی در رابطه با روانشناسی و روان درمانی هست، امّا او طب را نزد قطب الدین مصری از شاگردان فخرِ رازی آموخته بود.

با این همه به طور عملی به این علم نیر داخته است و اگر هم تجاربی در این زمینه داشته است تنها در مواضع و مواقع مشورتی آنها را به کار بسته است. نوشته اند که «او در زمینه دیدگاههای بنیادی مربوط به علم طب، از نظرگاههای دانشمندان بنام قبل از خود مانند رازی اهوازی و ابن سینا آگاهی داشته و با آنها هم عقیده بوده است. او به روشنی با امر پزشکی از دو نظر برخورد داشته است:

- ـ نخست جنبه بهداشت و پیشگیری.
  - ـ دو دیگر جنبههای درمانی.

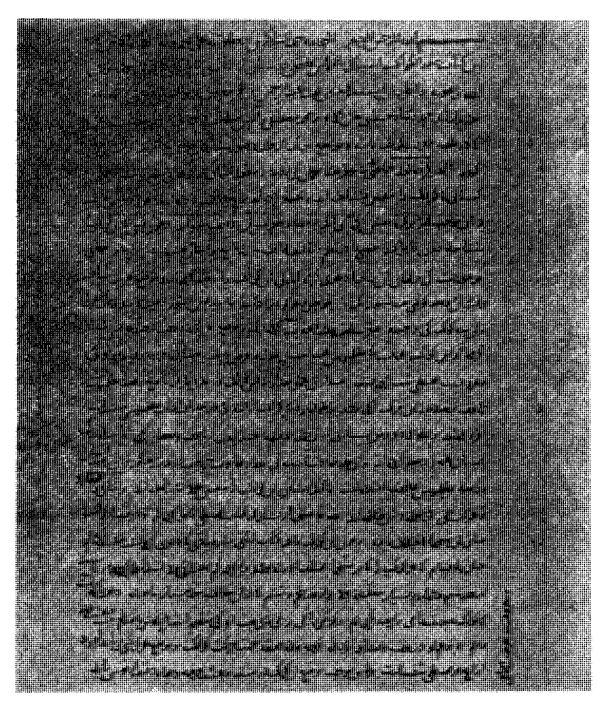
نظرگاهی که به گونهای روشن حکایت از شناخت آگاهانهٔ او در هشت قرن پیش از مسائل مربوط به علم پزشکی دارد ... بنا بر نوشتهٔ علامهٔ بزرگ قطب الدین شیرازی، او کلیات قانون ابن سینا را نزد استادش خواجه نصیر خوانده است.(۱)

خواجه در تنسوخنامه ایلخانی اشاره کرده است که: وقتی شخصی از معاریف تجار

۱-كاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۳۴.

که حقوق مودّت ثابت داشت منقاشی بدین ضعیف داد و بدان موی افزونی از چشم هرکس بر کندم شفا یافت ... (۱) دستور شکافتن ورم حلق آباغاخان که در شکارگاه به علت اصابت شاخ گاو کوهی چرکین و آماس کرده بود، نیز از مواردی است که در جامعالتواریخ رشیدی به آن اشاره شده و ما در جای خود داستان آنرا ذکر کرده ایم.

۱- تنسوخنامه، ص ۲۳۰ ، نقل از احوال و آثار، ص ۵۸ .



صفحه نخست ترجمه فارسی کتاب خطی «صورالکواکب» نوشته عبدالرحمن صوفی رازی دانشمند گرانقدر سده چهارم هجری ایران. ترجمه فارسی و خط کتاب هر دو از آن خواجه نصیر طوسی است. خواجه نصیر در مقدمه کتاب ممی نویسد: «این کتاب صورالکواکب است که به التماس بعضی از دوستان از تازی با پارسی کرده می شود بتوفیق الله و عونه».

## گلهای هزار رنگ یک باغ

... پژوهشگران غربی و محققان بیگانه، آثار خواجه نصیر را بر مبنای تقسیم بندی موضوعی فهرست کردهاند و شرح و تفسیرهای آنان جنبه مقایسه و تطبیق با دستاوردهای علمی هر زمانه دارد. فهرست بندی «بر وکلمان» و «سارتن» از این گونه است. ...

... تفكّر خلاّق و ذهن بديع و بارآور خواجه در عرصه رياضي چندان پيش رفته است كه قرنهاست توجه نوابغ و دانشمندان برجسته رياضي را، با حيرت و اعجاب به خود مشغول داشته است ...

... میشل شال، تدوین کنندهٔ هندسه نوین، تحریر اقلیدس خواجه را به مثابه اثری برجسته و بسیار مبتکرانه میستاید. خواجه مثلثات را در قالب مستقلی از علم نجوم ریخت و با این ابتکارگام موثری در پیشرفت علوم برداشت ...

... در شهرت عالمگیر رساله «کشف القناع ...» خواجه گفته اند که قرنهاست این اثر عظیم، مصدر بحث دانشمندان اسلامی و اروپایی بوده و فضلا و بزرگان، این اثر را با اعجاب و تحسین ستوده اند. در احلاق ناصری، خواجه تصرفات بسیاری کرده و بخش معتنابهی از خلاقیتها و یافته های فکری و تجربه های عملی خود را در آن وارد کرده است ...

... تذکره نصیریه را که رسالهای کم حجم امّا پرمحتوا در علم نجوم است، بسیاری از دانشمندان مورد شرح و بسط قرار دادهاند. در این کتاب یکی از پرآوازه ترین کتابهای بطلمیوس، یعنی مجسطی مورد نقادی سخت و استوار قرار گرفته است. خواجه علیرغم بطلمیوس اعلام کرد که: زمین مرکز افلاک نیست ...

# فصل نهم

# گلهای هزار رنگ یک باغ

ای گلستان، ای گلستان، از گلستانم گل ستان آن دم که ریحهانهات را من جفت نیلوفرکنم (مولاناجلال الدین مولوی)

# مروری در آثار خواجه نصیرالدین

از آنجاکه خواجه نصیر «دانشمندی جامعالاطراف بود و بر همهٔ علوم زمان خود احاطه و در غالب آنها تبحّر تام و سمت پیشوایی و تقدم بر علمای عهد داشت» (۱)، لذا معرفی آثار او و ورود در محتویات آنها، که تخصص ویژهای را در هر زمینه می طلبد، کاری بس عظیم است و قرنهاست تلاش دانشمندان را به خود معطوف داشته است. محققان قدیم و جدید ایرانی و عرب معمولاً فهرستهایی کلی از آثار خواجه تهیه

١- ابوالقاسم قرباني: زندگينامه رياضيدانان دوره اسلامي، ص ۴۸۷.

کردهاند که برخی به تفصیل و برخی به اجمال به جنبههای کمی و کیفی آثار او نظر دارد. در این فهرستها، گاهی به شرح و تفسیرهایی که علما و فلاسفه دورههای بعدی بر آثار خواجه نوشته اند، نیز اشاره شده است.

پژوهشگران غربی و محققان بیگانه، آثار خواجه را بر مبنای تقسیم بندی موضوعی فهرست کرده اند و شرح و تفسیرهای آنها جنبه مقایسه و تطبیق با دستاوردهای علمی در هر زمانه دارد. مثلاً «بروکلمان» فهرست پنجاه ونه جلد از آثار نصیرالدین را آورده و آنها را برحسب مواد مختلف به ده رشته: فقه، اصول عقاید، فلسفه، ریاضی، فیزیک، نجوم، طب، رمل، معدن شناسی و موسیقی تقسیم کرده است. البته این فهرست فقط شامل آثاری است که نسخه یا نسخههایی از آنها در کتابخانههای مختلف موجود بوده و بروکلمان از وجود آنها اطلاع داشته است». (۱) این گونه تقسیم بندیها نزد علمای مغرب زمین متفاوت و تابع سلیقه و برداشت آنهاست.

«سارتن»، که از شصت وچهار کتاب و رساله خواجه نام برده است، آنها را تحت عناوین، حساب و جبر، هندسه، آلات نجومی، زیج، نجوم، تقویم، معدن شناسی، جغرافیا، طب، منطق و طبقه بندی علوم، فلسفه، الهیات، اخلاق و شعر جای داده است. (۲) در مجموع تعداد آثار خواجه را متجاوز از صد جلد دانستهاند. (۳)

علاوه بر بروکلمان و سارتن دانشمندان دیگری نیز دست به تهیه فهرست آثار خواجه زدهاند.

پیرامون تتبعات و ژرفنگریهای خواجه در آثار پیشینیان تذکر نکتهای ضروریست و آن اینکه وی «با حوصلهٔ وافی و امعان نظر کامل در کارهای علمای گذشته غور و تأمل کرده و از جهات مختلف از آنان استفاده کرده است ... اقتباساتی هم که از دانشمندان پیشین کرده صرفاً به منظور توجیه و تفسیر غوامض علمی بوده

۱ – همان.

۲- همانجا، ص ۴۸۷ و ۴۸۸.

٣- برخي بررسيها ... ص ٣٠٧.

و درحقیقت آنچه آنان پروردهاند، او با ذوق سرشار و فکر جوال خود بههم آمیخته است.»(۱)

برای آنکه خوانندگان آشنایی نسبی با زمینههای موضوعی آثار خواجه نصیر حاصل کنند، به مروری فشرده و اجمالی در چند زمینه از کارهای خواجه بسنده میکنیم.

# در قُلَّهٔ علم ریاضی

یکی از گسترده ترین و پراهمیت ترین زمینه خلاقیتهای خواجه نصیرالدین طوسی در آثار ریاضی او بازتاب یافته است. تفکر خلآق و ذهن بدیع و بارآور او در این پهنه چندان پیش رفته است که قرنهاست توجه نوابغ و دانشمندان برجسته ریاضی را در عرصه گیتی، با حیرت و اعجاب به خود مشغول داشته است.

ریاضیدان نامدار فرانسوی و تدوین کننده هندسه نوین یعنی «میشل شال» (M.Chasles) در کتاب «تاریخ هندسه» در بیان اهمیت کارهای خواجه نصیر در زمینه ریاضی و هندسه می گوید:

یکی از علمای بزرگ هندسه در قرون وسطی خواجه نصیرالدین طوسی است که در تمام رشتههای علوم زمان خود کتب مبسوط نگاشته و در هندسه بسیاری از قضایای هندسه اقلیدسی را از راههای دیگر اثبات کرده و بهویژه در اصل موضوع پنجم تعمق و تأمل شایانی نموده است ... ضمن آثار او ما می توانیم علاوه بر آنچه که مربوط به خود اوست، ترجمههای بسیاری از آثار علمای یونان، ازقبیل: اقلیدس، تئوزوسیوس، ارشمیدس و ... را بیابیم. کتاب «تحریر اقلیدس» که با تفاسیر خواجهنصیر در سال ۱۵۹۴ میلادی (در اروپا) چاپ شده، دارای ارزش و شایستگی کامل است و شامل بسیاری از براهین جدید قضایای اقلیدسی است. در این کتاب یک طرز اثبات اصل پنجم

١- خواجه نصيرالدين طوسي و ابتكارات علمي او، ماهنامه آموزش و پرورش، همان، ص ٣٧٤.

اقلیدس را ملاحظه می کنیم که «والیس» (Wallis) ریاضی دان معروف آن را بسیار مبتکرانه دانسته و در یکی از آثار خود نقل کرده است ...(۱)

همین دانشمند، از قول کاستیلون، ریاضیدان بزرگ قرن هیجدهم که دارای تبحر وافری در هندسههای قدیم بود میگوید: کتاب مربوط به هندسه اقلیدس (Porismes) در قرن سیزدهم در مشرق زمین وجود داشت و یک تفسیر از منجم و هندسه دان معروف نصیرالدین طوسی راجع به یکی از آثار اقلیدس در همین موضوع است و تنها چنین اثری می توانست شایستگی آن را داشته باشد که توسط یک هندسه دان معروف ایرانی تفسیر شود. (۲)

از خدمات برجسته و ماندگار خواجه در زمینه ریاضی آنست که «مثلثات را در قالب مستقلی از علم نجوم ریخت و بااین ابتکار گام موثری در پیشرفت و توسعه علوم برداشت و بر این اعتبار از معاصران خود، حتی علمای ریاضی این زمان برتری یافت. (۳)

یکی از پژوهشگران معاصر ایران، در گفتگو از آثار ریاضی خواجه، آنها را به دو دسته تقسیم کرده است:

الف) یک دسته کتابهایی است که خواجه نصیر خود آنها را تألیف کرده است.

ب) دسته دیگر، تحریرهایی است که وی از آثار ریاضی یونانی به عمل آورده است. (۴)

۱- Chasles.M: Histoire de La Geometrie, 1889 ، نقل از: خواجه نصیرالدین ـ طوسی و ابتکارات علمی او، جعفر آقایانی چاوشی، نقل از: ماهنامه آموزش و پرورش، شماره ۶، دوره ۴۲، اسفندماه ۱۳۵۱، ص ۳۷۴-۳۷۴. ۲- همان منبع، همان صفحه.

۳- آقایانی چاوشی، همانجا، ص ۳۷۴ باید گفت که خواجه مخترع و مبتکر این علم به معنی واقعی کلمه نبوده و علمایی چون ابوالوفای بوزجانی، ثابت بن قره، ابونصر عراقی، ابوریحان بیرونی و غیره مستقیم یا غیرمستقیم با این علم آشنا بوده اند ... اما جامعتر از خواجه نصیر کسی در این باب سخن نگفته است (همانجا).

۴- ابوالقاسم قرباني: زندگينامه رياضيدانان دوره اسلامي، ص ۴۸۸.

آثار رياضي تأليف خواجه عبارتنداز: «كشف القناع عن اسرار شكل القطّاع»كه از آثار بسیار مهم و برجسته و پرآوازه اوست. (این کتاب را بـه رعـایت اخـتصار غـالباً «كشفالقناع» ناميدهاند.)، «جوامعالحساب بالتخت و التراب» كه «جامعالحساب» نيز نامیده می شود. این کتاب نیز که به عربی نوشته شده، از آثار مهم ریاضی است، «الرسالة الشافيه عن الشك في الخطوط المتوازيه» كه آنرا «رساله في مصادرات اقلیدس» نیز می خوانند. این کتاب علاوهبر جنبههای دیگر ازلحاظ تاریخ ریاضیات نيز اهميت دارد، «حساب الضرب و القسمه» به فارسي، رساله در علم مثلث، «ماثة مسأله و خمسه من اصول اقليدس»، «رساله في الجبر و المقابله و زيج ايلخاني». (١) تحریرات ریاضی بخش دیگری از آثار خواجه در قلمرو ریاضیات است. در باب زمینهها و علتهایی که موجب پیدایش تحریرات ریاضی خواجه شد، استاد دکتر صفا، پس از بیان اهمیت ترویج علوم ریاضی یونان در ایران، مینویسد: ترجمههایی که مترجمان قرنهای دوم و سوم و چهارم هجری از کتب معتبر یونانی به عربی ترتیب داده بودند، در برخی موارد با ابهام و صعوبت در فهم همراه بود و به تحریر روشن و قابل فهم نیاز داشت. کار بزرگ خواجه در این است که بسیاری از این ترجمهها را با دقت وافر مورد مطالعه قرار داد و آنها را تصحیح و تنقیح کرد و بار دیگر تألیفی منظم و خالی از نقص از هر کدام بهوجود آورد. این تحریرات به طالبان علوم ریاضی کمک کردکه در مراحل مختلف تحصیل، از بیان روشن و ترتیب و نظم خاص و دور از ابهام در بیان و پراکندگی و بینظمی، که خواجهنصیر برگزیده بود، بهرهمند گردند. دکتر صفا مى افزايد:

خواجه در این تحریرات ناقلی نیست که بر عمیاء [کوری و پوشیدگی ] کلمهٔ عربی را جایگزین لغتی یونانی کند ... وی هنگام نوشتن این تحریرات در حقیقت استادی ماهر و مولفی قادر است که مقاصد و مفاهیم دریافته را

۱- برگرفته از قربانی، همانجا، از ص ۴۸۸ تا ۴۹۲.

به آسانی و بی صعوبت و اشکال به زیور عبارات درست می آراید. این است که با تحریرات خواجه کتابهای اساسی یونانی ترتیب و نظمی تمام یافت و دیگر استادان را حاجتی به اصلاح کتب مغشوش نبود و شاگردان هم مدتی از وقت و توانایی خود را صرف دریافتن جملههای نارسا و عبارات نادرست و گاه نامفهوم نمی کردند. (۱)

# كشفالقناع و شهرت عالمگير آن

از میان تألیفات مستقل خواجه در زمینه ریاضی، ما تنها با اشاره به کتاب «کشفالقناع عن اسرار شکل القطّاع» او بسنده می کنیم. گفته شده است که «این کتاب، هماز حیث کمیت و هماز جهت کیفیت کمنظیر است و در خوبی مزیدی بر آن متصوّر نیست و در عظمت و تأثیر این کتاب همین بس که قرنهاست مصدر بحث دانشمندان اسلامی و اروپایی بوده و فضلا و بزرگان این اثر بزرگ را با اعجاب و تحسین ستودهاند ... او با تتبع عجیب و تجزیه و تحلیل شگفتانگیز پیرامون پنج مقاله این کتاب به طریق جالب و ابتکاری تمام نکات مربوط به مثلثات مستقیمالخط و کروی را گنجانیده و مفصلاً درباره شکل قطاع، محاسبات سینوس و کسینوس، نظریه چهارضلعیها، حل مثلثهای مسطح و کروی و مباحث دیگر، با استفاده از تجارب علمای گذشته، داد سخن داده است. (۲)

یکی از دانشمندان شوروی سابق هنگام بحث از این کتاب، در کنگره خواجه نصیرالدین طوسی گفته است:

این کتاب دستور مثلثات مسطحه و کروی میباشد. خواجه در این اثر نفیس خویش در رشته ریاضیات، کلیه موفقیتهای گذشتگان خود را در علم مثلثات

۱- تاریخ ادبیات در ایران، ج ۱-۳، ص ۲۶۲.

۲- آقاجانی چاووشی، همان، ص ۳۷۴.

مفصلاً بیان کرده است و نظریهٔ مناسبات رابط را توضیح داده است و تئوری اشکال کامل یا چهارضلعی را تکمیل نموده و روشهای حل مثلثات مسطح و کروی را شرح داده است. وی در نتیجه تحقیقات و مطالعات خود ثابت نمود که مثلثات مسطحه علم مستقلی است. (۱)

او در این کتاب، برعکس ریاضی دانان دیگر دورهٔ اسلامی، اسامی عدهای از کسانی را که قضایای جدیدی پیدا کرده اند، ثبت کرده و از این راه به تاریخ ریاضیات کمک شایانی کرده است. هم از این روست که از جهت تاریخ علم نیز این کتاب را دارای اهمیت بسیار ذکر کرده اند. (۲) چنانکه خواجه خود در مقدمه تصریح کرده است قبلاً کتاب جامعی درباره ضبط دعاوی شکل قطاع و اثبات آن به فارسی نوشته بوده است و چون دوستانش ترجمه عربی آن را از وی خواسته بودند، لذا آن کتاب را با نام «کشف القناع …» به عربی بازگردانده است. کتاب کشف القناع شهرت عالمگیر دارد. متن آن در سال ۱۸۹۱ بوسیله «الکساندر پاشا کاراتئودری» به فرانسه ترجمه و همراه متن عربی انتشار یافته است. متن کامل و خلاصه های متعددی از آن به زبانهای فرانسه، آلمانی، روسی و … در غرب چاپ شده است.

#### اخلاق ناصري

از دیگر آثار برجسته خواجه نصیرالدین که بسیار مشهور است، کتاب «اخلاق و ناصری» اوست. با اینکه این کتاب ترجمه و ویراستاری کتاب «تهذیب الاخلاق و

۱- نقل از: آثار و احوال ... ص ۳۶۶.

۲- ابوالقاسم قربانی می نویسد: چون مورخان ریاضی از وجود کتاب «مقالید علم الهیئت» ابوریحان بیرونی اطلاع نداشتند، همه متفق القول بودند که کتاب «کشف القناع» نصیرالدین طوسی نخستین کتابی است که در علم مثلثات جدا از علم هیأت و نجوم تألیف شده. ولی اکنون مطالعه «مقالید» نشان می دهد که کتاب بیرونی نخستین کتاب جامعی است که دربیاره مثلثات کروی مستقل از هیئت و نجوم تصنیف شده است. (بیرونی نامه، انتشارات انجمن آثیار ملی. ص مستقل از هیئت و نجوم تصنیف شده است. (بیرونی نامه، انتشارات انجمن آثیار ملی. ص

تطهیر الاعراق» ابوعلی مسکویه (۱) نظریه پر داز برجسته اخلاق در فرهنگ ماست، امّا خواجه تصرفات بسیاری در آن کرده و بخش معتنابهی از خلاقیتها و یافتههای فکری و تجربههای عملی خود را در آن وارد کرده است.

پیش از مرور در محتوای این کتاب، زمینه تاریخی و خاستگاه فکری آموزش اخلاق در ایران راکه کتاب اخلاق ناصری در واقع پشتوانه معنوی خود را از آن دارد، از قلم یکی از پژوهشگران معاصر می آوریم که:

در تاریخ ایران، اندرزنامه نویسی از پارینه، سوابق طولانی دارد... اگر کسی بخواهد تاریخ آموزش اتیک را در ایران مطالعه کند، مصالح فراوانی که دورانهای بسیار طولانی را دربر می گیرد، دراختیار خواهد داشت. آموزش اتیک ابن مسکویه، خواجه نصیر و دوّانی از منبع ایرانی نیز فیض فراوان یافته است و تنها منبع آن «حکماء اولین» نیستند. (۲)

نظریههای خواجه نصیرالدین طوسی در قلمرو اخلاق در دو کتاب معروف او «اخلاق ناصری» و «اوصاف الاشراف» منعکس گردیده است. اخلاق ناصری (که آنرا به به به به نام ناصرالدین، محتشم اسماعیلیان در قلعه قهستان نامزد کرده است) (۳) گرچه نشری نسبتاً دشوار و اندکی پیچیده دارد، امّا به قوت استدلال و دقت اندیشه و تعاریف دقیق و بهره گیری از تمثیلات کوتاه به خوبی از عهده ادای مقصود خود برآمده است. و از مهلات و ترکیبات را با سلیقهای در خور تحسین و در عباراتی زیبا کنار هم قرار داده است. مثلاً آنجا که ناصرالدین از وی می خواهد تاکتاب الطهاره ابن مسکویه را از زبان عربی به فارسی و در خور فهم اهل آن روزگار ترجمه کند، خواجه در باب تصمیم خود چنین می نویسد:

۱- مقصود ابوعلي إحمد بن محمد بن يعقوب ابن مسكويه خازن رازي است.

۲- طبری، بوخی بورسیها ... ص ۳۱۰.

٣- نام كامل اين شخص را خواجه «نياصرالدين ابوالفتح عبدالرحيم ابي منصور» ذكر كرده. (اخلاق ناصري).

محرر این اوراق خواست که این اشاره را به انقیاد تلقی نماید، معاودت فکر، صورتی بکر بر خیال عرضه کرد و گفت: معانی بدان شریفی از الفاظی بدان ظریفی؛ که گویی قبایی است بر بالای آن دوخته، سلخ کردن و در لباس عبارتی واهی نسخ کردن، عین مسخ کردن باشد و هر صاحب طبع که بر آن وقوف یابد از عیبجویی و غیبگویی مصون نماند. (۱)

اخلاق ناصری در سه مقاله: مقاله اول در تهذیب اخلاق، مقاله دوم در تدبیر منازل و مقاله سوم در سیاست مُدُن است. هرمان اته مینویسد، با اینکه انشای آن خشک ... است باز برازنده ترین تألیف فارسی مربوط به اخلاق است. (۲)

#### اخلاق در نظر خواجه

اساس کتاب اخلاق ناصری بر دانش تهذیب اخلاق قرار دارد اما در کلیّات رشتههای دیگر از دانش انسانی و اجتماعی را نیز دربر میگیرد. خواجه در «مدینهٔ آرمانی» خود فرض میکند که پادشاهی بر تخت نشسته است که مَثَل اعلای سلطنت است و خداوند او را به جهانداری برگزیده و او مستقیماً مسئول پروردگار است و آنگاه درباره طبع آدمی و لزوم معاضدت و مصاحبت با سایر همنوعانش بحث میکند و سپس درباره استقرار عدالت در میان افراد جامعه سخن میگوید. وی جامعه را به چهار طبقه تقسیم میکند و میگوید هر کدام را باید در جای مخصوص خود قرار داد و هر شخص را در طبقهای که هست باید به کاری گماشت که بیش از همه شایسته آنست. بدین طریق در سایه حکومت سلطان حکیم، هر کس تا آنجا که برای او ممکن باشد، به مرحلهٔ کمال خواهد رسید.

۱- اخلاق ناصري، با مقدمه وحيد دامغاني، انتشارات فراهاني، ص ١٧.

۲- هرمان اته: تاریخ ادبیات فارسی، ترجمه دکتر رضازاده شفق. بنگاه تبرجمه و نشر کتاب. ص ۲۴۸.

نخستین درجات سه گانه جامعه ارباب قلم و خداوندان شمشیر و بازرگانانند و اساس و بنیاد این اصناف و سلسله عبار تنداز: اهل مزارعه چون برزگران و دهقانان و اهل حرث و فلاحت که اقوات همه جماعات مرتب دارند و بقای اشخاص بیمدد ایشان محال بود. (۱)

خواجه، در مقدمه اخلاق ناصری، مقصودی راکه دنبال آن است، جزوی از حکمت (فلسفه) بهشمار می آورد و به همین جهت ابتدا تعریفی از حکمت به دست میدهد. و میگوید: حکمت در عرف اهل معرفت عبارت است از دانستن چیزها، چنانکه باشد، و قیام نمودن به کارها، چنانکه باید به قدر استطاعت. تا نفس انسانی به کمالی که متوجه آنست برسد.<sup>(۲)</sup> و براساس این تعریف، حکمت را به دو قسم عمده؛ «علم» و «عمل» تقسیم میکند. این تقسیمبندیها به «حکمت عملی» و «حکمت نظری»میرسد. حکمت عملی در سه شعبه: حکمت خلقی، حکمت منزلی و حکمت مدنی طی سه مقاله مورد بحث خواجه در رساله اخلاق ناصری قرار میگیرد. هر مقاله، قسمتی از اقسام حکمت عملی است که برحسب موضوع در مقالات مختلف شرح و تفصیل می یابد. آنچنانکه طبری اشاره کرده است: خواجه در سراسر کتاب خود، مانند دیگر آثارش، مردیست دقیق و استدلالی، جملاتش فشرده و زبانش علمی است. همهٔ مفاهیم او دارای تعاریف جامع و مانع دقیقی است. کاملاً دیده مى شودكه باافكار سنجيده وحساب شده يك فيلسوف آگاه و ورزيده روبهرو هستيم و نیز کاملاً روشن است که مباحث اخلاقی و جامعهشناسی او سنت محکمی دارد و بحثها پخته و سایه روشنها از هم تمیز داده شده است به حدّی که مایه اعجاب است.(۳)

۱- ۱.ک. س. لمتون: مالک و زارع در ایران، ترجمه منوچهر امیری، انتشارات علمی و فرهنگی. چاپ سوم، ۱۳۶۲، ص ۲۴ .

۳- برخی بررسیها ... ص ۳۱۱.

برای آشنایی با شیوهٔ کار خواجه، قسمتی از مقاله اول کتاب اخلاق ناصری را که در تهذیب اخلاق است می آوریم:

هر علمی را موضوعی بود که در آن علم، بحث از آن موضوع کنند. چنانکه بدن انسان از جهت بیماری و تندرستی علم طب را، و مقدار، علم هندسه را و مبادی آن بود که اگر واضح نبود در علمی دیگر به مرتبهٔ بلندتر از آن علم مبرهن شده باشد و در آن علم مسلم باید داشت. چنانکه از مبادی علم طب باشد که عناصر از چهار بیش نیست. چه این مسئله در علم طبیعی مبرهن شود و طبیب را از صاحب علم طبیعی فرا باید گرفت و در علم خویش مسلم شمرد. و همچنین از مبادی علم هندسه بود که مقادیر متصله قاره موجود است و انواع آن سه بیش نه، خط و سطح و حجم ... این نوع که درآن شروع خواهد رفت، علم اخلاق است و آن علمی است به آنکه نفس انسانی چگونه خواهد رفت، علم اخلاق است و آن علمی است به آنکه نفس انسانی چگونه شود، جمیل و محمود بود؟ پس موضوع این علم، نفس انسانی بود از آن جهت که از او افعال جمیل و محمود، یا قبیح و مذموم صادر تواند شد به حسب اراده

در شرح و بسط مجموعه نظریاتی که خواجه در قلمرو اخلاق بیان کرده است، یکی از پژوهشگران نوشته است:

اخلاق در نظر خواجه مجموعهٔ «ملکات نفسانی» است. وقتی خُلقی ملکه شد صدور آن فعل به سهولت انجام میگیرد ... نفس که پایهٔ صدور ملکات اخلاقی است به عقیده حکمای کلاسیک ما، جوهر مستقلی است که «کینونت» یا چگونه بودن آن و نیز کیفیت تعلق و ارتباطش با بدن انسان، موضوع بحثهای طولانی است. خواجه میگوید: هر چیزی دارای کیفیت ویژهای است که بدان

۱- اخلاق ناصري، همان، ص ۲۸-۲۷.

شناخته می شود و به اصطلاح ماهیت آن شیئی بدان کیفیت ویژه تحقق می پذیرد، مثلاً مانند «سبکی در دویدن»، «برای اسب» و «مضا» یا روانی در بریدن برای شمشیر. انسان حیوان ناطق است و قدرت ادراک و تعقل و تمیز دارد که بدان می تواند جمیل را از قبیح، مذموم را از محمود بازشناسد و «برحسب اراده در آن تصرف کند» به همین جهت انسان سعی دارد به سعادت» برسد و از «شقاوت» برهد. انسان سعادتمند است وقتی ماهیت ویژه خود را مراعات کند، ولی اگر با سوء نیت در جهت مخالف سرشت و ویژگی خویش بکوشد، یا در این کار با سوء نیت در جهت دارای کمال و نقصان خویش بکوشد، یا در این کار اهمال و غفلت کند ... آنوقت «شقی» می شود. نفس خویش بکوشد، یا در این کار بیان کردیم، از این جهت دارای کمال و نقصان آدمی که صفت ویژه اش را بیان کردیم، از این جهت دارای کمال و نقصان می گردد و می تواند «فراترین» (افضل) یا «فروترین» (اخسّ) کائنات شود. (۱)

چنانکه اشاره کردیم، بخشی از مباحث اخلاق ناصری در چشمانداز علوم انسانی امروز به «جامعه شناسی» اختصاص می یابد. «خواجه نیز مانند فارابی و ابن سینا انسان را «مدنی الطبع» می شمرد و زندگی در مدینه (جامعه) را لازمه بقاء زندگی انسان می داند. قائمه بر «مدینه» نیز به نظر خواجه عدالت است. عدالت از سه عنصر تشکیل شده است: «عادل صامت» یا پول که موجب اجراء اصل «تساوی و تکافو» بین اعضای مدینه است. «عادل ناطق» یا حاکم که باید موافق عنصر عدالت یعنی «نوامیس الهی» یا قوانین شرعی رفتار کند. اگر حاکمی نوامیس الهی رامراعات نکند، «جائر اکبر» است ... با این حال اجرای عدالت تنها موجب وحدت مصنوعی یا به اصطلاح خواجه «اتحاد صناعی» در جامعه است (مانند اتحاد اثاث خانه با یکدیگر)، به اتحاد طبیعی (مانند اتحاد اجزاء بدن با هم).

۱- برخی بررسیها ... ص ۳۱۱. گفتنی است که فارابی نیز مانند خواجه، خُلق را جزء فطریات انسانی نمی داند و در رساله التنبیه (از صفحه ۸ تا ۹) تصریح می کند که خلق نتیجهٔ عادت است و خلق نیک و بد هر دو کسب کردنی است. (همانجا)

مقتضی ایجاد اتحاد طبیعی در جامعه با مدینه، «محبت» است. اگر سیاستی که با آن مدینه اداره می شود «سیاست فاضله» باشد؛ که هدف آن تکمیل خلق برای نیل به سعادت است، می تواند این اتحاد طبیعی را ایجاد کند ولی اگر «سیاست ناقصه» باشد؛ که هدف آن «استعباد خلق» و بنده کردن آنان از راه ستمگری و «تغلّب = غلبه» است درآن صورت سعادت واقعی به دست نمی آید و مدینه به اتحاد طبیعی نمی رسد». (۱) همانطور که اشاره شد کتاب اخلاق ناصری، که خواجه آن را به خواهش ناصرالدین محتشم، حاکم اسماعیلی قهستان، در قصبه قائن نوشته است، ترجمه و تهذیبی است از کتاب «الطهاره» مسکویه ولی خواجه نصیرالدین دو مبحث، با عناوین: سیاست مدن و تدبیر منزل را خود به آن افزوده است.

او پس از خاتمه کار اسماعیلیان و بیرون آمدن از قلاع آنها، در دیباچه این کتاب تجدید نظر کرد و بخشهای مربوط به مدح و ستایش امیران اسماعیلی را حذف کرد، زیرا پارهای از مطالب آن را به ناچار «بر صنعتی موافق عادت آن جماعت در اثناء و اطراء سادات و کبار ایشان پرداخت» کرده بود و اینک که «از آن مقام نامحمود مخرجی» حاصل کرده، دیباچه کتاب را «که بر سیاقتی غیرمرضی بود بدل گرداند» تا کتاب از خطر تصرف و تغیر کسانی که از حقیقت اوضاع اطلاع نداشته اند، مصون ماند. به عبارت دیگر، کتاب و نسخه برداران کتاب در نسلهای بعدی، مطالب مقدمه را دستکاری نکنند. این تغییرات را، خواجه حدود سی سال پس از اولین تحریر آن در سال ۳۶۳ ه، انجام داد. (۲)

#### رساله سه زبانه

یکی از رسالات خواجه درباره هندسه به سه زبان عربی، ترکی و فارسی نوشته شده است. نوشته این رساله نشانه ایست از اینکه خواجه به این هر سه زبان

۲- ر.ک: احوال و آثار ... ص ۴۵۳-۴۵۴ .

مسلط بوده است. گفته شده که زبان یونانی هم می دانسته است. (۱) پروفسور زکی ولیدی طوغان دانشمند ترک می نویسد:

از مطالعه تحریرات خواجه از آثار یونانی این عقیده حاصل می شود که شاید خواجه ترجمه های عربی این آثار را با اصل های یونانی آنها مقابله کرده و بعضی از آنها را خود از یونانی ترجمه کرده باشد. عبید زاکانی نیز تلویحاً اشاره کرده خواجه وصایای افلاطون را از یونانی به فارسی ترجمه کرده است. (۲)

# نامههای خواجه نصیر

بخش مهمی از اندیشههای علمی و خلاقیتهای ذهنی خواجه در نامههای او انعکاس یافته است. این نامهها را یا خود او به دانشمندان معاصرش نوشته یا در پاسخ مسائلی که آنها با وی مطرح کردهاند، تنظیم کرده است.

این نامهها و پاسخها، از حیث کمّی متفاوت اند. برخی درازدامن و مفصل اند به گونه ای که خود رساله ای مستقل را تشکیل داده اند. «رساله در جواب اسئله محیی الدین عباسی»، «رساله در جواب نجم الدین کاتبی»، «رساله ای دیگر در جواب همان فاضل» (یعنی کاتبی) و «رساله در جواب دبیران کاتبی» از این گونه اند. بعضی کوتاه و محدود. در برخی موارد خواجه خود در باب مسئله ای علمی به حکما و دانشمندان هم عهد خود نامه نوشته است. (مثل نامه ای که خواجه به اثیرالدین ابهری، از حکمای معاصر خویش و از شاگردان مبرز امام فخر رازی نوشته و مسائلی جند از مشکلات فلسفه را از او پرسیده است.) (۳)

ارزش این نامهها، تنها به محتوای علمی و اطلاعات گرانقدری که از افکار خواجه

١- فرهنگ زندگينامههاي علمي، زير نظر چارلز كلستون گيليسپي، مقاله حسين نصر، نيويوري.

٢- يادنامه خواجه نصيرالدين طوسي، سخنراني پروفسور زكي وليدي طوغان، ص ١.

٣- احتمال دادهاند كه اثيرالدين سئوالاتي از خواجه كرده و خواجه به او جواب داده است.

بر صفحه کاغذ نقش بسته اند، محدود نمی شود. از این نامه ها به بسیاری از خصوصیات اخلاقی و منش و شخصیت خواجه می توان پی برد. خواجه در این نامه ها، بیانی سرشار از تواضع و فروتنی و مهر و عطوفت، برگزیده و مراتب علمی و مقام و منزلت طرف را با کلماتی بسیار محترمانه یاد آور شده، و تلاش او را در راه دانش ستوده و آنگاه که شروع به پاسخ دادن کرده، کلماتی پر از فروتنی را برگزیده است. خود را مرید و سئوال کننده را مرشد و مراد خوانده است. مثلاً وقتی جواب سئوالات مولانا شمس الدین کیشی را آغاز کرده، نوشته است: مرید مستفید، هرچند نه حدّ اوست، گستاخی می کند و می گوید ... یا: هرچند تَرک ادبست این کلمات به خدمت عرض کردن ...(۱)

یا آنگاه که توضیحات او (سئوال یا جواب) به زعم خودش طولانی می شود، باز با همان فروتنی به عذرخواهی زبان می گشاید. در پایان نامه به اثیرالدین ابهری نوشته است: زحمت از حد گذشت، هم مکارم اخلاق عالیه عذرخواه تواند بود. شک نیست که زبان مکاتبه عالمان زمانه همین بوده است، امّا تواضع و فروتنی خواجه و دست کم گرفتن خویش در قبال مردانی که به تحقیق هیچیک در مراتب علمی فراتر از وی نبوده اند، نشانه تربیت ویژه و کرامت روح و عزّت نفس اوست.

## تذكره نصيريه

یکی دیگر از آثار خواجه که آن را شاهکاری در نجوم دانسته اند، رساله کم حجم، اما پرمحتوی و بدیعی است به عربی و نامش «التذکرة النصیریه فی علم الهیئت» است. این رساله کوچک که جامع تمام مسائل نجوم است، در چهار باب تنظیم شده و خواجه آن را در سال ۶۵۹ هجری در مراغه نوشته است. (۲)

بسیاری از دانشمندان علم نجوم و هیئت تذکره نصیریه را مورد شرح و بسط قرار

۲- ر.ک: احوال و آثار ... ص ۳۹۹-۴۰۰.

۱- نقل از احوال و آثار.

دادهاند، که از میان آنها نظامالدین نیشابوری و قطبالدین شیرازی از معروف ترین آنها هستند.

در تذکره نصیریه، یکی از پرآوازه ترین کتابهای بطلمیوس، یعنی مجسطی (۱) مورد نقّادی سخت و استواری قرار گرفته است. هیئت بطلمیوسی که قرنها بر قلمرو دانش نجوم سیطره داشت معتقد بود که افلاک، کروی است و زمین در مرکز دوایر فلکی قرار دارد. امّا خواجه علیرغم این نظریه، اعلام کرد که زمین مرکز افلاک نیست بلکه از مرکز منحرف است. این نظریه، چندین قرن پیش از گالیله و کپرنیک، قاعده فلسفه یونانی و اساس هیئت قدیم را درهم ریخت. هم ازاین رو بود که دکتر جورج سار تون مولف «تاریخ علوم»، وقتی بخشی از تذکره نصیریه راکه وسیله «کارادووکس» ترجمه شده بود خواند، با شگفتی و حیرت اعلام کرد که:

انتقادی که خواجه نصیرالدین طوسی بر مجسطی بطلمیوس وارد ساخته، دلالت بر نبوغ و تبحر عالی او در نجوم دارد و می توان انتقاد او را اولین گام در ایجاد اصلاحات کپرنیکی دانست. (۲)

# تئوریهای نور و صوت

خواجه در یکی از بازنویسی های آثار اقلیدس، یعنی رسالهٔ «المناظر اقلیدس» به نورشناسی و مسائل مربوط به اپتیک هندسی و جنبه فیزیولوژیکی آن توجه کرده است. همچنین در «تجرید الکلام» نظریه ذرهای نور راکه چند قرن بعد وسیله دکارت و نیوتن عنوان شد و مورد تأیید لاپلاس قرار گرفت، عنوان کرد و اعلام داشت که: به زعم بعضی از حکما، نور از اجسام ریزی تشکیل یافته که از یک منبع نورانی جدا

۱- مجموعه آثار ریاضی بطلمیوس در کتابی فراهم آمده که به آن نام مگیسته (Megiste) یعنی «کبیر» داده اند. مجسطی، عربی شدهٔ مگیسته است. (زندگینامه ریاضیدانان، ص ۴۹۸) «کبیر» داده اند. مجسطی، عربی شدهٔ مگیسته است. (زندگینامه ریاضیدانان، ص ۴۹۸) Sarton, G: introduction to the history of science -۲

Sarton, G: introduction to the history of science -۲ (نیقل از میاهنامه آموزش و پرورش، مقاله آقایانی چاووشی).

شده و به اجسامی که آنها را منوّر می کند، می رسد. (۱)

نظریه موجی صوت نیز از دیگر نظریات خواجه در تجریدالکلام است. (۲) او می گوید:

سبب حدوث صوت امواجی است که در هوا از ضربه دو جسم یا تصادم دو جسم با یکدیگر به وجود می آید و منظور از موج، حالتی است شبیه امواج آب، که عبارت از حرکتی بعد از حرکت دیگر و سکونی بعد از سکون دیگر باشد و این حرکات از جزئی به جزء دیگر هوا منتقل شده و رفته رفته ضعیف می گردد تا جایی که دیگر قادر به حرکت دادن هوا نباشد و در آنجا، صوت قطع می گردد. و این حرکت هوا شبیه موجی است که از انداختن سنگی در آب ایجاد می شود. (۳)

تجریدالکلام با اینکه پیرامون مباحث و ادلّه عقلی و کلامی عقاید شیعه است، اما آثاری از دریافتهای ریاضی و نجومی خواجه را نیز بازتاب میدهد.

## تنسوخ نامه

در رساله «تنسوخ نامه ایلخانی» که خواجه نصیر، به خواهش هلاکوخان آنرا نوشته است، اطلاعات پرارزش خود را در زمینه «کانی شناسی» تنظیم کرده است. او در مقدمه این رساله، هدف خود را از نوشتن این کتاب، چنین عنوان کرده است: پادشاه جهان و مادهٔ امن و امان، از این ضعیف التماس کرد که تألیفی می باید کرد در معرفت انواع جواهر معدنی و غیر آن، و کیفیت تولد و سبب حدوث آن،

۱- نقل از آقایانی چاووشی، همان، ص ۳۸۰.

۲- از این کتاب با نامهای: تجرید الاعتقاد (صفا، تاریخ ادبیات، ۳، ص ۱۴۱) و تجرید العقاید (احوال و آثار... ص ۴۲۲) نام بردهاند.

۳- نقل از: مقالهٔ آقایانی چاووشی، همانجا، ص ۳۸۰ این همان تعریفی است که هویگنس (Huygens) بعد از چند قرن ارائه داد و در جهان علم به نام او معروف است. درحالی که خواجه نصیر واضع نخستین آن بود.

و بهترین و بدترین و شبیه هر یک و خاصیّت و قیمت آن و محافظتشان، به شرحی تمام بنویس و بر ما عرضه دار. و این کتاب را تنسوق نامه ایلخانی نام نهادم، چه هرچه به خدمت پادشاهان تنسوق آورند در آنجا یاد کرده شود. (۱)

تنسوق یا تنسخ، واژه ترکی به معنی شیئی نفیس و عزیزالوجود است و مقصود کلی از اطلاق این واژه، گوهرها و جواهرات نفیس است. این کتاب بعد از کتاب «الجماهر في معرفة الجواهر» ابوريحان بيروني، از آثار گرانبهاي علمي و فني و گنجینهای باارزش از لغات و اصطلاحات و تعبیرات قدیم و اصیل ایرانی است.(۲) مولف کتاب کاوش رصدخانه مراغه، ابتکار شیوه جدید استفاده از ساعت آفتابی را در رصد کردنها به خواجه نصیر نسبت داده است. (۳)

# شيوه تقسيم آب اردستان

خانم لمتون در بیان روش سنتی تقسیم آب در ایران و دیرینگی آن، به نقل از سفرنامه میرزاعلی خان نائینی اشاره می کند: بنا بر سنت محلی هنگامی که هلاکو نوه چنگیزخان از اردستان عبور می کرد فرمان داد که آب را تقسیم کنند. پس این کار تحت نظارت خواجه نصیرالدین طوسی انجام گرفت و ۲۱ سهم یا خرزه تقسیم شد و به دهات و محلات اختصاص یافت ... این روش هنوز باقی است. (۴)

# آثار فارسى خواجه نصير

خواجه نصیرالدین طوسی تعدادی (حدود ۲۵کتاب، مقاله یا رساله) از آثار خود را به زبان فارسی نوشته است. این کار در شرایطی صورت گرفته است که زبان عربی،

١- مقدمه تنسوخ نامه ايلخاني، نقل از: احوال و آثار ... ص ٥٢٨-٥٢٩.

۲- آقایانی چاووشی، همان صفحه. ٣-كاوش رصدخانه مراغه، ص ١٣٢.

۴- مالک و زارع در ایران، ص ۳۹۴.

زبان علمی زمانه بوده است و بسیاری از دانشمندان آثار خود را به این زبان مینوشته اند. استاد دکتر معین این کار خواجه را «خدمتی ارجمند به زبان و ادب فارسی» ارزیابی کرده است. (۱)

براساس فهرستی که شادروان دکتر معین از آثار فارسی خواجه بهدست داده است، در زمینه حکمت نظری، ۹ جلد، حکمت عملی ۳ جلد، هیئت و نجوم ۱۱ جلد، ریاضیات ۱ جلد، علوم طبیعی ۳ جلد، علوم دینی ۳ جلد، علوم مکنونه ۵ جلد، فنون ادب ۱ جلد، تاریخ ۱ جلد (مختصری در شرح فتح بغداد بهدست هلاکو، ذیل جهانگشایی جوینی)، جغرافیا ۱ جلد و تصوف ۲ جلد از آثار خواجه به زبان فارسی تحریر شدهاند. (۲)

وی سپس پیرامون مختصات کتب فارسی خواجه (پس از اشاره به اینکه در این دوره هنوز سبک ساده، روان و موجز قدیم حاکم بوده است) می نویسد: آثار فارسی او از بهترین نمونه های کتب علمی قرن مزبور است. خواجه برعکس ابن سینا در صدد ترجمه و ایجاد لغات و اصطلاحات فارسی بجای لغات و اصطلاحات عربی برنیامده، بلکه همان لغات معمول عصر خود را به کار برده است. (۳) باید دانست که خواجه نصیرالدین در همان حال که همچون ابن سینا تعمد و اصراری در برابریابی واژه های عربی نداشته است، بسیاری از برابرهای مصطلح فارسی زمان خود را در نوشته های خویش به کار گرفته است.

۱- یادنامه خواجه نصیرالدین طوسی، شامل سخنرانیهای جلسات کنگره خواجه نصیر از ۶ تا ۱۲، خرداد ۱۲۳۵، انتشارات دانشگاه تهران، سخنرانی دکتر محمد معین، ص ۱۱۶.

۲- علاقمندان برای آگاهی از نامهای این آثار به مأخذ مذکور، ص ۱۲۰-۱۲۰ مراجعه فرمایند.
۳- ابتکار ابن سینا در گزینش برابرهای فارسی الحق ستودنی است. چند نمونه از آنها به نشانه تبرّک آورده می شود: «شاید بود» در برابر «امکان»، «جانور» در برابر «حیوان»، «درازا» و «درازی» در برابر «طول»، «پهنا» در برابر «عرض»، «کُنا» در برابر «فاعل»، «کنندگی» در برابر «فاعلی»، «کنش» در برابر «مادّه»، «کرده» در برابر «محدث» و ... (همانجا، ص ۱۲۰-۱۲۱).

خواجه در بازگرداندن واژههای عربی به فارسی کوشیده است تعاریف کاملی از مصطلحات علمی به دست دهد و کار را برای پژوهشگران این رشتهها آسان سازد. از ویژگیهای فارسی نویسی خواجه، کوشش او در تبیین ساده و روشن مفاهیم پیچیده علمی است. آنها که می دانند این کار، یعنی بیان مطالب علمی دشوار است، به اهمیت و ارزش کار خواجه پی می برند.

امّا دکتر معین تصریح میکند که: نصیرالدین در آثار فارسی خود بسیار تحت تأثیر عربیت واقع شده است، استعمال لغات نادر عربی، به کار بردن ترکیبات عربی، پیروی از قواعد صرف و نحو عربی، آوردن تثنیههای عربی در جملات فارسی، جمعهای مکسّر غیرمأنوس، آوردن آیات و احادیث و حکم و اشعار عربی، جملهبندی به سیاق عربی، از نمونهها و مصداقهای این تأثیر است. هرچند این شیوه نگارش تا حدی به زبان زبان فارسی است، باید در نظر داشت که خواجه مبدع این روش نیست و از یک قرن پیش از او همین سبک در میان دانشمندان معمول و رایج گردیده مدد. (۱)

# خواجه نصیر، ادب و هنر

بجاست که از آثار خواجه در زمینه هنر و ادب نیز یادی کنیم. علاوه بر رسالات و کتبی که خواجه در شرح و تفسیر واژه ها و ترکیبات علمی و تبیین و توضیح اصطلاحات پیچیده و دشوارعلمی نوشته؛ مثل «شرح رسالهٔ معینیّه» که تفسیر و

۱- همان مأخذ، ص ۱۲۷ تا ۱۳۲ . این نکته را نیز باید توجه داشت که قرن هفتم هجری در عین حال از ادوار مهم در تاریخ نثر فارسی است زیرا که از این دوره کاربرد زبان فارسی در آثار علمی شتاب گرفت. زیرا تا قبل از آن هنوز زبان فارسی را مهیا برای پرورانیدن معانی مشکل علمی نمی دانستند (یا به عبارت بهتر بعلت مهجور ماندن این زبان در حدود شش قرن، دانشمندان توانایی بازگو کردن مطالب خود را به این زبان نداشتند) (ر.ک: یادنامه خواجه نصیرالدین طوسی، سخنرانی دکتر حسین خطیبی، ص ۴۵ به بعد).

توضیح مشکلات رساله «معینیه یا المفید» اوست، آثار گرانبهایی در ادب و شعر و موسیقی نیز از خود به یادگار گذاشته است.

معروف ترین اثر خواجه در علوم ادبی، کتاب معتبر «معیار الاشعار» است که با نام «عروض فارسی» نیز جزو آثار او آمده است. این کتاب چنانکه از نامش پیداست شامل مباحثی پیرامون ضوابط و معیارهای علم عروض است. علاّمه قزوینی هنگام یاد کردن از کتبی که بعد از کتاب «المعجم فی معاییر اشعار العجم» تألیف شمس قیس رازی تألیف شده اند، از این کتاب به عنوان اثر مهمّی که مقدّم بر عصر شمس رازی نوشته شده یاد می کند و آن را اثری مرغوب در علم عروض و قوافی می شناساند. (۱) و از میان کتب مربوط به عروض، تنها این کتاب را ارزشمند و محل اعتبار می داند. بر این کتاب نیز شروح متعددی نوشته اند که از همه بهتر و دقیق تر، اثر مفتی محمد سعدالله مراد آبادی است که تحت عنوان «میزان الافکار فی شرح معیار الاشعار» در سال ۱۲۸۲ در لکنهو هندوستان منتشر کرده اند. (۱)

کتاب دیگری به نام «الوافی فی العروض و القوافی» جزو تألیفات خواجه آمده است و به اعتبار نام آن معلوم است که پیرامون عروض و قافیه نوشته شده است. از ترجمه های خواجه در زمینه علوم ادبی، برگردان کتاب معروف «ادب الصغیر» است که ابن المقفع آن را در نصیحت به پسر خود نوشته است و خواجه به خواهش ناصرالدین محتشم آن را به فارسی ترجمه کرده است. (۳)

۱- برخی؛ ازجمله علامه قزوینی در تعلق این کتاب به خواجه نصیر تردید کردهاند، اما استاد مدرس رضوی به اعتبار نسخهای قدیمی شامل مجموعه آثار خواجه که در سال ۶۷۰ ه نوشته شده و این کتاب با نام عروض فارسی در آن مجموعه آمده، آنرا متعلق به خواجه نصیر می داند (ر. ک: احوال و آثار... ص ۵۳۲-۵۳۳).

۲- المعجم فی معاییر اشعار العجم: شمس الدین محمد قیس رازی، مقدمه علامه محمد.
 قزوینی، انتشارات دانشگاه تهران، ص د. ه. ۳- احوال و آثار ... ص ۵۳۲ و ۵۸۰.

#### خواجه و شعر

خواجه نصیرالدین با شعر نیز الفتی تمام داشته است. در میان آثار خود، خواجه در مکتوباتش، جای جای به اشعار فارسی و عربی تمثّل جسته است. خود نیز شعر می سروده است، البته گهگاه و به تفنن. استاد مدرس رضوی اشاره کرده است که مسلماً خواجه اشعار عربی و فارسی بسیار سروده که جمع نشده و ازمیان رفته است و اینک جز چند قطعهای از آثارش باقی نمانده است. مدرس رضوی با تجسّس بسیار موفق شده است قطعاتی از اشعار خواجه را از لابهلای کتابها و تذکرهها و جُنگها جمع آوری کند. استاد سعید نفیسی، بجز اشعاری که مدرس رضوی اشاره کرده، به تعداد دیگری از اشعار فارسی خواجه دسترسی یافته است. (۱) اشعار عربی منسوب به او غالباً در صدر و محتوای نامهها و پاسخنامههای او آمده است. در برخی منابع به او غالباً در صدر و محتوای نامهها و پاسخنامههای او آمده است. در برخی منابع اشاره شده است که شعرهای خواجه «جیّد و قوی»، یا روان و محکم است. (۲) در مصداق این قول، به قطعه لطیف زیر که گویا دو بیت اول آن از یک شاعر و ابیات سوم و جهارم، پاسخ خواجه است، توجه کنید:

نبود مهتری، چو دست دهد یاغندای لذید را خوردن من بگویم که مهتری چه بود غمگنان را زغم رهانیدن

روز تا شب شراب نوشیدن یا لباس لطیف پوشیدن گر توانی زمن نیوشیدن در مراعات خلق کوشیدن

برخی از قطعات شعری خواجه به تبیین پدیدههای علمی اختصاص دارد. مثل قطعهای که در علم قرائت به او منسوب است، یا رباعی زیر که برای شناختن دال و ذال ساخته است:

١- يادنامه خواجه نصير ... سخنراني استاد سعيد نفيسي، ص ٣٤.

٢- ابن كثير: البداية و النهاية، نقل از احوال و آثار ... ص ٥٩٨.

آنان که به فارسی سخن میگویند ماقبل وی ار ساکن جز (وای) بود

در مسعرض دال، ذال را نسنشانند دال است وگرنه ذال معجم خوانند

رباعیاتی چند نیز به خواجه نسبت دادهاند که در پاسخ خیام و امام فخر رازی سروده است. صحّت انتساب این رباعیها به خواجه مورد تردید قرار گرفته است، اما رباعی لطیفی در صدر نامهای که خواجه در جواب صدرالدین قونوی نوشته، آورده:

وز لفـظ تـو عـمر جـاودان يـافت دلم از هــر حــرفي هـزار جـان يـافت دلم از نامه تو ملک جهان یافت دلم دل مرده بُدم چو نامه برخوانده شدم و نیز این رباعی زیبای فلسفی:(۱)

این منطقه بر میان جوزا بستند عشقت به هزار رشته بر ما بستند

زان پیش که نور بر ثریا بستند در کتم عدم بهسان آتش بر شمع

رباعیات فلسفی خواجه حال و هوای خاص رباعیات خیام را بهیاد خواننده می آورد و می نماید که او نیز چون آن حکیم بزرگ، سرگشته وادی حیرت بوده است:

چون کار به ذات می رسد، حیرانیم سررشته به دست ما و سرگردانیم هرچند همه هستی خود میدانیم بالجمله به دوک پیرزن میمانیم

\*

اندر ره معرفت بسی تاختهام چون پرده ز روی دل برانداختهام

وندر صف عارفان سرافراختهام بشناختهام که هیچ نشناختهام

\*\*

آن قوم که راه بین فتادند و شدند کس را به یقین خبر ندادند و شدند آن عقده که هیچ کس نتانست گشاد هر یک گرهی بر آن نهادند و شدند

۱- خواجه ظاهراً تمایلات صوفیانه نداشته است، امّا اشاره شده است که او دامنه فکر وذهن خود را تا یافتن کُنه اندیشههای مربوط به کشف و شمهود صوفیان گسترش داده است (فرهنگ زندگینامههای علمی).

وین دایره و سطح مجسم هیچ است وابسته یک دمی و آن هم هیچ است ای بیخبر، این شکل موهم هیچ است خوش باش که در نشیمن کون و فساد

4:

احوال حضر در این سفر هیچ مگوی میدان که نهای هیچ، دگر هیچ مگوی چون در سفریم ای پسر هیچ مگوی ماهیچ و جهان هیچ و غم و شادی هیچ

兴

از خانه تسلیم منه بیرون پی منت مکش ار دوست بود حاتم طی

گر زانکه بر استخوان نماند رگ و پی گردن منه ار خصم بود رستم زال

چند شعر دیگر نیز در قالب مثنوی و قطعه به خواجه متعلق دانسته شده که تعداد ابیات آنها از دو بیت تا ۲۹ بیت است. مثل این قطعه دوبیتی که در آن ماههای ترکی آمده:

بشنواز من یک به یک تاحفظ گردد مر ترا

نام سال ترک بر ترتیب اگر داری هوس

موش وگاو و يوز و خرگوش، اژدها و مار و اسب

گوسفند و بوزنه، مرغ و سگ و خوک است و بس<sup>(۱)</sup>

یا این قطعه را که طی آن پردههای چشم را برشمرده است:

كرد أفريدگار تعالى به فضل خويش

چشمت به هفت پرده و سه آب منقسم

صلب و مشیمه و شبکه زجاجیه و جلید

پس عنکبوت و بیض و عنب قرن و محتلم

۱- در این قطعه نیز نام برجهای دوازده گانه را آورده است:

ســـرطان و اســد دگــر عــذرا جدی و دلو است و حوت از یس آن

حسمل و تسور، بسعد از آن جسوزا عسقرب و قسوس دان پس از مسیزان

این قطعه عاشقانه زیبا نیز، که ظاهراً بخشی از یک غزل است، به خواجه متعلق دانسته شده است:

منم آنکه خدمت تو، کنم و نمی توانم توئی آنکه چارهٔ من، نکنی و منی توانی دل من نمی پذیرد، بَدِل تو یارگیرد بتو دیگری چه ماند، تو به دیگری چه مانی؟(۱)

## شعرهاي اجتماعي

رباعی جالبی نیز به خواجه نسبت دادهاند که به نشانه عبرت از ظلم و ستم عمادالدین پادشاه قهستان ساخته است. عمادالدین که مردی ستمگر و جبار بود، با اندوخهای که با زور از مردم حاصل کرده بود، ساختمان کاخی رفیع را آغاز کرد، امّا خود قبل از اتمام آن گرفتار چنگال مرگ شد. خواجه این رباعی را ساخت و دستور داد بر ایوان عمارت او نوشتند:

زین گوشه و ایوان که برافراشتهای چه فایده بد ترا، چو نایافته کام

وین خواستهٔ خلق که برداشتهای بگذشتی و اینها همه بگذاشتهای

این قطعه پندآمیز که در فرهنگ جهانگیری به خواجه نسبت داده شده نیز

## خواندنی است:

نه چندانی که گویندت که گنگی زدانشهای خود چیزی بچنگی که تو شاخ گلی یا چوب شنگی

خمش بودن نکو فضل است لیکن هـمان بهتر که در بزم افاضل که تا معلوم گردد بر اکابر

۱- استاد مدرس رضوی میگوید: خواجه در غزلسرایی دستی نداشته و از او غزلی روایت نشده است. (احوال و آثار... ص ۶۲۵).

#### اشعار تاریخی

خواجه نصیر پیرامون برخی از مهمترین وقایع تاریخی دوران حیات خود نیز قطعاتی سروده و طی آنها تاریخ دقیق آن حادثه را شرح داده است. درباره وقایع بغداد و سقوط خلافت عباسیان گفته است:

سال هجرت ششصد و پنجاه و شش روز یکشنبه چهارم از صفر شد. خلیفه پیش هلاکو وزان دولت عباسیان آمد بسر. هنگام انقراض اسماعیلیان سرود که: سال عرب چو ششصد و پنجاه و چار شد

یکشنبهی زوال ذیقعده بامداد

حوز شاه، یاد شاه اسماعیلیان ز تخت

برخاست، پیش تخت هلاکو بایستاد

و در مرگ هلاگو آورده که:

چون هلاکو به مراغه به زمستانگه شد

کسرد تسقدیر ازل نوبت عصرش آخس سال بر ششصد و شصت و سه، بشد یکشنبه

كسه شب نوزدهم بد زربيعالاخر(۱)

#### معما و چیستان

بخشی از اشعار منسوب به خواجه در شیوه معما و چیستان ساخته شده است. مانند این قطعه:

گزو شش طرح می کردم، نشد کم از آن مقدار افرون می نشد هم من از اعداد دیدم یک عدد را وگر چون بر سرش شش می فزودم

۱- استاد سعید نفیسی، سخنرانی در کنگره خواجه نصیر، یادنامه ص ۳۸.

از این دشوارتر هرگز نباشد برون آر، ای به علم جبر محکم در مجموعهای که ابیات فوق از قول خواجه آورده شده، در باب معنی قطعه بالا، بيت ذيل آمده است:

وگر هم دو سیصد فزایی صد است ز صدگر دو سیصد بکاهی صد است سه رباعی معما گونه زیر نیز از خواجه دانسته شده است:

ده بفکن و هر زائده را ده کن نام آحساد بسر آحساد فسراز أر مسدام در یکدگرش ضرب کن و ساز تمام وز هر طرفی نگر که تا ده چند است

بگذشته ز ماه ضرب کن ای سرور وانگه زحساب طرح کن سی سی را

> هـر روز ز ماه سـيزده تخمين كـن هـر برجي را ز منزل خود سي ده قطعه زير نيز جنبه چيستان دارد:

آنچه بگذشته است از سالت پس به هر برج ده تو ماهی را لیک اینجا دقیقهای بشنو ماهی از سال اگر زنصف گذشت مكن أن ماه را حساب أنكاه

بر سیزده و سیزدهی بر سر بر از مسنزل أفستاب تا برج قسمر

پس بیست و شش دگر برو تعین کن ميدان درجات مه، مرا تحسين كن

بشمر از مه ملکشاهی تا به برجی رسی که میخواهی اگـر از سـر کـار آگـاهی و تــو در سـدس اول ماهي تا نیابد در آن غلط راهی

# طنز در شعر خواجه

در میان اشعار نسبت دادهشده به خواجه، یکی دو قطعه طنز و هجو نیز دیده می شود. دو قطعه از این مطایبات جنبه شخصی و تصفیه حساب خصوصی دارد. مثل این قطعه که در هجو مردی به نام «نظام» ساخته شده است:

نظام بی نظام ار کافرم خواند چراغ کند برا نبود فروغی

مسلمان خوانمش زیراکه نبود مکافات دروغی، جز دروغی

یا این قطعه که خوانساری مولف کتاب روضات الجنات به خواجه نسبت داده است و در هجو سیفالدین باخرزی سروده شده است:

مفخر دهر شیخ باخرزی بالله از تو به ارزنی ارزی با خردمند کی توانی زیست چون تو را گفته اند باخرزی (۱)

این قطعه طنزگونه نیز از خواجه دانسته شده است:

زنسهار کسه از بسرای فسرزند مسعلول و لئیم، دایسه مسپسند خوئی کمه به شیر در بدن رفت آن دم برود که جان زتن رفت. (۲)

استاد سعید نفیسی مجموع اشعاری راکه از خواجه به دست آمده ۶۶۵ بیت اعلام میکند. این تعداد اشعار فارسی خواجه را شامل می شود.

#### موسيقي

مقالهای در موسیقی نیز جزو آثار خواجه نصیر ذکر کردهاند و گفتهاند که او در علم موسیقی نیز آگاهیهای بسیار داشته است. ولی استاد مدرس رضوی نوشته است: در هیچیک از کتب تاریخ و تراجم احوال و فهرستهای مولفات خواجه، چنین کتابی [مقاله در موسیقی] به نام او ذکر نشده است. فقط در فهرست نسخ عربی کتب خطی

۱- تعلّق این قطعات هجو به خواجه بعید است و با منانت اخلاقی و مینزلین علمی او دمساز نیست. اعم از اینکه رباعی فوق را خواجه یا دیگری علیه سیف باخرزی سروده باشد، سیف در مقام پاسخ جواب دندانشکنی داده است:

برو ای دوست طاعتی میکن تا به کی فسق و معصیت ورزی آخر عمر با تو خواهم زیست چون مراگفته اند باخرزی

٢- نقل كليه شعرها از: احوال و آثار خواجه نصيرالدين طوسي، از ص ٥٩٨ به بعد.

کتابخانه ملی پاریس، رساله کوچکی در موسیقی به محقق طوسی نسبت داده شده است.(۱)

بااین حال در چند منبع، به آثار خواجه در علم موسیقی اشاراتی شده است. سارتن کتابی فارسی به نام «کنز التحف» را به خواجه نسبت و احتمال داده که ترجمهٔ مقاله موسیقی او باشد و اضافه کرده که بنا بر روایات خواجه نصیر مخترع یک نوع فلوت به نام «مُهتار دودوک» (Mohtar-duduk) است و نیز تصریح کرده که نظریات موسیقی خواجه وسیله شاگردش قطب الدین شیرازی تکمیل شده است. (۲)

۱- احوال و آثار ... ص ۵۷۰.

۲- تاریخ موسیقی عربی، نقل از احوال و آثار ... ص ۵۷۰

#### محبوب اهل عالم

... یکی از صاحب نظران تاریخ ریاضیات، پیرامون همخوانی آثار خواجه با دستاوردهای جدید علمی میگوید: شگفتا با این همه تحول و تغییری که در جهان علم روی داده است و با گذشت هفتصد سال هنوز کتاب کشف القناع خواجه نصیر به قوت و اعتبار خود باقی است....

... هر آنچه در اخترشناسی کپرنیکی بدیع و تازه مینماید، در آثار طوسی و شاگردان و پیروانش وجود داشته است ...

... او فرضیاتی را برای توجیه حرکتهای اجرام آسمانی ارائه داد و برای حرکت هر یک از سیارگان و نیز خورشید و ماه، الگوی مهندسی دقیقی را طرحریزی کرد. گسترش تحقیقات تاریخنگاری علوم اسلامی در دهههای اخیر نشان می دهد که اخترشناسان اسلامی خود واضع نظریات جدیدی بودهاند که بی تردید بر تحولات علمی دوران تجدید حیات علمی تأثیر گذاشته است ...

... تحقیقات اخیر، تأثیر آثار خواجه نصیرالدین طوسی و پیروان مکتب مراغه را بر کپرنیک آشکار میسازد. طرح فرضیه فلک تدویر، یا «جفت دایرههای طوسی» که مبتکر آن خواجه نصیر است، در مقایسه با الگوهای بطلمیوسی از کارآیی بیشتری برخوردار است. ...

... پژوهشگران بیگانه و خودی از ابعاد و وسعت تحقیقات خواجه و دستاوردهای او در قلمرو اخترشناسی همواره با حیرت و شگفتی یاد کردهاند. و مخصوصاً کوشش او را در بازنگری و اصلاح اخترشناسی بطلمیوسی ستودهاند. ثبت نام خواجه بر نصف النهار کره ماه، نشانه احترام و بزرگداشت تلاشهای علمی اوست ...

# فصل دهم

# محبوب اهل عالم

در نامگذاریهای جایگایهای شناخته شده درکره ماه، نام خواجه نصیر در نصفالنهار ۴۱ جنوبی و مدار صفر آنکره ثبت شده است.

# خواجه نصیر در محافل علمی جهان

چنانکه اشاره شد شخصیت والای خواجه نصیرالدین طوسی و جامعیت علمی او، قرنهاست که حیرت و شگفتی توأم با تحسین محافل علمی جهان و بزرگترین متفکران علمی را برانگیخته است و به همان نسبت که قلمروهای تازهای در آفاق دانش بشری کشف شده و انطباق یافتههای علمی خواجه در زمینههای ریاضی و نجوم و… با تازههای علمی محقق گشته، بر ارزش و اهمیت منزلت و مقام او در جهان علم نند افزوده شده است.

«قدری حافظ طوقان» از صاحبنظران تاریخ ریاضیات، با شگفتی تمام پیرامون تازگی و همخوانی آثار خواجه و مشخصاً کتاب کشفالقناع ... او، با دستاوردهای جدید علمی اعلام می کند که:

شگفتا! با این همه تحول و تغییری که در جهان علم روی داده و باگذشت هفتصد سال هنوز این کتاب به قوت و اعتبار خود باقی است و جهانیان با همان مثلثاتی سر و کار دارند که از خواجه نصیر آموخته اند. فی الواقع علمای غربی جز آنکه علایم جدید و حروف را جایگزین کلمات کنند، مطلب قابل توجهی بر محتویات این کتاب نیفزوده اند. (۱)

# خواجه نصیر در نظر نوابغ ریاضی

میشل شال، ریاضی دان برجسته فرانسوی، خواجه نصیر را از علمای بزرگ هندسه در قرون وسطی معرفی می کند و او را به عنوان دانشمندی که در تمام علوم زمان خود کتب مبسوط نگاشته، می ستاید و از تحریر اقلیدس او به عنوان اثری که دارای ارزش و شایستگی است، نام می برد. (۲)

والیس، ریاضی دان معروف دیگری است که طرز اثبات اصل پنجم اقلیدس را وسیله خواجه، بسیار مبتکرانه میخواند. (۳) کاستیلون ریاضی دان برجسته قرن هیجدهم تفسیر هندسه اقلیدس را تنها در توان شخصیتی چون خواجه نصیر می داند. (۴) صالح زکی افندی دانشمند ترک تصریح می کند که: رژیومونتانوس نویسنده کتابش را از رسایل نویسنده کتاب معروف مثلث «مسطح و کروی»، مطالب کتابش را از رسایل

۱- طوقان، قدری حافظ: ترات العرب العلمی فی الریاضیات و الفلک، نقل از ماهنامه آموزش و پرورش، همان، ص ۳۷۵.

۲- برای آگاهی از این منابع، ر.ک: ماهنامه آموزش و پرورش، همان، ص ۳۸۲ و نیز مجله تحقیقات اسلامی، سال ۸ شماره ۱ و ۲ و نیز زندگینامه ریاضیدانان دوره اسلامی، مقاله ابوالقاسم قربانی، مرکز نشر دانشگاهی.

۴- همان منبع.

ریاضی دانان اسلامی، به ویژه خواجه نصیر و ابوالوفای جوزجانی گرفته و از خود موضوع تازه ای کشف نکرده است. (۱) دکتر جورج سارتون، انتقاد خواجه نصیر را بر مجسطی بطلمیوس، نشانه نبوغ و تبحر عالی او در نجوم می داند و آن را اولین گام در ایجاد اصلاحات کپرنیکی تلقی می کند. (۲)

دکتر کندی (۳) و ژرژ صلیبا (۴)، به اعتبار تحقیقات جدید به صراحت اعلام می کنند که هرآنچه در اختر شناسی کپرنیکی بدیع و تازه می نماید، در آثار طوسی و شاگردان و پیروانش وجود داشته است ... (۵) نویسندگان فرهنگ زندگینامههای علمی نوشته اند که خواجه نصیرالدین طوسی بین معنای فلسفی و علمی ماده تمایز ایجاد کرد. مشخصه آثار طوسی در این است که نوشتههای او در عالم اسلام در حکم سند است، همچنانکه آثار ابن سینا در طب این حکم را دارد. (۶) برای اینکه با نوع برخورد محافل علمی جهان، با خلاقیتها و تجارب علمی خواجه نصیر آشنا شویم، بخشی از مقاله دو پژوهشگر اروپایی را درباره یکی از فرضیات علمی خواجه می آوریم.

# جفت طوسی چیست؟

ژرژ صلیبا و دکتر کندی در یک مقاله علمی تحت عنوان «حالت کروی جفت طوسی» (۷) پس از اشاره به سیر اساطیری و تاریخی تفکر انسان در پدیدههای آسمانی و افلاک و نظریههای اقوام مختلف در باب حرکتهای اجرام آسمانی و

۱- همان منبع. ۱- همان منبع. 4- Gerge Saliba

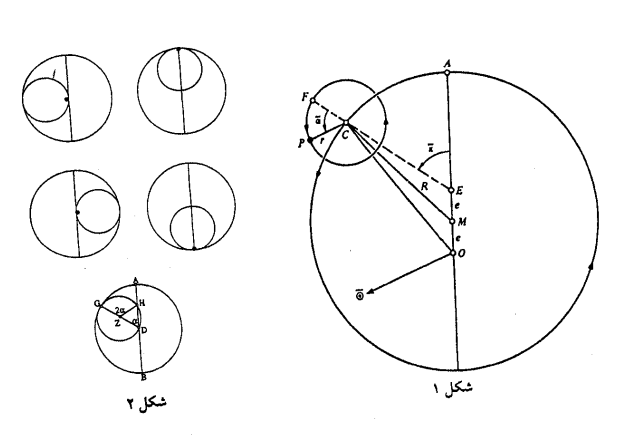
<sup>3-</sup> E. S. Kennedy.

<sup>•</sup> in ill an - A

<sup>6-</sup> Dictionary of Scientific Biography, Charles Coulston Gillispie. v حطوسی برای توجیه نظریه خود در حرکت ظاهری سیارات، دو کره تصور کرده بود که یکی در داخیل دیگری دور می کرده، به همین جهت دکتر کندی، این دستگاه را «جفت طوسی» داخیل دیگری دور می کرده، به همین جهت دکتر کندی، این دستگاه را «جفت طوسی» (spherical cas of the Tusi) نامیده است چون مجموع دو حامل متحرک را نشان می دهد. (ماهنامه آموزش و پرورش، همان، ص v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v - v

پدیدههای سماوی، به توضیح و تشریح نظریه بطلمیوس اخترشناس اسکندرانی در سده دوم میلادی می پردازند و تصریح می کنند که:

وی باکمک گرفتن از افلاک تدویر، خارج مرکز و معدل المسیر، فرضیاتی را برای توجیه حرکتهای اجرام آسمانی ارائه داد و برای حرکت هر یک از سیارگان (و نیز خورشید و ماه) الگوی مهندسی دقیقی را طرح ریزی کرد. در الگوی وی سیاره P بر دایرهای کوچک (فلک تدویر) دوران میکند که مرکز آن کود بر روی دایره دیگری بهنام (فلک حامل) میگردد. اما حرکت متشابه سیاره، نه حول مرکز فلک حامل (M) بلکه حول نقطه دیگری به نام (معدل المسیر)، (E) صورت می پذیرد که فاصله آن با M به اندازه فاصله M تا زمین (O) است (شکل ۱).



 $\overline{a}$  در این شکل که که به یک ستاره عِلُوی تعلق دارد، e خروج از مرکز بطلمیوسی،  $\overline{k}$  سرعت زاویه ای متوسط از اوج،  $\overline{k}$  شعاع تدویر،

 $\overline{O}$  شعاع فلک حامل و  $\overline{O}$  خورشید متوسط است. چنانکه از این شکل پیداست حرکت متشابه به حول مرکز دایرهٔ چرخش ( $\overline{M}$ ) صورت نمی پذیرد. دیگر الگوهای بطلمیوس درباره خورشید و ماه و عطارد با تفاوتهایی چند، تقریباً از چنین ساز و کاری تبعیت می کنند.

### انتقاد خواجه بر هیئت بطلمیوسی

الگوهای نجومی وی یاسخگوی بسیاری از پرسشها و هماهنگ با بیشتر رصدها بود و تا قرنها دانش اخترشناسی را در سیطرهٔ خویش داشت. در حوزههای علمی کشورهای اسلامی نیز چون دیگر حوزههای علمی جهان آن روزگار هیئت بطلمیوسی مقبولیت گسترده داشت و بیشتر پدیدههای نجومی به مدد آن تعبیر و تفسير مىشد. اما هيئت بطلميوسى كه ماهيتى پيچيده داشت، پس از گذشت چند قرن و در رویارویی با مسائل جدید به پیچیدگی بیشتر گرائید، تا جایی که کارآیی خود را تا حد زیادی از دست داد. ازاین رو در جای جای سرزمینهای اسلامی دانشمندانی به انتقاد از هیئت بطلمیوسی پرداختند و کوشیدند تا با ارائه الگوهای ریاضی جدید، تبیین دقیقتری از حرکت سیارهها بهدست دهند. مهمترین ایراد اخترشناسان مزبور به هيئت بطلميوسي، فرض وجود معدل المسير در أن بود، زيرا با این فرض اصل متشابهبودن حرکت حول مرکز را ـکه بطلمیوس خود ادعا میکرد هیئت او بر اساس آن بنا شده است ـ نقض می کرد. پس هیئت بطلمیوس دیگر صرفاً نوعی توجیه ریاضی پدیدههای نجومی بهشمار میآمد و نه یک الگوی طبیعی و واقعی برای تبیین حرکت افلاک ... در این مرحله توجه متفکران غربی به اروپای دوران تجدید حیات علمی و بیش از همه انقلاب کپرنیک بوده است. که آنرا نخستین و اصیل ترین واکنش در برابر اخترشناسی بطلمیوس میدانند ... در این میان اخترشناسی اسلامی همچون انباری از یافتههای اخترشناسان یونانی و

اسکندرانی، به عنوان موضوعی بی اهمیت در حاشیه اختر شناسی سده های میانه و دوران تجدید حیات علمی مطرح شده است ... و این تصوّر وجود داشته که اختر شناسان اسلامی تنها به شرح و بسط نظریه ها در چارچوب اختر شناسی بطلمیوسی بسنده کرده و بر این حوزه دانش فرضیه مهمی از خود نیفزوده اند.

اماگسترش تحقیقات تاریخنگاری علوم اسلامی در دهههای اخیر نشان می دهد که نه تنها در سراسر دنیای اسلامی سدههای میانه، از اندلس گرفته تا آسیای مرکزی، نظام بطلمیوسی مورد انتقادهای جدی واقع شده، بلکه اختر شناسان اسلامی خود واضع نظریات جدیدی بوده اند که بی تردید بر تحولات علمی دوران تجدید حیات علمی تأثیر گذاشته است. (۱)

# مكتب مراغه، الهام بخش كپرنيك

پس از این مقدمه در باب سیر تاریخی «هیئت بطلمیوسی»، نویسندگان به تأثیر «مکتب مراغه» در حوزههای اخترشناسی اسلامی، که خواجه نصیر - چنانکه میدانیم - بنیانگزار آن بود اشاره میکنند و ادامه میدهند که:

در این میان حوزهای از اخترشناسی اسلامی که به «مکتب مراغه» معروف است، جایگاه ویژهای دارد. تحقیقات اخیر، تأثیر آثار خواجه نصیرالدین

۱- ژرژ صلیبا ـ ای. اس. کندی: حالت کروی جفت طوسی، ترجمهٔ بهناز هاشمی پور، تحقیقات اسلامی، نشریه بنیاد دایرة المعارف اسلامی، سال هشتم، شماره ۱ و ۲، ۱۳۷۲، ص ۱۰۴ تا ۱۰۶ با تلخیص ژرژ صلیبا استاد بخش زبانها و فرهنگهای خاورمیانه و آسیا در دانشگاه کلمبیا (نیویورک) است که پژوهشها و آثار علمی او عمدتاً به مسایل اخترشناسی دوره اسلامی، خصوصاً ابتکارات اخترشناسان اسلامی در اصطلاح اخترشناسی بطلمیوسی و انتقادهای ایشان از آن مربوط می شود (همان مأخذ، ص ۶۱).

۲- اصطلاح «مکتب مراغه» را ادوارد کندی ابداع کرد و هم او بود که مدلهای نجومی خواجه نصیر و قطب الدین شیرازی را شناسایی کرد (مکتب نجومی مراغه، مجله تحقیقات اسلامی، شماره ۱ و ۲، ص ۶۴).

طوسی بنیانگزار و برجسته ترین متفکر این مکتب و دیگر پیروان آن را بر کپرنیک آشکار می کند. می توان گفت که به استثنای نظریه خورشید مرکزی، هرآنچه در اختر شناسی کپرنیکی بدیع و تازه می نماید، در آثار طوسی و شاگردان و پیروانش وجود داشته است. مهمترین فرضیه ای که در حوزه مکتب مراغه مطرح شد، پذیرفتن دو فلک تدویر جدید برای هر سیاره بود. مبتکر این فرضیه خواجه نصیرالدین طوسی بود و آن را براساس قضیه ای طرح ریزی کرد که اکنون به قضیه «جفت دایره های طوسی» معروف شده است. به کمک این نظریه، طوسی الگویی را ارائه کرد که از لحاظ دقت نه تنها چیزی از الگوهای بطلمیوسی کم نداشت، بلکه در توجیه پدیده های نجومی از کارآیی بیشتری برخور دار بود. (۱)

## کپرنیک و جفت طوسی

این دو نویسنده، آنگاه به تأثیر فرضیهٔ خواجه نصیرالدین و اصحاب «مکتب مراغه» بر کپرنیک وکشفیات او اشاره و تصریح میکنندکه:

چنین واقعیتی این حدس را قوت می بخشد که کپرنیک هنگام تحصیل در ایتالیا، به ترجمه یونانی یکی از متون راجع به جفت طوسی دست یافته است یکی از تاریخنگاران علم با بررسی نمودارهای جفت طوسی کوشیده است تا نشان دهد که طوسی و کپرنیک هر دو از نشانههای الفبای همانندی برای اشاره به نقاط هندسی یکسان و نمودارهای آنها بهره برده اند. (۲)

۱- حالت کروی جفت طوسی، همان، ص ۱۰۶-۱۰۷. نویسندگان اضافه کرده اند که بعدها قطب الدین شیرازی، معروف ترین شاگرد و مصاحب طوسی، نظریه فلکهای تدویر را کاملتر کرد و آنرا برای شکلهای پیچیده حرکتهای سیاره ای به کار برد و یکصد سال بعد ابن شاطر، اختر شناس دمشقی صورت دیگری از این نظریه را برای تکمیل الگویی که برای ماه طرح ریزی کرده بود، به کار گرفت و این درست همان الگویی بود که یک قرن بعد کپرنیک برای حرکت ماه ارائه داد.

۲- همان جا، ص ۱۰۷.

دو دانشمند دیگر علم نجوم «نوپگهبائر» و «ویکتوربرار» آثار خود را در زمینه مکتب اخترشناسی مراغه و ارتباط آن با اخترشناسی کپرنیکی چاپ کردند (۱۹۵۷).

مسئله ارتباط اخترشناسی کپرنیکی با مکتب مراغه از چند دهه پیش مورد توجه ویژه دانشمندان نجوم قرار گرفته است. در سال ۱۹۷۳ «دیلیهارتنر» مقالهای به تشریح و تبیین نمودار «جفت طوسی» اختصاص داد و کوشید نشان دهد که طوسی و کپرنیک هر دو علایم الفبایی، برای مشخص کردن نقطههای هندسی نمودار مورد نظرشان، به کار بردهاند. در همان سال «سوردلو» در مجموعه مقالات انجمن فلسفی آمریکا یک نتیجه گیری متهورانه درباره رابطه میان کپرنیک و مکتب مراغه عنوان کرد که تا آن زمان بیان نشده بود. این دو دانشمند حداقل ۵کار اساسی درباره کیرنیک و مکتب مراغه ارائه دادند. (۱)

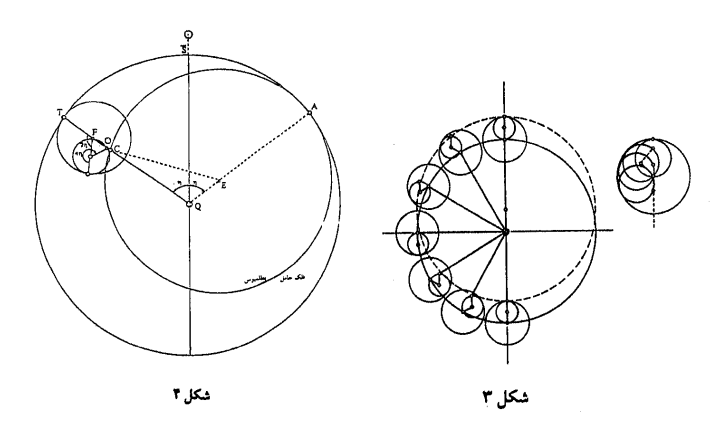
#### جفت طوسی چیست؟

فرضیه معروف «جفت دایرههای طوسی» که در جهان علم، و خاصه در قلمرو «هیئت بطلمیوسی» جای برجستهای دارد، فرضیه خواجهنصیرالدین طوسی را پیرامون حرکت سیارهها شرح می دهد. ژرژ صلیبا و دکتر کندی پژوهشگران اروپایی، جفت طوسی را این گونه بیان می کنند:

اساس «جفت دایرههای طوسی» بر ایجاد حرکت توافقی ساده به کمک ترکیبی از حرکتهای مستدیر متشابه است. الگوی وی از دو دایره تشکیل یافته است به گونهای که شعاع یکی دو برابر شعاع دیگری است. اگر دایره کوچکتر با سرعتی (سرعت زاویه ای ۵) دو برابر دایرهٔ بزرگتر، مماس بر آن و در درون آن حرکت کند، در این صورت هر نقطه بر محیط دایره کوچکتر در امتداد قطری از دایرهٔ کند، در این صورت هر نقطه بر محیط دایره کوچکتر در امتداد قطری از دایرهٔ

۱- مجله تحقیقات اسلامی، شماره ۱ و ۲، سال ۸.

بزرگتر نوسان خواهد کرد (شکل ۲). اگر این نقطه را سیّارهای فرض کنیم، مسیر حرکت آن را حول مرکز عالم (زمین) می توان به صورت زیر نمایش داد (شکل ۳).



چنانکه در شکل میبینیم حرکت سیاره، حول زمین ترکیبی از حرکتهای مستدیر متشابه است. و بر تری الگوی طوسی نسبت به الگوی بطلمیوسی در همین نکته است، چراکه در هیئت بطلمیوسی حرکت سیاره نه حول زمین و نه حول فلک حامل هیچکدام متشابه نیست و این ایرادی بود که طوسی نیز چون دیگران بر هیئت او می گرفت. (۱)

۱- حالت كروى جفت طوسى، همان، ص ١٠٨-١٠٩.

## خواجه نصير وكشف قاره امريكا

براساس بررسیهایی که دانشمندان روسی در آثار نجومی خواجه نصیر انجام دادهاند، دریافتهاند که او از مختصات جغرافیایی قارّه آمریکا آگاه بوده است درحالی که کلمبوس دو قرن بعد از خواجه به کشف آمریکا نائل شد. این آگاهی که وسیله دانشمندان شوروی سابق، هنگام مطالعه جداول نجومی خواجه حاصل شده است در مجله «شوروی امروز» (Today Soviet Union)، ضمن مقالهای زیرعنوان پیشرو دیگر کلمبوس (Ane Porer Unner of Colambus) مطرح گردیده است. (۱)

## نام خواجه نصیر بر کره ماه

پژوهشهای اخترشناسی در محافل علمی جهان پیرامون ارتباط اخترشناسی کپرنیکی با مکتب مراغه و آگاهی از حق تقدم خواجه نصیر ویاران او، فرصتهای تازهای برای بازنگری و پژوهشهای ژرفتر در آثار خواجه و دیگر اخترشناسان اسلامی فراهم کرد تا آگاهیهای بیشتری از شخصیت و اهمیت مقام علمی خواجه حاصل کنند. ازاین رو:

برای بزرگداشت نام این دانشمند بزرگ و چهره درخشان ایران و جهان و به در بیاس خدمتهای ارزنده او به دانش ستاره شناسی و ریاضیات و سدر نامگذاری جایگاههای شناخته شده در کره ماه، نام او در نصف النهار ۴۱ جنوبی و مدار صفر آن کره ثبت شده است (۲)

١- نقل از كاوش رصدحانه مراغه، ص ١٣٤-١٣٥.

۲- همان کتاب، ص ۱۱۹.



نقش ماه و کره بر روی تاج یکی از شاهان ساسانی.

#### مشغلههای ناگزیر

... در بیدادی که مغولان بر نیشابور راندند، آن دسته از مردمی که جرأت مقابله و روایارویی خطر را نداشتند، اما توان و توشه فرار برایشان مهیا بود، به جستجوی پناهگاه، رخت از آن وادی پرخطر بیرون کشیدند و به شهرهای دیگر رفتند و شهر را به مردمی سپردند که گرچه زاد سفر نداشتند اما جرأت ایستادن و دل به مرگ نهادن داشتند ...

... دژهای اسماعیلیان، برای خواجه که او نیز دنبال جای امنی بود، پناهگاه مناسبی شد تا بتواند به تحقیق و تألیف بپردازد. سیاست عمومی اسماعیلیان در مورد علمایی که به آنها پیوسته بودند، این بود که آنان در حفظ مذهب پیشین خودمختار باشند ...

... در باب این احتمال که خواجه بخشی از دوران اقامت خود را نزد اسماعیلیان در زندان آنها گذرانده باشد، گفتگوهای بسیاری صورت گرفته است ...

... خواجه پس از بیرون آمدن از نزد اسماعیلیان، همواره از آنان به بدی یاد می کرد، امّا منابع اسماعیلی وی را موحن به کیش اسماعیلی معرفی می کنند و نفرت او را از این کیش، نشانه «تقیه» او یا شایعه دشمنان می دانند ...

... به دلخواه یا اکراه، خواجه قریب سی سال از عمر خود را در دژهای اسماعیلیان به مطالعه، تحقیق، تفکر و تألیف کتابهای باارزش خود پرداخت. او از امکانات قابل توجه، ازجمله کتابخانهها و آزمایشگاههای نجومی معتبر آنان بهرههای فراوان برد ...

# فصل يازدهم

# مشغلههای ناگزیر

ما قصّه سکندر و دارا نخوانده ایم از ما بجز حکایت مهر و وفا مپرس (حافظ)

## كارنامه سياسي خواجه

نمی توان گفت کدام شهر، از کشتار و تخریب مغولان بیشتر آسیب دید. بیداد مغولان در خراسان بسی سنگین بود، اما داستانِ نیشابور داستان دیگری است. نیشابور در ابتدا با هوشیاری و سنجش اوضاع، خود را از کشتار مغولان محفوظ داشت، امّا با حضور جلال الدین خوارزمشاه در صحنه مبارزات ضد مغولی، از درون جوشید و با تمام وجود به مقاومت و حتی تهاجم پرداخت. عباس اقبال آشتیانی می نویسد:

در موقع عبور لشکریان «جبه» و «سبتای» از خراسان، حکمران نیشابور از جانب خورازمشاه، از در اطاعت درآمد و با دادن تقدیمی و علوفهٔ لشکر، مردم آن امان یافتند و باروی شهر را به دستور سرداران مغول خراب نمودند.

بعد از مدتی چون خبر ظهور جلال الدین منکبرنی و فتوحات او شایع شد، در خراسان و جنوب ماوراء النهر، مردم به تجدید عمارت حصار شهرها پرداختند و در صدد تعرض به چنگیزیان برآمدند.

اهالی نیشابور نیز چنین کردند و هر قدر شحنه طوس، که از جانب چنگیزیان بود، ایشان را به اطاعت خواند، زیر بار نرفتند، بلکه حشر طوس به تحریک مردم نیشابور، شحنه خود راکشتند و سر او را به نیشابور فرستادند. (۱)

آگاهی سرداران مغولی از حرکت نیشابوریان، گنش و واکنشهای بعدی به آنجا منجر شد که در نیمه رمضان سال ۶۱۷ ه. ق، شهر نیشابور به محاصره لشکریان «تولی» درآمد. سردار این سپاه «تغاجارنویان» داماد چنگیزخان بود.

در سومین روز محاصره، سردار مغولی با تیر یکی از نیشابوریان کشته شد. قتل تغاجار، انسجام مغولان را درهم شکست و آنان را به فرار واداشت. دیری نپایید که «تولی» بالشکری نیرومند، نیشابور را محاصره کرد. مردم تا جایی که در توان داشتند، دلیرانه مقاومت کردند، ولی چون آذوقه شهر تمام شد و گرسنگی، تاب پایداری مردم راگرفت، لذا قاضی شهر را برای مذاکره پیرامون شرایط تسلیم نزد «تولی» فرستادند. اما تولی، این تسلیم را نپذیرفت و قاضی را نپز بازداشت کرد. بدنپال دفاع جانانه مردم و نابود کردن بسیاری از مغولان، سرانجام در دهم صفر ۴۱۸ ه. شهر سقوط کرد. مغولها به درون شهر ریختند. حاکم شهر، پیرد لاوری را که تا آخرین نفس از ابراز مغولان مغولان بازنایستاد، به قتل رساندند. مردم را به بیرون شهر بردند،

۱- تاریخ مغول، ص ۵۵-۵۶.

مردان را از دم تیغ گذراندند و زنان را به اسیری گرفتند. جمعی را به طمع مال به شکنجه کشیدند. خانهها را برای یافتن دفاین زیرورو کردند و سپس به انهدام شهر ایستادند. بسیاری از مردمی که به سردابها پناه برده بودند، زیر آوار خرابیها مدفون شدند.

پس از اینهمه، دختر چنگیز، به نیشابور آمد. اینهمه کشتار و ویرانی، او را که انتقام قتل شوهرش را میخواست، بس نبود. به فرمان او هر که را باقی مانده بود کشتند. او میخواست شهر چنان ویران شود که کسی قادر به زراعت در آنجا نباشد. او میخواست حتی سگ و گربه را در آن شهر زنده نگذارند و مغولها چنین کردند. (۱)

## خواجه نصیر در جستجوی پناهگاه

همچنان که رسم زمانه است، به موازات پیش آمدن خطر هجوم مغولان، آن دسته از مردم نیشابور، که جرأت مقابله و رویارویی خطر را نداشتند، اما توان و توشه فرار برایشان فراهم بود، به جستجوی مأمن و پناهگاه، دست زن و فرزند راگرفتند و رخت از آن وادی پرخطر بیرون کشیدند و به شهرهای دیگر رفتند و شهر را با همه بلایایی که وجود داشت، به مردمی سپردند که گرچه زاد سفر نداشتند، امّا جرئت ایستادن و دل به مرگ نهادن را داشتند. نصیرالدین هم جزو مهاجران بود که به روایت مدرس رضوی «حیرتزده و سرگردان به اطراف بلاد میگشت و مأمنی میجست».(۲)

قلعههای اسماعیلیان، این زمان هنوز دستنیافتنی بود. تجربه چندین دهه مبارزات چریکی اسماعیلیان با دولتهای سلجوقی و خوارزمشاهی، قدرت دفاعی و خاصه تحکیم مواضع جغرافیایی آنها را به میزان زیادی افزایش داده بود.

۱- با استفاده از تاریخ مغول، ص ۵۶-۵۷. ۲- احوال و آثار ... ص ۸.

اینک که مغولان سرگرم کشتار مردم و تخریب آثار تمدن در شهرها بودند، طبعاً کاری به کوهنشینان و باشندگان دژهای اسماعیلی نداشتند. خاصه که شایع بود اسماعیلیان روابط پنهانی خوبی با مغول برقرار کردهاند.

اسماعیلیان آوازهٔ بلند دانش خواجه را شنیده و بر آن بودند تا او را به میان خود بکشانند. آیا زندگی سیاسی خواجه آغاز شده بود؟

## دعوت محتشم قهستان

داستان پیوستن خواجه نصیرالدین طوسی به اسماعیلیان، از داستانهای پر سروصدا و از فرازهای مهم و پرگفتگوی زندگی اوست. اسماعیلیان از دیرباز به جذب و جلب دانشمندان و نامداران عرصه علم پیرامون خود علاقمند بودند. واقعیت این بود که جاذبههای فکری و شیوه مبارزه آنها با حکومت وقت و قدرتمداران خلیفه عباسی بسیاری از اصحاب فکر و اندیشه را به آنان متمایل ساخته بود. (۱) وضعیت هراس آور ناشی از ایلغار مغولان، که بر عرصه اجتماع و بهویژه در خراسان سایه افکنده بود و مردم را از شهر و دیار آواره ساخته بود، فرصت تازهای را در راه تحقق این هدف قرار داد:

در آن وقت از جانب علاءالدین محمد پادشاه اسماعیلیه، رئیس ناصرالدین، محتشم قُهستان در قلاع اسماعیلیه که در خراسان بود، فرمانفرمایی داشت و این ناصرالدین از افاضل زمان و اسخیاء دوران بهشمار می رفت و به فضلا و علما توجهی خاص داشت، نام خواجه و آوازه فضل و دانش و تبحر او را در علوم

۱- عامل مهم دیگری که هاجسن به آن اشاره کرده است موضوع کتابسوزیهای وحشتناک مغولان بود، که بدنبال آن، دانشمندان را بطرف کتابخانههای اسماعیلیان جلب میکرد و اسماعیلیان نیز از چنین علما و فقهایی ـ حتی علمای سطح پائین ـ حمایت میکردند (اسماعیلیان در تاریخ، مقالهٔ هاجسن، ص ۳۳۱، ترجمهٔ یعقوب آژند).

شنیده طالب ملاقات وی گردید و او را به قهستان دعوت کرد. خواجه هم که از فتنه و آشوب خراسان در بیم بود، و قلاع آنها را ایمن ترین نقاط می دید دعوت او را پذیرفت و به قهستان رفت. ناصرالدین محتشم مقدم او را غنیمت شمرده بر احترام و اکرام او بیفزود و در رعایت خاطر او بینهایت بکوشید و از محضر او پیوسته استفادت می کرد. (۱)

در پرتوامنیت و آرامشی که اسماعیلیان برای نصیرالدین فراهم کرده بودند او به تحقیق و تألیف کتاب پرداخت. از مشهور ترین کتبی که خواجه در قهستان تألیف کرد، کتاب «اخلاق ناصری» است که نام همان ناصرالدین محتشم را بر آن نهاده است. (این کتاب در اصل ترجمه و تهذیب کتاب تطهیرالاعراق یا الطهاره ابوعلی مسکویه است که از عربی به فارسی بازگردانده شده است، که ما در جای خود به تأثیر آن اشاره کرده ایم. (۲)

### خواجه و اندیشههای اسماعیلیان

نوشتهاند که خواجه شمار معتنابهی از آثار خود را، هنگامی که با اسماعیلیان میزیسته، نوشته است. علاوه بر اثر مهم «اخلاق ناصری»، که گفتیم آن را بنام «ناصرالدین محتشم» داعی اسماعیلیان قهستان تنظیم کرده، کتبی هم در تشریح و تبیین کیش اسماعیلیان نوشته است. هاجسن می گوید:

تنها نوشتههای مذهبی اسماعیلیان در دوره محمد سوم [علاء الدین محمد] نـوشتههایی است مـنسوب به نصیرالدین طوسی، که یکی از مهمترین نویسندگان اسماعیلی کل دوره سِتر مابعد حسن سوم است. آثار حقوقی وی

۱- احوال و آثار ... ص ۸. قُهستان معرب كهستان و مخفف كوهستان ولايتي در جنوب خراسان، شامل قائن، تون، گناباد و طبس و كهستان ... (لغتنامه دهخدا).

۲- برگرفته از تاریخ مغول، ص ۵۰۲.

که احتمالاً شیعی است نه شافعی ـ مفسر شریعت برای اسماعیلیان متأخر ایرانی است، آثار دینی و الهی او وضع روحانی و معنوی را تحت شرایط «ستر» شرح می دهد. او در این آثار با پیچیدگی تمام به سئوالات گوناگونی از توجیه مفصل که در موقع مواجهه آئینهای ستر و قیامت و نیز اسماعیلیه فاطمی مطرح شده بود، جواب داده است. او مسائل بسیار پیچیده فلسفی راکه از آئین جدید مایه گرفته بود، بررسی کرده است. (او همچنین بسیار مواظب بود که به آنهایی که می خواستند خود را در مقابل مومنین اصلی ـ که تعدادشان در واقع بسیار زیاد بود ـ [قرار دهند] مهلت و فرصت تفکر بدهد). از او یک اثر دقیق فنی راجع به الهیات اسماعیلی در دست است. و نیز یک اثر مختصر که برای اسماعیلیان معمولی نوشته شده. (۱)

هاجسن تصریح می کند که: البته طوسی یک نفر اسماعیلی نبود؛ او یکی از علمای شیعه اثنی عشری محسوب می شد. به نظر هاجسن: سیاست عمومی اسماعیلیان در مورد علمایی که به آنها می پیوسته اند، این بوده که «آنان در حفظ مذهب پیشین خودمختار بوده اند.» (۲)

#### جاذبههاي ملاحده

امّا مناسب است که پیرامون انگیزه اسماعیلیان در جلب و جذب دانشمندان اندکی بیشتر توضیح بدهیم. در آستانه حمله مغول، گرچه اسماعیلیان از نظر سیاسی و اختلافات عقیدتی خود با دشواری و بحران روبه رو بودند، اما از نظر علمی و فرهنگی، در اوج شکفتگی و شکوفایی بودند. یکی از محققان معاصر پیرامون

۱- م.گ. س. هاجسن: دولت اسماعیلیه، ترجمه دکتر یعقوب آژند، در مجموعه، اسماعیلیان در تاریخ، انتشارات مولی، ۱۳۶۳، ص ۳۳۱.

#### جاذبههای اسماعیلیان برای اهل علم مینویسد:

نهضت اسماعیلیان در آن زمان برای تعدادی از چهرههای معتبر زمان، تنها از نظر جنبه مذهبی مورد توجه قرار نداشت، بلکه هدفهای سیاسی و اجتماعی و فرهنگی آن نهضت بیشتر مورد نظر بود و آنها را بهخود مشغول میداشت. نهضت اسماعیلیان در اوج شکوفایی خود به انجام تحقیقات علمی در سطحی پیشرفته توجهی خاص مبذول میداشت و کوشش بر آن داشت تا دانشمندان بزرگ را در زمینههای مختلف در مرکزهای عمده خود گرد سازد و امکانات لازم را برای انجام فعالیتهای پژوهشی برای آنها فراهم سازد. (۱)

این پژوهشگر، سپس به امکانات احتمالاً پیشرفتهٔ اسماعیلیان در دانش نجوم و ستاره شناسی و علاقه آنها به تحقیق در این علم؛ که می تواند یکی دیگر از جذابیتها برای دانشمندان و ازجمله خواجه نصیر باشد، اشاره می کند و می نویسد:

یکی از علوم که همیشه مورد توجه امامان و قائدان اسماعیلی قرار داشت، عبارت بود از علم ستارهشناسی و نجوم. برپاگشتن قلعههای سترگ و مستحکم اسماعیلیان چون: الموت، سمسر، قهستان و غیره بر فراز بلندیها، خود عامل مناسبی بود تا ستارهشناسان خود را در مکانی مناسب بیابند و برای شناختن راز آسمانها به تلاش برخیزند. (۲)

می توان تصور کرد که خواجه نصیر در دوران مطالعه، ممارست و کسب تجارب علمی در زمینه نجوم، از امکانات قابل توجه اسماعیلیان بهره مند بوده است. خواجه در آن محیط نسبتاً آرام و خالی از غوغای زمانه فرصت کافی داشته است تا در نجوم و ستاره شناسی تأمل و پژوهشهای ژرف به عمل آورد و به تجاربی چنان گسترده و

١- دكتر پرويز ورجاوند: كاوش رضدخانه مراغه، ص ١٢٤.

۲- دكتر پرويز ورجاوند: كاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۲۴.

عمیق برسد که نامش در این رشته خاص بلندآوازه گردد و آفاق گیتی را تا جایی درنوردد که در مغولستان به گوش «منگوقاآن» برسد و او چنانکه اشاره خواهیم کرد، به احضارش به دربار خویش علاقمند گردد.

## خواجه در زندان اسماعیلیان

در گزارشهای تاریخی آمده است که نصیرالدین مدتی از ایام توقف خود نزد اسماعیلیان را در زندان ناصرالدین محتشم گذرانده است. با اینکه صحّت این خبر به اثبات نرسیده است، اما چون وسیله عدهای از مورخان نسبتاً معتبر ارائه شده و از سوی دیگر ممکن است درصورت صحت از موجبات تنفر خواجه از اسماعیلیه به حساب آید، لذا به چگونگی آن اشاره می شود. به نوشته مولف تاریخ وصّاف:

خواجه در اوان توقف در قهستان در زمان خلافت مستعصم و وزارت ابن علقمی به علقمی قصیده غرّایی در مدح خلیفه گفته، یا مکتوبی به وزیر سابن علقمی به دارالسلام بغداد فرستاد. ابن علقمی چون از مراتب دانش و مقام خواجه مطلع بود، نزدیکی او را با خلیفه، زوال اقبال خود تصور کرد، از این جهت بر پشت همان قصیده، نامهای به محتشمناصرالدین نگاشت و اشعار کرد که مولانانصیرالدین قصد بغداد دارد، بدین جهت با خلیفه آغاز مکاتبه کرده. زینهار از او نباید غفلت نمود و این کار بزرگ را نباید خرد شمرد. ناصرالدین پس از آگاه شدن از قضیه، خواجه را حبس کرد و در وقتی که خود از قهستان به میمون دژ می رفت او را به اکراه با خود برد … (۱)

هرچه بود، خواجهنصیرالدین، از ایامی که درقلاع اسماعیلیه بوده، به تلخی یاد می کند. طبری به وجه دیگری از نفرت خواجه اشاره می کند:

۱- نقل از. آثار و احوال ... ص ۱۱.

به وی در این قلاع بسیاربسیار بد میگذرد. مابین او که شیعی امامی بود و اسماعیلیه روابط صمیمانه و اعتمادآمیزی برقرار نمی شود. وی در مقدمه «شرح اشارات» خود توضیح بسیار جانگدازی از گذران خود در میان اسماعیلیه می دهد و از کثرت خشمی که نسبت به آنها داشته است، کتاب «اخلاق ناصری» را که به نام ناصرالدین محتشم نگاشته ... بعدها تغییر می دهد و نام ناصرالدین را از آن حذف می کند.

در تمام دوران اقامت نزد اسماعیلیان، که برخی میگویند بخشی از آن در حبس قلعه «میمون دژ» گذشته (امری که مسلم نیست) خواجه می کوشد خود را از چنگ آنها برهاند. (۱)

## به دلخواه یا اکراه؟

اینکه خواجه به دلخواه یا به اکراه نزد اسماعیلیان رفته باشد، میان محققان اختلاف نظر است. قاضی نورالله شوشتری مولف شیعی مذهب کتاب مشهور «مجالس المومنین» علت پیوستن خواجه به اسماعیلیان را از منظر ویژهای مطرح کرده است:

خواجه را داعیه ترویج مذهب اهل البیت بود و چون دید که مویدالدین علقمی وزیر مستعصم از اکابر شیعه است به خیال افتاد که به بغداد رود و با وزیر کافی، خلیفه را هدایت کرده، به مذهب امامیه داخل نماید. به این منظور مکتوبی به ابن علقمی نوشته با قصیده ای که در مدح خلیفه انشا کرده بود به بغداد فرستاد. ابن علقمی که آوازه فضل و کمال خواجه را شنیده بود، و از کاردانی و رشد او

۱- برخي بررسيها ... ص ۳۰۸.

مطّلع شده بود، نزدیکی او را به خلیفه، به صلاح خویش ندید و جوابی به نامهٔ خواجه نداد. چون نسیم نومیدی به مشام خواجه رسید دید توقف در بلاد خراسان بهواسطه تعصّب سنیان دشوار است. و از طرفی بلاد خراسان عموماً مورد تاختوتاز کفّارمغول واقع شده ... به قهستان رفت. (۱)

عدهای دیگر برآنند که اسماعیلیان، نصیرالدین را با عنف و تهدید، مجبور به پیوستن به اسماعیلیان کردهاند:

از دردگاه الموت و پیشوای اسماعیلیان، فدائیان به حمل او از نیشابور به دارالالحاد مأمور شدند و مقافضهٔ او را در شارع بساتین یافته به قتل و آزار تخویف کرده، بر توجه به الموت [قهستان؟] تکلیف نمودند و سالها آنجا پای بند تقدیر ماند.(۲)

### انتقال به الموت

به جبریا اختیار، خواجه سالهایی طولانی [احتمالاً مدت ۳۰ سال از ۶۲۴ تا ۶۵۴ ه] در نزد اسماعیلیان ماند. سالهایی چند پس از آنکه از توقف نصیرالدین در قلاع قهستان، نزد ناصرالدین محتشم گذشت، علاءالدین محمد، رهبر اسماعیلیه از وجود وی در قهستان مطلع شد و از محتشم خواست تا خواجه را نزد وی بفرستد و محتشم نیز به ناچار نصیرالدین را به قلعه «میمون دژ» گسیل داشت.

از کلام جمال الدین کاشانی حاسب نیز برمی آید که خواجه به این انتقال هم راضی نبوده است. وی می گوید:

۱- نقل از: احوال و آثار ... ص ۹-۱۰. در اصالت این گزارش تردید است زیرا هنگامیکه وی دعوت ناصرالدین محتشم را پذیرفت نه مستعصم به خلافت رسیده بود و نه ابن علقمی وزیر شده بود.

٢- درة الاخبار، نقل از كاوش رصدخانه مراغه، ص ١٢٣.

حاکم قهستان محتشمناصرالدین، که اخلاق ناصری به وی منسوب است، خواجهنصیرالدین طوسی را به قهر و جبر به الموت پیش علاءالدین آورد و تا زمان نزول و وصول از قلعه فرود نیامد.(۱)

آغاز پیوستن خواجه نصیرالدین به محتشم قهستان به طور دقیق معلوم نیست. استاد مدرس رضوی می گوید:

تاریخی که خواجه نزد ناصرالدین محتشم به قلاع قهستان رفته به درستی معلوم نیست، لیکن مسلم است که پس از هجوم مغول به خراسان و بعد از سال ۶۱۹ ه می باشد که از استاد خود سالم بن بدران مجاز گردیده است و اگر به دعوت ناصرالدین بدانجا رفته باشد باید پس از تاریخ ۶۲۴ که ابتدای فرمانفرمایی ناصرالدین در قهستان است، باشد (۲)

تاریخ انتقال نصیرالدین از قهستان نزد علاءالدین محمد در میمون دژ و الموت نیز دقیقاً مشخص نیست. امّا پایان این «اسارت» به طور قطع سال ۶۵۴ ه است.

## اسماعیلیان چه میگویند؟

چنانکه در جای جای این کتاب اشاره شده است در منابع تاریخی مخالف اسماعیلیان تصریح شده که خواجه به جبر واکراه به اسماعیلیان پیوسته است واگر گفته ای یا نوشته ای از او به سود اسماعیلیان صادر شده، به نشانه «تقیّه» بوده است. خواجه خود پس از جدا شدن از آنها به این معنی به تصریح و تلویح اشاره کرده است. امّا منابع اسماعیلی، برعکس، خواجه را مومن به کیش اسماعیلی معرفی می کنند.

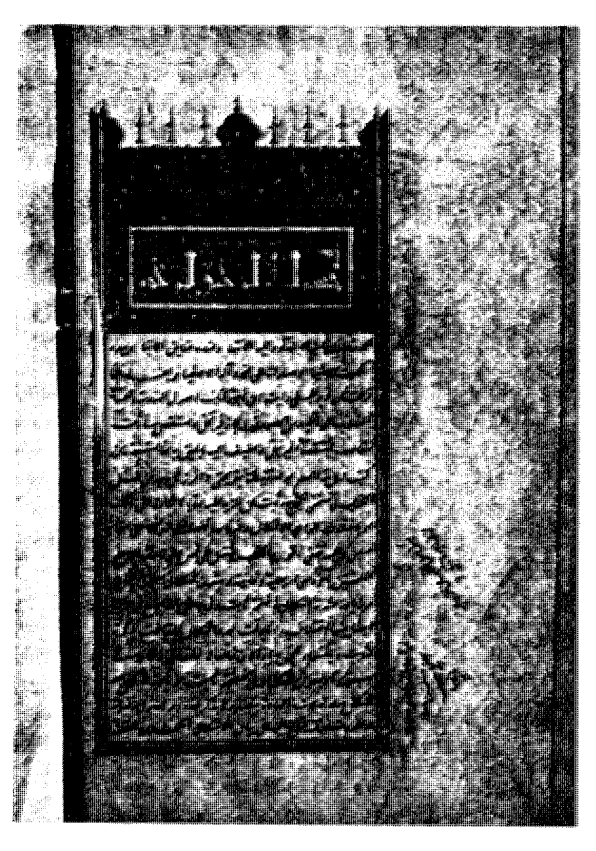
۱- جمال الدین ابوالقاسم عبدالله بن علی بن محمد کاشانی مورخ حاسب: زبدة التواریخ، به کوشش محمدتقی دانش پژوه، موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۶، ص ۲۲۲.

۲- احوال و آثار ... ص ۹ .

#### محمد بن زين العابدين خراساني فدايي مي نويسد:

خواجهنصیر طوسی در قهستان و در تمام آن قلاع به جهت دعوت اسماعیلیه گردش می کرد و مردم را به دین اسماعیلیه که اصل دین جعفری است، دلالت و ارشاد می کرد و مخالفان دین اسماعیلیان در ایران چند مرتبه خواجه را از برای همین مطلب گرفته و حبس نمودند و خواجه در بعضی از گرفتاریهایش تقیّة می گفت که من اسماعیلیه نیستم. من طریقهٔ امام حنبل را دارم یا آنکه تقیّهٔ گفته بود و یا از زبان او عداوتاً شهرت داده بودند و بعضی از معاندین می گفتند اگر او مذهب امام حنبل را دارد پس چرا رواج مذهب اسماعیلی را می دهد. این خبر به خواجه رسیده بود جواب گفته بود: پولهای ایشان مرا به این کار بازداشته ...(۱)

۱- خراساني فدايي، زين العابدين: تاريخ اسماعيليه با هدايت المومنين الطالبين، بهاهتمام الكساندر سيميونف، انتشارات اساطير، ١٣۶٢، ص ١١٢.



صفحه اول کتاب شرح اقلیدس از آثار خواجه نصیر طوسی. (از نسخههای خطی قرن نهم هجری ایران واقع در کتابخانه ملّت استانبول)

#### دژنشینان، در سراشیب

... داستان «نومسلمانی» جلال الدین حسن و توبه و کتاب سوزان او، از نظر برخی از پژوهشگران اروپایی، ریا و سالوس و نقشهای ژرف و حساب شده برای استقرار مجدد عقاید فرقه اسماعیلی بود. ...

... به روایت جوینی، وقتی چنگیزخان از ترکستان بیرون آمد، اولین کسی که پنهانی سفیرانی ننزد او فرستاد و ابراز اطاعت کرد، همین جلال الدین نومسلمان بود ...

... نبردی که بین علاءالدین محمد در واپسین سالهای عمر او با پسرش رکن الدین خورشاه در گرفت، امر مدیریت و رهبری را در درون سازمان اسماعیلیان با بحرانی شکننده مواجه ساخت ...

... قتل علاءالدین در بستر خوابش، که تصفیه خونینی را بهدنبال داشت، اوضاع را بیش از پیش بحرانی کرد. خورشاه را در قتل پدر سهیم دانستند یا گفتند که لااقل، قتل پدر موافق و ملایم طبع او بوده است ...

... وضع دشواری که محاصره دژها توسط هلا کوخان به وجود آورده بود، اسماعیلیان را مجبور به ایجاد تغییراتی در برنامهها و سیاستهای خود کرد. خورشاه به اسماعیلیان دستور داد که مراسم شریعت را هرچه بیشتر بر یا دارند تا شاید قدرتهای سنی مذهب را با خود نزدیک سازند، اما مغولان به چیزی جز استیلای کامل بر دژها و تسلیم فدائیان و نابودی آنها راضی نمی شدند ...

## فصل دوازدهم

# دژنشینان، در سراشیب

تسیرگی می آید، دشت می گیرد آرام قصهٔ رنگی روز، می رود رو به تمام (سهراب سپهری)

### دوباره با اسماعیلیان

اینک که خواجه نصیرالدین دردژهای اسماعیلیان زندگی می کند، ضرورت دارد با وضعیت سیاسی و مذهبی آنها، در این دوران آشنا شویم. پیش از این در گفتگو از اسماعیلیان و نقش آنها در حوادث زمانهٔ مورد بحث ما، اشاره کردیم که «نومسلمانی» جلال الدین حسن و توبه او و کتاب سوزانش، جز کاستن از اعتبار آنان، چیزی ببار نیاورد. در تحلیلهای تاریخی دوره بعد، محافل اروپایی توجیه دیگری از مسئله کردند. «نوروف فنهامر» آنرا «ریا و سالوس و یک نقشه ژرف و حساب شده برای

استقرار مجدد عقاید فرقهٔ اسماعیلی؛ که در نتیجهٔ انتشار بی پروای آنها اسماعیلیان مورد لعن علمای دین و تکفیر سلاطین قرار گرفته بودند» توجیه کرد.(۱)

## همدستي با مغولان

حکومت «نومسلمان» فقط یازده سال بهطول کشید. وی در سال ۶۱۸ه. ق درگذشت (گویا مسمومش کردند). (۲) جوینی او را به همدستی پنهانی با مغولان متهم کرده است. اتهام او، مبتنی بر شایعه است:

ایشان چنین گفتند که چون پادشاه جهان چنگیزخان از ترکستان در حرکت آمد، پیش از آنکه به بلاد اسلام رسد، جلال الدین [حسن] به خدمت او درنهان پیکان [قاصدها] فرستاد و نامها نوشت و خود را به ایلی و مطاوعت عرضه داشت. این معنی به رغم ملحدان بودی، حقیقت ظاهر نیست. اما این یک واضح بود که چون لشکرهای پادشاه جهانگشا چنگیزخان در بلاد اسلام آمدند، از این طرف آب جیحون اول کس از ملوک که رسول فرستاد و بندگی نمود و قبول ایلی کرد، جلال الدین بود.

(جوینی تصریح میکند که جانشین جلال الدین این قرار را به کار نه بست و نقض آن ترتیب پیش گرفتند.)

چون «نومسلمان» درگذشت، پسر نهسالهاش علاءالدین محمد را به جایش نشاندند. وزیر، که سمت مرتبی علاءالدین را نیز داشت، اداره امور را برعهده گرفت. مسئله عدول اسماعیلیان را از روشی که جلال الدین حسن در برابر مغولان پیش گرفته بود، و جوینی به آن اشاره کرده است، برنارد لوئیس نیز تذکر می دهد. او در

١- نقل از: حسن صباح، چهره شگفتانگيز تاريخ، ص ٢١٣.

۲- جوینی میگوید: تهمت نهادند که زنان و خواهران و خویشان وی زهرش دادند.

٣- تاريخ جهانگشاي جويني، ج ٣، ص ٢٤٨.

بیان روند عمومی موضع گیری سیاسی اسماعیلیان، پس از مرگ جلال الدین حسن می نویسد:

اسماعیلیان پس از مرگ جلال الدین در سال ۱۲۳۱/۶۲۸ [این تاریخ اشتباه است، ۶۱۸ هصحیح است] خصومت خود را بار دیگر نشان دادند. آنها دشمنی خود را نسبت به سلجوقیان، به خوارزمشاهیان ... منتقل کردند، آنها پس از زوال خوارزمشاهیان این دشمنی خود را به مغولان ابراز داشتند. مغولان، دامغان را که تنها شهر سنی نشین اسماعیلیان بود و در آن پادگانی داشتند، از آنان گرفتند. شکاف و اختلاف با مغولان پس از گذشت یک دهه؛ زمانی که مغولان فرستادگان سیاسی اسماعیلیان را در مغولستان نپذیرفتند، عمیق تر گردید. این اختلاف با گرایش محمد سوم [علاءالدین محمد] که بالاخره نسبت به سایر رهبران اسماعیلی، در مقابل مغولان پایداری کمنظیری از خود نشان داد، شدیدتر شد.(۱)

در برخی از منابع ایرانی مثل جهانگشای جوینی گفته شده که علاءالدین محمد در کودکی به جنون و در پانزده سالگی به مالیخولیا مبتلا شده است. اوقات علاءالدین محمد به بازی باکودکان و تماشا و شتر سواری و گوسفند پروری می گذشته است. امور جاری و اداره کارها، با رأی زنان صورت می گرفته است. در ۱۴–۱۵ سالگی می اندیشد که اندیشه های او از نوع لوح محفوظ و الهام الهی است و خطا و اشتباه در فکرش رسوخ ندارد و کسی را یارای رد سخن او نبود، زیراکه منکر و معترض، بی درنگ کشته می شد، و اعضایش از هم جدا می گردید. حتی نمایندگان او که به نزد شاهان دیگر می رفتند در بازگشت جرئت بازگویی حقایق را نزد وی نداشتند. (۲)

١- دولت اسماعيليان، همان، ص ٣٣٥.

۲- تاریخ جهانگشا، ج ۳، ص ۲۵۱ ، نقل به معنی. به یاد داشته باشیم که مولف تاریخ جهانگشا از
 دشمنان سرسخت اسماعیلیان بوده است.

سیاست «نومسلمانی» تا مدتی وسیله وزیر او دنبال شد، اما به تدریج مخالفت با آن نیرو گرفت.

در برخی منابع به جنبه های مثبت در دوران حکومت او، که سیوپنج سال به طول کشید، (و این مدت از نظر طولانی بودن، دومین حکومت در سلسله اسماعیلیان بود) نیز اشاره شده است. از نظر فکری و سیاسی دوران حکومت علاءالدین محمد از دوره های پرفعالیت اسماعیلیان بود. کتابخانه الموت، با وجود کتابسوزان دوره نومسلمانی، معروف خاص و عام بود. و حتی مردی مانند عطاملک جوینی مولف تاریخ جهانگشا، با همهٔ دشمنی که با اسماعیلیان داشت، مشتاق دیدن آن بود.

علم و دانش در این عهد هم مورد حمایت اسماعیلیان بود، و چنانکه اشاره کردیم عده بسیاری از دانشمندان و محققان به جانب اسماعیلیان جلب شده بودند. این پناه جویی دانشمندان، در دژهای الموت، البته تنها به انگیزه دانش پروری آنان نبود. اوضاع نابسامان اجتماعی ناشی از ایلغار مغولان و کتاب سوزیها و تعطیل مدارس و حوزههای علمی، اهل علم را آواره و دربه در کرده بود و از مراکز معدودی که می شد به آنها پناه آورد، یکی هم دژهای اسماعیلیان بود. این امر در شرایطی صورت می گرفت که عدول از نومسلمانی و بازگشت به باورهای «قیام قیامت»، بار دیگر رابطه اسماعیلیان را با مسلمانان آشفته کرده بود.

## نزاع پدر و پسر

از سویی مدیریت و رهبری اسماعیلیان نیز دچار تشتت شده بود. در واپسین سالهای عـمر، بـین عـلاءالدیـن محمد و وفاداران به او از یکسو و پسرش رکنالدین خورشاه و هواداران وی از سوی دیگر منازعهای که کمکم اوج میگرفت

درگرفته بود. رکنالدین هنگامیکه کودکی بیش نبود از سوی پدر به ولایتعهدی او برگزیده شده بود. اما بعدها، شاید بهدلیل بروز مخالفتها و سرکشیهای پسر، سعی کردتانص ولایتعهدی را از وی بازگیرد و به پسر دیگر بسپارد. امّا این سنت جایی در میان اسماعیلیان پیدا نکرده بود و نص اول همواره محترم و غیرقابل تغییر شمرده می شد.

مورخانی چون جوینی و دیگران کوشیدهاند علاءالدین را مردی فاسد و دائم الخمر، دستخوش جنون و حملات مالیخولیایی معرفی کنند. برنارد لوئیس زمینه و چگونگی قتل علاءالدین را از روی منابع تاریخی چنین می آورد:

منازعه میان پدر و پسر در سال ۱۲۵۵ (مطابق ۶۵۳ هجری) به اوج خود رسید. در این سال «علّت جنون و غلبه سودای او مستحکمتر شد و تغیّر او بر رکنالدین زیادت گشت. رکنالدین از او بر جان خویشتن ناایمن گشت و بدین موجب در تدبیر آن ایستاد که از پیش پدر بگریزد و به قلاع شام رود و آنرا بهدست گیرد، یا الموت و میمون دژ و بعضی قلاع رودبار که به خزائن و ذخائر مشحون بود، در تصرف آرد، و از پدر بازایستد و عاصی شود و در این سال خود اکثر ارکان دولت و اعیان مملکت از او خائف شده بودند، که هیچکدام بر سر خود اعتماد نمی داشتند. (۱)

در این کشاکش، روزی علاءالدین را در بستر خوابش کشته یافتند (شوال ۶۵۳ه). «قتل رئیس و پیشوای اسماعیلیان در پناهگاهش موجب اتهامات و سوء ظنهای بسیار شد و عدهای از خادمان و مقربان علاءالدین که در نزدیکی محل قتل دیده شده بودند، کشته شدند ... پس از یک هفته حسن مازندرانی از نزدیکان خاص

۱- برنارد لوئیس: تاریخ اسماعیلیان، ترجمه دکتر فریدون بدرهای، انتشارات توس، ۱۳۶۲، ص ۲۵۱ به بعد.

علاءالدين متهم شناخته شد ...(١)

مورخ حاسب از چگونگی قتل علاءالدین و قاتل او و نحوه رفتار با وی چنین گزارش می دهد:

در اثناء این طوارق، علاءالدین به مقام شیرکوه پیش گله گوسفندان بود. از اتفاق شبی در خواب بود و جماعتی ملازمان پیرامون آن خفته و بهرسم حافظان. نیمشبان او را کشته یافتند، تبری بر گردن خورده، و یک دو غلام دیگر را زخم زده ... قومی دور و نزدیک را به قتل او متهم کردند و بعد از یک هفته بهوضوح مخایل معلوم کردند که حسن مازندرانی که حاجب و ملازم لیل و نهار علاءالدین بود، او را کشته، به اغراء خورشاه. حسن را با دو سه فرزند طفل بسوختند و متعلقاتش را نیز پوست سلخ و جثه صلب کردند تا تهمت خورشاه منقطع شود. (۲)

میبینیم که حاسب به تلویح پای خورشاه را در قتل پدر به میان میکشد. او در دنبالهٔ این مطلب تصریح می کند که:

به قرائن می توان دانست که قتل پدر او را ملایم افتاد و خویشان حوالهٔ خون پدر به وی کردند به گاه برشمردن معایب او (۳)

## فقط تسليم

خورشاه و رهبران اسماعیلی، در وضع سیاسی موجود در پی ایجاد تغییراتی در وضع خود بودند. تهدیدهای هلاکو، ظاهراً خورشاه را بهسختی مرعوب کرده بود. هاجسن، تغییراتی راکه اسماعیلیان به تدریج به وجود آور دند برمی شمرد:

٢- زبدةالتواريخ، همان، ص ٢٢٣-٢٢٢.

۱- همان.

خورشاه و مشاورین وی با احتیاط تمام تحولّی در سیاستشان ایجاد کردند. آنها قبل از همه قشونی را در غرب دیلمستان تدارک دیدند، یعنی جایی که اسماعیلیان قلعهای را تسخیر کرده بودند و در همانجا نیز محاصره شدند. سپس خورشاه نامهای به همسایگان فرستاد و مرگ پدرش و جلوس خود را به آنها خبر داد. او ضمناً به اسماعیلیان دستور داد تا شریعت را هرچه بیشتر برپا دارند تا بلکه قدرتهای سنی مذهب را با خود نزدیک سازند سپس افرادی را پیش مغولان فرستاد و تسلیم خود را اعلام کرد.

بدبختانه مغولان جز استیلای کامل به چیز دیگری راضی نبودند. آنها خواستار تسلیم خورشاه به هلاکو و ویرانی قلاع اسماعیلی ازقبیل الموت شدند. (۱)

۱- اسماعیلیان در تاریخ، همان، مقاله هاجسن، ص ۳۳۸.

#### دو شخصیت و یک جریان

... خلیفه و اسماعیلیان در مظان اتهام همکاری با مغولان بودند، بنابراین سرکوبی آنان در مراحل اولیه یورش مغولان ضرورتی نداشت، اما این هر دو، کانونهای خطر بالقوه بودند. مغولان که استراتیژی تکمیل فتوحات خود را دنبال می کردند، هم از آنچه در عالم اسلام می گذشت، آگاه بودند و هم از بحران درونی اسماعیلیان ...

... خورشاه در مصالحه و قبول اطاعت هلاکو، با خواجه نصیرالدین طوسی مشورت کرد، و خواجه نیز صلاح را در تسلیم شدن او دانسته است ...

... هلاکو با همان شیوه حیله گرانه مغولان رسولانی نیزد خورشاه فرستاد و او را به تخریب قلعه ها و حضور در اردوی خود تشویق کرد، اما رهبر اسماعیلی به دفعالوقت و فرستادن برادران خود به نشانه گروگان، خان مغول را بازی می داد ...

... خواجه نصیر به عنوان آخرین رسول خورشاه از قلعه میمون در اردوی خان مغول حاضر شد و از آن پس فعالانه وارد کار سیاست شد. خواجه امیدوار بود که پس از تسلیم خورشاه خود بتواند زندگی جدیدی را آغاز کند. و امید او هم البته واهی نبود ...

... برخوردهای اولیه هلاکو با خورشاه با نوعی مهربانی و نوازش توأم بود زیرا هنوز بسیاری از دژها مقاومت میکردند و مغول به گشودن آنها کامیاب نشده بود ...

... سقوط اسماعیلیان، فاجعه بود. هم از دیدگاه ضربهای که به مقاومت ضد مغولی وارد آمد و هم از جهت آسیبی که با تاراج و انهدام کتابخانههای آنان، به فرهنگ متوجه شد ...

# فصل سيزدهم

# دو شخصیّت و یک جریان

## هلاکو، خواجه و اسماعیلیان

کشمکش مغولان بر سر جانشینی اوگتای قاآن، به تشکیل قوریلتائی منجر شد که طی آن منگوقاآن، به عنوان خان بزرگ مغول برگزیده شد. در همین قوریلتا قرار شد هلاکوخان فرمانده سپاهی باشد که به ایران اعزام می شود. (۱)

هلاکو با برنامهای که در قوریلتای مغولان برایش معین شده بود، در سال ۴۵۱ه بهسوی ایران می آمد. تدارک این لشکرکشی که امپراطوری مغولان نسبت به آن اهمیتی خاص قایل بود، از یک سال قبل دیده شده بود.

۱- رشیدالدین فضل الله، هلاکو را اینگونه معرفی میکند: هولاکوخان، پسر چهارم تولوی خان است و تولوی خان پسر چهارم چنگیزخان ... هولاکوخان خواتین و شرّیتان [کنیزانی که خاص دفع شهوت بوده اند] بسیار داشته است (جامع التواریخ، ص ۶۷۷-۶۷۸). رشیدالدین سپس متجاوز از یک صفحه را به ذکر نام زنان هلاکو اختصاص داده است.

مغولان گرچه ایران را زیر سلطه خود داشتند، امّاهنوز کانونهای خطر، از نظر آنها خاموش نشده بود. این کانونها یکی دژهای اسماعیلیان بود و دیگری خلیفه بغداد. چنانکه در سطور این کتاب دیدیم، خلیفه و اسماعیلیان در مظان اتّهام همکاری با مغولان قرار داشتند، بنابراین سرکوبی آنان در مراحل اولیه یورش مغولان، ضرورتی نداشت. امّا این هر دو، کانونهای خطر بالقوه بودند.

خلیفه، که اینک المستعصم بالله بود، گرچه «هیچگونه اقتدار و اعتباری نداشت، باز چون بر مسلمین رئیس و امیرالمومنین شناخته می شد، صاحب نفوذ روحانی به شمار می رفت و ممکن بود که به وسیله اشاره و صدور حکم، بعضی از امرای مطیع را به اسم حفظ خلافت و دفاع اسلام به جنبش بیاورد. از این گذشته مصر و شام هنوز به دست سلاطین ایوبی بود و مغول مجال نکرده بودند بر آن نواحی استیلا یابند و سلاطین این دو ناحیه هم از مدتی پیش گرفتار کشمکش با عیسویان اروپا و صلیبیون بودند.

این بخش از هدف مغولان بسیار آسیب پذیر بود. عالم اسلام همچنان دچار نفاق و تفرقه بود. هلاکو می باید بخش غربی آسیا را تا مصر ضمیمه امپراطوری مغول کند.

## هدف دوّم

اسماعیلیان، بخش دوم هدف بودند. اینک دیگر آن تفاهم نخستین بین آنها و مغولان وجود نداشت. برنارد لوئیس می گوید:

تفاهم میان مغولان و اسماعیلیان هر چه بود دوام نیاورد مالکان جدید آسیا نمی خواستند به استقلال این فدائیان جنگجو و خطرناک با دیده اغماض بنگرند. (۲)

۱- ر.ک: تاریخ مغول، ص ۱۷۰.

۲- برنارد لوئیس: تاریخ اسماعیلیان، ترجمه دکتر فریدون بدرهای، انتشارات طوس، ۱۳۶۲، ص ۲۵۵.

از سویی چنانکه قبلاً اشاره شد، اسماعیلیان پس از سقوط خوارزمشاهیان، با مغولان درگیر شده بودند. در این درگیری، رهبران سنّی، که به عناد دیرینه خود نسبت به اسماعیلیان بازگشته بودند، نقش داشتند. آنها مغولان را به حمله قلاع اسماعیلیان تحریک و تشجیع می کردند. بین مردم قزوین، که به تسنن معروف بودند و اسماعیلیان الموت، آتش اختلاف و جنگ به مراحل باریکی رسیده بود. ابن طقطقی نقل می کند که:

ملک امام الدین یحیی بن افتخاری برای من نقل کرد که چون در قزوین بودیم، شبها جمیع اموال خود را از اثاثه و قماش و بار در سردابهایی که در خانه داشتیم پنهان می کردیم و از ترس دستبرد ملاحده چیزی بر روی زمین آشکار نمی گذاشتیم و چون صبح می شد آنها را بیرون می آوردیم و شب دیگر عین این عمل را تکرار می کردیم. کار مردم قزوین تا مدتها برداشتن کارد و اسلحه با خود بود و کار ملاحده دستبرد و آزار. تا آنکه قاضی قزوین شمس الدین به خدمت [منگو] قاآن رفت و برای تخریب قلاع ایشان قشون آورد.(۱)

این قاضی شمس الدین احمد کافی، که به روایت منهاج سراج «امام صدیق و عالم با تحقیق» بود، چندین بار به قلمرو مغولان سفر کرده و آن کافران را به نابودی اسماعیلیان فراخوانده بود. و بار آخر:

در حضور منگوخان، از راه صلابت مسلمانی و دین، کلمات درشت گفت، چنانچه غضب و تکتر ملکداری بر منگوخان مستولی شد ... و گفت: قاضی در مملکت ما [!!] چه عجز مشاهده کرده است که از این جنس کلمات موحش بر زبان می راند؟ قاضی شمس الدین گفت: عجز بزرگتر از این چه باشد که جماعت ملاحده قلعه ای چند را پناه ساخته اند و دین آن جماعت بر خلاف دین ترسایی و خلاف دین مسلمانی و مغولی است. به مال، شما را غرور می دهند و منتظر

١- ترجمه از كتاب الفخرى، نقل از تاريخ مغول، ص ١٧٣٠

آنکه اگر دولت شما اندکی فتور پذیرد، آن جماعت از میان کوهها و آن قلاع خروج کنند و باقی ماندگان اهل اسلام را براندازند و از مسلمانی نشانی نگذارند.(۱)

بدین ترتیب مغولان، که استراتژی تکمیل فتوحات خود را به دست هلاکو دنبال می کردند، آگاهی کافی از آنچه در عالم اسلام می گذشت داشتند. آبی که قاضی شمس الدین قزوینی از سر بلاهت و خاماندیشی در آسیاب مغولان می ریخت جای چندان مهمی در استراتژی آنان نداشت. همچنانکه اشاره شد فتوحات مغولان در آسیا ناتمام بود. اشپولر اشاره می کند که:

مغولان با وجود کوششهای فراوان نتوانسته بودند در آسیای غربی پیروزیهای درخشان به دست آورند و ده سال می گذشت که قلمرو آنان در این سمت توسعه نیافته بود. وضع مغولان آنچنان متزلزل شده بود که پیوسته از دربار قاآن استمداد می طلبیدند و درخواست برچیدن بساط خلیفه و اسماعیلیان را داشتند. (۲)

## كيتو بوقا

هلاکو با تأنی و آرامی به سوی ایران حرکت کرد. در راه، کیتوبوقا سردار عیسوی مذهب خود را در رأس دوازده هزار سرباز به سراغ خاکریز اول، یعنی اسماعیلیان فرستاد.

کیتونخست بر سر قلاع قهستان رفت. ابتدا در آنجاکار مهمی؛ جز تخریب بعضی از دژها، صورت نداد. سپس متوجه قلعهٔ مستحکم «گردکوه» در دامغان شد. مغولان موفق به فتح گردکوه نشدند. سال ۶۵۳ هبود و می دانیم که به تازگی علاء الدین محمد

١- طبقات ناصري، نقل از تاريخ مغول، ص ١٧٢، ١٧٣.

۲- برتولد اشپولر: تاریخ مغول در ایران، ترجمه محمود میرآفتاب، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۸، ص ۵۲-۵۳.

کشته شده بود و پسرش رکنالدین خورشاه به پیشوایی اسماعیلیان نشسته بود. درحالیکه کیتو سرگرم نبرد با اسماعیلیان بود، هلاکو وارد ایران شد و ملک شمس الدین کُرت عامل دستنشانده مغولان را به رسالت نزد ناصرالدین محتشم، داعی اسماعیلی قهستان فرستاد. (۱)

داعی، که پیر و ناتوان شده بود، تسلیم شد و از سوی هلاکو، به حکومت شهر تون منصوب گشت. قلاع قهستان به این ترتیب به تصرف مغولان درآمد.

## مشورت با خواجه نصير

خورشاه در قله «میموندژ» مستقر بود و خواجه نصیرالدین نیز در همین قلعه اقامت داشت.

جوینی تصریح میکند که یکی از مسایل مابهالاختلاف خورشاه و پدرش علاءالدین محمد بر سر چگونگی برخور د با مغولان بود. خورشاه که به مصالحه با آنان می اندیشید و گفتیم چون بر سریر حکمرانی اسماعیلیان نشست، در انتقاد از رفتار پدر، افرادی را به میان شهرهای همسایه و دیگر نقاط فرستاد و کوشید با مسلمانان روابط آشتی جویانه برقرار سازد، و نمایندهای نیز نزد «یسورنوین» حاکم مغولی گسیل داشت:

۱- ملک شمس الدین، از ملوک آلکرت در ایران شرقی از همان آغاز ورود مغول، گردن به همکاری آنان سپرد. در یورش آنان به سند شرکت کرد و حکام لاهور و مولتان را به اطاعت مغولان در آورد. شدّت اعتماد مغولان به او، در حدّی بود که مقارن قوریلتای قراقروم و برگزیده شدن منگوقاآن ملک را به او معرفی کردند و از سوی منگو، به پاس خدمات بی دریغش به مغولان، حکومت تمام ولایات هرات و جام و پوشنگ و باخرز و غور و غیسار و فیروزکوه و غرجستان و ... تاکنار سیحون و اسفزار و سیستان و کابل و بخشی از افغانستان شرقی را به وی سپرد. چون هلاکو به ایران رسید، شمس الدین اولین کسی بود که به استقبال او رفت. شمس الدین، خوش خدمتی به خانان مغول را تا زمان آباقا خان ادامه داد، اما آباقا از او خوشش نیامد و لذا در سال ۶۷۶ همسموش کردند. (د.ک: تاریخ مغول، ص ۳۶۹-۳۷۰).

به تمام ولایتهاکس فرستاد که مسلمانی کنند و راهها ایمن دارند و ایلچی نزدیک یسور نوین به همدان فرستاد که چون نوبت به من رسیده است، طریق ایلی خواهم سپرد و گرد خلاف، از چهره اخلاص سترد (۱)

یسور، خورشاه را به ایجاد رابطه نزدیک با هلاکو تشویق و توصیه کردکه «صلاح در آنست که به نفس خود بیرون آید و در مبادرت او [به این کار] مبالغت کرد». (۲) خورشاه پذیرفت و علی الحساب، برادر خود «شهنشاه» را، در معیّت جمعی از بزرگان اسماعیلی مأموریت داد تا همراه یسور، نزد هلاکوخان بروند. یسور، فرزند خود «موراقا» را مأمور انجام این ملاقات کرد. عباس اقبال تصریح میکند که: خورشاه در مصالحه و قبول اطاعت هلاکو، با خواجه نصیرالدین طوسی مشورت کرده است و خواجه نیز صلاح را در تسلیم شدن دانسته است. (۳)

همزمان با اینکه هلاکو از ملاقات فِرستادگان اسماعیلی اظهار شادمانی کرد، لشکریان مغول، ناگهان و بی مقدمه به رودبار تاختند و الموت را مورد حمله قرار دادند. امّا الموتیان که بر سالان کوه و مرتفعات الموت مسلط بودند، حمله سپاهیان مغول را دفع کردند. از این یورش چیزی، جز مقداری اموال غارتی و چند پاسگاه اسماعیلی، عاید مغولان نشد، و چون خورشاه به این کار اعتراض کرد، مغولان گفتند: به علف خوار آمده ایم!!

هلاکو، با همان شیوه حیله گرانه مغولان <sup>(۴)</sup> رسولانی نزد خورشاه فرستاد و زبان به استمالت او گشود که:

۱- تاریخ جهانگشا، ج ۳، ص ۲۶۰. ۲- همان.

٣- تاريخ مغول، ص ١٧٥ .

۴- غدر و دورویی و عهدشکنی از خصایص و شیوه های مغولان بوده است. هلاکو نیز همچون چنگیز و دیگر سران مغول، فریبکار و حیله گر بود و به عهدی که می کرد پای بند نمی ماند. در جامع التواریخ از زبان ناصرالدین قیمری (از دولتمردان حکومت ایوبیان مصر) آمده که: [هلاکو] آدمی پاک رو نیست، از سر بریدن او را باک نباشد، عهد و پیمان او به و فا نمی رسد، چه خورشاه و خلیفه و حسام الدین عکه و صاحب اربیل را بعد از عهد و پیمان، ناگاه بکشت و اگر ما نزد او رویم، همان سبیل [طریق] داشته باشد. (جامع التواریخ، ص ۷۲۲).

... چون برادر را فرستاد و ایلی و بندگی کرد و میکند، گناههاکه پدرش و مردم ایشان در عهد پدرش کردهاند ببخشیدم و از رکنالدین خود در این مدت که بجای پدر نشسته است، گناهی در وجود نیامده، قلاع خراب کند و روی به بندگی نهد. (۱)

خورشاه نیز به نشانه تمکین «چند قلعه را؛ چون هامون در و الموت و لمبسر، بعضی خراب کرد، کنگره ها بیفکند و درها بینداخت و به تخریب فصیل و بارو مشغول شد». (۲) خورشاه برای آمدن نزد هلاکو، یک سال مهلت طلبید، و نایبان خود در گردکوه و قهستان را مأمور کرد که به نشانه اطاعت نزد خان مغول بروند. هلاکو که دریافته بود، خورشاه مسئله تسلیم نهایی را به دفع الوقت می گذراند، با سپاهی بسیار به سوی قلاع اصلی اسماعیلیان حرکت کرد و در دماوند، از خورشاه خواستار تسلیم و حضور نزد وی شد.

چندی دیگر به رسول و گروگان فرستادن گذشت. خورشاه ابتدا کودکی را، به نام اینکه پسر خود اوست، به گروگان نزد هلاکو فرستاد، خان مغول که ظاهراً در نسبت این پسر دچار تردید شده یا گزارش پنهانی دریافت کرده بود، از قبول او، به بهانه اینکه «هنوز کودک است» خودداری کرد و لذا خورشاه، برادر دیگرش «شیرانشاه» را به گروگان نزد هلاکو گسیل داشت.

#### بلاتكليفي

مماشات با خورشاه برای مغولان، بیش از این مقدور نبود. هلاکو دریافته بود که تصرف قلعه الموت میسر نیست. خواجه رشیدالدین می گوید:

۱- تاریخ جهانگشا، همان، ص ۲۶۳.

۲- رشیدالدین فضل الله: جامعالتواریخ (در تاریخ مغول): به کوشش دکتر بهمن کریمی،
 انتشارات اقبال، ج ۲، ص ۶۹۳.

با شهزادگان و امرا در باب محاصره و مراجعت و توقف و انتظار تا سال دیگر، كنكاج [مشورت] فرموده گفتند: زمستان است و چهارپایان لاغر و علف نه، و نقل علوفات از طرف ارمن یا حدود کرمان می باید کرد، مراجعت اولی مینماید. بوقاتیمور و امیر کیتوبوقا، سخن بر محاصره تمام کردند. (۱)

بلاتکلیفی مغولان، از نوعی دیگر، بر خورشاه و مشاوران او نیز حاکم بود. «خورشاه با امراء و اعيان ملك مشورت كرد. خواجه نصيرالدين طوسي را ـ نـوراللـه قبره ـ با جمعي وزراء و اعيان و كفاة و مقدمان بيرون فرستاد، با تحف و طرائف بسيار. روز أدينه ٢٧ شوال [۶۵۴].<sup>(۲)</sup>

### آغاز مداخله خواجه نصيرالدين

این هیئت بدنبال پیام تازهای که هلاکو پس از مشورت با سران سپاه خود، در آن حالت بلاتکلیفی، برای خورشاه فرستاده و باز وی را به فرود آمدن از قلعه تشویق کرده بود، گسیل شد. برنارد لوئیس میگوید: خواجه نصیر بهعنوان آخرین رسول رکنالدین از قلعه میمون در به اردوی خان مغول آمده بود. $(^{(7)})$ 

بهنظر می رسدکه خواجه نصیرالدین از این پس فعالانه وارد کار شده باشد. برنارد لوئیس در اشاره به اختلاف نظر اسماعیلیان می گوید:

گمان میرود که درمیان اسماعیلیان، بین آن دسته که راه عِاقلانه را آن مى دانستند كه تسليم شوند، و آن دسته كه ترجيح مى دادند تا پاي جان بجنگند و تن به تسلیم درندهند، اختلاف نظر پیدا شده بود. ظاهراً خود ركن الدين طرفدار نظر اول بود، و ترديد نيست كه در انتخاب اين راه، نصايح کسانی چون خواجه نصیرالدین طوسی در وی بی تأثیر نبود. (۴)

١- جامع التواريخ، ص ٤٩٥.

٣- تاريخ اسماعيليان، ص ٢٥٧.

برنارد لوئیس، در باب انگیزههای خواجه و نقش او توضیحات بیشتری می دهد:
خواجه نصیر امیدوار بود که پس از تسلیم خورشاه، خود بتواند با مغولان از در
سازش درآید و زندگی جدیدی را تحت حمایت آنها آغاز کند. و این امیدواری
واهی و بی اساس نبود. گویند وی رکن الدین را براساس آنکه ستارگان، علائم
مشئوم و منحوسی را نشان می دهند، به تسلیم شدن نصیحت کرد. (۱)

برای ماکه از مسائل و رویدادهای حیات سیاسی و اجتماعی و دینی ایران که در آن دوره میگذشت اطلاع داریم، این نظر خواجه عجیب به نظر نمی رسد (البته در زمانهٔ ما آسان است که از شخصیتی چون خواجه نصیر انتظار داشته باشیم که اسماعیلیان را؛ نه به تسلیم بلکه به مقاومت در برابر مغولان تشجیع کند، امّا وضع موجود اختلافات و تفرقه ها و ...، چنین امیدی را از خواجه و امثال او گرفته بود. ما در آثار مورخان و دانشمندان آن عهد، نشانه ای دالّ بر اینکه به مقاومت و اتحاد مردم علیه مغولان امیدی بسته باشند، نمی یابیم). در این باره باز هم سخن خواهیم گفت.

#### تسليم

روز یکشنبه اول ذیقعده سال ۶۵۴ ه خورشاه، درحالیکه خواجه نصیرالدین طوسی، خواجه اصیل الدین زوزنی و مویدالدین وزیر و عدهای دیگر همراه او بودند، به نشانه تسلیم به اردوی هلاکوخان رفت. و بدین گونه اقتدار ۱۷۷ ساله اسماعیلیان درهم شکست.

نوشته اند که هلاکو با خورشاه با ادب و مهربانی رفتار کرد. خواجه رشیدالدین، واکنش هلاکو را هنگام دیدار رهبر اسماعیلیان این گونه توصیف می کند:

چون خورشاه را دید دانست که کودک است و روزگار ندیده و بی رأی و تدبیر. او را بنواخت و به مواعید خوب مستظهر گردانید. (۲)

٢- جامعالتواريخ، ص ٤٩٥.

حتی آنگونه که نوشته اند یکی از دختران مغولی را به عقد او درآورد و به خواهشهای کودکانه خورشاه، که شتران بختی از وی خواسته بودگردن نهاد. این ابراز «مرحمت» از سوی خان حیله گر مغول، نسبت به کسی که اینهمه وی را بازی داده بود، از روی ارادت و علاقه نبود. شمار قابل توجهی از قلاع اسماعیلی هنوز تسلیم نشده بودند و وجود رکن الدین که همچنان رئیس و پیشوای اسماعیلیان بود، لازم به نظر می رسید.

موقعیّت نظامی این دژها چنان بود که مغولان قادر به گشودن آنها نبودند. خواجه رشیدالدین مینویسد که پس از تسلیم شدن خورشاه و فرود آوردن خزائن و دفائن موروثی اسماعیلیه:

هلاکوخان به مطالعه الموت به بالا برآمد و از عظمت آن کوه، انگشت تحیّر در دهان گرفت. (۱)

پارهای از ساکنان دژها حاضر به تسلیم نبودند. حتی پس از تسلیم خورشاه مدافعان الموت دست از مقاومت نکشیدند. امّا بسیاری از قلعهها به دستور خورشاه دست از پایداری کشیدند. حمدالله مستوفی، نام برخی از این قلعهها را چنین آورده: الموت، میمون دز، لار، سروش، سرخه دزک، پیره، بهرام دز، آهن کوه، خوران، تاج، شمیران، فردوس، منصوریه و غیر آن. (۲)

۱- جامع التواریخ، ص ۶۹۶. اشپولر می نویسد: مغولان، محافظان قلعه الموت، سنگر اصلی اسماعیلیه را از گرسنگی ازپای درآوردند (تاریخ مغول در ایران، ص ۵۴). خواجه رشیدالدین می گوید: [هلاکو] به پای الموت آمد و رکن الدین خورشاه را به پای قلعه فرستاد تا ایشان را فرود آورد: اسفهسالار تمرد نمود ... دو سه روزی کر و فری می کردند ... ایشان را یرلیغ امان فرستاد ... فروآمد و قلعه تسلیم کردند (جامع التواریخ، ص ۶۹۶).

۲- تاریخ گزیده، ص ۵۲۷.

#### این دژها

این دژها را اسماعیلیان، با ماجراها و تمهیدات و مبارزات سختی در طول قرون بهدست آورده بودند و ازدست دادن آنها، چنین آسان برایشان دشوار بود. مثلاً قلعه الموت را حسن صباح از یک علوی که از سوی ملکشاه سلجوقی به نگهبانی آنجا گمارده شده بود، با تمهیدی که در تاریخ بسیار معروف است، بهدست آورده بود و بهای آنرا به سههزار درهم حواله یکی از متابعان خود به علوی پرداخته بود. (۱) یادژ لنجان را چنین بدست آوردند که نجّاری باطنی را علم کردند تا نگهبان دژ را مست کند تا باطنیان بر آنجا فرود آیند و دژ لمسر را با زد و خورد و جنگ و ستیز متصرف شدند. برخی از دژها را خود اسماعیلیان ساخته بودند، از آن جمله میمون دژ و جرندژ که بسیار حصین بودهاند. این دژها، نزدیک به دو قرن سیطره و قدرت هراس انگیز آنها را در سراسر قلمروهای اسلامی تحقق بخشیدند. از میان قلاع اسماعیلیه، قلعه الموت نامبردار تر و زبانگردتر است. بطوری که جوینی کوه الموت را به شتری تشبیه کرده زانو زده و گردن بر زمین نهاده ... دژ الموت را «بلدةالاقبال» نیز نامگذاری کرده بودند. (۲)

شعار معروف «عَلیکُم بالقِلاع» که حسن صباح در آغاز تکاپوی خود مطرح کرده بود، به زودی چنان تأثیری میان اسماعیلیان برجای گذاشت که موفق شدند حدود یک صدوپنج قلعه در حساسترین نقاط کوهستانی را در اختیار خود بگیرند. حسن صباح از اهمیت این دژها آگاه بود. تصرف این دژها، تنها بهقصد تمرکز امور در آنجا و نتیجه خصومت و دشمنی مخالفان اسماعیلیه نبود ـ اگرچه دژها و کیفیت

۱- ر.ک: حسن صباح، چهره شگفتانگیز تاریخ، ص ۱۲۳ به بعد.

۲- نحیب مایل هروی و اکبر عشیق کابلی؛ تعلیقات نامه الموت، ص ۹۵ به بعد. تحت فشار شدیدی که اسماعیلیان مستقر در الموت از حملات نظامیان سلجوقی می دیدند، حسن صباح گفت: امام مستنصر بالله پیام داده که از این موضع انتقال نکنند که اقبال در این مقام روی آورد. و پس از استقرار کامل آنرا «بلدة الاقبال» خواندند. (حسن صباح، همان، ص ۱۳۲)

جنگی قلعه ها، آنها را برای نیل به مقاصد شان یاری داد و جان آنها را هم از خشم مردم عوام و حکام جابر عصر محفوظ کرد ـ این دژها، به صورت سمبولیک می توانست سرزمینهای یک دولت، در درون یک دولت رسمی و حاکم، تلقی گردد. زیراکه اسماعیلیان در واقع دولتی در درون یک دولت بودند.

### وجودي كه بيمعنا شد

معنای وجودی خورشاه برای مغولان در همین حد بود که او با استفاده از تهبساط نفوذش نزد پیروان اسماعیلی، آنها را به تسلیم و فرود آمدن از دژها و تشویق آنها به تخریب قلعهها وادارد. و این کار هم اندکی بعد از تسلیم خودش انجام شد. (۱) دژهایی که تسلیم و طوق اطاعت از خورشاه را از گردن خود باز کرده بودند، دیگر او را به رهبری نمی شناختند. از سویی حکومت اسماعیلی، به شرحی که در صفحات بیشین اشاره کردیم در اوج ضعف خود بود و بدعتها و مناسک ناسخ و منسوخ، هدفهای مذهبی آن را از محتوا و جذابیت تهی ساخته بود.

از میان رهبران دژها، خورشاه اولین کسی نبود که سر تسلیم نزد هلاکو فرود آورده بود، چنانکه دیدیم، قبل از او داعی قهستان، ناصرالدین این کار راکرده بود. بنابراین ضربه اول پیش از این فرود آمده بود. ناصرالدین آن مقاومت و وقتگذرانی خورشاه را هم نشان نداده بود.

۱- درباره سرانجام دژهای اسماعیلی پس از تسلیم شدن خورشاه، خواجه رشیدالدین نوشته است: صدرالدین را بفرستاد تا تمام حصنها و قلعه ها که آبا و اجداد او به مرور ایام در تملک آورده بودند، در قهستان و رودبار و قومس مشحون به آلات و ذخایر تسلیم کرد و عدد آن قلاع به صد می رسید و کوتوالان را فرود آوردند و جمله را خراب کردند. مگر گردکوه و لمبسر که خویشان و متعلقان، لمبسر را سالی نگهداشتند و بعد از آن وبا طاری شد و بسیاری نماندند و باقیان فرود آمدند و به دیگران ملحق شدند. و گردکوه را بیست سال نگاه داشتند و آخر مستخلص گشت (جامع التواریخ، ص ۴۹۵). برای آگاهی از جزئیات دژهای اسماعیلیان، ر.ک: قلاع اسماعیلیه در رشته کوههای البرز، تألیف دکتر منوچهر ستوده، کتابخانه طهوری.

### تا بچّه در گهواره

خورشاه را به قراقوروم فرستادند (جوینی میگوید به درخواست خودش). امّا قاآن اعزام او را غیرضروری دانست و بازگرداند و به دستور او در راه بازگشت «او را و متعلقان او را در زیر لگد خرد کرده به شمشیر گذرانیدند». (۱) سرنوشت دیگر اسماعیلیان نیز از پیش تعیین شده بود. به روایت جوینی:

در اصل یاسای قاآن و فرمان منگوقاآن آن بود که از ایشان یکباره تا بچّه در گهواره نگذارند و تمامت حشم او در هزارها و صدها [از تقسیمات لشکری مغولان] به موکّلان هشیار مضبوط بودند و در اثنای آن، اقول و افعالی از ایشان صادر شد که داعیه تعجیل افتاد و موجب اراقت دماء [ریختن خون] آن طایفه گشت و فرمان شد تا به تمامت لشکرها ایلچیان رفتند تا هر قومی جماعتی [از اسماعیلیان] را که بدیشان سپردهاند بکشند و قراقای بتیکچی به قزوین رفت تا بنین و بنات و اخوان و اخوات و هر کس از تخم و قوم او بود بر آتش فنا نهادند. (۲)

### بازتاب سقوط اسماعيليان

چرا خواجه نصیرالدین در فرود آوردن خورشاه و سقوط اسماعیلیان چنین نقشی برعهده گرفت؟ این کار خواجه را چگونه باید توجیه کرد؟ آیاانگیزه او را باید در آن ایام درازی که به جبر یا دلخواه نزد آنان گذرانیده بود، جستجو کرد؟ آیا نفرت او از اسماعیلیان در آن حدّ بود که به سقوط ایشان بوسیله دشمنی که از مردم ایران دریای خون جاری ساخته بود، راضی شد؟ آیا او آگاه نبود که فدائیان اسماعیلی و دژهای تسخیرناپذیر آنان، آخرین کانونهای پایداری در برابر خونخواران مغول هستند و نابودی آنان به سود دشمنان ایران خواهد بود؟

۱- تاریخ جهانگشا، ج ۳، ص ۲۷۵-۲۷۶. ۲- همان

سقوط اسماعیلیان در مجموعه مبارزات ضد مغولی در ایران، فاجعهای دیگر بود. دژهای آنان آخرین کانونهای پایداری در مقابل مغولان بود سازمان آنان تجربهای نزدیک به دو قرن را در زمینه مبارزات چریکی و پنهانی پشت سر گذاشته بود. فدائیان اسماعیلی افرادی مؤمن، فرهیخته، فرهنگی، آگاه به مسائل روز و ازجان گذشته بودند. این امتیازات به اعضاء و پیروان دورانهای آغازین فعالیتشان محدود نمی گردد زیرا برخی شواهد تاریخی نشان می دهد که کادرهای دورههای بازیسین قدر تشان هم ایمان و تحرک خود را حفظ کرده بودهاند.

### كتابسوزان

از جهت فرهنگی نیز سقوط اسماعیلیان و تخریب و تاراج دژهایشان فاجعه بزرگی بود. کتابخانههای عظیم و پربار این دژها چنانکه در سطور پیشین هم اشاره شد ـ زبانزد خاص و عام بوده است. گزارش جوینی که در گرماگرم تاراج الموت نوشته نشان می دهد که کتابخانه این دژ معروف، تنها اطاقکی چند که تعدادی کتاب در آنها انبار شده باشد نبوده، بلکه مجموعهای تمامعیار از اسباب و لوازم علمی و آزمایشگاهی زمانه خود بوده است:

بر هوس مطالعه کتابخانه که صیت آن در اقطار شایع بود عرضه داشتم که نفایس کتب الموت را تضییع نتوان کرد، پادشاه [یعنی هلاکو] آن سخن پسندیده، فرمود و اشارت راند تا به مطالعه آن رفتم و آنچه یافتم از مصاحف و نفایس کتب بر مثال یُخرِجُ الحَیّ مِنَ المَیّتِ بیرون آوردم و آلات رصد از کراسی و ذات الحلق و اسطر لابهای تام و نصفی و الشعاع دیگر که موجود بود برگرفتم و باقی آنچه تعلّق به ضلالت و غوایت ایشان داشت که نه به منقول مستند بود و نه به معقول معتمد بسوختم ...(۱)

۱- تاریخ جهانگشا، ج ۳، ص ۲۶۹-۲۷۰.

این کتابها و اسناد تاریخی و آلات و ادوات علمی و آزمایشگاهی به عبث در آنجا نگهداری نمی شده اند. خوانندگان و استفاده کنندگان از آنها همان فدائیان و ساکنان دژها بوده اند، و از اینجا می توان به استعداد فرهنگی آنان پی برد.

### رابطههای ناسالم

رهبران علمی و مذهبی ایران و در رأس آنها، خواجه نصیرالدین چه سودی از سقوط اسماعیلیان میبردهاند؟

پاسخ برخی از این سئوالات در اوراق این کتاب، آنگاه که حرف از عملکرد اسماعیلیان بهمیان آمد، داده شده است. اسماعیلیان همواره با جریانهای مذهبی خویشاوند در دین اسلام (سنی، شیعه و...) درگیر بودهاند. حکومتها و دولتها نیز از تندرویهای آنان در زحمت بودهاند. و دولتمردان حکومتی از ضربه کارد و نیش خنجر فدائیان خواب و آرام نداشتهاند، بهنظر میرسد که با مردم بیرون از قلمرو اعتقادی خود نیز ـخاصه در دورههای پایانی اقتدارشان ـ در برخی از اوقات و در پارهای مناطق نمی توانستهاند روابط اجتماعی سالمی برقرار سازند. مثلاً مردم قزوین همواره با آنان در کشمکش بودهاند. (۱) در جریان حمله مغول نیز چنانکه اشاره شد، آنها متهم به همکاری با مغولان بودند. از سوی دیگر رهبری اسماعیلیان از چند رده پیش از خورشاه دچار ضعف و بحران شدید ایدئولوژیکی شده بود و بدعتهای پر سروصدا مثل اعلام قیام قیامت و سپس ماجرای «نومسلمانی» و باز، عدول از نومسلمانی تضادها و گروهبندیهایی را در درون سازمان اسماعیلیان

۱- مبارزات اسماعیلیان با کاربه دستان حکومت جابر خلفا و سلسله های حکومتی ایران مثل سلجوقیان و خوارزمشاهیان علی الاصول در چشم مردمی که زیر فشار این حکومتگران بوده اند با چشم تحسین نگریسته می شده است و هم ازاین رو اسماعیلیان مانند دیگر نهضت ها در میان طبقات محروم و ستمدیده پایگاههای ژرفی داشته اند. کشمکش آنها با مردم قزوین و انگیزه های دو طرف از مسائلی است که باید با تأمل نگریسته و بازشناخته شود.

به وجود آورده بود. و در نهایت اینکه اسماعیلیان، دیگر آن گروه منسجم و واحد، مجهز به ایدئولوژی یکپارچه زمان حسن صباح و کیابزرگ امید نبودند.

دشمنان آنها نیز هیچگاه با آنان به تفاهم نرسیدند (کما اینکه با دیگر جریانهای مخالف خود به تفاهم نرسیدند) و از دشمنی و تلاش در راه نابودی آنان دست برنداشتند. و چون به دست هلاکو بساط آنها در هم پیچیده شد، فریاد شادیشان به آسمان رفت. (باید توجه داشت که با سقوط خورشاه، اسماعیلیان از صحنه تاریخ محو نشدند و از آنجا که هیچ جریان فکری را هرگز نمی توان به کلی نابود کرد، لذا آنان نیز در سالها و قرنهای بعد به حیات فکری و حتی سازمانی خود ادامه دادند و هماکنون نیز ادامه می دهند).

### دلمشغوليهاي خواجه نصير

آنچه که در کار اسماعیلیان مربوط به خواجه نصیرالدین است، باید گفت که اغلب منابع تاریخی به کدورت و دلزدگی خواجه از اسماعیلیان اشاره کردهاند و در برخی از اثار او نیز این دلتنگی بازتاب یافته است. این آزردگی ممکن است معلول رفتاری باشد که رفیقان اسماعیلی در ایام توقف خواجه در دژها با وی داشته اند و جنبه شخصی آن غلیظ تر باشد. امّا منزلت علمی و شخصیت والا و منش خاص نصیرالدین بالاتر از آن بوده است که مسائل شخصی را پایه اصلی و انگیزه رویدادی چنین بزرگ قرار دهد. درحقیقت خواجه بر مبنای تجربه ناشی از اقامت طولانی با اسماعیلیان، دریافته است که آنها دچار انحطاط شده اند و زوال دولتشان قطعی است. و تشویق خورشاه به تسلیم و فرود آمدن و تدارک آن به نظر او مسالمت آمیز ترین چاره جویی در آن شرایط دشوار سیاسی بوده است.

در گزارشهای مربوط به تسلیم اسماعیلیان، نقش خواجه نصیرالدین تنها ترغیب رهبر اسماعیلی به تسلیم و رسالت بین او و هلاکو و تدارک مقدمات این کار بوده است و اقدام دیگری که نشان از غرض و تحریک داشته باشد برنداشته است. (۱) موافقت هلاکو با حفظ کتابخانه و اسناد و لوازم علمی و اعزام جوینی برای مطالعه و مصادره آن نیز به احتمال زیاد نتیجه اشارات و تلقینات خواجه بوده است. نیز می توان احتمال داد که خواجه در ایجاد رصدخانه مراغه ـ که درباره آن سخن گفته ایم ـ از مشاهدات و مطالعات خود در الموت الهام گرفته است. (در گزارش جوینی خواندیم او در بازدید از کتابخانه الموت با آلات و ابزار پیشرفته نجوم در آنجا روبه رو شده و آنها را مصادره کرده است.)

بنا بر مستندات تاریخی، خواجه نصیرالدین تنها رهایی از چنگ اسماعیلیان را انتظار می کشیده و در پی زوال قطعی آنان نبوده است. از این احتمالات که بگذریم باید سقوط الموت را مقدمه سلسله اقداماتی در شمار آوریم که بهموجب آن رهبران شیعی، سقوط خلافت عباسیان را تدارک می دیدند و خواجه نصیرالدین یکی از بازیگران اصلی آن بود و ما در فصول آتی به آن خواهیم پرداخت.

<sup>1-</sup> در کتاب «مسامرة الاخبار» فتح قلاع اسماعیلیه به دلالت خواجد نصیرالدین طوسی که وزیر مطلق صاحب دعوت ملاحده بود... نسبت داده شده است و نیز باید توجه داشت که خواجه مطلق صاحب دعوت ملاحده بود... نسبت هاده شده است و نیز باید توجه داشت که در نزد به تنهایی کار تشویق خورشاه را به تسلیم، عهده دار نبوده، بلکه جمعی دیگر از بزرگان که در نزد اسماعیلیان بوده اند، مصلحت را در تسلیم رهبر اسماعیلی می دیده اند و مشوّق او بوده اند. این اسماعیلیان بوده اند، مصلحت را در تسلیم رهبر اسماعیلی می دیده اند و مشوّق او بوده اند. این عده در منابع تاریخی چنین معرفی شده اند: خواجه نصیرالدین، اصیل الدین زوزنی. مویدالدین وزیر، رئیس الدوله، موفق الدوله (ر.ک: احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، ص ۱۴–۱۵).

### رام کردن یک نیموحشی

... هلا کو تحت تأثیر دانش و منطق علمی خواجه نصیرالدین قرار گرفته بود و روزبهروز بیشتر جذب او می شد. شیوه استدلال خواجه همواره برای خان مغول قانع کننده بود. هلا کو نیز سخت پای بند سعد و نحس وقایع و پیشگویی منجمان بود. جریانهای موافق و مخالف می کوشیدند از این نقطه ضعف هلا کو استفاده کنند و او را به یورش به بغداد یا به انصراف از این کار وادارند ...

... منابع تاریخی اشاره کردهاند که خواجه از قبول مسئولیتهای سیاسی در حکومت مغولان پرهیز می کرده، با این همه هلا کوخان به سبب اعتماد ویژهای که به او داشته، خواجه را بر رجال خویش مقدم می داشته، و در تمام امور به استصواب او کار می کرده است ...

... وقتی هلاکو، نظر نجومی حسّام الدین منجم را برای حمله به بغداد پرسید، او گفت: اگر هلاکو به بغداد رود، شش فساد ظاهر گردد، و چون با خواجه نصیر مشورت کرد خواجه گفت: از سقوط عباسیان هیچ خللی روی نخواهد داد ...

... هلاکو، عواید حاصل از اوقاف سرزمینهای اسلامی زیر سلطه خود را در اختیار خواجه قرار داد و او در نهایت امانت عشر آنرا صرف تکمیل آلات و ابزار رصدخانه مراغه و پرداخت حقوق و مستمری کارکنان آنجا و کمک به اعاشه اهل علم کرد ...

... شمس الدین عُرضی یکی از شاگردان خواجه گفته است که نصیرالدین از هلاکو برای بنای رصدخانه مراغه آنقدر پول گرفته است که کسی جز خدا میزان آن را نمی داند ...

### فصل چهاردهم

## رام کردن یک نیموحشی

### خواجه نصیر و هلاکو

رابطه بین خواجه نصیرالدین طوسی و هلاکوخان مغول در جریان رسالت خواجه برای مذاکره پیرامون تسلیم رکنالدین خورشاه حاصل شدو پس از پایان کار اسماعیلیان به رابطه ای مستحکم بدل گردید. خواجه رشیدالدین مینویسد:

چـون راست دلی خـواجـه نـصیرالدین طوسی و فرزندان رئیس الدوله و موفق الدوله ـکه اطبای بزرگ و معتبر بودند و اصل ایشان از شـهر هـمدان ـ روشن و محقق بود، ایشان را تمام سیورغامیشی [التفات، تـوجه] فـرموده بنواخت و اولاغ داد (۱) تا تمامت اهل و اعیان و متعلقان و خویشان ایشان را با

۱- اولاغ واژهٔ ترکی مغولی به معنی کار بیمزد، اسب، پیک، کشتی کوچک، پیک، چاپار، پست، خقوق و عوارضی که برای پیکها یا چهارپایان متعلق به پیکها میگرفتند (فرهنگ معین).

عموم حواشی و خَدَمْ و اتباع و اشیاع [پیروان] از آنجا بیرون آوردند و ایشان را ملازم حضرت گردانید و تا غایت، همواره ایشان و فرزندان ایشان ملازم و مقرب حضرت هلاکوخان و اوروغ نامدار بودند.(۱)

هلاکو تحت تأثیر دانش و منطق قاطع علمی و شخصیت ممتاز خواجه نصیرالدین قرار گرفته بود. و روزبهروز بیشتر جذب وی می شد. هلاکو، علیرغم آنکه پای بند خرافات و نجوم بود، امّا تا در امری دلیل و حجت کافی به او ارائه نمی دادند یا با منطق قوی، وی را قانع نمی کردند، تسلیم نمی شد. شیوه استدلال خواجه همواره برای خان مغول قانع کننده بود. دلایلی که خواجه برای تشجیع هلاکو در حمله به بغداد آورد و همچنین روش استدلال او در باب ایجاد رصدخانه مراغه، که ما در سطور آتی به آن خواهیم پرداخت از آن جمله است.

نیاز روحی هلاکو به خواجه نصیر به حدّی بود که وی حتّی به نوعی از زیر فرمان رهبر مغولان، منگوقاآن شانه خالی کرد. چون شهرت خواجه در نجوم عالمگیر شده بود، منگوقاآن از هلاکو خواست تا وی را برای ایجاد رصدخانه ای به مغولستان بفرستد، اما هلاکو ترجیح داد که نصیرالدین را نزد خود نگهدارد. (۲) یک وقایعنگار نوشته است:

خواجه چنان بر هلاکو مسلط شده و عقل او را ربوده بود که هلاکو نه سوار می شد و نه مسافرت می کرد و نه به کاری دست می زد، مگر وقتی که خواجه معین کند. (۳)

### هلاکو و وسوسه منجّمان

می دانیم که مغولان بر نجوم و سحر و جادو و سعد و نحس کواکب اهمیتی خاص می دادند. هلاکو نیز سخت پای بند و معتقد به سعد و نحس و پیشگویی منجمّان بود.

۱- جامع التواريخ، ص ۶۹۶. ۲- تاريخ ادبيات در ايران، ج ۱-۳، ص ۲۵۷.

٣- ابن شاكر، فوات الوفيات، نقل از احوال و آثار ... ص ٨١.

در آستانه حمله به بغداد جریانها و گروههای موافق و مخالف می کوشیدند از این نقطه ضعف هلا کو استفاده کنند و او را به تصرف بغداد و برانداختن خلیفه تشجیع و یا از این کار باز ارند و در این راستا، نبرد سختی بین آنها در گرفته بود (۱ گزارشهایی که در این باپ در کتابها آمده، بسیار خواندنی است و نشان می دهد که علما و منجّمان اهل سنت می کوشیده اند خان مغول را از حمله به بغداد بازدارند و او را از عاقبت این «کار شوم» بترسانند و درمقابل آنها، رهبران شیعی مذهب و بخشیان عاقبت این «کار شوم» بترسانند و درمقابل آنها، رهبران شیعی مذهب و بخشیان (رهبران کیش ودائی) هلا کو را به فتح بغداد ترغیب می کردند، خواجه رشیدالدین می می نویسد: هلا کو، حسام الدین منجّم را که از سوی منگوقاآن مصاحب او شده بود مأمور کرد تا با استفاده از نجوم، سعد و نحس حمله به بغداد و سرکوبی خلیفه را معیّن کند. و او که به واسطه نزدیکی با خان مغول، جرأت و جسارت کافی داشت صریحاً

مبارک نباشد قصد خاندان خلافت کردن و لشکر به بغداد کشیدن. چه تا غایت وقت، هر پادشاه که قصد بغداد و عباسیان کرد، از ملک و عمر تمتع نیافت. اگر پادشاه سخن نشنود و آنجا رود، شش فساد ظاهر گردد: اول آنکه همه اسبان بمیرند و لشکریان بیمار شوند، دوم آنکه آفتاب برنیاید، سوم آنکه باران نبارد، ... ششم آنکه پادشاه بزرگ در آن سال وفات کند. هلاکوخان از وی بر آن سخن حجّت طلبید، بیچاره مچلکا بازداد (۲) و بخشیان [روحانیان بودائی] و امراگفتند رفتن به بغداد عین مصلحت است. (۳)

۱- فراموش نکنیم که مأموریت اصلی هلاکو در ایران، یکی هم برانداختن خلافت و تنبیه خلیفه
 عباسی بود.

<sup>7-</sup> مچلکا یا موچولکا به معنی سند و دلیل و در اینجا به معنی التزام و تعهد است. قید کلمه «بیجاره» وسیله رشیدالدین از آنجاست که این منجم واقعاً بیچاره در اثر این سخنان هولانگیز سرنوشت شومی یافت. بدین نحو که به هلاکو التزام داد که اگر تا مدّت معینی از کشته شدن خلیفه. آنچه او گفته در عالم پدید نیاید او را بکشد. و چون مدتی گذشت و اثری از حالاتی که او گفته بود پدید نیامد، هلاکو فرمان داد تا او را کشتند. محرم سال ۶۶۱ (تاریخ حبیبالسیر، نقل از آثار و پدید نیامد، هلاکو فرمان داد تا او را کشتند. محرم سال ۶۶۱ (تاریخ حبیبالسیر، نقل از آثار و احوال، ص ۷۰۶).

هلاکو خان در ابتدا نه به حسام الدین اطمینان کرد و نه به بخشیان و امرا. بلکد به کسی که بیش از همه در این مدت کوتاه به وی اعتماد کرده بود، یعنی خواجه نصیرا لد،ین رجوع کرد. خواجه با منطقی نیرومند، هم دهار حسام الدین را بست و هم هلا کو را متقاعد ساخت:

حسام الدین را طلب فرمود تا با خواجه بحث کند. خواجه گفت: باتفاق جمهور و اهل اسلام بسیاری از صحابه کبار شهید شده اند و هیچ فسادی ظاهر نشد و اگر گویند که خاصیت عباسیان است؛ از خراسان، طاهر به حکم مأمون بیامد و برادرش، محمد امین را بکشت و متوکل را پسرش باتفاق امرا بکشت و معتز را امراء و خلامان بکشتند و علی هذا چند خلیفه دیگر بر دست هر کس به قتل آمدند و خللی ظاهر نگشت: (۱)

در ماجرای قتل خلیفه المستعصم بالله نیز چنانچه مشهور است استدلال جالبی برای رفع تردید هلاکو به کار برد که در جای خود به آن اشاره می شود.

### آوای مهیب طشت

در داستان زیر نیز شیوه استدلال خواجه نصیرالدین، که هلاکو را قانع و مجاب میساخت، نموده شده است. این داستان را نویسندهٔ کتاب «فوات الوفیات» با این مضمون آورده است:

خواجه از هلاکو برای ایجاد رصدخانه مبلغ گزافی پول طلب کرد. خان مغول خواست فایده این کار را در برابر صرف این مبلغ هنگفت بداند. پس از خواجه پرسید: فایدهٔ این کار چیست و چه نتیجهای از آن حاصل میگردد و آیا واقعهای را که وقوع آن مقدر شده باشد، با بستن رصد و آگاهی از حرکات ستارگان می توان رفع کرد؟

١- جامع التواريخ، ص ٧٠٤-٧٠٧.

خواجه در پاسخ به استدلالی عملی دست زد و از هلاکو خواست تا دستور دهد شخصی بر بالای بلندی نزدیک اردو رود و بی آنکه هیچکس متوجه شود، طشتی مسین را از آن ارتفاع به زیر اندازد. هلاکو چنین کرد. از افتادن طشت آوایی مهیب برخاست. همه از آن صدای هولناک بهوحشت افتادند و حتی جمعی بیهوش شدند. جز خواجه و هلاکو که از علت صدا آگاه بودند. پس خواجه گفت: اگر علم نجوم هیچ فایدهای نداشته باشد، این فایده را دارد که آدمی را پیشاپیش از وقوع حوادث آگاه می کند و آنگاه از بیم و وحشتی که نتیجهٔ جهل و ناآگاهی است، ایمن خواهد بود.

هلاکو از آن پس با ساختن رصدخانه موافقت کرد. (۱)

### خواجه و وزارت؟

در برخی منابع اشاره شده که خواجه نصیرالدین، وزارت هلاکوخان را برعهده داشته است. به گزارش ابن شاکر: خواجه وزارت هلاکو را بدون اینکه در اموال دخالتی کند برعهده داشت.

منابع دیگر نیز به پرهیز خواجه از قبول مسئولیتهای اداری و حکومتی مغولان اشاره کردهاند. با این همه هلا کوخان به سبب اعتماد ویژهای که به وی داشته، خواجه را بر همهٔ رجال خویش مقدم داشته و در تمام امور به استصواب و نظر خواجه کار می کرده است.

هلاکو با آگاهی از شیفتگی خواجه به دانش و ترویج آن و اعتمادش به استغنای طبع و پاکدامنی او، دستش را در تأمین هزینههای رصدخانه مراغه و امور مالی مربوط به آن به حدّی بازگذاشت که موجب حیرت همگان شد. دکتر صفا می نویسد:

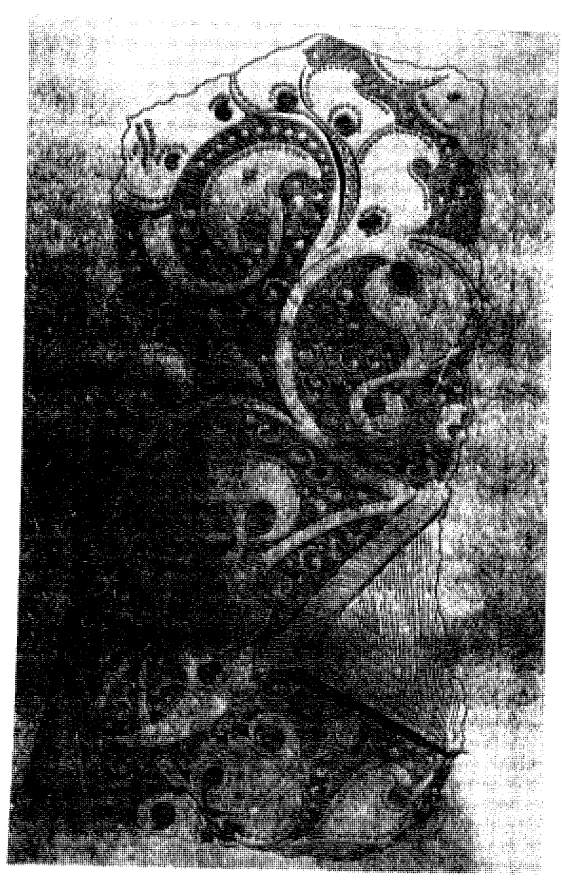
۱- فوات الوفيات، نقل از آثار و احوال ... ص ۴۰-۴۱، نقل به معنى.

۲- فوات الوفيات، نقل از احوال و آثار ...

شمس الدین الغرضی گفته است که نصیرالدین از هلاکو برای بنای این رصدخانه آنقدر پول گرفته که کسی جز خدا میزان آنرا نمی داند، غیر از جامگی ها و راتبه هایی که برای حکما و نزدیکان خود می ستاند. (۱)

اعتماد هلاکو به خواجه به حدی بود که درآمدهای حاصل از اوقاف تمامی سرزمینهای زیر سلطه خود را در اختیار خواجه قرار داده بود و او ازجانب خویش در هر شهری معاون و نمایندهای تعیین کرده بود تا عواید حاصله را نزد وی بفرستند. او اختیار تام داشت که این عواید را در راه تکمیل آلات و ابزار رصدخانه مراغه و پرداخت حقوق و مستمری دانشمندان و علمایی که در آنجا خدمت می کردند، صرف کند. به این آگاهیها از رابطه خواجه نصیر و هلاکو خان از آن روی اشاره شد که از این به این آگاهیها او در جریان سقوط خلافت عباسی سروکار خواهیم داشت.

۱- تاریخ ادبیات در ایران، همان. ص ۲۵۹. شمس الدین عرضی فرزند مویدالدین غُرضی است. در علم هندسه و آلات رصد متبحر بود. و در کار رصدخانه مراغه از همکاران خواجه بهشمار میرفت. (ر.ک: احوال و آثار .... ص ۴۳ و نیز ص ۳۱۸).



طرح زمینه قطعهای از کاشیهای کتیبهدار. (از کاوش رصدخانه مراغه)

### سنگ بزرگ دوّم

... در فروکشیدن خلافت عباسیان، تحریکات و تمایلات بودائیان و مسیحیانی که در دربار هلاکو بودند نیز موثر بود و عیسویان بغداد برای برانداختن خلیفه با هلاکو باب مکاتبه راگشوده بودند...

... خلافت عباسی، عنصر نابودی خود را در درون خویش پرورده بود. ناصر الدین الله خلیفه بدنهاد عباسی، وقتی مُرد موجی از نفرت و انزجار از خود بجای گذاشت، زیرا نفاق و تفرقه را در میان مسلمانان و مردم، او بیش از دیگران دامن زده بود ...

... المستعصم بالله، خلیفهای که از زبونی و ناتوانی هیچ کم نداشت، آنهمه نفاق و دسیسه را که گرداگردش راگرفته بود، جدی نمی گرفت. با آنکه مغول پشت دروازه های بغداد بود، بجای تدبیر کار ایشان به سلاطین اطراف نامه می نوشت و از ایشان نوازنده و سازنده می خواست ...

... بین رحالی که امور لشکری و کشوری خلیفه را برعهده داشتند، مطلقاً تفاهم و همکاری وجود نداشت و هر کدام بهنوعی در پی برانداختن خلیفه و درعین حال نابودی رقیب بود. ...

... قتل عام مردم در محله شیعه نشین کرخ وسیله پسر خلیفه و فجایعی که او مرتکب شد، اختلاف بین شیعه و سنی را بیش از پیش وسعت داد ... ... خلفای عباسی و طرفداران آنها جداً معتقد بودند که دست الهی نگاهدار آنهاست و دستگاه خلافت آنها هرگز فرو نخواهد ریخت و می پنداشتند که هر حمله خصمانه به بغداد در هم خواهد شکست، اما ...

### فصل پانزدهم

### سنگ بزرگ دوم

بازی چرخ بشکندش بیضه در کلاه هرکس که عرض شعبده با اهل راز کرد (حافظ)

### برچيدن بساط خلافت عباسي

بعد از سقوط دژهای اسماعیلیان، نوبت اجرای دومین بخش مأموریت هلاکوخان، یعنی برچیدن بساط خلیفه عباسی فرارسیده بود. برخی از تحلیل گران تاریخی نقش خواجه را در برانداختن قطعی خلافت عباسیان «شگفتانگیرز» توصیف کردهاند:

یکی دیگر از نقشهای شگفتانگیز خواجه ازمیان برداشتن قطامی خلافت عباسی بهدست هلاکو است. در این باره افسانه ها بسیار است. خود خواجه

راجع به آن طی شرحی، بسیار عادی و محجوبانه سخن گفته است ... به هر جهت با برداشتن این «سنگ بزرگ دوم» [پس از اسماعیلیه] خواجه عما دو رقیب عظیم و نیرومند ایدئولوژی شیعه را از سر راه برداشت و در واقعنیز دیگر هیچ چیز مانع سیر ایران به طرف قبول مذهب امامیه، به عنوان دین رسمی، نشد. از زمان ایلخانان رخنهٔ نیرومند این دین در دستگاه دولتی آغار گردید و ظفرمندی نهایی آن به دوران صفوی می رسد. (۱)

در این جملات فشرده و گوتاه، هدف کلی و غایی آن گروه از ایرانیانی که در برانداختن اسماعیلیان و عباسیان، با مغولان همسو بودند، خلاصه شده است. چرائی این هدف در خلال گزارش این فصل بیشتر روشن خواهد شد.

زمینه دیگری نیز در فروکشیدن خلافت عباسیان موثر بود و آن وجود تحریکات و تمایلات بودائیان و مسیحیان در دستگاه هلاکو بود استاد دکتر صفا می نویسد:

هنگامی که هولاکو به ایران می آمد، اگرچه خود و فرزندانش بر دین بودایی بودند، لیکن به سبب آلکه مادر و زنش هر دو کیش ترسایی داشتند، و لشکرش اکثر از اقوام عیسوی نایمان و کرائیت و اویغور تشکیل می یافت، طبعاً علاوه بر دین خود، به دین عیسوی نیز توجه داشت و به همین سبب عیسویان بغداد برای برانداختن خلیفه با او از در اتحاد درآمده و باب مکاتبه را با وی مفتوح ساخته بودند. مادر هولاکو و زنش «دوقوز خاتون» هر دو از شاهزادگان قوم کرائیت بودند و دوقوزخاتون «بهجهت آنکه اقوام کرائیت در اصل عیسوی اند، همواره تقویت ترسایان کردی و آن طایفه در عهد او قوی حال شدند و هولاکوخان مراعات خاطر او را، تربیت و اغرار آن طایفه فرمودی، تا آن غایت همواره کلیسیا زده و ناقوس زدندی.» (۲)

١- برخى بررسيها ... هُمَان، ص ٣٠٩.

۲- تاریخ ادبیات در ایران، همان، ص ۱۱۴. آنچه در گیومه آمده روایت جامعالتواریخ است.

#### نفاق و تفرقه

خلافت عباسی، عنصر نابودی خود را در درون خویش پرورده بود. درست است که استراتژی مغولان در اعزام هلاکو به ایران، یکی هم خلافت عباسیان بود، امّا آنها به ایلی کردن و مطیع ساختن خلیفه راضی بودند. زیراکه اساساً در حکومت مغولان تعرض به اعتقادات و ادیان ملل تابعه مرسوم نبود. معذالک تعصّبهای دینی ایرانیان، گاه پای آنان را به میان میکشید و یا منازعات محلی را به رسم قرنهای پیشین در ایران سبب می شد. (۱)

اگرچه سپاهیانی که هلاکو در اختیار داشت، نیرومند بودند، امّا در موفقیتهایی که او در ایران، عراق و دیگر قلمروهای اسلامی به دست آورد، عنصر نیرومند دیگری هم دخیل بود و آن نفاق مسلمانان با یکدیگر و ضعف و تفرقه دولتهای کوچک اسلامی بود. مغولان از این عنصر برای تحقق نقشه های جنگی خود کمال استفاده را بردس.

### اثبات یک خیدت

در فصل اول این کتاب به اوضاع سیاسی و اجتماعی جهان اسلام در عهد تاریخی مورد نظرمان اشاره کردیم، و مضعگیریها و نفاق افکنیهای الناصر الدین الله خلیفهٔ بدنهاد عباسی را یادآور شدیم «این مرد که در صدد بسط متصرفات خود بود کوشید تا از سقوط حکومت سلاجقه عراق استفاده بیشتری برای تسلط بر نواحی جدیدی از ایران غربی کند. طبعاً با مخالفتهای سخت تکش و پسرش محمد خوارزمشاه مواجه گردید تا به جایی که سلطان محم خوارزمشاه تصمیم به عزل او از خلیفگی و انتقال خلافت از پسران عباس به فرزندان غی (ع) گرفت و همین اقدام خلیفگی و انتقال خلافت از پسران عباس به فرزندان غی (ع) گرفت و همین اقدام

٢- دكتر صفا: تاريخ ادبيات ايران، ج ١-٣، ص ١١٢.

است که گویا خلیفهٔ بداندیش عباسی را به تحریک چنگیز بر حمله بر متصرفات خوارزمشاه برانگیخت. این نسبت در دوران حملهٔ مغول شایع بود و ایرانیان بهدرستی آنرا بر خلیفه اسلام اثبات می کردند. و «ناصرِ دین خدا» بدین طریق «دین خدا» را گرفتار بدترین خطر و همکیشان خویش را دچار بزرگترین مصیبتها نمود و در همان حال سرگرم ادامهٔ اعمال ناجوانمردانهٔ خود گردید.»(۱)

این خلیفه که منابع تاریخی، او را مردی زشتخوی و بدسیرت و ظالم معرفی کردهاند، با موجی از نفرت و انزجار در پس خود، درگذشت (۶۲۲) درحالی که عالم اسلام دچار بدترین وضع سیاسی بود. از جانشینان او، الظاهر بالله (۶۲۳) و المستنصر بالله (۶۴۰) در کاستن از بحرانها کاری ساخته نبود.

### غرق مستعصمي

خلافت المستعصم بالله اوضاع را پیچیده تر کرد و نفاق و دسیسه گرداگرد دستگاه خلافت و بر اثر آن سرزمینهای اسلامی را فراگرفت. این خلیفه از زبونی و ناتوانی هیچ چیز کم نداشت. وصف او را عباس اقبال آشتیانی، به اعتبار مطالب متناقض تاریخها، بدین گونه آورده است:

ابو احمد عبدالله ملقب به المستعصم بالله، سی وهف مین و آخرین خلیفه عباسی مردی بود متدین و نیکوکار و آرامطبع و عفیف و خوش اخلاق و کتاب دوست و خوش خط، ولی بی عزم و سسترأی و بی اطلاع از امور سیاست و مملکت داری، هیچگاه از حقایق ه سائل مطلّع نمی شد و هیچکس از او واهمه و هراسی در دل نداشت اکثر ایام او به سماع و اغانی و ملاقات زنان و مردم مسخره می گذشت و یا روزگار خود را بدون استفاد و صحیح در کتابخانه مخصی می گذراند. با آنکه مغول پشت دروازه بغداد بود بود به بجای تدبیر کار شخصی می گذراند. با آنکه مغول پشت دروازه بغداد بود بود به بجای تدبیر کار

۱- تاریخ ادبیات در ایران، همان، ص ۱۱۹.

ایشان، به سلاطین اطراف نامه مینوشت و از ایشان نوازنده و سازنده میخواست و فرومایگان را بزرگترین مشاغل درباری و دیوانی خود و ریاست میداد. درباریان او همه از اراذل ناس بودند و بر وجود خلیفه استیلای کامل داشتند. (۱)

در معرفی بیشتر اوضاع سیاسی و اجتماعی در عهد این خلیفه، بخشی از گزارش خواجه رشیدالدین فضل الله خواندنی است:

در سنه اربع و خمسین و ستمایه [ ۶۵۴] به آخر تابستان سیلی عظیم بیامد و شهر بغداد غرق شد. چنانکه طبقه فوقانی آنجا در آب غرق شد و ناپدیدگشت و تا مدت پنجاه روز آن سیل در آن دیار بود. آنگاه روی به انحطاط نهاد و یک نیمه اعمال عراقی خراب و هنوز «غرق مستعصمی» در افواه مردم بغداد مذکور باشد. و در آن میانهٔ حادثه، ... رند و اوباش دست تطاول و استیلا دراز کردند و هر روز خلقی بیگناه را میستدند و مجاهدالدین ایبک دواندار، رنود و اوباش را به خود دعوت می کرد و به اندک زمانی صاحب شوکت شد و چون قوی حال گشت و خلیفه مستعصم را بیرأی و تدبیر و سادهدل دید، با جمعی اعیان مشورت کرد که او را خلع کنند و دیگری هم از عباسیان به جای او بنشانند. وزير مويدالدين ابن علقمي از آن حال آگاه شد و در خلوت مستعصم را اعلام داد و گفت تدارک حال ایشان واجب است. خلیفه فی الحال دواندار را بخواند و تقریر وزیری با وی باز راند و گفت بنا بر اعتمادی که بر تودارم، سخن وزیر درباره غمز تو نشنیدم و با تو گفتم که میباید به هیچ وجه فریفته نشوی و پای از جاده مطاوعت بیرون ننهی ایبک چون شفقت و عاطفت خلیفه احساس کرد در جواب گفت: اگر گناهی بر بنده ثابت شود اینک سر و اینک تیغ و معهذا عفو و صفح خلیفه کجا رود؟ امّا وزیر پرتزویر را دیو از راه دربر ده و در دماغ تیرهٔ

۱- تاریخ مغول، ص ۱۷۸.

او، ولای هولاکوخان و لشکر مغول با دید آمده و سعایت او در حق من، جهت دفع تهمت از خویش می کند و او بر خلاف خلیفه است و میان هلاکوخان و او، آمدشد جاسوسان متواتر. خلیفه او را استمالت داد و فرمود که من بعد بیدار و هوشمند باش.(۱)

اما ریشههای اختلاف بسی عمیق تر از آن بود که با «نصایح و استمالت» خلیفه قابل حل باشد. دواتدار دست از جلب و حمایت رنود و اوباش برنداشت. طیف نفاق و اختلاف بین اطرافیان خلیفه بسیار گسترده بود. کار اختلاف شیعیان به رهبری ابن علقمی وزیر خلیفه از یک سو و سنیان به فتنه گری دواتدار و دیگران از سوی دیگر سخت بالا گرفته بود. ابن علقمی، به روایت عباس اقبال آشتیانی «از اجله فضلای عصر خویش به شمار می رفت، در حسن خط و کمال و نظم شعر و انشاء مشهور بود. فضلا و اهل ادب را دوست می داشت و در جمع کتب و جلب ادبا و شعرا سعی مخصوص می کرد... ابن علقمی در کفایت و کاردانی نیز مقامی بلند داشت و زمام عموم کارهای خلافت در دست او بود». (۲)

بین رجالی که امور کشوری و لشکری خلیفه را در دست داشتند، مطلقاً تفاهم و همگامی وجود نداشت. ابنعلقمی وزیر، شرفالدین اقبال شرابی از فرماندهان سپاه، سلیمانشاه ترکمان رئیس طایفه ایوائی و مجاهدالدین ایبک دواتدار صغیر و علاءالدین آلتون برس دواتدار کبیر، هر کدام ساز خود را میزدند. هر کدام بهشکلی درپی برانداختن خلیفه بودند و در عین حال هر یک درپی نابودی دیگری قدم برمیداشت.

### ماجرای کرخ

نفاق بین سران حکومت خلیفه بین مردم تعمیم داده می شد. «مردم بغداد که از

۱- نقل از تاریخ مغول، ص ۱۸۵.

شیعه و سنی و عیسوی مرکب بودند، بر سر عقاید دینی با یکدیگر اختلاف دائمی داشتند، در باب امور ملکی و سیاسی با هم اختلاف مسلک پیدا کردند و کار این گونه مباینتها به نزاع داخلی بین مردم بغداد کشید». (۱) ماجرای کرخ از مشهور ترین نتایج اختلافات مذهبی شیعه و سنی است. به روایت اقبال آشتیانی:

در سال ۶۵۰ در بغداد بین شیعه و سنی جنگ بروز کرد. خلیفه پسر بزرگ خود ابوبکر را مأمور دفع فتنه نمود و ابوبکر سکنه شیعی مذهب محله کرخ بغداد و مشهد حضرت امام موسی بن جعفر (ع) را بهباد غارت داده مرتکب فجایع کثیر شد و قتل و غارت و فحشاء را از حد گذراند (۲)

### چشم بد روزگار

غفلت از رخدادها و حقایق زمانه و خودبزرگبینی خلیفه و اطرافیان او، عامل عفلت از رخدادها و حقایق زمانه و خودبزرگبینی مقوط به پیش می تازاند. استاد دیگری بود که خلیفه و خلافت او را در سراشیبی سقوط به پیش می تازاند. استاد دکتر صفا می نویسد:

هنوز کافهٔ اهل سنت معتقد بودند که دستگاه خلافت فرو نخواهد ریخت و هر حملهٔ خصمانه بر بغداد درهم خواهد شکست و شاید علت تعلل خلفا از الناصر الدین الله به بعد در پیشگیری از کفّار مغول و آسوده نشستن در بغداد، پشتگرمی بر همین اصل بود که خود بدان اعتقاد داشتند و چند بار بدان تفوّه کرده بودند [آن را به زبان آورده بودند] و اتفاقاً چند فتح سرداران خلیفه در برابر قایدان مغول نیز این فکر را تقویت کرده بود. (۳)

مولف اضافه می کند که این تصور غلط، حتی در آن هنگام که سپاهیان مغول قدم به قدم در شهر بغداد پیش می رفتند در میان مسلمانان باقی مانده بود. این پندار و

۱- همان کتاب، ص ۱۸۰ .

٣- تاريخ ادبيات در ايران، ج ٢-٣، ص ١٢٢.

غرور در شخص خلیفه هم ریشه داشت. مولف جامعالتواریخ حکایت جالبی نقل می کند و می گوید در گیرودار مبادله رسول بین خلیفه و هلا کو، مستعصم در یکی از پیامهایش گفت:

هرچند که پادشاه [منظور هلاکو] را معلوم نیست، لکن از واقفان احوال سئوال کند که تا غایت هر پادشاه که قصد خاندان آل عباس و دارالسلام بغداد کرد، عاقبت او وخیم گشت. هیرچند پادشاهان باصلابت و خسروان صاحب شوکت قاصد ایشان شدند بنای این خانه به غایت محکم افتاد و تا قیامت پایدار خواهد بود. در ایام ماضی یعقوب لیث صفاری قصد خلیفه عهد کرد ... به قصد نارسیده از درد شکم جان بداد، برادرش عمرو عازم شد، اسماعیل بن احمد سامانی او راگرفته و بند کرده به بغداد فرستاد، بساسیری با لشکر گران از مصر به بغداد آمد و خلیفه را بگرفت و محبوس گردانید ... طغرل سلجوقی او را بگرفت و بکشت ...

پادشاه را قصد خاندان عباسی اندیشیدن مصلحت نباشد. از چشم بد روزگار غدّار بیندیش! (۱)

امّا این همه لاف وگزافهائی توخالی بود و واقعیت، پدیدهای آنچنان قوی و کارآ بود که این مدعاها را بهزودی بی اعتبار کرد. همین واقعیت بود که به مغولان فرصت داد، دومین سنگ بزرگ، یعنی خلافت عباسی را به آسانی از پیش پای بردارند.

۱- جامع التواريخ، ج ۲، ص ۷۰۴-۷۰۵.



طرح قطعهای از کاشیهای کتیبهدار رصدخانه مراغه.

### روایتی مختصر، از واقعهای مهم

... خلیفه، درحالی که به سختی ترسیده بود، به پیشنهاد وزیر خود ابن العلقمی هدایای بسیاری شامل وجوه نقد و جواهرات و اسبان اصیل و غلام و کنیز آماده کرد تا به نشانهٔ عذرخواهی نزد هلا کو بفرستد، اما جناح مخالف به سرکردگی دواتدار صغیر این نقشه را خنثی کردند ...

... هلاکو، به خلیفه پیغام داد: یا خویشتن بیا و اگر خود نمی آیی، از سه کس، یکی را بفرست: یا وزیر، یا دواتدار کوچک، یا سلیمانشاه فرمانده سپاه. امّا خلیفه هیچکدام را نفرستاد، یا موفق نشد بفرستد و عذرخواهی کرد. مغولان بغداد را در محاصره گرفتند و آلات قلعه کوبی را کار گذاشتند. هلاکو فرمان داد که مردم بغداد حصار شهر را بهدست خود خراب کنند. لشکر بوقاتیمور نخلها را می بریدند و به جای سنگ، از منجنیق ها پرتاب می کردند ...

... هلاکو علیرغم تأمینی که به دواتدار کوچک و سلیمانشاه داده بود، آنان را همراه تمامی اقارب و نزدیکانشان به قتل رساند. شهر یک هفته عرصه غارت و چپاول و قتل عام بود. روایت کردهاند که هشتادهزار نفر در بغداد به قتل رسیدند ...

... تمامی اندوخته های خلیفه ضبط شد. خواجه رشیدالدین فضل الله می نویسد: تمام آنچه را که خلفا پانصدسال جمع کرده بودند و چون کوهی روی هم نهاده شده بود، نصیب مغولان گشت ...

... قداستی را که برای خلیفه زبون بر تراشیده بودند، هلا کو را در قتل او مردد ساخته بود و رقابت سختی را بین هواداران و دشمنان خلافت برانگیخته بود. گفتهاند که چاره نهایی را در این زمینه خواجه نصیرالدین طوسی اندیشید. ...

### فصل شانزدهم

# روایتی مختصر، از واقعهای مهم

هلاکو طبقی زر پیش خلیفه نهاد وگفت: بخور! خلیفهگفت: نمی توان خورد. هلاکوگفت: پس چرا نگاه داشتی ...؟

### گزارش خواجه نصير از سقوط خلافت

پیرامون لشکرکشی هلاکو به بغداد و سقوط آن شهر و قتل خلیفه المستعصم بالله و برچیده شدن خلافت عباسیان، مطالب انبوهی در وقایعنامهها و گزارشهای مورخان آمده است. روایت خواجه نصیرالدین، از میان آنها، خاصه از آن جهت حائز اهمیت است که خواجه خود شاهد و ناظر و در قلب وقایع بوده است. گزارش خواجه که به ایجاز و اختصار تمام نوشته شده از منابع معتبری است که اساس کار مورخان بعدی نظیر خواجه رشیدالدین فضل الله در جامعالتواریخ

رشیدی قرار گرفته است. در آنچه که ما از سقوط بغداد می آوریم، روایت خواجه را پیش روی داریم و از آن بهره می جوئیم.

### سفير هلاكو

در گرماگرم محاصرهٔ قلاع اسماعیلیان، هلاکوخان، سفیری نزد خلیفه فرستاد و یادآور شد که: گفتهای مطیع و ایلم. نشان اطاعت و ایلی این است که در جنگ با یاغیان به یاری ما برخیزی و بالشکر ما را مدد دهی.

خلیفه با وزراء و معاونان خود به مشورت پرداخت و مصلحت دانست که تعداد قلیلی سپاه بفرستد. اما فرماندهان سپاه او به این بهانه که منظور هلاکو از خواستن لشکر، خالی کردن بغداد از نظامیان مدافع شهر و آماده کردن آن برای تصرف است، خلیفه را از فرستادن سپاهی بازداشتند.

پس از پایان کار اسماعیلیان، هلا کو به قصد تصرف بغداد، حرکت کرد. در همدان رسول دیگری نزد خلیفه فرستاد و او را به سبب نفرستادن سپاهی، سخت مورد شماتت و تهدید قرار داد.

خلیفه درحالی که به سختی ترسیده بود، به پیشنهاد وزیر خود (مویدالدین محمد بن العلقمی) هدایای بسیاری شامل وجوه نقد و جواهر و مرضعات و جامههای الوان و اسبان اصیل و غلام و کنیز، آماده کرد تا به نشانه عذر خواهی نزد هلا کو بفرستد و چند تن از نزدیکان خود را نامزد کرد تا بوسیله آنها هدایا را به اردوی خان مغول ببرند.

### پندار متفاوت رقیبان

اما جناح مخالف وزیر، که مجاهدالدین ایبک معروف به دواتدار صغیر در رأس آنها بود، این تدبیر وزیر را به زیان خود تفسیر کردند و پنداشتند که العلقمی این شیوه را به قصد خوشایند و تقرّب هلاکو پیش گرفته و قصدش آنست که پای مغول را به بغداد باز کند و دشمنان خود را بهدست او نابود سازد.

با این تصور بر آن شدند تا چون کاروان هدایای خلیفه از بغداد خارج شود، آنها مأموران خود را بفرستند و هدایا را تصرف کنند و بوسیله نمایندگان خود نزد هلاکو بفرستند و توجه خان مغول را بسوی خود جلب کنند.

خلیفه از این توطئه آگاه شد و از فرستادن هدایا خودداری کرد، و تنها تحفه کوچکی نزدهلاکوفرستاد. خشم هلاکواز این حرکت خلیفه بالاگرفت و به وی پیغام داد که: یا خویشتن بیا و اگر خود نمی آیی از سه کس، یکی را بفرست: یا وزیر، یا دواتدار کوچک یاسلیمانشاه (سلیمان بن پرچم) (۱). اما خلیفه هیچکدام را نفرستاد، یا موفق نشد بفرستد، و عذرخواهی کرد و با این کار بر خشم هلاکو بیش از پیش افزود.

### لافزني سردار خليفه

در ماه شوال سال ۶۵۵ ههلا کو به سوی بغداد حرکت کرد. چند تن از فرماندهان زبده سپاه او پیشاپیش حرکت کرده بودند. از جانب خلیفه دواتدار کوچک و سپاهیان او به مقابله مغولان آمدند. در این میان پرچمدار سپاه خلیفه و همراهان او به اسارت مغول درآمدند. مردی از بقایای شاهزادگان خوارزم که در جرگه پرچمداران مغول بود، نامه ای برای لشکریان خلیفه نوشت که: من و شما از یک جنسیم من به مغولان پیوستم و ایل شدم. مرا محترم می دارند. شما هم قبول ایلی کنید تا نجات یابید. این نامه به قراشنقور از فرماندهان خلیفه نوشته شده بود و او در پاسخ نوشت که: هلا کو

۱- این مرد فرمانده ترکمانان ایوائی در سپاه خلیفه بود که در بغداد نفوذ کلی داشت. او درجنگ با خلیل بن بدر، سرکرده جناح دیگری از همین طایفه که به خلیفه یاغی شده بود، موفق به کشتن خلیل شده بود. برادر خلیل و جماعتی از کردان برای گرفتن انتقام با مغول همدست شده بودند و بغداد را تهدید می کردند. (تاریخ مغول، ص ۱۷۹)

کیست تاقصد خاندان آل عباس کند، زیراکه دولت عباسیان مانندهلا کو بسیار دیده است، اگر او قصد آشتی دارد، چرا به خراب کردن قلمرو خلیفه برخاسته است؟ اکنون هم اگر به همدان بازگردد و عذر بخواهد، ما از دواتدار کوچک تقاضا می کنیم به شفاعت نزد خلیفه رود و از سوی هلا کو عذر خواهی کند، شاید خلیفه به صلح راضی شود. هلا کو از لافزنی سردار خلیفه به خنده افتاد.

مغولان بغداد را به محاصره گرفتند. گرداگرد بغداد دیوار بلندی که مغولان آن را «چپر» می گویند کشیدند. و در داخل دیوار از جانب شهر خندقی بزرگ حفر کردند و منجنیقها و آلات قلعه کوبی را کار گذاشتند. خلیفه که چنین دید، فخرالدین دامغانی صاحب دیوان خود را همراه تحفهای اندک نزد هلاکو فرستاد (مشاوران خلیفه گفته بودند که اگر تحفه بسیار بفرستیم مغولان می پندارند که ترسیده ایم). هلاکو پرسید: چرا دواتدار و سلیمانشاه نیامدهاند؟ نماینده خلیفه پاسخ داد: که تو از سه کس یکی را خواستهای و من بزرگترین آنها را فرستادهام. هلاکو گفت: خواست من در همدان چنین بود و اینک در بغداد هستم و باید هر سه نفر به اردوی من آیند. مبادله پیامها، آتش جنگ را خاموش نکرد.

جنگ آغاز شد و شش شبانروز به طول کشید. نبر دی سخت و خونین بود. مغولان در برابر دفاع دلیرانه بغدادیان به تدریج نقاط حساس دفاعی را از سپاهیان خلیفه می گرفتند. در این میان به دستور هلا کو اطلاعیه هایی نوشته و وسیله تیر به داخل شهر پر تاب کردند. در این اطلاعیه ها از سادات و دانشمندان و مشایخ و کسانی که با مغول سر جنگ ندارند خواسته شده بود که در جنگ شرکت نکنند و مطمئن باشند که مغول با آنها کاری نخواهد داشت. مغولان قدم به قدم پیشروی می کردند. سپاهیان دواتدار کوچک به داخل بغداد عقب نشستند و مهمات و سه کشتی آنها به دست مغولان افتاد. حصار بغداد به تصرف مغول درآمد. هلا کو فرمان داد که اهالی شهر، حصار را با دست خود خراب کنند. در این میان هلا کو به خلیفه پیغام فرستاد

که دواتدار کوچک و سلیمانشاه به اردوی وی بیایند. خلیفه آنها را همراه پسر میانی خود مأمور رفتن نزد هلاکو کرد. هلاکو آنان را بازگرداند تا اقارب و کسان و هواداران خود را از بغداد خارج کنند. و چون آنها چنین کردند، مغولان علیرغم تأمینی که به آنها داده بودند، تمامی آنها را بهقتل رساندند. بدین ترتیب هستههای مقاومت درون دارالخلافه به کلی از هم پاشیده شد. شهر تسلیم گشت. خلیفه آماده حضور در اردوی هلاکو شد. همراه فرزند و خواص و بزرگان و سادات و مشایخ شهر در «دروازه کلواد» متمرکز شدند. شهر به دستور هلاکو عرصه غارت و چپاول قرار گرفت.

### گفتگوی تاریخی خلیفه و هلاکو

هلاکو به تماشای کاخ خلیفه رفت. همه جا را مورد بازدید قرار داد. سپس خواست تا خلیفه را حاضر کنند. به دستور خلیفه، پیشکشهایی نزدهلاکو می بردند و خان مغول بلافاصله آنها را بین نزدیکان و امرای خود تقسیم می کرد. آنگاه صحنه ای هیجان انگیز و عبرت آموز پیش آمد. هلاکو طبقی زر پیش خلیفه نهاد و گفت:

\_بخور!

خليفه گفت:

ـ نمى توان خورد.

هلاكو گفت:

ـ پس چرانگاه داشتی و به لشکریان ندادی و این درهای آهنین پیکان نساختی و به کنار جیحون نیامدی تا من از آن نتوانستمی گذشت؟

خلیفه در جواب گفت:

ـ تقدير خداي چنين بود.

هلاكو گفت:

ـ آنچه بر تو خواهد رفت نیز تقدیر خدای است.

### هفتصد زن برای یک مرد

آنگاه به خلیفه دستور داده شد تا زنانی را که با او و پسران او پیوستهاند، بیرون آورد. مأموران به کاخ خلیفه رفتند، و هفتصد زن و هزار و سیصد نفر از خدام را بیرون آوردند.

شهریک هفته عرضه نهب و غارت بود. روز چهاردهم صفر سال ۶۵۵ه [۶۵۶ه] هلاکو از شهر به بیرون بغداد آمد. فرمان داد خلیفه را همراه پسر میانی و شش نفر از خدام او حاضر کردند و بهقتل رساندند. (۱)

در این گزارش چنانکه دیدیم، خواجه نصیرالدین، رؤس وقایع را با حفظ جنبه اختصار و دوری از حشو و زوائد شرح داده است و به ویژه کوچکترین اشارهای به نقش خود در این رخدادهای مهم تاریخی نکرده است.

منابع تاریخی دیگر ماجرا را با شرح و تفصیل بسیار گستردهای گزارش دادهاند. خاصه از نقش خواجه نصیرالدین و ابن علقمی و دیگر رهبران شیعه یاد کردهاند. اینک ببینیم به بغداد چه گذشت؟

### شهری از یا درآمده

مولف جامع التواریخ جزئیات بیشتری از مراحل سقوط بغداد و چگونگی کشتار دسته جمعی مردم راگزارش می دهد:

چون در حدود بغداد سنگ منجنیق نبود، از جبل الحمرین و جلولا می اور دند و نخلها را می بریدند و به جای سنگ می انداختند ... لشکر بوقاتیمور سنگ منجنیق و تیر و قواریر نفط روان کردند و سُه کشتی بستدند و مردم را هلاک کردند و دواتدار منهزم بازگشت. چون خلیفه بر این حال وقوف یافت، به کلّی از

۱- برگرفته از گزارش خواجه نصیرالدین طوسی در واقعه سقوط بغداد، جهانگشای جوینی، ذیل خواجه نصیر، ج ۳، ص ۲۸۰ به بعد، به اختصار.

ملک بغداد مأیوس گشت و هیچ مفرّی ندید. گفت: ایل می شوم. فخرالدین دامغانی را و ابن درنوش را با تحفه ای اندک بیرون فرستاد، بنابرآنکه اگر بسیار فرستد، دلیل خوف باشد و خصم چیره گردد. هلاکوخان بدان التفات نفرمود و محروم بازگشتند. پسر میانین خلیفه ابوالفضل عبدالرحمن بیرون آمد و صاحب دیوان و جمعی بزرگان با ابوالفضل بودند و مال بسیار آورده، آن نیز مقبول نیفتاد. دیگر روز پسر بزرگتر و وزیر و جمعی مقرّبان به شفاعت بیرون آمدند، فایده نداشت. (۱)

#### خواجه نصير نزد خليفه

سرانجام هلاکو، خواجه نصیرالدین طوسی و آی تیمور قاضی را نزد خلیفه فرستاد. خواست هلاکو این بود که سلیمانشاه و دواتدار کوچک به اردوی او آیند. و برای اینکه اطمینان آنها را جلب کند، اماننامه و فرمانی نیز برای آنان فرستاد. آنها ـ چنانکه خواجه نصیر نیز در گزارش خود اشاره کرده است ـ به اردو آمدند، امّا خان حیله گر مغول آنها را به درون شهر بازفرستاد تا متعلقان و سربازان وابسته به خود را نیز همراه بیاورند. به آنها گفته شده بود که برای جنگ به مصر و شام اعزام خواهند شد؛ اما این یک فریب بزرگ بود:

لشکر بغداد در صحبت ایشان عزم بیرون آمدن کردند؛ و خلقی بی اندازه با امید آنکه خلاص یابند. ایشان را بر هزاره و صده و دهه قسمت کردند تا تمامت را بکشتند و آنچه در شهر بماندند در نقبها و گلخنها گریختند. (۲)

درحالیکه شهر به کلی از پای درآمده بود، جمعی از اعیان شهر بسوی اردوی هلاکو حرکت کردند و امان خواستند و گفتند که بسیاری از مردم آماده تسلیماند. خلیفه نیز پسران خود را می فرستد و به دنبال آنها، خود نیز بیرون می آید.

از اشاره خواجه رشیدالدین برمی آید که برای تسلیم مردم شهر، هلاکو از وجود

٢- همان.

خواجه نصيرالدين استفاده كرده است:

خواجه نصیرالدین را فرمود تا مقام بر دروازهٔ حلبه برد، جهت امان مردم و آغاز بیرون آمدن مردم شهر کردند.(۱)

دو روز پس از تسلیم دواتدار، او را بهقتل رساندند. و همان روز سلیمانشاه را با هفتصد نفر از نزدیکانش دستبسته پیش هلاکو آوردند. خان مغول از او پرسید:

چون تو اخترشناس منجّم بودی و بر احوال سعود و نحوس ملک واقف، چگونه روز بد خود را ندیدی و مخدوم خود را پند ندادی تا از راه صلح به خدمت ما مبادرت نمودی؟ سلیمانشاه گفت: خلیفه مستبد و بیسعادت بود، پند نیکخواهان نمی شنید. (۲)

سلیمانشاه را نیز با تمام افرادی که به او وابسته بودند، به دم شمشیر سپردند. پسر دواتدار بزرگ را نیز کشتند.<sup>(۳)</sup>

#### نیرنگ هلاکو

خلیفه روز چهارم صفر سال ۶۵۶ه. همراه سههزار نفر از بزرگان و قضات و اعیان شهر به نشانه تسلیم عزم دیدار هلاکو کرد. خان مغول با نیرنگ، خشم خود را ظاهر نکرد و با روی گشاده با خلیفه دیدار کرد و با زبان خوش، حال خلیفه را پرسید و از او خواست که:

بگوی تا مردم شهر سلاح بیندازند و بیرون آیند تا شماره کنیم. خلیفه به شهر فرستاد تا نداکنند که مردم شهر سلاح بیندازند و بیرون آیند. اهل شهر گروه گروه سلاح انداخته بیرون می آمدند و مغولان ایشان را به قتل می آوردند. (۲)

١- جامع التواريخ، ص ٧١٢. ٢- جامع التواريخ، ص ٧١٢.

۳- سر این سه قربانی یعنی دواتدار کوچک، سلیمانشاه و پسر دواتدار بـزرگ را بـهوسیله مـلک صالح پسر بدرالدین بود.

۴- جامع التواريخ، ص ٧١٢.

خلیفه و متعلقان او تحت نظر قرار گرفتند. آنها را در خیمهای نزدیک لشکرگاه کیتو بوقا سردار مغولی مستقر ساخته و چند مغول را به حراست آنان گماشتند.

پس از آنهمه کشتاری که بانیرنگ و وعدهٔ امان و زینهار دروغین از مردم کردند، مغولان، سه روز پس از تسلیم خلیفه ناگهان به شهر هجوم بردند. این شیوه ناجوانمردانه را مغولان برای آن به کار می بستند تا آخرین رمق و توانایی مردم را از آنها بگیرند. به روایت جامع التواریخ:

و چهارشنبه هفتم صفر ابتدای قتل و غارت عام بود و لشکر به یکبار در شهر ریختند و تر و خشک می سوختند. (۱)

روز جمعه نهم صفر، هلا کو برای بازدید از شهر حرکت کرد. او قصد داشت شهری را که اینک به او تعلق داشت از نزدیک ببیند. دیدار از کاخ خلیفه، اولین برنامه او بود. میهمانی بزرگی ترتیب دادند که در آن سران لشکری او نیز حضور داشتند. خلیفه را نیز احضار کردند.

#### میزبان و میهمان

مولف جامعالتواریخ از برخورد هلاکو و خلیفه در این مجلس شرح جالبی نوشته است:

به استحضار خلیفه اشارت فرمود که: تو میزبانی و ما میهمان. بیا تا درخور ما چه داری؟ خلیفه آن سخن را حقیقت انگاشت و از خوف می لرزید و چنان مدهوش گشته که مفاتیح [کلیدهای] خزائن را نمی دانست. فرمود تا قفلی چند بشکستند و مقدار دوهزار تا جامه و دههزار دینار و نفایس و مرضعات و

۱- همان کتاب، ص ۷۱۳. وجود اختلاف در تاریخها ناشی از اشتباه در متن منابع است. خوانندگان توجه دارند که تاریخ صحیح سقوط خلیفه ۶۵۶ ه بوده است.

جواهر چند به بندگی آورد. هولاکوخان بدان التفات نفرمود و جمله را به امرا و حاضران بخشید و با خلیفه گفت: اموالی که بر روی زمین داری ظاهر است و از آن بندگان ما آنچه دفائن است بگو تا چیست و کجاست. خلیفه به حوضی پر از زر در میان سرای معترف شد. آن را بکاویدند، پر از زر سرخ بود. تمامت درستهای صد مثقال. (۱)

# آرزوي خليفه

بغداد ویران شده بود، هزاران مسلمان جان باخته بودند، اما خلیفه اسلام را اینهمه به درد نیاورده بود، او نگران جایی دیگر بود:

فرمان شد تا حرمهای خلیفه را بشمارند. هفتصد زن و شریت و یکهزار خادم به تفصیل آمدند. خلیفه چون از شمار حرم آگاه شد، تضرع کرد و گفت: اهل حرم راکه آفتاب و ماهتاب بر ایشان نتافته به من بخش. فرمود از این هفتصد، صد را اختیار کن و باقی را بگذار. خلیفه صد زن را از خویشان و نزدیکان با خود بیرون برد. (۲)

فردای آن روز هلاکو یکی از سرداران خود را برای ضبط اموال خلیفه اعزام کرد. خواجه رشیدالدین فضل الله اشارهای در این زمینه دارد که بسیار عبرت آموز است: بر جمله آنچه تمامت خلفا پانصد سال جمع کرده بودند، تمامی در پیرامن کریاس، کوه کوه در هم نهادند. (۳)

در همهٔ این احوال مغولان سرگرم چپاول شهر و کشتار مردم بودند. بناهای مقدس مردم، چون «مسجد جامع و مشهد موسی جواد علیه الرحمه و تربتهای

۱- جامعالتواریخ، ج ۲، ص ۷۱۳.

۲- همان.

خلیفه سوخته شد. خلقِ شهر، شرف الدین مراغی و شهاب الدین زنجانی و ملک دل راست [نجم الدین ابی جعفر احمد غمران] را فرستادند و امان خواستند. حکم نافذگشت تا من بعد قتل و غارت در توقف دارند، چه ملک بغداد از آنِ ماست. برقرار بنشینند و هرکس به کار خود مشغول شوند. بقیهٔ شمشیر مانده، بجان امان یافتند. و هولا کوخان جهت عفونت هوا، روز چهارشنبه چهاردهم صفر از بغداد کوچ فرمود. (۱)

#### تكميل فتح

با تکمیل فتح بغداد (۶۵۶ ه. ق) دیگر به وجود خلیفه احتیاجی نبود. حتی زنده ماندنش را هم صلاح نمی دانستند. هلاک و به او امان داده بود، امّا چنانکه می دانیم مغولان به قول و عهد خود پای بند نبودند و در موارد بیشماری، افرادی را که با «یرلیغ» و «پایور» به جان امان داده بودند، به محض تسلیم و ایلی شدن به قتل رسانده بودند. نه تنها افراد، که مردم بیگناهی که دستی در حوادث نداشتند و امان می یافتند، از غدّاری مغولان عهدشکن در امان نبودند. (۲)

برای خلیفه عباسی از قدرت ظاهری و اجرایی چیزی باقی نمانده بود، اما قدرت معنوی اش هنوز می توانست خطرآفرین باشد. اساس کار در برچیدن بساط خلافت طرّاحی شده بود بنابراین نماد و سمبل آن یعنی خود خلیفه در اولویت برنامه قرار داشت. نبرد برای کشتن یا زنده گذاشتن خلیفه، در واقع نبرد بین دو جریان عمده هواداران و مخالفان بساط خلافت بود.

سنیان و هواداران خلافت می کوشیدند با استفاده از پای بندی مغولان به

۱- همان.

۲- برتولد اشپولر میگوید: اگرچه خان مغول [هلاکو] وعده داده بود که جان علماء، اعقاب حضرت علی (ع) و کسانی را که مسلح نبودند از هر گونه آسیبی حفظ کند، اما نتوانست به وعده خود و فا کند (تاریخ مغول در ایران، ص ۵۶).

خرافات و عوامل جادویی، قداست خلیفه را پوششی برای حفظ جان او قرار دهند. هلاکو را می ترساندند که اگر آسیبی به خلیفه برسد زمین و زمان سیاه و آثار قیامت ظاهر خواهد شد. گرچه این تمهید یکبار دیگر در آستانه تدارک حمله به بغداد به کار رفته و بی اعتباری آن آزمایش شده بود، امّا باز هم شاید می شد از آن بهره گرفت.

# خواجه نصير و قتل خليفه

برای خلیفه نالایق و زبونی چون المستعصم قداستی برتراشیده بودند و شایع کرده بودند که وی با قدرتی آسمانی در پیوند است و اگر آسیبی به او رسد چنان و چنین خواهد شد. جناح مقابل، یعنی دشمنان خلافت نیز می کوشیدند این خیال پردازی پرنیرنگ و سودجویانه را افشا کنند. آنها از نظر سیاسی هلاکو را مرعوب می ساختند. روایتی که وضاف آورده، گوشههایی از تلاشهای دو طرف را نشان می دهد:

هلاکو درنفی و اثبات خلیفه مرددبود. بانزدیکان خود مشورت کرد، آنهاگفتند که مردم این مرد را خلیفه ورسول و امام به حق و حاکم مطلق خود می دانند. اگر زنده بماند بیم آن می رود که تدارک قواکند و به جنگ برخیزد ... ظاهراً بعضی از نزدیکان هلاکو از ریختن خون این مرد بیم داشتند و می ترسیدند زمین و زمان سیاه و آثار قیامت ظاهر شود و هلاکو را تحت تأثیر قرار داده بودند. (۱)

# خلیفه چگونه کشته شد؟

موضوع برای هر دو طرف حائز اهمیت بود. هم از این روست که بازتاب آن قرنها

۱- نقل از تاریخ اجتماعی ایران، ج ۲، ص ۳۰۸.

مضمون مجادلات و مناظرات شیعه و سنی در عالم اسلام بود. آن داستان مشهوری که در مورد کیفیت قتل خلیفه المستعصم پرداخته و پای خواجه نصیرالدین طوسی نیز به میان کشیده شده، بی شک از همین کشاکش بیرون آمده است.

به موجب این داستان، هلاکو که تحت تأثیر القائات هواداران خلیفه در کشتن یا ابقاء خلیفه مردد بود، موضوع را با خواجه نصیرالدین طوسی در میان گذاشت. او همچنان که پیش از این به هلاکو تأکید کر ده بود، قداست دروغین خلیفه عباسی را به چیزی نمی گرفت و استدلال می کرد که: «بسیاری از صحابه رسول (ص) شهید شدند و هیچ فسادی ظاهر نگشت و اگر گفته شود که این خاصیت عباسیان است می بینیم که طاهر ذوالیمینین به حکم مأمون، محمد امین را بکشت و باز متوکل را پسرش به اتفاق امرا به قتل رسانید و منتصر و مقتدر را امرا و غلامان بکشتند و چند نفر دیگر از آنها به دست مردم نابود شدند و هیچ فساد در عالم ظاهر نشد» (۱۱) بنابراین قتل مستعصم از نظر خواجه نصیرالدین فاجعهای به بار نمی آورد. نوشته اند که با این همه هلا کو راه احتیاط در پیش گرفت و یا از بیم حوادث و یا به پیروی از سنت دیرین سران مغول که از ریختن خون بزرگان بر زمین خودداری می کنند، فرمان داد تا وی را در بیچیدند و به ضرب مالش جانش راگرفتند. (۲)

این گزارش قطعی نیست. روایات مختلفی در مورد چگونگی کشتن آخرین خلیفه عباسی در منابع تاریخی آوردهاند. خواندیم که به روایت خواجه نصیر، مستعصم و فرزندان و خواص دربار او را به قتل رساندند. بعضی گفتند که: خلیفه به امر هلاکو زیر سم اسبان افکنده شده و اعدام گشت. (۳)

مارکوپولو سیاح سرشناس ونیزی نوشت که: هلاکو خلیفه را در برجی مملوّ از

۱- احوال و آثار ... ص ۱۷ .

۲- نقل از تاریخ اجتماعی ایران، راوندی، ج ۲، ص ۳۰۸.

٣- تاريخ ايران، از دوران باستان ...

نقود زرین و سیمین که از خلیفه کشف کرده بود، مقید داشت و امر کرد که او را از خوردن و آشامیدن هیچ ندهند و به او گفت:

از این خزائن خود هر چه میخواهی تناول کن، چه تو را نسبت به آن تعلقی تمام است و جز این هرگز به تو غذایی داده نخواهد شد.

خلیفه چهار روز در آنجا به همان حال باقی ماند و از ناتوانی جان سپرد. بعضی گفتند گلوی او را در هم فشردند تا بمرد. برخی بر آنند که او را در جوالی گذاشتند و آنقدر جوال بر زمین مالیدند تا جان داد. بعضی هم گفتند که او را در دجله غرق کردند. (۱)

١- ر.ك: چنگيزخان، چهره خونريز تاريخ، ص ٢٣٥.

#### حد و مرز یک دخالت

... تصوّرات و پندارها، مانع واقعیت امور و حرکت قانونمند تـاریخ نبود. حقایق عینی که وجود داشتند و لمس می شدند، پندارها و خیالبافیها را بی اثر می ساختند. ...

... هواداران خلافت عباسی، شیعیان و در رأس آنها خواجه نصیر و ابن علقمی وزیر شیعی مذهب خلیفه را در کشیدن پای هلاکو به بغداد و قتل خلیفه متهم میکنند ...

... از نظر تحلیلگران امروزی، سقوط خلافت عباسیان، علاوه بر عوامل متعدد دیگر، ریشه در کینههای دیرینه مذهبی بین شیعه و سنی دارد ...

... در توجیه کار خواجه نصیرالدین و ابن علقمی گفته اند که: برانداختن خاندانی که به زعم ایرانیان به انواع جنایات دینی و دنیاوی دست زده و به هر صورتی که ممکن شده بود، با رجال ایرانی از ابومسلم و مردآویج گرفته تا هم عصران غیرسنی خواجه نصیر از راه غدر و خیانت و پیمان شکنی درآمده بودند، در نظر امثال خواجه نصیر مباح و جائز بود. عباسیان نیز هرگاه که احساس خطر کردند از قتل امامان شیعه و خود شیعیان و رجال ایرانی، خودداری نکر دند ...

... اهمیت کار خواجه از چند حیث بود: او از رجال بسیار مقتدر عهد خود و نقطه اتکایی استوار برای شیعه در زمان خود شد، با اشتغال به تحریر مباحث کلامی، با ادله عقلی و کلامی به اثبات مبانی اعتقادات شیعه پرداخت، برای دیگر رجال و رهبران شیعه فرصتی به وجود آمد تا آثاری در راستای معتقدات شیعه به وجود آورند ...

# فصل هفدهم

# حد و مرز یک دخالت

ازین مشت ریاست جوی رعنا هیچ نگشاید مسلمانی ز سلمان جوی و درد دین ز بودردا (سنایی)

# خواجه نصيرالدين و وقايع بغداد

اثراتی که سقوط بغداد و انقراض خلافت پانصدساله عباسیان در اوضاع سیاسی و مذهبی سرزمینهای اسلامی برجای گذارد بسیار مهم بود. این تشکیلات پوسیده و از درون وامانده اگرچه از منظر قدرت اجرائی و حیثیّت سیاسی به نازل ترین حد خود رسیده بود، امّاهمواره به مثابه نماد قدرت مذهبی در قلمروهای اسلامی تأثیر خود را برجای می گذارد. مسلمانان اهل سنّت خلیفه را با همه ضعفهای اخلاقی اش، اولوالامر و جانشین پیامبر در دنیا می شناختند. تعرض به او و تغییر و تبدیل او

غیرقابل تصور می نمود (هرچند که در عمل همهٔ این اتفاقات در تاریخ خلفا به وقوع پیوسته بود). اما این تصوّرات و پندارهای مذهبی مانع واقعیت امور و حرکت قانونمند تاریخی نبود. قدرت جنگی مغول، سبکمغزی و بی تدبیری خلیفه، اختلافات هولناک و آشتی ناپذیر مذهبی، ظلم و ستم و خودسری کاربه دستان حکومتی و نفرت شدید مردم از آنان حقایقی بودند که پندارها و خیالبافیها را بی اثر می ساختند و ما قبلاً به اختصار بدانها اشاره کردیم.

هواداران خلافت عباسی، شیعیان و در رأس آنها خواجه نصیرالدین طوسی و ابن علقمی، وزیر شیعیمذهب مستعصم عباسی را، در کشیدن پای هلاکو به پای تخت عباسیان و قتل خلیفه متّهم می کنند. آنچه مسلم است نفوذ شیعیان در اواخر خلافت عباسیان در بغداد روبه افزایش گذاشته بود. وزیران شیعی خلفا، مثل: «سیدنصیرالدین ناصر بن مهدی علوی الرازی» که وزارت الناصر را داشت، «محمد بن محمد عبدالكريم» كه گويا اصفهاني بود و وزارت سه خليفه: الناصر، الظاهر و المستنصر را عهده دار بود، «ابن الناقد» كه شغل وزارت را در بخشي از خلافت المستعصم در تصرف داشت و بالاخره رجل بزرگ و فاضل شیعه «موید الدین ابوطالب محمد بن احمد العلقمي» در گسترش نفوذ شيعيان تأثير فراوان داشتند و این افزایش قدرت، طبعاً تنشها و کشاکشهایی را بهوجود میآورد. ناتوانی خلیفه و ضعف او در اداره امور به اختلافات و درگیریها دامن میزد. این تنشها در عبهد المستعصم به اوج رسيد. كشتار وحشتناك محلّه كرخ، مركز مهم تجمّع شيعيان، وسیله ابوبکر پسر خلیفه که بدان اشاره کردیم ـ دامنهٔ اختلافات را وسعت داد و اوضاع را بیش از پیش پیچیده کرد.

#### دو دیدگاه

برای اینکه سهم خواجه نصیرالدین طوسی در این مسئله بیشتر روشن گردد، ضروری است که با دو دیدگاه عمده درباره این رویداد مهم آشنا شویم: چنانکه اشاره شد منابع اهل سنّت و هواداران خلافت عباسی، رهبران شیعی و خاصه ابن علقمی و نصیرالدین طوسی را مهم ترین عامل هجوم مغول به بغداد و قتل خلیفه و برافتادن عباسیان می دانند. منهاج سراج می گوید:

بدان انتقام [کشتار شیعیان محله کرخ] وزیر دارالخلافه [ابن علقمی] که رافضی و بدمذهب بود، با امیرالمومنین [المستعصم] خلاف کرد و در سرّ و خفیه به نزدیک هلاکو مکتوبات نبشت و با ایشان بساخت و کفار را استدعاکرد و لشکرهای گردکرده عراق را به طریق اجازت از بغداد به اطراف فرستاد و بر روی امیرالمومنین چنان نمود که با کقار صلح افتاده است و او را به لشکر حاجت نیست. بعد از آنکه بغداد از لشکر خالی گشت ناگاه لشکر کفار به حوالی بغداد رسیدند. (۱)

محمد بن شاکر بن احمد الکتبی، کدورت بین ابن علقمی شیعی و دواتدار سنی را موجب توسعه نفاق بین شیعیان و سنیان و سرانجام، دخالت هلاکو و باقی قضایا می داند. او نیز به وجود رابطه نهانی بین وزیر شیعی و خان مغول اشاره می کند. (۲) مولف تاریخ وصاف می گوید: ابن علقمی، در همان اوان که هلاکو از غلبه بر اسماعیلیان فارغ شد، در خفا رسولی نزد او فرستاد و اظهار بندگی کرد و به زشت شمردن دار خلافت پرداخت و تصریح کرد که بغداد بدون لشکرکشی و ابزار جنگ تسلیم شود.

فخری سپس به سهم خواجه نصیر اشاره می کند و می گوید، ایلخان از خواجه نصیر پرسید که اوضاع فلکی و دلایل نجومی چه حکم می کند؟ خواجه پاسخ داد که استخلاص بغداد بدون دشواری بر دست مواکب منصور ممکن خواهد شد زیرا مدت خلافت عباسیان سرآمده است. (۳)

۱- طبقات ناصری، نقل از تاریخ ادبیات ایران، ج ۱-۳، ص ۱۳۶.

٢- فوات الوفيات، نقل از تاريخ ادبيات در ايران ص ١٣۶٠.

٣- تاريخ وصاف، نقل از هجوم اردوي مغول به ايران، ص ٣٤١.

مورخان و مولفان شیعی، دخالت ابن علقمی و همفکران شیعی او را در این ماجرا مردود میشمارند.(۱)

از دانشـمندان شـیعی، قاضی نورالله شوشتری در «مجالس المومنین» خواجه نصیرالدین را محرک اصلی هلاکو در فتح بغداد می داند و می گوید: ابن علقمی کتابات [نامهها] به خدمت ایلخان و خدمت خواجه نوشته و ایشان را به تسخیر دارالسلام بغداد و انتقام جفای عبّاسی عباسیه نسبت به عترت سید انام علیه الصلوة والسلام ترغیب نمود و ایلخان به استصواب خواجه عزیمت آن صوب نمود ...(۱) برخی از مورخان از منظری نسبتاً بیطرفانه قضایا را نگریستهاند. آنها می گویند، ابن علقمی از سر دولتخواهی معتقد به مدارای خلیفه با هلاکو بود و عقیده داشت که باید از ذخایر دیرین دارالخلافه در قبول ایلی استفاده کرد و جان مسلمانان را رهایی باید از ذخایر دیرین دارالخلافه در قبول ایلی استفاده کرد و جان مسلمانان را رهایی حاکم بود، به اتفاق امرای دیگر و رنود بغداد موضوع را وارونه جلوه داد و ابن علقمی را خاکم بود، به اتفاق امرای دیگر و رنود بغداد موضوع را وارونه جلوه داد و ابن علقمی را نزد خلیفه متهم کرد که می کوشد تا خود را به هلاکو نزدیک کند و با دست او، ما را نابود سازد. (۳)

#### کینههای قومی قدیم

سقوط خلافت عباسیان از نظر تحلیل گران امروزی، با توجه به جمیع جوانب، علاوه بر عوامل متعدد دیگر، ریشه در کینههای دیرینه مذهبی بین شیعه و سنی دارد. دکتر صفا مینویسد:

حقیقت امر به نظر من آنست که شیعه ایران و عراق در آن روزگار سرگرم استفاده از قدرت مغول برای برانداختن آخرین نشانههای قدرت متعصّبان اهل سنت بودند. اگر فراموش نکرده باشیم در قرن ششم شیعیان ایران مدعی

۱- ر.ک: تاریخ ادبیات در ایران، ص ۱۳۷ . ۲- نقل از تاریخ ادبیات ایران، همان ، ص ۱۳۹ .

٣- ر.ک: تاريخ ادبيات ايران، ص ١٣٧.

بودند که هنگام ظهور مهدی «لشکر او این ترکان غازی باشند که جهاندارانند امروز بی تقیّه. ... پس ترکان غازی را مصطفی (ص) برای این دعاکرده است تا به آخر زمان نصرت مهدی کنند و یاری دین، و حقها ظاهر سازند و باطلها نیست گردانند .. چنین فکری به یقین درقرن هفتم هم ادامه داشت و همکاری رجال شیعه با هلاکوخان نتیجهٔ چنین اندیشهای می توانست باشد. اینان، که دو مرد معروف مقتدر یعنی ابن علقمی و نصیرالدین طوسی از میانشان هنگام توقف هلاکو در ایران و تهیه حمله بر بغداد قوت بسیار داشتند، هم ایلخان را در برانداختن خلافت عباسی راهبری کردند و هم کشتن او و خاندانش را بیزیان و امری عادی نشان دادند و هم بغداد را بعد از سقوط در اختیار گرفتند و با کسب اجازه از هلاکو، به آباد کردن آن همت گماشتند و هم موقوفات اسلامی را در ادارهٔ خود درآوردند ...(۱)

دکتر صفابا توجه به قراین به این نتیجه می رسد که «رجال شیعه بعد از قرن هفتم به همکاری بزرگان خود با هلاکو اعتراف داشته و از اظهار آن خودداری نمی نموده اند ... بنابراین اصرار در رد قول مولفان سنی مذهب که یکی از علل شکست خلیفه را همکاری ابن علقمی با مغولان دانسته اند، لازم به نظر نمی رسد. (۲) این استاد در توجیه کار خواجه نصیر و دفاع از او در قبال کسانی که وی را در همکاری با هلاکو و برانداختن خلافت سرزنش می کنند، می گوید:

خواجه اولاً شیعه بود و ثانیاً ایرانی، و حق داشت که از یک خلیفه عباسی که از حیث مذهبی در نظر ایرانیان مطرود و حیث مذهبی در نظر وی غاصب و از جهت ملّی در نظر ایرانیان مطرود و یادآور کینههای قومی قدیم و جنایتهای نیاکان مزوّر خود بوده است، انتقام بگیرد برانداختن خاندانی که بهزعم ایرانیان به انواع جنایات دینی و دنیاوی

۱- تاریخ ادبیات در ایران، ج ۱-۳، ص ۱۳۸.

۲- همان کتاب، ص ۱۴۰.

دست زده و به هر صورتی که ممکن شده بود با رجال ایرانی از ابومسلم و مرداویج گرفته تا هم عصران غیرسنی خواجه نصیر از راه غدر و خیانت و پیمان شکنی درآمده بودند، در نظر امثال خواجه نصیر مباح و جائز بود و از این راه بر او و دیگر رجال شیعه ایرادی وارد نیست. چنانکه آنان نیز هرگاه احساس خطری کردند از قتل امامان شیعه و خود شیعیان و رجال ایرانی خودداری نکردند. (۱)

#### خواجه و یک رسالت تاریخی

بدین ترتیب از قرائن برمی آید که سهم خواجه نصیرالدین در ماجرای بغداد مهم و کارساز بوده است. از روایات مربوط به رهنمودهای او پیرامون تشجیع هلاکو به حمله به بغداد و رفع تردید خان مغول نسبت به کشتن خلیفه که بگذریم، او در تحقق هدف مهم شیعه، که بیرون کشیدن قدرت اصلی از دست خلفای عباسی بود سهم عمدهای داشته است. یکی از تحلیل گران و محققان معاصر، نقش خواجه نصیر را در این زمینه «شگفت انگیز» توصیف و تصریح می کند که وی با کمک در برداشتن اسماعیلیان و برچیدن خلافت عباسی «عملاً دو رقیب عظیم و نیرومند ایدئولوژی شیعه را از سر راه برداشت و در واقع نیز دیگر هیچ چیز مانع سیر ایران به طرف قبول مذهب امامیه، به عنوان دین رسمی خود، نشد». (۲)

دكتر صفا در تحليل زمينههاي اساسي قدرت يافتن شيعه مينويسد:

وجود خواجه نصیرالدین طوسی که از سال ۶۵۴ به بعد در خدمت هلاکو و از جمله مشاوران و نزدیکان و خاصان او و در آن خان بسیار موثر بوده است، طبعاً می توانست برای تأیید و تقویت شیعه وسیلهٔ قاطع دیگری در آغاز دورهٔ ایلخانی باشد. (۳)

۱- همان کتاب، ص ۱۶۱ ... ، ص ۲۰۰ برخی بررسیها ... ، ص ۳۰۹ .

٣- تاريخ ادبيات در ايران، ج ١-٣، ص ١٤١.

وی آنگاه نتیجه و دستاورد کوشش خواجه را در تقویت مبانی شیعه، اینگونه ارزیابی میکند:

اهمیت کار خواجه از چند حیث بود: نخست آنکه با نزدیکی به هلاکو و نفوذی که در او یافت، ازجمله رجال بسیار مقتدر عهد خود شد، و به تبع آن توانست نقطهٔ اتکاء استواری برای شیعه در زمان خود باشد. دیگر آنکه با اشتغال به تجریر مباحث کلامی شیعه نخستین کسی بود که در میان دوازده امامیان با ادلهٔ عقلی و کلامی به اثبات مبانی اعتقادات شیعه پرداخت و از این راه کتاب معروف تجریدالکلام (یا: تجریدالاعتقاد) را پدید آورد. (۱)

باید اضافه کرد که علاوه بر خواجه، گروهی دیگر از رهبران شیعه، و از مشهور ترین آنها: سید رضی، بهاءالدین اربلی و علامه حلّی آثاری در راستای معتقدات شیعیان دوازده امامی به وجود آوردند، که در تقویت مبانی مذهب شیعه بسیار موثر بود.

#### در بلندیهای مراغه

... بسیاری از پژوهشگران معتقدند که فکر ایجاد رصدخانه مراغه را خواجه نصیر در ذهن خان مغول ایجاد کرده است و ابتکار این عمل از خواجه بوده است، نه از یک ایلغارگر نیمهوحشی. اشارات برخی از محققان خارجی نیز حکایت از آن دارد که موجد اصلی رصدخانه، خواجه نصیرالدین طوسی است ...

... هلاکو که گنجی سرشار از قلاع اسماعیلیان و فتوحات بغداد و چپاول شهرهای دیگر بهدست آورده بود، در کار ایجاد رصدخانه مراغه اعتبارات بی حد و مرز در اختیار خواجه گذاشت. و مقرر کردکه خواجه هر مقدار اعتبار نقدی و جنسی که بخواهد، در اختیارش قرار دهند. ...

... تمامی آلات و ابزار نجومی به دست آمده از قلاع اسماعیلیان و نیز ساز و برگ نجومی بغداد که منجمان خلیفه با آن کار می کرده اند، به مراغه منتقل شد. موقعی که رصدخانه مراغه به کار افتاد، با آخرین و بهترین آلات و ابزار نجومی آن زمان مجهز بود. مویدالدین عُرضی شرح دقیقی از کار هریک از دستگاههای رصدخانه داده است ...

... خواجه نصیر از معروف ترین و تواناترین دانشمندان زمان خود برای همکاری در مراغه دعوت کرد و آنها با طوع و رغبت ریاست عالیه خواجه نصیر را پذیرفته بودند تا به هدفی بزرگ لباس عمل بپوشانند ...

# فصل هيجدهم

# در بلندیهای مراغه

آشامه زندگی در بلندیهای مراغه خوشگوار است، که از آنجا به بام آسمان، توان بَرْ شد. (از قصیده نظام الدین اصفهانی)

#### فكر ازكه بود؟

نکته مهمی است که بدانیم فکر ایجاد رصدخانه در آن روزهای مصیبت و بلا و خون و غارت به ذهن چه کسی خطور کرد. منابع تاریخی در این مورد روایات متفاوتی دارند. جوینی در تاریخ جهانگشا اشاره ای به ایجاد رصدخانه مراغه ندارد. خواجه رشیدالدین فضل الله در ذکر وقایع سال ۶۵۶ هاشاره دارد که:

هم در تاريخ مذكور، فرمان شدكه مولانا اعظم سعيد استاد البشر سلطان الحكما خواجه نصيرالدين طوسي (تغمد) الله بغفرانه در موضعي كه مصلحت داند، جهت رصد ستارگان عمارتی سازد. در شهر مراغه اختیار کرده، رصد عالی بنیاد نهاد. (۱)

خواجه رشیدالدین به صراحت نمی گوید که بنای رصد، به پیشنهاد خواجه نصیر بوده یا فکر هلاکو، امّا از ادامه گزارش او برمی آید که فکر ایجاد رصدی در قلمرو مغولان قبلاً به ذهن منگوقاآن خطور کرده است:

و سبب آن حال آن بود که منگو قاآن از پادشاهان مغول به کمال عقل و کیاست و ذکا و ذهن و فراست امتیازی تمام داشت تا غایت که بعضی اشکال اقلیدس را حل کرده بود. رأی عالی و همت بلند او اقتضای آن کرد که رصدی در عهد همایون او بناکنند. (۲)

بنا بر این روایت، قاآن منجّمی به نام جمال الدین محمد بن طاهر بن محمد الزیدی را مأمور آن کار کرد و چون بعضی از قوانین و معیارهای رصدخانه برایشان مبهم بود و از سویی آوازه فضل و دانش خواجه نصیر؛ خاصّه در نجوم، در تمام گیتی پیچیده بود، لذا منگوقاآن، هنگامی که هلاکو را به ایران می فرستاد از او خواست که پس از فتح قلاع اسماعیلیان، خواجه نصیر را نزداو فرستد. هلاکو به سبب علاقه ای که به خواجه پیداکرده بود و با توجه به اینکه منگو در آن موقع در سرزمین دیگری غیر از پای تخت مغولان مشغول جنگ بود، لذا خواجه را به ایجاد رصدخانه در ایران مأمور کرد. (۳)

این مطلبی است که قریب به اتفاق نویسندگان پیرامون شکل گرفتن اندیشه رصدخانه مراغه عنوان کرده اند. اما استاد دکتر صفا، به اتکاء گزارش کتبی (محمد بن شاکر بن احمد متوفی به سال ۷۶۴ه) معتقد است که اندیشه ایجاد رصدخانه را خواجه نصیر در ذهن خان مغول ایجاد کرده و پرورده است:

۱- جامعالتواریخ، ج ۲، ص ۷۱۸. ۲- همان.

٣- برگفته از جامعالتواريخ، همان صفحه.

کتبی سخن خود را درباره مبنای رصدخانه مراغه به نحوی دنبال می کند که معلوم می شود ابتکار این عمل از خواجه بوده نه از هلاکو. خلاصهٔ سخنش چنین است که چون خواجه پیشنهاد بنای رصدخانه به هلاکوخان کرده خان از وی فایده این عمل را پرسید و گفت: آیا به یاری آن می توان از حوادث مقدر پیشگیری کرد؟ خواجه گفت در این باره مثلی می زنم: خان فرمان دهد تا کسی بر این مکان بالا رود و بی آنکه هیچکسی آگاه باشد طشتی بزرگ از مس را بر زمین افکند. خان فرمان داد و چنین شد همه از آوای مهیب طشت به وحشت افتادند مگر خان و خواجه زیرا از این امر اطلاع داشتند. پس خواجه گفت فایدهٔ علم نجوم نظیر همین است چه آدمی حوادث را از پیش می داند و برای او بیم و وحشتی که نتیجهٔ جهل است حاصل نمی شود. بدین تدبیر خان به ساختن رصدخانه رضا داد.

این گفتار یک حیرت تاریخی را از میان میبرد و معلوم میدارد این استکار علمی محصول اندیشهٔ یک ایلغارگر نیموحشی نبود، بلکه نتیجه درخواست و آرزوی منجمی بود که از سالیان پیش به کار رصد میل و در آن شهرت داشت (۱)

گزارش مولف تاریخ «وصاف الحضرة» هم حاکی از این است که فکر رصدخانه را نخستین بار خواجه نصیر به هلاکو القاء کرده است:

چون هلاکوکار بغداد و ... به فیصل رسانید ... مولانا سلطان الحکماء المحققین نصیرالملة والدین الطوسی معروض داشت که برای تجدید احکام نجومی و تحقیق ارصاد متوالیات، رصدی سازد و زیجی استنباط کند تا ایلخان را از حوادث آینده مطلّع سازد، ستاره پادشاه را بنگرد و کیفیت امتداد عمر و حال

۱- دکتر صفا: تاریخ ادبیات در ایران، ج ۱-۳، ص ۲۵۸.

نفس و توسعه بقای ملک و توالد و تناسل و سفرهای پادشاه را دریابد و حقیقت آن بگوید. ایلخان این سخن را بپسندید ...(۱)

اشارات برخی از پژوهشگران خارجی نیز حکایت از آن دارد که خواجه، موجد اصلی رصدخانه است. ژرژ صلیبا و دکتر کندی، خواجه نصیر را بنیانگر و برجسته ترین متفکر «مکتب مراغه» می دانند، مکتبی که با ایجاد رصدخانه مراغه، جایگاه ویژه ای در اختر شناسی اسلامی دارد. (۲)

خود خواجه در مقدمه زیج ایلخانی، آنجا که اشاره به اقدامات جنگی هلاکو و اسماعیلیان میکند، میگوید:

من بنده کمترین نصیر را که از طوسم و به ولایت ملحدان افتاده بودم، از آنجا بیرون آورد و رصد ستارگان فرمود  $\binom{n}{r}$ 

بدیهی است که با وجود نوشته خواجه، جنبه القایی فکر خواجه به هلاکو، که کُتبی به آن اشاره کرده، همچنان معتبر خواهد بود. بهقول دکتر ورجاوند: برای انجام این مهم، وجود شخصیت ممتاز و پرآوازهای چون خواجه نصیر عامل اصلی بوده است (۴) واگر هم هلاکو پیشنهاد این کار را داده تنها به دلیل وجود خواجه نصیر بوده است. (۴)

#### اعتبارات هنگفت

با مقدماتی که بدان اشاره رفت، کار بنای رصدخانه در مراغه، شهری که هولاکوخان آنرابه عنوان مرکز استقرار حکومت خود انتخاب کرده بود، در سال ۶۵۷

۱- تحرير تاريخ وصاف، عبدالمحمد آيتي، بنياد فرهنگ ايـران، ص ٢٩، نـقل از كـاوش ...، ص ١٢٨.

۲- مجله تحقیقات اسلامی، حالت کروی جفت طوسی، سال ۸، شماره ۱ و ۲، ص ۱۰۶.

٣- مقدمه زيج ايلخاني، نقل از احوال و آثار ... ص ٢٥.

۴- دکتر پرویز ورجاوند: کاوش رصدخانه مراغه، استشارات امیرکبیر، چاپ اول، ۱۳۶۶. ص ۱۲۲.

ه. ق آغاز شد. (۱) محل آن روی تپهای در شمال مراغه، با نظارت و تصمیم شخص خواجه نصیر انتخاب شد. گفته اند که این شهر به علت مجاورت با منطقه ای که شکل عقرب داشته و از لحاظ احکام نجوم خاصیت «فال نیک» را داشته برگزیده شده بود. (۲)

خواجه به هلاکو تفهیم کرده بود که برای بنای رصد جدید و تحریر زیجی تازه، قریب سی سال وقت لازم است. زیرا تنها در این مدت رصد جمیع ستارگان و حساب دورهٔ آنها و تهیه جدولهای تازه امکانپذیر است. امّا هلاکو که در این کار تعجیل داشت، فقط دوازده سال وقت برای او درنظر گرفت. ظاهراً خان مغول میخواست که بستن رصد با نام او شکل گیرد، و به احتمال با برادر خود منگوقاآن، در این زمینه احساس رقابت می کرد. هلا کو، که ثروتی افسانه ای و هنگفت از قلاع اسماعیلیان و فتوحات بغداد و غارت و چپاول شهرهای دیگر بهدست آورده بود و گنجینهای سرشار در اختیار داشت، در کار ایجاد رصدخانه اعتبارات بی حدومرزی در اختیار خواجه گذاشت. او عواید اوقاف تمامی سرزمینهای اسلامی راکه به تصرف گرفته بود، در اختیار خواجه نصیرالدین گذاشت تا عشر آنرا گرفته و به مصرف کار رصدخانه برساند. خواجه در مقام متولّی این موقوفات، سازمان منظمی ترتیب داد. در هرشهر نمایندهای از جانب خود مستقر ساخت تا عشر موقوفات راگردآوری کند. این رشته از عواید البته رقم هنگفتی را تشکیل میداد. علاوهبرآن هلاکو مقرر کرده بود که خواجه هر مقدار اعتبار نقدی و جنسی که نیاز دارد در اختیارش قرار دهند. شمس الدین عُرضی، یکی از منجمان همکار خواجه در رصدخانه مراغه گفته است که: نصیرالدین از هلاکو برای بنای این رصدخانه آنقدر پول گرفته که کسی جز خدا میزان آنرا نمی داند و این پول، غیر از جامگی ها و راتبه هایی است که خواجه برای

۱-کار بنای رصدخانه از روز سهشنبه چهارم جمادیالاولی سال ۶۵۷ هجری قمری، برابر آوریل ـ مه ۱۲۵۹ میلادی آغاز شد. (کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۴۹)

۲- دکتر آیدین صاییلی: سخنرانی در کنگره خواجه نصیرالدین طوسی، یادنامه، ص ۶۰.

حکما و نزدیکان خود میستاند.(۱)

کتب تاریخی بالاتفاق تصریح کردهاند که خواجه در کمال امانت و پاکدامنی این اعتبارات هنگفت را به مصرف حقوق و مزایا و اعاشه دانشمندان و کارکنان رصدخانه و تهیه وسایل و ابزار برای آنجا رسانیده و از این محل تا جایی که ممکن بوده به حکما و دانشمندان و مسلمانان و خاصه شیعیانی که ذیحق تشخیص می داده، کمک کرده است. احسان طبری می نویسد:

خواجه با استفاده معقول و از روی امانت از موقوفات گرانسنگ ایلخانی، رصدخانه را به اهرمی برای پخش علوم و تربیّت علما مبدل ساخت. (۲)

برخی معتقدند این اعتبارات هنگفت تنها برای رصدخانه هزینه نمی شده بلکه تمام تأسیسات علمی و تدریس دولت ایلخانی از این محل تغذیه می شده اند. (۳)

### **ابزار نج**ومی لمسر و بغداد

در کار ایجاد رصدخانه مراغه، نه تنها اعتبارات مالی معتنابه و کافی در اختیار خواجه قرار گرفت، بلکه در تهیه و تکمیل و کاراندازی آلات و ابزار پژوهشهای نجومی نیز مساعی کاملی از سوی خواجه نصیر و همکاران او مبذول شد.

احتمالاً تمامی آلات و ابزار نجومی که در قلاع اسماعیلیان مورد استفاده خواجه نصیر و دیگران بود و نیز سازوبرگ نجومی بغداد، که منجمان و ستاره شناسان دربار خلفای عباسی با آن کار می کردند و اینک این همه جزو غنایم خان مغول به حساب می آمد، به مراغه منتقل شد. جوینی، آنگاه که برای پیراستن کتابخانه معروف دژ لمسر رفته بود «آلات رصد از کراسی و ذات الحَلق و اسطر لابهای تام و نصفی والشعاع دیگر که موجود بود، برگرفت». (۲) کتابخانه بزرگ چهار صده زار جلدی

١- نقل از: دكتر صفا، تاريخ ادبيات ايران، ج ١-٣، ص ٢٥٥.

۲- برخی بررسیها ... ص ۳۰۹. ۳- ر.ک: دکتر آیدین صاییلی، همان، ص ۶۲.

۴- تاریخ جهانگشای جوینی، ج ۳، ص ......

آن نیز، «با نفایس کتب فراوانی که از بغداد و دمشق و موصل و خراسان غارت شده بود و برای خواجه و شرکایش لازم بود، به آن کتابخانه نقل داده شد. و خود خواجه نیز مأمورینی به بلاد اطراف می فرستاد که کتب علمی را در هر کجا بیابند خریده و برای او بفرستند. و در مسافرتها هم خودش به هر جاکتاب یا اسطر لابی یا آلت نجومی دیگری سراغ می کرد آن را خریداری کرده به مراغه می فرستاد». (۱) دکتر آیدین صاییلی دانشمند ترک احتمال می دهد که خود خواجه نصیر صاحب رصدخانه یا آلات رصد خصوصی بوده است. (۲)

#### آلات و ابزار رصدخانه

رصدخانه مراغه هنگامی که به کار افتاد، با آخرین و بهترین آلات و ابزار نجومی آن زمان مجهز بود. درباره آلات و ابزار رصدخانه مراغه، «مویدالدین عُرضی» رساله باارزشی نوشته است. (۲) می دانیم که او از مهندسان چیره دست زمانه و جزو هیئت شش نفری بود که از نقاط مختلف سرزمینهای اسلامی برای همکاری با خواجه دعوت شده بودند. «عرضی که مسئولیت مستقیم ساختن آلات رصد را از جانب خواجه نصیر برعهده داشته است، با راهنمائیهای خواجه به انجام این مهم پرداخته و با شایستگی از عهدهٔ آن برآمده است». (۴) عُرضی در این رساله نخست چگونگی و میزان کاربرد آلات و ابزار نجومی را که گذشتگان ساخته بودند، شرح می دهد و سپس به توصیف ادوات و ابزاری که هیئت علمی رصدخانه اختراع و تکمیل کرده بودند، می پردازد. او در مقدمه رساله خود می نویسد:

١- يادنامه خواجه نصيرالدين طوسي، ص ٥٨.

۲- احوال و آثار ... ص ۴۸.

۳- نسبت مویدالدین عرضی منسوب است به عُرْض (به ضمن عین و سکون را) که نام شهر کوچکی است در صحرای بین فرات و دمشق (لغتنامه).

۴-كاوش رصدخانه مراغه، ص ٣٠٤.

متقدمین آنچه آلات رصدی ساخته بودند یا محکم نبود و یا ظرافت نداشت و یا به علت سوء هیئت، ساختن آن مشکل بود و نمی شد آنچه را که واضع تصوّر کرده، از قوه به فعل آورد، لهذا از اغلب آنها صرفنظر شده بود و ما از آلات قدیمه، آنچه را کامل تر و بهتر و نیکوتر بود انتخاب کردیم و بعضی دیگر هم که ناقص بود تکمیل نمودیم و بر آنها آلات و ابزاری را که خود اختراع کردیم، افزودیم. (۱)

غرضی، که آگاهی وسیعی در زمینه علم نجوم و جنبههای پژوهشی آن داشته است، شرح دقیقی از کار هر یک از دستگاهها داده است. ما در این کتاب نیازی به انعکاس شرح دقیقی که این مهندس برجسته نجوم از آلات رصدخانه مراغه داده است، نداریم، اما آشنایی نسبی خوانندگان علاقمند را حداقل با نام و کاربر د برخی از این ابزار علمی خالی از فایده نمی دانیم.

غرضى از ابزارى مثل: ربع يالبنه، ذات الحلق، حلقه انقلابين يا دستگاه شناسايى ميل فلك البروج، حلقه اعتدالين، ذات الربعين، ذات الاستوانتين و ... نام برده است.

#### ربع دیواری

ربع دیواری که به تصریح عُرضی، بطلمیوس آنرا «اللبنه» نام داده بوده است، به عنوان اولین آلت رصدخانه مراغه، با نظارت دقیق عُرضی با دقت و ظرافت تمام روی دیواری نصب شده و سرپرستی آنرا عُرضی خود برعهده داشته است. اهمیت نصب این دستگاه چنان بود که عُرضی چند صفحه از رساله خود را به شرح نصب آن اختصاص داده است. این دستگاه از ربع دایره و عضادهای تشکیل یافته که با آن میل کلی و ابعاد ستارگان و عرض شهرها را رصد می کرده اند.

١- شرح آلات رصديه مراغه، نقل از احوال و آثار ... ص ٥١-٥٣.

#### ذاتالحلق

ذات الحلق که آن را مهمترین آلت نجومی قدیم معرفی کرده اند، ابزاری بوده است که با آن علاوه بر رصد ستارگان و مختصات آنها بسیاری از مسایل نجوم را (از راه تبدیل مختصات افقی و معدل النهاری و دایرة البروجی به یکدیگر) حل می کرده اند. این دستگاه از پنج حلقه ساخته شده بود: دائره نصف النهار، دائره معدل النهار، دائره منطقة البروج، دائره عرض و دائره میل. این دستگاه از ذات الحلق ششگاند بطلمیوس و نه حلقهٔ ثاون اسکندرانی جامع تر بوده است.

#### حلقه انقلابين و اعتدالين

این دستگاه دائرهای بود که در سطح نصف النهار ثابت می ماند و با آن غایت میل (دایره) بروج نسبت به دائره (معدل) به دست می آمد. فایده دیگر آن شناسایی عرض محل رصد از ارتفاع بعضی از ستارگان بود.

حلقه اعتدالین دایرهای بود که وسیله یک میله بر روی پایهای، در فضای آزاد نصب شده بود. این حلقه در دایره نصف النهار بجای حلقه داخلی ذات الحلق، که حذف کرده بودند، مستقر شده بود.

#### دستگاههای سهگانه

«ذات الهدف سیار» دستگاهی بوده است که بهوسیله آن روی خسوف و کسوف بررسی میکردهاند. نشانهروی با این دستگاه در رابطه با چشم نظاره کننده باید بسیار دقیق صورت میگرفته است.

از «ذات الربعین» برای اندازه گیری مختصّات افقی ستارگان استفاده می کرده اند. این دستگاه می توانسته جای ذات الحلق را بگیرد و منجّمان را از آن دستگاه بی نیاز سازد. این دستگاه در ردیف آلاتی بود که هیئت علمی رصدخانه مبتکر ساخت آن بود. آنرا بر بالای کوه؛ جایی که چیزی در اطراف، مرتفعتر از آن نباشد، نصب کرده بودند.

وبالاخره دستگاه ذات استوانتین که با آن متمّم ارتفاع ستاره یاماه و خورشید در موقع گذر از نصف النهار محل اندازه گیری می شد. رصدخانه و مراغه با صدها آلت و ابزار فنی دیگر مجهز شده بود. این وسایل، با هزینه ای که رقم آن را سی هزار دینار برآورد کرده اند، فراهم شده بود. در حالیکه هزینه بنای رصدخانه بیست هزار دینار بود و این افزایش رقم نشانه آنست که سازندگان و فراهم آورندگان آنها، اشخاص برجسته و کاردان بوده اند و دستمزدهای قابل ملاحظه ای گرفته اند.

#### کره فلکی در موزه آلمان

از میان ابزار و وسایل رصدخانه مراغه، یک کره فلکی بجای مانده که هم اکنون در تالار ریاضی فیزیک موزه دولتی شهر «درسدن» آلمان نگهداری می شود. این کره فلکی؛ نام سازنده آن «محمد مؤید الدین عُرضی» را بر خویش دارد. با اینکه در این کره اصل عمده بطلمیوسی به کار رفته است، اما پارهای از مختصات آن برای دانشمندان آلمانی هنوز ناشناخته است.

آنها ضمن شرحی که برای ویژگیهای این کره فلکی نوشتهاند، متذکر شدهاند که محل سیاره اورانوس، که در اصل باید در نیمه راست تصویر قرار گیرد، در این کره به بنا بر افسانه های عربی همسر «سهیل» است. (۱)

۱- اطلاعات مربوط آلات و ابزار رصدخانه مراغه، از دو کتاب: کاوش رصدخانه مراغه، و احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی برگرفته و تنظیم شده است.

#### شگفتیهای رصدخانه مراغه

دقّت در ساختمان و وسایل و ابزار و دستگاههایی که در رصدخانه مراغه به کار رفته بوده است و از کتب تاریخی می توان گزارشهای آن را استخراج کرد، اهمیت و جایگاه این مرکز بزرگ علمی را از یکسو و وسعت قابلیت، مدیریت و ابتکار و روحیه دانش پژوهی و دانشمند پروری خواجه نصیرالدین طوسی را باز مینمایاند. نوشتهاند که «رصدخانه دارای ساختمان مرکزی و بنای عالی و مجللی بوده و برج بلندی هم داشته است و نیز در برخی کتب آمده که قبّهای در قسمت داخل رصدخانه وجود داشته و سوراخی در این قبه چنان تعبیه شده بود که از آن اشعهٔ آفتاب روی دیوار داخل رصدخانه مى افتاد و بدين وسيله، ارتسام اشعهٔ آفتاب، درجات و دقايق حركت یومیّه و ارتفاع آن در مواسم مختلف و تسلسل ساعات بیرون می آمد. به علاوه در داخل بنا اشکال و صور فلکی و حوامل و تدویرات و تمثیلهای منازل ماه و بروج دوازده گانه و همچنین تصاویر و نقشههای کره زمین، هفت اقلیم، ربع مسکون، طول روزها و شبها، عرض جغرافیایی، مواضع مختلف، اشکال جزایر و دریاها تهیه شده بود. این رصدخانه با بهترین آلات رصد مجهز شده بود که تا سیصد سال بعد هم در غرب نظیر آن به مشاهده نرسید».(۱)

#### كتابخانه چهارصدهزار جلدى

از دیگر تأسیسات بزرگ و مهم رصدخانه، کتابخانهٔ آن بود که در تمام کتب تاریخی، به ذخیره چهارصدهزار جلدی کتابهای آن اشاره کردهاند. در این کتابخانه دانشمندان علاوه بر دانش نجوم و پژوهشهای مربوط به رصد، به تعلیم و تدریس و مطالعه علوم دیگر نیز اشتغال داشتهاند. این کتابخانه، در کنار دیگر تأسیسات

۱- ماهنامه آموزش و يرورش، مقاله آقاياني چاووشي، همان، ص ٣٧٨.

آزمایشگاهی، به رصدخانه مراغه اعتبار و حیثیت یک آکادمی بزرگ علمی را میبخشیده است. دکتر صفا مینویسد:

تمرکز آنهمه کتاب که الکتبی ذکر کرده و اجتماع علمایی که نامشان را دیدهایم و دانشمندان دیگری که بهتدریج یا برای همکاری با خواجه و یا شاگردی در خدمت او و یا استفاده از یاوریهای مادی و معنوی وی در مراغه و به درگاه خواجه نصیر گرد آمده بودند، مراغه را در دوران تیره و تار مغول به برکت وجود عدیمالنظیر آن استاد بزرگ یکی از بهترین مراکز علوم عقلی در تمام دوره اسلامی کرد. (۱)

#### هيئت علمي رصدخانه

چنانکه در موارد مختلف اشاره شد، خواجه نصیر از معروف ترین و تواناترین دانشمندان زمان خود برای همکاری در رصدخانه مراغه دعوت به عمل آورد. جاذبه شخصیت خواجه، مقام اجتماعی و منزلت علمی و امکانات گسترده مالی موجب شده بود که این بزرگان با شوق و رغبت کامل به سوی این مرکز برجسته علمی روی آورند.

افرادی چون: کاتبی قزوینی رکنالدین استرآبادی (از موصل)، فخر خلاطی (از تبلیس)، مویدالدین عُرضی (از دمشق)، فخر مراغی (از موصل)، محیالدین مغربی، قطبالدین شیرازی، شمسالدین شیروانی، کمال الدین ایجی، حسام الدین شامی، نجمالدین اسطرلابی، صدرالدین علی بن نصیرالدین طوسی، نجمالدین علی بن محمود کاتب بغدادی، قومن جی [یا فومن جی] ملقّب به سینگسینگ (از چین)، ابن الفوطی کمال الدین بن عبدالرزاق بن احمد شیبانی، خواجه شمس الدین بن

۱- تاریخ ادبیات در ایران، ج ۱-۳، ص ۲۵۹-۲۶۰.

محییالدین بن عربی و اصیلالدین حسن بن نصیرالدین طوسی<sup>(۱)</sup>، شخصیتهای ممتاز و نامدار زمانه خود به حساب می آمدند، و هرکدام در دانش و تخصّص ویژه خود کار آمد و مجرّب و سرآمد امثال خود بودند. آنها با طوع و رغبت ریاست عالیه خواجه نصیر را پذیرفته بودند تا به هدفی بزرگ و جاودانه لباس عمل بپوشانند. آنها چنانکه مویدالدین عُرضی در رساله خود آورده، همچون فرزندانی که گرد وجود پربرکت پدری مهربان جمع شده باشند، رهبری خواجه را پذیرفته بودند.

#### یادی از گمنامها

نوشتهاند که شخصی بنام «فخرالدین احمد بن عثمان امین مراغی» معمار رصدخانه بوده است. امّا از صدهاکارگر و کارمندی که در کنار او به ایجاد بنای عظیم رصدخانه اشتغال داشتهاند مانند همیشه ذکری به میان نیامده است. عوامل فنّی و ساختمانی رصدخانه زیر نظر مویدالدین عُرضی کار می کردهاند و تأسیسات جالب و مبتکرانه این مجموعه با اندیشه و بازوی آنها شکل می گرفته است. تحقیقات جدید نشان داده است که در برخی موارد با مشکلات طبیعی و فیزیکی مواجه بودهاند. مسئله تأمین آب می تواند یکی از آنها باشد. گفتهاند که آب رصدخانه به وسیله چرخها و دولابها از سطح تپه به بالا برده می شده است، امّا این روش دشوار به نظر می رسد زیرا وضع تپه و حالت منفرد و ارتفاع زیاد آن نسبت به اطراف چنانست که هیچ راهی برای بالا بردن آب وجود نداشته است. دکتر پرویز ورجاوند و گروه همکاران او در کاوش رصدخانه مراغه با یک منبع آب روبه رو شده اند که از آب باران پر می شده است. آنها در تمامی سطح تپه در هیچ محلّی با مجرای آب و تنبوشه که

۱- این اسامی از مقاله جعفر آقایانی چاووشی، همان مأخذ، ص ۳۷۸ گـرفته شـده، عـلاقمندان برای آگاهی از شرح حال آنان می توانند به کتاب احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی مراجعه کنند

حکایت از پخش آب در سطح باشد، یا جایی، جز منبع اشاره شده برای ذخیره آب مواجه نشده اند و به همین جهت احتمال می دهند که آب به بالای تپه انتقال می یافته و در درون خمره ها ذخیره می شده و سپس به مصرف می رسیده است. (۱)

#### دستاوردهاي رصدخانه

منتجه تلاشی که پانزده سال به طول انجامید، زیجی بود که خواجه نصیرالدین آنرا در کتابی به نام «زیج ایلخانی» منعکس ساخت. این رساله پرارزش که قرنهاست با اهمیت ویژهاش توجه محافل علمی جهان را به خود معطوف داشته است، به زبان فارسی نوشته شده و مشتمل بر چهار مقاله: در تاریخ، در سیر ستارگان، در اوقات طالع و در کارهای نجومی و هیئت است:

در طول تاریخ، پس از تألیف آن شروح متعددی وسیله چندین تن از دانشمندان بر آن نوشته شده و مطالب آن مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته است. بستن رصد و حاصل آن، یعنی تألیف زیج ایلخانی البته نتیجهای شگرف بود، اما در جنب آن، رصدخانه مراغه دستاوردهای عمده دیگری داشت که اهم آنها عبار تنداز: کسب اهمیت و اعتبار علمی واحدها و مجموعههای نجومی رصدخانه و فراهم آوردن ابزار و اهمیت و اعتبار علمی واحدها و مجموعههای نجومی رصدخانه و فراهم آوردن ابزار و آلات پیشرفته نجومی که به کمک آنها پژوهشهای ستارهشناسی در مسیر تازه و پویایی افتاد. آنچنان که محمدانسخان در کنگره بزرگداشت خواجه اظهار داشت: پژوهشگران رصدخانه اصولی را در کار خود دنبال کردند که عبارت بود از دریافت پژوهشگران رصدخانه اصولی را در کار خود دنبال کردند که عبارت بود از دریافت مجهول از معلوم، مطالعات دقیق حوادث، حرکت از معلول به علت و تحقیق نمودن قوانین به وسیله تجارب. سالیان درازی سپری شد تا غربیان به این طریقهها آشنا و در اثر آن به ترقیات و کشفیات بزرگ نائل شدند. (۲)

۱- ر.ک: کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۵۳ و نیز ص ۲۵۸ .

٢- يادنامه خواجه نصيرالدين طوسي، نقل ازكاوش رصدخانه مراغه، ص ٣٥٨.

فراهم آوردن موجبات پژوهش در علوم وابسته به نجوم و ترجمه و نگارش آثار و گردآوری مدارک و اسناد، از طریق گرد آوردن دانشمندان بزرگ، در محیطی که علیرغم اوضاع وحشتبار اجتماعی، از نظر سیاسی، اجتماعی و مالی امن و سالم و به دور از هر گونه خودخواهی و حسد و کوته نظری بود، عینیت بخشیدن به همکاری علمی و شیوه تقسیم کارهای تخصصی، استفاده از وجود دانشمندانی که گرچه ملیتها و مذاهب مختلف داشتند، اما زیر یک سقف، به تبادل اندیشه ها و تجارب خود می می پرداختند. فخرالدین اخلاطی از تفلیس، فومن جی از چین و ابوالفرج مسیحی بودند، اما در فضای باز و پیراسته از تعصب رصدخانه مراغه با هم کار می کردند و موجبات این همه در پر تو شخصیت آن بزرگ مرد والامقام، یعنی خواجه نصیرالدین طوسی فراهم شده بود. (۱)

#### ماجرای غمانگیز یک کدورت

در میان آن همه صفا و صمیمیتی که بین خواجه و همکاران او وجود داشته و تاریخنگاران از آن سخن گفتهاند، از ماجرای غمانگیز یک کدورت نیز یاد کردهاند.

یکی از شاگردان نامدار و برجسته خواجه نصیرالدین طوسی، که در برخی زمینه ها، خاصه در نجوم و ریاضی باید او را ثانی و تالی خواجه به حساب آورد، محمود بن مسلح الدین کازرونی شیرازی ملقب به علامه قطب الدین شیرازی است. او که ظاهراً هم خانواده سعدی شیرازی و خال او بوده است، از شخصیتهای کمنظیر و ممتاز تاریخ علم و فرهنگ ایران است. وی علاوه بر طب و ریاضی و فلسفه و علوم ادبی و دینی؛ در بازی شطرنج و نواختن رباب و سرودن شعر و فنون شعبده نیز علوم ادبی و دینی؛ در بازی شطرنج و نواختن رباب و سرودن شعر و فنون شعبده نیز استاد بود و بذله ها و لطیفه های او که مجد خوافی و عبید زاکانی برخی از آنها را در

۱- برای اطلاعات بیشتر در هر یک از این زمینهها، ر.ک: کاوش رصدخانه مراغه، ص ۳۶۷ به بعد.

کتب خود نقل میکنند، شهرتی داشت $_{-}$ (۱)

پرداختن به جنبه های مختلف زندگی این مرد عجیب، به حق تألیفی جداگانه را می طلبد، امّاازآنجاکه اوشاگرد خواجه نصیر بوده و در رصدخانه مراغه باوی همکاری داشته است و از برخوردهای منفی او با خواجه در کتب تاریخی اشاراتی رفته است، لذا شرح مختصری در این باره داده می شود. نخستین دیدار خواجه با قطب الدین شیرازی در قزوین روی داد و زمانی بود که خواجه همراه هلاکو به قزوین آمد و در منزل نجم الدین کاتبی قزوینی میهمان شد. در این مجلس، خواجه، با قطب الدین، که شاگرد و همکار تدریس کاتبی بود آشنا شد و با اجازه استادش وی را با خود به مراغه برد.

قطب الدین این فرصت را غنیمتی بزرگ شمرد. او در محضر خواجه با علوم فلسفی آشنا شد و هیئت و علوم ریاضی را خواند و مشکلات قانون بوعلی را به یاری افکار حکیمانه او گشود و در آن علوم سرآمد اقران شد، آن چنانکه از خواجه لقب «قطب فلک الوجود» گرفت. (۲) قطب الدین در کار رصدخانه و در تحقیقات نجومی از برجسته ترین شاگردان و همکاران خواجه و از شایسته ترین کسانی بود که برجسته ترین شاگردان و را برعهده بگیرد و به انجام برساند.

#### مسئلهای ناچیز

امّا این شاگرد بینظیر گویا از استاد بزرگوار و نامدارش کدورتی در دل داشته است و حکایاتی چند که گویای این دل آزردگی است در کتب تاریخی انعکاس یافته است که در متون تاریخی در باب این گدورت آمده، چندان کم اهمیت است که

۱- برخي بررسيها ... ص ۳۱۴.

۲- ذیل تاریخ علماء بغداد تألیف محمد بن رافع السلامی، ص ۲۱۹، نقل از کاوش رصدخانه
 مراغه، ص ۱۳۷.

خواننده را قانع نمی کند. نوشته اند: با اینکه قطب الدین از بزرگترین شاگردان خواجه در بستن رصد مراغه و از شرکای عمده او بوده، خواجه نصیر نام او را در مقدمه زیج ایلخانی ذکر نکرده و شاید به همین جهت او را از خواجه کدورتی حاصل شده است. در باب علت ذکر نکردن نام او در مقدمه، احتمال داده اند که خواجه در آن زمان مقام علمی قطب الدین را برابر و در حد کسانی که نامشان در مقدمه خود آورده، نمی دانسته است، و آن افراد یعنی: موید الدین عرضی و کاتبی و فخر الدین مراغه ای در واقع استادان قطب الدین بوده اند و قطب الدین شهرت خود را پس از مرگ خواجه نصیر به دست آورده است.

به هرحال چنانکه اشاره شد، در نتیجه این دل آزردگی، قطب الدین هنگام حیات و در آستانه مرگ و پس از رحلت خواجه واکنشهایی از خود نشان داده است که از قلم وقایع نگاران دور نمانده است. از جمله مولف تاریخ حبیب السیر نوشته است که:

روزی قطبالدین در خدمت خواجه طوسی به مجلس هلاکو درآمد. ایلخان چون در آن اوقات از خواجه رنجیده و بر خاطرش از وی کدورتی بود، ابتدا بدان جناب التفاتی ننمود و پس از مدتی به خواجه روی کرد و خشونت و عتابی نمود و در اثناء آن به زبانش رفت که اگر کار رصد ناتمام نمیماند، ترا میکشتم. قطبالدین پیش رفت و عرض کرد که: کار رصد را مین بهانجام میکشتم. قطبالدین پیش رفت و عرض کرد که: کار رصد را مین بهانجام میرسانم و از من ساخته است. ولی هلاکو به سخن او توجهی نکرد و نشنیده انگاشت. چون خواجه و قطبالدین از بارگاه هلاکو بیرون آمدند، خواجه به قطبالدین فرمود که: در نزد چنین مغول نابکاری چه جای هزل و شوخی است. شاید او ندانستی که تو مزاح میکنی و مرا میکشت. قطبالدین گفت: قصد هزل نداشتم و جز به جدّ ایین حرف را نگفتم. بعض ایین حرف را از قطبالدین بر دشمنی و عداوت او با خواجه حمل کنند. (۱)

۱- تاریخ حبیب السیر، نقل از احوال و آثار ... ص ۱۰۵-۱۰۶.

استاد مدرس رضوی این حکایت را مجعول می داند و معتقد است که در ایامی که خواجه نزد هلا کو مقام و منزلت والایی داشته است قطب الدین شیرازی در مرحله و مرتبتی نبوده که با خواجه برابری کند و در حضور هلا کو به چنین جسارتی مبادرت ورزد.

#### خواجه نصير، قطبالدين و آباغا

یکی دیگر از داستانهایی که در آن گرایش منفی قطبالدین شیرازی نسبت به استادش بازتاب یافته است، حکایتی است که مولف تاریخ علماء بغداد آورده است: در بیماری خواجه طوسی، قطبالدین شیرازی در ملازمت آباغاخان از خواجه عیادت کردند و خواجه در حال احتضار و مشرف به موت بود. پادشاه به قطبالدین گفت: تو از بهترین و فاضل ترین شاگردان این مرد بودی، و اشاره به خواجه کرد. خوب بود کوشش بیشتری می نمودی که از معلومات او چیزی از تو فوت نشود. قطبالدین در جواب گفت: سعی خود را در این باره کرده ام و آنچه باید از او بیاموزم آموخته و دیگر نیازی به استفاده بیشتر از او ندارم. (۱)

قطب الدین شیرازی پس از مرگ خواجه نیز دل از کدورت استاد خود پاک نکرد. حاصل این رنجشی که کودکانه می نماید و از شخصیتی چون او بعید است، سرانجام به یک نتیجه تأسف انگیز در قلمرو علم نجوم ختم شد و آن داستان چنین است:

مشهور است که چون خواجه را بعضی اغلاط در تصنیف زیج ایلخانی واقع شده بود، در آخر عمر وصیّت کرد که خواجه اصیل الدین پسرش، به اتفاق قطب الدین شیرازی که در رصد با خواجه تشریک مساعی می کرد، جداول زیج را تغییر داده و اصلاح نمایند. ولی چون خواجه در مقدمه زیج ایلخانی نامی از قطب الدین نبرده بود و او از این جهت از خواجه تکدر خاطری داشت،

۱- محمد بن رافع بن سلامي: تاريخ علماء بغداد، نقل از احوال و آثار ... ص ۲۴۱-۲۴۲.

به فرموده خواجه عمل نکرد و به اصلاح جدولها نپرداخت (و حتی از مراغه خارج شد و به سیواس رفت) و از این جهت زیج ناتمام ماند و چون به انجام نرسید، متروک گشت، و [از این رو] فقط در تعدیلات و خشوف و کسوف مورد اعتماد است. (۱)

#### سرانجام ملاقطب

موضوع کدورت قطبالدین شیرازی و خواجه نصیر را نمی توان یک داستان اصیل تاریخی پنداشت. مقام و منزلت علمی هر دو دانشمند بسی فراتر از چنین مقولات ساده و کم اهمیتی است. قطبالدین شیرازی چنانکه اشاره شد شخصیتی بزرگ و دانشمندی چند وجهی و مردم دوست و فقیرنواز بوده است. و در میان طبقات فرودست اجتماع نیز محبوبیت فراوان داشته است. در اواخر عمر به تبریز رفت و در آنجا عزلت اختیار کرد و در همان شهر درگذشت (رمضان ۲۱۰ه) او مردی گشاده دست و بخشنده بود و از آنچه به دستش می رسید دیناری ذخیره نمی کرد و همه را به مستمندان بذل می کرد. نوشته اند که چون رحلت کرد:

خواجه زین الدین طبیبی تمام مخارج جنازهبرداری و فاتحه خوانی را که بالغ بر هفتهزار ذراع پارچه پنبه ای سفید بود خرید و امر کرد از آن برای هفتصد نفر از یتیمان و بیوگانی که قطب الدین در مدت حیات خود به آنها دستگیری می کرد عمامه و پیرهن بسازند و به آنها بدهند که بر سر بگذارند و بپوشند و در پیش جنازهٔ او به قبرستان بروند و این جماعت با انبوه عظیمی از مردم تبریز گریان و نالان و ندبه کنان جنازهٔ علامه را تشییع کردند و نعش او را در قبرستان جرنداب به خاک سیردند. (۲)

۱- احوال و آثار .. ص ۵۰.

۲- مجتبی مینوی: ملا قطب شیرازی، یادنامه ایرانی مینورسکی، از انتشارات دانشگاه تهران، نقل از کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۳۹.

#### بهسوی رازهای ناگشوده

در پایان این فصل حیف است که ابیاتی از قصیده زیبا و باشکوه نظام الدین محمد اصفهانی (قاضی) را که در مدح خواجه و توصیف رصدخانه مراغه؛ پس از دیدار این کانون مهم علمی سروده، نخوانیم:

آشامه زندگی در بلندیهای مراغه خوشگوار است،

همچنانکه دل آرزو میبرد در آنجا به گردش پرداختم.

مرا در مراغه، دیدار رصدخانه بلندیایگاه خواجه، آهنگ است،

كه از آنجا به بام آسمان توان بَرْ شد.

بنام ایزد! بنیانگزار رصدخانه و شیوههای روشنگری او،

بسوی رازهای ناگشوده دانش راه میبرد ...

تپهها و پشتههای بلند گردن افرازند

که این رصدخانه چونان افسر بر تارک آنها نشسته است.

مرا بجان خود سوگند که گر بنازد خط نیمروز مراغه بر همهٔ زمین، سزد ...

بنیادی که چونان بنیانگزار خود پدیدار اعجاز است،

دیدهها آنرا مینگرد و جانها به حرّمی و نشاط درمی آید

دیری نپاید که بلندی آسمانهٔ کوشک رصدخانه به خرگاه آسمان سر بساید،

و با ستارگان دوشیزه، که سینههای آنها جوانه زده و

زیور خویش را به کرشمه نمایان می کنند، سخن از عشق سر دهد.(۱)

سراینده این شعر، نظام الدین اصفهانی، استادی فاضل و شاعری ذولسانین بوده که به دو زبان فارسی و عربی شعر میگفته است. او قاضی القضات عراقِ بود و در مراغه به

۱- نقل از: کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۵۲. این ترجمه زیبا و لطیف از قصیده عربی نظام الدین وسیله آقای دکتر بختیار استاد دانشگاه صورت گرفته است. ما ابیات بالا را از آن متن برگزیدیم: علاقمندان را برای مطالعه صورت عربی قصیده و ترجمه کامل آن به منبع ذکرشده توصیه میکنیم.

دیدار خواجه و بازدید از رصدخانه توفیق یافته بود. (۱)

#### سرانجام رصدخانه مراغه

رصدخانه مراغه پس از فوت خواجهنصیر، همچنان فعال بود. آنچه از منابع تاریخی برمی آید در دوران حکومت هفت تن از ایلخان مغول، رصدخانه به کاوشهای علمی ادامه می داده است. آباغاخان، احمد تگودار، ارغون، گیخاتو، بایدو، غازان و الجایتو کمابیش به امور رصدخانه علاقه نشان می داده اند. گویا بیش از همه غازان خان به امور این مرکز علمی توجه داشته است، چنانکه نه تنها چندین بار از آن دیدن کرد، بلکه از الگوهای آن برای ایجاد رصدخانه ای در تبریز الهام گرفت. افرادی دیگر از ایلخانهای مذکور هم حداقل یکبار به زیارت رصدخانه توفیق یافته بودند. الجایتو در ایام سلطنت خود (از ۲۰۳ تا ۲۱۶ ه) ضمن بازدید از رصدخانه، اصیل الدین فرزند خواجهنصیر را به سرپرستی رصدخانه گمارد.

درباره ایام مفیدی که رصدخانه به فعالیت خود ادامه داده است، گزارش صحیح و دقیقی در دست نیست. عمده ترین دوره فعالیت آن را بین ۱۰ تا ۱۵ سال نوشته اند. اما دوام و برپایی آن سالهایی بین ۴۵ تا ۵۵ سال را دربر می گیرد. در این ایّام به تدریج از اهمیت و اعتبار و فعالیت رصدخانه مراغه کاسته شده است و آشوبها و انقلابات اجتماعی و سیاسی، و مرگ اولین کارگزاران آن، رصدخانه و فعالیتهای وابسته به آن راکم کم از کانون توجه حکومتگران دور ساخته است. چنانکه در سال ۷۴۰ هجری حمدالله مستوفی مولف کتاب نزهة القلوب آنجا را ویران یافته است.

در سال ۸۰۵ه، الغبیک نوه تیمور لنگ که نه سال داشته است از رصدخانه دیدن کرده است. الغبیک خود از منجّمان برجسته بود، که سالهای بعد رصدخانه سمرقند، با استفاده از الگوهای رصدخانه مراغه به کوشش و پایمردی او ساخته شد.

۱- برای آگاهی بیشتر از شرح حال او، ر.ک: احوال و آثار ... ص ۲۷۹.

از نامه ای که غیاث الدین جمشید کاشانی، منجم بزرگ عهد الغبیک و همکار او در رصدخانه، برجای گذاشته برمی آید که بخشی از واحدهای مجموعه رصدخانه همچنان تا آن زمان برقرار بوده است. حتی بخشی از آلات و ادوات و کتب آن گویا به توصیه منجمان عهد تیمور و به فرمان او به رصدخانه سمرقند منتقل شده است.

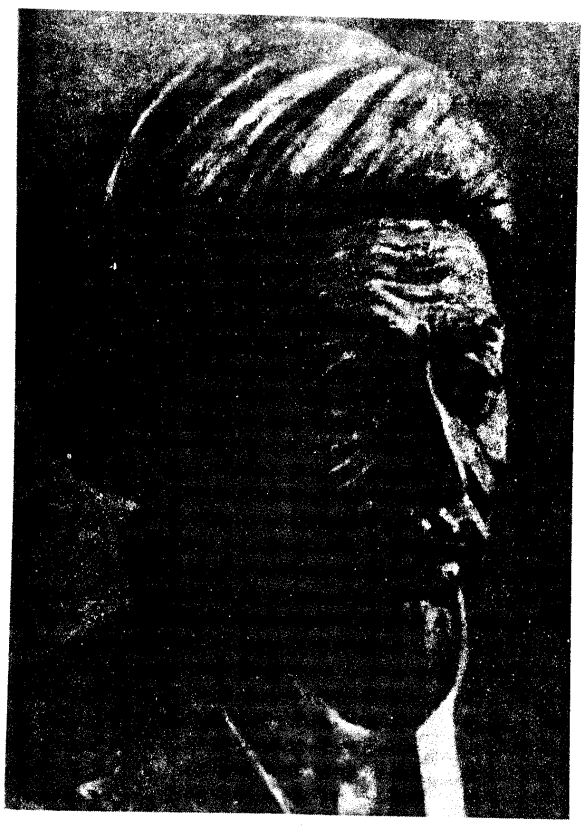
از پادشاهان صفوی، شاه اسماعیل اول نیز بر سر آن بود تا رصدخانه را که به کلّی ویران بود تجدید بنا کند و یکی از ریاضی دانان عهد خود، به نام امیر غیاث الدین منصور شیرازی را مأمور این کار کرد، امّا «چون اتمام آن به دورهٔ زحل که سی سال به وقوع انجامید، خاقان اسکندرشأن [شاه اسماعیل اول] از طول زمان اعراض نموده، در اتمام آن سعی ننمود». (۱) شاه عباس اوّل نیز در سال ۱۰۱۹ هشیخ بهایی، ملا جلال منجم و علیرضای عباسی را مأمور کرد که «ملاحظه عمارت رصدخانه مراغه را نموده و طرح او راکشیده به نظر اشرف برسانند». (۲) این هیئت نیز نتوانسته کاری صورت دهد.

ناصرالدینشاه قاجار نیز هنگام مسافرت خود در سال ۱۲۷۶ ه. ق، عدهای را به سرپرستی شاهزاده اعتضادالسلطنه وزیر علوم مأمور بررسی و تهیه نقشه از رصدخانه مراغه کرد و خود او نیز آنجا را مورد بازدید قرار داد. نقشه و گزارش این هیئت که باید آن را اولین گزارش نسبتاً علمی خواند وسیله اعتضادالسلطنه طی رسالهای تنظیم شده و برجای مانده است. کاوشهای دکتر پرویز ورجاوند و گروه همکاران او که از سال ۱۳۵۱ آغاز گردید گویا آخرین فعالیتی باشد که در مورد رصدخانه مراغه انجام گرفته است.

١- احسن التواريخ، حسن بيكروملو، به كوشش دكتر عبدالحسين نوايي، ص ٣٩١-٣٩٢.

٢- تاريخ صفويان (خلاصةالتواريخ، تاريخ ملاكمال) به تصحيح ابراهيم دهگان، ص ٣٤.

۳- برای جزئیات بیشتر، ر.ک: کاوش رصدخانه مراغه و نیز یادنامه خواجه نصیر، سخنرانی دکتر آیدین صایبلی.



تصویری از الغ بیگ بنیانگذار رصدخانه سمرقند.

#### سالهای پربار بازپسین

... بسی از دانشمندان و اهل علم در نتیجه دشمنی و سعایتی که خود و پیروانشان علیه هم می کردند به دام مرگ کشیده می شدند و خواجه در بسیاری موارد پای همت در میان می گذاشت تا جان آنان را نجات دهد، در این زمینه داستان ابن ابی الحدید و برادرش موفق الدین از آن جمله بود. اوضاع بسیار غمانگیز بود. ...

... عمده اوقات خواجه به تدریج درکار رصدخانه مراغه محدود میشد. میشد و در کنار آن، برخی از امور دیوانی هم به خواجه محول میشد. هلاکو برای اینکه اقتدار خود را در غلبه بر بغداد و قتل خلیفه به چشم زمامداران اسلامی ممالک فتحنشده بکشد، خواجه را بر آن داشت تا فتحنامهای تنظیم کند و برای سلاطین شامات بفرستد ...

... جهانگیری و جهانداری هلاکو چندان به درازا نکشید و دندان او در «عین جالوت» با سنگی درشت برخورد کرد. ...

... تا هلا کو زنده بود، خواجه را همواره با خود همراه داشت، اما خواجه از قبول مسئولیتهای سنگین تا می توانست شانه خالی می کرد و آگاهانه صلاح خویشتن را در حاشیه نشستن و طرف مشورت بودن می دید. او آشکارا می دید که نه تنها سطوح مختلف جامعه، بلکه حتی محیط علمی آلوده به اغراض و هوسهای پست و نازل شده است. ...

## فصل نوزدهم

# سالهای پربار بازپسین

و عشق ، تنها عشق، مرا به وسعت اندوه زندگیها برد. مرا رساند به امکان یک پرنده شدن. (سهراب سپهری)

#### تنها در خدمت علم

پس از فتح بغداد، اشتغالات سیاسی خواجه تا مدتی که آرامش نسبی در امور به وجود آید، همچنان سنگین بود. سعی او در جلوگیری از کشتار و غارت مردم وسیله مغولان، اهتمام در بازسازی خرابیها، حمایت از علما و اصحاب فضل و هنر و حفظ جان آنها در قبال خونخواران مغول تکالیف سنگینی بود که خواجه هرگز نمی توانست از زیر بار آنهاشانه خالی کند. او که می دانست کشتن و نابود کردن مردم؛

از عامی گرفته تا عارف، برای مغولان آسانتر از هر کار دیگری است، در نجات جان دانشمندانی که به اسارت مغولان درمی آمدند گاه از جان خود مایه می گذاشت. اوضاع اجتماعی در این شرایط بسیار پیچیده بود. جریانهای مذهبی به شدت علیه یکدیگر فعّال بودند و چنانکه در سطور گذشته این کتاب دیدیم، از فتنه انگیزی و دسیسه چینی بر ضد هم، تا نابودی یکدیگر کوتاه نمی آمدند. و در این کشاکش از مغولان و شمشیر آخته آنان هم استفاده می کردند.

#### مرا بجای ایشان بکشید

بسی از دانشمندان و اهل علم در نتیجه سعایت و دشمنی که خود و پیروانشان علیه هم می کردند، به دام مرگ کشیده می شدند. و خواجه در بسیار موارد، پای همت به میان می گذاشت تا جان آنان را نجات دهد. داستانهای متعددی در این زمینه در کتب تاریخی آمده است، مثلاً به این داستان توجه کنید:

ابن ابی الحدید شارح کتاب نهج البلاغه و برادرش موفق الدین از فضلا و دانشمندان بغداد در آن واقعه به دست لشکر مغول گرفتار شدند و آن دو را از بغداد بیرون بردند تا بکشند. ابن علقمی وزیر از این قضیه آگاه شد و بسیار پریشان گردید، فوراً نزد خواجه طوسی رفت و دامن او بگرفت و تمناکرد که: خواجه همین ساعت به نزد پادشاه شتابد و در حق این دو بزرگ شفاعت نماید وزیر [ابن علقمی] به موکلان مغول هزار دینار داد و مهلتی خواست تا در کشتن آن دو شتاب ننمایند و خود با خواجه به خدمت هلاکو رفت ... وزیر چنانکه رسم مغولان است زانو زد و گفت: دو نفر را از شهر بیرون آورده اند و فرمان شده است که آن دو را به قتل برسانند. التماس بنده آنست که فرمان شود مرا بجای ایشان بکشند و آنها را آزاد نمایند. خواجه نیز شرحی به عرض رسانید و استدعای خلاصی آن دو را کرد. هلاکو خطاب به وزیر گفت: اگر

می خواستم ترا بکشم تا امروز کشته بودم و فوراً دستور داد که آن دو بزرگ را به شفاعت خواجه و وزیر آزاد کردند. (۱)

طبیعی بود که اینگونه گرفت و گیرها، حاصل انتقام جویی و کینهستانی گروههای مخالف هم بود. اوضاع بسیار آشفته و غمانگیز بود.

#### توقف كشتار

باقتل خلیفه المستعصم و پسران او (جز مبارکشاه کوچک که به وساطت اولجای خاتون به خواجه نصیر سپر ده شد) کار سقوط بغداد کامل شد. پس از یک هفته قتل و کشتار و نهب و غارت مردم و تخریب عمارات و مقابر خلفا، هلا کو قتل عام و تخریب را متعلق به خود متوقف ساخت. (چون چنانکه قبلاً اشاره شد، دیگر آنجا را متعلق به خود می دانست). شحنه ای مغولی برای شهر بغداد انتخاب شد. هوای شهر از عفونت اجساد آلوده شده بود و لذا پاکسازی کوچه ها و معابر آغاز گردید. به نوشته رشیدالدین فضل الله، هلا کو:

ایلکانویان و قرابوقا را با سههزار سوار مغول معین فرمود و به بغداد فرستاد تا با حال عمارت دارند و کارها تمام کنند. و هرکس کشیکان [کشتگان؟] و متعلقان خود را در گور کردند و چهارپایان مرده را از راه برداشتند. بازارها را معمور گردانیدند. (۲)

#### ترميم خرابيها

ابن علقمی، در همان روز کشته شدن خلیفه به وزارت مجدد مأمور شد. فخرالدین دامغانی به صاحب دیوانی گماشته شد. اینک که رهبران شیعه در ترکیب قدرت حکومت، جای مستحکمی یافته بودند در ترمیم خرابیها، خاصه در مناطق

۱- نقل از: احوال و آثار ... ص ۲۷-۲۸ . ۲- جامع التواريخ، ج ۲، ص ۷۱۴-۷۱۵ .

شیعه نشین دست به کار شدند. مسجد خلیفه و مشهد موسی جواد (ع) که در جریان جنگ آسیب دیده بودند، ترمیم شدند.

شهرهای عراق برخی تسلیم شدند، مثل حِلّه که در همان جریان محاصره بغداد، نمایندگانی از جانب برخی جریانهای مذهبی نزد هلاکو آمدند و شحنه مغولی طلب کردند. و بعضی مثل واسط که تسلیم نشدند و به مقاومت ایستادند. به نوشته جامعالتواریخ، بوقاتیمور، سردار مغول:

شهر [واسط] را بستد و قتل و غارت آغاز کرد و قریب چهلهزار آدمی بهقتل آمدند.(۱)

یا شهر اربیل که به علت داشتن قلعه ای مستحکم، مدتها مقاومت کرد. (۲) هلاکو اموال و خزائن سرشاری را که از قلاع اسماعیلیان و فتح بغداد به دست آورده بود، به آذربایجان فرستاد:

ملک مجدالدین تبریزی راگفت تا بر کوهی که ساحل دریای ارومی و سلماس است عمارتی عالی در غایت استحکام بساخت و تمامی آن نقود راگداخته و بالش ساخته در آنجا بنهادند و بعضی از آن تحف و اموال را با بشارت فتح و ظفر به حضرت [منگو] قاآن فرستاد. (۳)

#### چهرهای بر پاشنه کفش

هلاکو، مراغه را برای اقامت خود برگزیده بود. هوای کوهستانی و سالم این شهر، گرچه انگیزه ظاهری خان مغول بود، امّا دلایل سیاسی هم در این تصمیم دخالت

۱- همانجا، ص ۷۱۵. ۲- همانجا، ص ۷۱۶.

۳- همانجا، ص ۷۱۶، ۷۱۷. نوشته اند که دفائن هلاکو در جزیره ای مابین سلماس و ارومیه متمرکز شد. این جزیره در سال ۶۸۱ هکه سال مرگ آباقا خان فرزند هلاکو نیز بود، همراه آن گنجینه در آب فرو رفت (تاریخ مغول، ص ۱۹۰).

داشت. عباس اقبال آشتیانی احتمال میدهد که قصد هلاکو به تصرف شام و مصر نیز در این انتخاب موثر بوده است. (۱)

توقف خواجه نصیرالدین در ایران و بنای رصدخانه قطعی شده بود.

عمده اوقات خواجه به تدريج دركار رصدخانه مراغه محدود مي شد و دركنار أنها برخی امور دیوانی هم از سوی هلاکو به وی محول می شد. فتح ممالک اسلامی هنوز کامل نشده بود. «شامات و الجزاير هنوز در دست سلاطين خاندان ايّوبي بود و شش شعبه از آن خاندان در میّافارقین و حصن کیفا و کرک و حلب و حماة و حمص سلطنت میکردند، اما بدبختانه میان ایشان پیوسته نفاق و خصومت حکمفرما بـود.»<sup>(۲)</sup> بنابراین هلاکو چشم بدان دیار دوخته بود. برای اینکه اقتدار خود را در غلبه بر بغداد و قتل خلیفه به چشم زمامداران اسلامی آن مناطق بکشد و آنان را دچار هراس کند، خواجهنصیر را واداشت تا فتحنامهای تنظیم کند و برای سلاطین شامات بفرستد. صورت این نامه و برخی از دیگر نامه هایی که به انشاء خواجه و به فرمان هلاکو نوشته شدهاند، در دست است. این نامهها و قرائن و اطلاعات دیگر حکایت دارند که خواجه كمابيش ناچار از انجام برخى امور سياسي حكومت بوده است. ازجمله موقعي كه هلاکو در تبریز مستقر بود، خواجهنصیر نیز در اردوی او بود. در مجلسی در همین شهر، سلطان عزالدین حاکم روم، که در قبال سپاه مغول مقاومت ورزیده و ایستادگی کرده بود و اینک از در تسلیم به درگاه خان آمده و از جان خود بیمناک بود «نقش چهره خود را بر نعلچهٔ موزهای [کفشی] به غایت پادشاهانه دوخته شده بود ثبت کرد و به هلا کو داد و گفت: مأمول [آرزوی] بنده آنست که پادشاه به قدم مبارک سر این بنده را بزرگ گرداند. هلاکو را بر وی رحم آمد و دوقوزخاتون او را تربیت کرد و گناه او بخواست. هولاکوخان او را ببخشید.»(۳)

۱- تاریخ مغول، ص ۱۹۰-۱۹۱. ۲- همان.

٣- جامع التواريخ رشيدي، ج ٢، ص ٧١٧.

#### جهانگیر و جهاندار

در این مجلس خواجهنصیر هم حضور داشت و در پایان همین ماجرا بود که:

خواجه نصیر الدین طوسی عرضه داشت که سلطان جلال الدین خوارزمشاه از استیلاء و غلبه مغول منهزم گشته به تبریز رسید و لشکریان او بر رعایا تطاول می کردند. آن حال بر او عرضه کردند. فرمود که: ما این زمان جهانگیریم نه جهاندار و در جهانگیری مراعات رعیت شرط نیست. چون جهاندار شدیم فریادخواه را داد دهیم.

هلاکوخان فرمودکه: ما بحمد لله تعالی هم جهانگیر و هم جهانداریم. با یاغی جهانگیریم و با ایل جهاندار. نه چون جلال الدین به ضعف و به عجز مبتلا. (۱)

اما این جهانگیری و جهانداری چندان به درازا نکشید. لشکریان او در شهرهای مسلمان نشین با حیله و دروغ و خدعه و قهر و غلبه خونها جاری ساختند. پیش رفتند تا در «عین جالوت» دندانشان به سنگی درشت خورد و ما پیش از این بدان اشاره کردیم.

#### فساد اهل دانش

خواجه، تا هلاکو حیات داشت، همواره با او بود. اما از قبول مسئولیتهای سنگین حکومتی شانه خالی می کرد و آگاهانه صلاح خویش را در حاشیه نشستن و تنها طرف مشورت بودن می دید. چراکه هدف بزرگ او، اتمام بنای رصدخانه مراغه و تدارک سازوبرگ علمی آنجا بود و این خود مسئولیت سادهای نبود. پس به خود اجازه دخالت وسیع در کارهای حکومتی، این ورطه هولناکی که بسیاری را در خود فروبرده بود، نمی داد. او آشکارا می دید که نه تنها در سطوح مختلف جامعه، بلکه فروبرده بود، نمی داد. او آشکارا می دید که نه تنها در سطوح مختلف جامعه، بلکه

حتی محیط علمی آلوده اغراض و هوسهای نازل شده است. خرافه پرستی و کیمیادوستی مغولان مورد سوء استفاده قرار گرفته است. اشاره خواجه رشیدالدین بسیار با معناست که می گوید:

[هلاکو] به علم کیمیا مایل بود و این طایفه همواره منظور نظر او بودندی. به تسویلات [وسیله تراشیها] و تخیلات خود آتشها افروختند و ادویه بی قیاس سوختند و منافخ بی منافع خرد و بزرگ را دم می دادند و از گِل حکمت دیگها ساخته، اما فایده طبیخ آن جز به مشام و چاشت ایشان نرسید. در تقلیب دستی نداشتند اما در قلب و تمویه [دروغ آراستن] ید بیضا نمودند. نه دیناری را مشبک و نه درمی را مسبک گردانید...»(۱)

می توان پنداشت که خواجه، با همه پاکدلی و طبیعت مسالمت جوئی که داشته از گزند پستی های اهل زمانه ایمن نبوده است. امّا هیچگاه مأیوس نمی شده است.

## در مجلس محقق حلّی چه گذشت؟

از آغاز شروع به کار رصدخانه مراغه، خواجه تمام کوشش خود را صرف خدمات علمی کرد. «با وجود تقرّبی که در خدمت هلاکو و آباقا و نفوذی که در آنان و اطرافیانشان داشت، هیچگاه گردمقامات دنیوی نگشت و از قدرتی که به دست آورده بود برای اشاعه علم و تشویق علماء و تربیت شاگردان و تألیف کتابهای گرانقدر خود استفاده کرد». (۲) کنترل امور اوقافی که صرف رصدخانه می شد، نیز وقت گیر بود.

در عین حال، هرگاه فرصت دست می داد، به کانونهای علمی شیعه نیز سرکشی می کرد. در این دیدارها مراقب نکات مثبت و ضعف کارها بود. می کوشید اشتباهات را تصحیح کند. مثلاً وقتی به حلّه اسدیه، مرکز عمده علمای شیعی و فقهای امامیه سفر کرد، در مجلس درس محقق حلّی حضور یافت. حلی مشغول تدریس کتاب

۲- زندگینامه ریاضیدانان اسلامی، ص ۴۸۷.

«شرایعالاسلام» تألیف خودش بود، میگفت: برای نمازگزار اهل عراق، مستحب است که از قبله به جانب یسار (چپ) میل کند.

خواجه به ایراد درگفته حلی برخاست که: این استحباب را وجهی نیست، چه اگر تیاسر از قبله به غیرقبله باشد، جائز نیست و حرام است و اگر غیرقبله بسوی قبله باشد واجب است، پس وجه استحباب چیست؟ محقق حلّی البته خواجه را قانع کرد که تیاسر [به چپ نگریستن] از قبله بسوی قبله است. و وقتی محقق ـ که پنداشته بود توضیحش برای خواجه کافی نبوده ـ رسالهای در این زمینه پرداخت و به حضور خواجه فرستاد، خواجه آن را مطالعه کرد و به اذغان تبحر محقق و تحسین او برخاست. (۱)

## اگر در جواب درمیماندی؟

در حلّه، علما و دانشمندان و فقها به دیدارش آمدند. آنها رامور د تشویق قرار داد، از محقق حلّی، معرفی برجسته ترین آنها را در اصول کلام و فقه طلب کرد، چون محقق دو نفر، شیخ سدیدالدین یوسف و محمد بن جهم را به وی معرفی کرد، پسرعم محقق، یحیی بن سعید از سخن استاد خود آزرده خاطر شد و به اعتراض، نامه ای به حلی نوشت که: در آن مجلس مرتبه مرا نازل کردی و قدر مرا پست نمودی و شیخ سدید و محمد بن جهم را بر من ترجیح نهادی. و محقق ناچار شد در جوابش بنویسد که: اگر نام ترا می بردم و خواجه از این دو علم سئوالی می کرد، و تو درمی ماندی و از جواب دادن عاجز می شدی هم تو و هم من خجل شده و شرمساری درمی ماندی و از جواب دادن عاجز می شدی هم تو و هم من خجل شده و شرمساری می بردیم. (۲)

و این نیز نمونهای از رقابتهای گوتهنظرانه میان اهل علم بود.

۱- برگرفته از: احوال و آثار ... ص ۳۷–۳۸.

٢- قصص العلما، ص ٨٣ و نيز مطلع الشمس، ج ١، ص ٢٢٤، نقل از احوال و آثار، ص ٣٩.

#### انتقام خون پدر

سال ۶۶۳ فرارسید، ضربههای متعدد از ناکامیهای سیاسی و جنگی روان هلا کوخان را آشفته ساخته بود. شکست بزرگ مغول در «عین جالوت» و قتل سردار بزرگ او «کیتوبوقا»<sup>(۱)</sup>، رقابت خانوادگی با «برکای» پسر جوجی، که سلطنت دشت قبچاق را برعهده داشت و چون در رسیدن منگوقاآن به مسند خانی کمک کرده و به او بسیار نزدیک بود، هلاکو را به چیزی نمیشمرد، و نبرد بین آن دو که به شکست هلاکو منجر شد و «از این چشم زخم، کوفته خاطر و موزع ضمیر بود»(۲)، خدعه جلال الدین، پسر دواتدار کوچک، که هلاکو (شاید در عوض قتل پدرش) او را برکشیده و بزرگ گردانیده و او خود را در نظر پادشاه چنان فرا نموده بود که در همهٔ اولوس، پادشاه را از او مشفق تر کسی نیست و در بندگی عرضه داشت که: «چون عزم دشت قبچاق مصمم است در ولایات خلیفه هنوز چندینهزار ترک قبچاق هستند، بروم و ایشان را جمع گردانم تا در جنگ برکای مقدمه باشند» (۳) و به این بهانه هلاکو را وادار كرده بود كه «او را يرليغ و پايزه فرمود كه حكام بغداد هر چه جلال الدين خواهد از زر و سلاح و آلات، بدهند و هیچ آفریده میان کار او درنیاید، تا مهمی که بدان موسوم است ساخته گرداند اما او، که ظاهراً هنوز کینه خون پدر را در دل داشت «چون از فرات گذشت سپاهیان را گفت که من عزم شام و مصر دارم. هر که با من مى آيد فبها والآهم از اينجا بازگردد. ايشان از بيم شر، هيچ نتوانستندگفت و بهاتفاق ازراه عانه وحديثه به جانب شام و مصر رفتند، و چون آن خبر به سمع پادشاه رسيد،

۱- ساندرز می گوید: شکست عین جالوت، طلسمی را که چنگیز بزرگ در جهان انداخته بود برای همیشه شکست. جنگ عین جالوت نقطه عطفی در تاریخ بود ... ضربتی بود بسیار سخت که بر حیثیت این اربابان جهان وارد آورد که پیروزی را خودبه خود و طبیعتاً از آن خود می دانستند و بس. (تاریخ فتوحات مغول، ترجمه ابوالقاسم حالت، ص ۱۱۵).

۲- جامعالتواريخ، ص ٧٣٣. ٢- جامعالتواريخ، ص ٧٣٥.

به غایت برنجید و در آن مدت همواره در باب تدارک دشمنان فکرهای باریک می کرد، آن قضیه اضافه شد»(۱)

#### مرگ هولاکو

این همه شکستگویا از ظرفیت و توانایی «پادشاه جهانیان» بیشتر بود. پس در ربیعالاول سال ۶۶۳ه «ناگاه بعد از استحمام، عارضهای بر بدن او بازگشت که در خود گرانی می یافت و صاحب فراش گشت ... یکشنبه نوزدهم ماه ربیعالاخر ... واقعه کبری افتاد ... و از مرحله فنابه مستقر بقا رحلت کرد ... در کوه شاهو که برابر دهخوارگان است در اردوهای او تعزیه داشتند و صندوق او در آن غروق دفن کردند.» (۲)

هلاکوهنگام مرگ، چهل و هشت سال عمر داشت و نه سال حکومت کرده بود. (۳) او موفق نشد پایان کار رصدخانه ای را که خواجه نصیر، با تمام توان خود سرگرم احداث، تجهیز و تکمیل آن بود، ببیند...

۱- همانجا، ص ۷۳۵.

۲- همانجا، ص ۷۳۶.

٣- تاريخ گزيده، ص ٥٩٠.

#### افسانههای یک زندگی

... اگرچه گوش افسانه پرداز و افسانه نیوش به حقایق تاریخی بدهکار نیست، اماگاه حکایتی که از درون مردم عامی برآمده، بر پایهای حقیقی و متفاوت با اخبار رسمی قرار میگیرد. زندگی مردی چون خواجه نصیر، با آنهمه رخدادهای شگفت، خالی از افسانه و حکایت نیست ...

... داستان ابن حاجب نحوی و اختلاف خواجه با او و پنهان شدنش پس از سقوط بغداد و تدبیر عجیبی که او برای فاش نشدن محل اختفای خود اندیشید و دقت نظر خواجه در یافتن نشانه هایی از محل او، ماجرایی خواندنی است ...

... حکایت پرواز کردن خواجه، با بالهای کاغذی که خود ساخته بود، اگر هم مجعول باشد، با توجه به وسعت دانشهای علمی خواجه، این تصور را به وجود می آورد که او اولین کسی است که «کایت» یا بالهای پروازی امروز را تجربه کرده است ...

... داستان کشتی نشستگان و تدبیر خواجه برای رهایی مسلمانان، ماجرای خواجه و آسیابان و سگ او که بارش باران را پیشگویی می کرد و داستان نکیر و منکر و مادر هلاکو، از افسانه های خواندنی است که ییرامون زندگی خواجه نصیرالدین ساخته اند ...

## فصل بيستم

# افسانههای یک زندگی

گر زانکه فسانه می شوی، ای بخرد! افسانه نیک شو، نه افسانه بد (ضرب المثل قدیمی)

#### داستانهایی درباره خواجه نصیر

یکی از فصول جذاب زندگی انسانهای بزرگ، داستانها و افسانههایی است که پیرامون زندگی آنها، توسط مردم ساخته می شود. طبیعی است که برخی از این داستانها واقعی و برخی محصول ذوق افسانه پرداز مردم عامی است. این داستانها، خواه حقیقی و خواه بی پایه باشند، به هرحال نشانی از توجه و علاقه مردم به زندگی انسانهای برجسته دارند.

برخی از اینگونه حکایات، گاه درباره چندین شخصیت تاریخی، با تفاوتهایی اندک روایت گردیده است. گاه اسناد معتبر تاریخی مجعول بودن حکایت را درباره شخصیتی معیّن بهاثبات می رساند، امّا گوش افسانه پرداز و افسانه نیوش ظاهراً به حقایق تاریخی بدهکار نیست. گاه نیز حکایتی که از درون مردم عامی برآمده، بر پایه ای حقیقی و متفاوت با اخبار رسمی قرار می گیرد.

به هر حال ازآنجاکه زندگی مردی چون خواجه نصیرالدین طوسی، با آنهمه رخدادهای شگفت و شگرف علمی و سیاسی و اجتماعی، خالی از حکایت و افسانه نیست، لذا ما هم بی آنکه لزومی به تأیید یا تکذیب این بخش از سرگذشت خواجه بیابیم حکایاتی چند درباره او را بازگو می کنیم.

## خواجه، ابنحاجب و شاخ گاو

از افسانههای معروفی که به خواجه نسبت دادهاند، داستان او با ابن حاجب نخوی (تولد ۵۷۰ وفات ۶۴۶ه) است. روایت میرزا محمد تنکابنی مولف قصص العلماء حاکی است که:

۔اهل کجائی؟

خواجه گفت: از طوسم.

ابن حاجب پرسید: از خران طوسی یا از گاوان آنجا؟

خواجه گفت: از گاوان طوسم.

ابن حاجب گفت: پس شاخت کجاست؟

خواجه گفت: شاخم را جاگذاشتهام، میروم تا آنرا بیاورم.

این راگفت و از نزد آنان دور شد. وقتی بغداد به تصرف هلاکو درآمد، خواجه به شرحی که توضیح خواهیم داد به دنبال ابن حاجب فرستاد و چون او را در محضر خواجه و هلاکو حاضر کردند، با اشاره و کنایه به ابن حاجب فهماند که: این همان شاخی است که وعدهاش را داده بودم.

## طشت، خون و هاون طلا

چنانکه گفتیم میان ابن حاجب نحوی از ندیمان و منجمان خلیفه عباسی و خواجه نصیرالدین به مناسبتی، دشمنی سختی حکمفرما بود. گفتهاند که:

این مرد در بغداد میزیست و پس از اینکه مغول بغداد را تصرف کرد و هلاکو در معیت خواجه وارد بغداد شد، نحوی از ترس خواجه نصیر پنهان شد، و چون احتمال می داد که خواجه باکمک نجوم، به محل اختفای او پی ببرد، لذا به حیله شگفتی دست زد بدین نحو که در محل اختفای خود، طشتی بزرگ، حاوی مقداری خون فراهم کرد و هاونی از طلا میانه آن نهاد و خود روی هاون نشست. خواجه نصیر پس از آنکه از محل اختفای ابن حاجب آگاه شد، خواست از طریق رمل جای او را پیدا کند و چون به این کار پرداخت، وی را بر بالای کوهی از طلا، که میان دریایی از خون محاصره شده، مشاهده کرد و سخت

حیرتزده و از یافتن او دچار یأس شد. ناچار برای دست یافتن به او به حیله دیگری متوسل شد و دستگیرش کرد.

او را در محضری که هلاکو نیز نشسته بود، حاضر کردند و از وی چگونگی را پرسیدند. او داستان طشت و خون و هاون طلا را بازگفت. حضار مجلس از چارهجویی عجیب ابنحاجب و نیز دقت نظر خواجه در یافتن نشانههایی از کیفیت اختفای ابنحاجب دچار حیرت و تعجّب شدند. (۱)

### پرواز كردن خواجه

افسانه عجیب زیر را نیز ظاهراً مردم درحق خواجه ساختهاند و مولف عرفات العاشقین آن را در کتاب خود جای داده است:

مشهور است موقعی که خواجه در حبس اسماعیلیه بود، برای اطفال آنجا از کاغذ و نی بادبادک و فرفرک میساخت و بدین سبب، نی و کاغذ و سریش بسیار نزد او جمع شد او از آنها بهجهت خود دو بال ساخت و در وقت فرصت بر خود بست و پرواز کرد و چهار فرسنگ پرید!(۲)

## ماجرای کشتی نشستگان

نویسنده کتاب مقامع الفضل، سه بیت شعر در قالب معما و چیستان آورده و ذیل آن حکایت جالبی از خواجه نصیر ذکر کرده است. سه بیت شعر مورد اشاره و حکایت

۱- اعتضادالسلطنه: فلک السعاده، نقل به معنی از احوال و آثار ... ص ۹۷-۹۸. ابن حاجب نه سال قبل از سقوط بغداد درگذشته بود، پس این حکایت باید مجعول باشد و ما علت درج اینگونه حکایات را در مقدمه این فصل بیان کردیم. نظیر این حکایت درباره افراد دیگر هم آمده است. ۲- از مجعول بودن این حکایت که بگذریم، وسعت و عمق دانشهای علمی خواجه این تصور را در ما برمیانگیزد که خواجه اولین کسی است که «کایت» یا بالهای پروازی امروز را تجربه کرده است،

مربوط به آن چنین است:

دو رومی، ابا یک عراقی بسنج دو باز و سه زاع و یکی چون سهیل زنّه نّه شمردن برافتد یهود

ز تـرکان چـهار و ز هـندوی پنج سه روز و شبی، یک نهار و دو لیـل دو میغ و دو ماه و یکی هـمچو رود

گویند که فخرالحکما والعلما خواجه نصیر طوسی رحمة الله باجمعی از مسلمین و یهود در کشتی به سفر دریا می رفتند. و مجموع ایشان سی نفر بود. اتفاقاً در میان کشتی به تلاطم افتاد و مشرف بر غرق شد. پس همگی اتفاق نمودند بر آنکه قرعه زنند و به تدریج یک یک را به آب اندازند که شاید کشتی سبک شود و بقیه از غرق شدن نجات یابند. برای اجرای این امر، خواجه را معیّن کردند. خواجه از آنها عهد و پیمان گرفت که مخالفت قرعه را نکنند. و در چنین حالی تدبیری نمود و ایشان را به ترتیبی نشانید مدوّر، که از نه نه شمردن و نهمین را به آب انداختن، مجموع یهود هلاک شدند و تمام مسلمانان سالم ماندند و نجات یافتند و این از جمله کرامات است. و طریق نشاندن آنها چنین بود که از مسلمین چهار، و از یهود پنج و از مسلمین و و از یهود یک ... و عدد مسلمین با یهود مساوی بود. (۱)

### خواجه نصیر و سگ آسیابان

حکایت مشهور و شیرین دیگری که در بسیاری از کتابهای قدیم قصه درباره خواجه نقل شده است، داستان یک شب توقف او در نزدیک آسیابان است. این حکایت را از روایت شیخ مرتضی انصاری، از مجتهدان بزرگ شیعه نقل می کنیم:

۱- نقل از: احوال و آثار ... ص ۱۰۶–۱۰۷.

مشهور است که خواجه طوسی دریکی از مسافرتهای خود به آسیابی رسید و از آسیابان درخواست کرد که شب را در آنجا بیاساید و صبحگاه حرکت کند. آسیابان با ماندن خواجه در آنجا موافقت کرد خواجه می خواست که به بالای بام آسیاب رود و در آنجا استراحت کند، آسیابان به خواجه گفت:

- امشب باران خواهد آمد. خوب است شب را در داخل آسیاب به سر برید، و در این امر اصرار ورزید. خواجه هرچه آسمان را نگاه کرد چیزی که دلیل بر آمدن باران باشد، ندید و قبول نکرد. شب را به بالای بام خوابید. نصف شب ناگهان بارانی سخت باریدن گرفت و خواجه مجبور شد که به درون آسیاب رود و آنجا استراحت کند. پس از آسیابان پرسید:

\_از كجا دانستى امشب باران خواهد آمد؟

[آسيابان]گفت:

ـ هر وقت که هوا تغییر میکند، سگـم در درون آسیاب میخوابد و بیرون نمیرود!!(۱)

قصه پرداز دیگری پس از نقل این حکایت نوشته است که: خواجه پس از شنیدن حرف آسیابان فرمود که: افسوس عمر بسیاری فانی ساختیم و بهقدر ادراک و فهم سگی تحصیل نکردیم!(۲)

#### مادر هلاکو و نکیر و منکر

در حکایت خنده دار دیگری که بیشک برساخته و نتیجه دشمنی میان شیعه و سنی است، پای خواجه بهمیان آمده است:

۱- شیخ مرتضی انصاری: مکاسب، نقل از احوال و آثار ... ص ۱۰۸، ۱۰۸.

۲- ميرزا محمد تنكابني: قصص العلما، نقل از همان مأخذ، ص ١٠٨.

چون مادر هلاکو بمرد، بعضی از بزرگان اهل سنت و جماعت از راه دشمنی و بغض به عرض هلاکو رساندند که در شب اول که اموات را در قبر گذارند، نکیر و منکر به سراغ آنها آیند و از اعتقاد آنها پرسش کنند و هرکس که از عهدهٔ جواب برنیاید، او را معذب دارند. مادر شما چون نمی تواند جواب نکیر و منکر را بدهد، برای کمک به او خوبست امر فرمائید خواجه نصیرالدین طوسی را باوی در قبر کنند تا جواب ملک عذاب را بدهد.

خواجه متوجه سعایت آنها شده، به هلاکو عرض کرد که سئوال نکیر و منکر برای همه کس هست و برای شما سلاطین نیز باشد، بهتر آنست که مرا برای خود نگهداری و فلان عالم را در قبر بههمراه مادرت بفرستی که جواب آن دو ملک را بگوید. هلاکو گفته خواجه را قبول کرد و امر داد آن عالم سنی را با مادرش دفن کنند!(۱)

#### خواجه نصیر و دفینه کور

این داستان که به شخصیتهای دیگر از جمله خواجه نظام الملک هم نسبت داده شده، از حکایات شیرین و خواندنی است. شادروان صبحی مهتدی این حکایت را در کنگره خواجه نصیر روایت کرده و ما روایت او را در اینجا می آوریم:

روزگاری خواجه از کار برکنار و خانهنشین گشت و آنچه اندوخته داشت، صرف معاش نمود. در این هنگام او را مأمور به طرفی کردند. چون چیزی در دست نداشت و از کسی هم نمی توانست به نام قرض چیزی بگیرد در اندیشه شد. روزی برای غور در این کار به مسجد جامع شهر رفت. نزدیک ظهر بود و هوا گرم بود و هیچکس در درون مسجد نبود. ناگهان نابینایی وارد مسجد شد و

۱- تنکابنی، همانجا، ص ۱۰۹-۱۱۰.

چون به محوطه رسید برای اینکه بداند کسی در مسجد هست یا نه صدا بلند کرد و گوش به زنگ بود که در مسجد کیست؟ و چون خواجه سرگرم خیال کار خود بود پاسخی نداد. کور پنداشت کسی در مسجد نیست، بهطرف شبستان رفت و منبر راکنار کشید و فرش را پس زد. آنگاه از کمر کلنگ کوچکی درآورد و زمین راکند تا به ظرفی رسید، از کیسه خود مقداری پول درآن ریخت. خواجه اینها را دید و چیزی نگفت. چون کور بیرون رفت سراغ یولها رفت، همه آنها را بههمراه خود برد تا چون به محل مأموریت رسد، همه را برگرداند و این پیش آمد را ساخته و پرداخته خدا می دانست. باری یک سال مأموریت خواجه بهطول کشید. سر سال که برگشت در کوچه و بازار بهسراغ آن کور می گشت، تا روزی او را یافت و نزدیک رفت و از او با صدایی آرام و آهسته پرسید: ای مرد تو سال گذشته یولی از دست دادی، پیدا کردی؟ کور فوری مچ دست خواجه را گرفت و گفت: آری الان پیداکردم. بی چون و چرا و معطلی پول مرا بازده زیرا تو بردهای و من بعد از گم شدن آن به احدی این راز را نگفتم. خواجه گفت: می دهم ولی نه اینطور. برای تو خانه ترتیب می دهم و نوکری تعیین می کنم تا به خوشی و راحت روزگار بگذرانی و چنین کرد.

اتفاقاً پس از چند روزی در بازار کور را به همان حال سابق در گدایی دید، نزدیک رفت و او را سرزنش و ملامت کرد که من برای تو وسایل لذت و آسایش فراهم کردم چرا آن را به هم زدی و باز به خانه اول برگشتی. کور گفت: لذت در نظر مردم مختلف است. آنچه تو از آن لذت میبری، من نمیبرم. لذت من در همان حال اولی خودم است ... و بعضی گفته اند که نابینا از این کار درس عبرتی گرفت، خانه بنا کرد و کوران را جمع کرد و وسایل آنها را فراهم نمود (۱)

١- نقل از بادنامه خواجه نصيرالدين طوسي، ص ٢٣٢-٢٣٢.

#### خودم جا، خرم جا

این افسانه جالب را نیز به خواجه نصیر نسبت دادهاند و آن را مربوط به زمانی دانستهاند که خواجه، سرخورده و دل شکسته از رفتار اهانت آمیز ابن حاجب و المستعصم خلیفه، از بغداد بهسوی ایران بازمی گشت. شادروان مهدی پرتوی آملی درباره ریشه ضربالمثل «خودم جا، خرم جا» به داستان بازگشت خواجه از بغداد اشاره می کند و می نویسد: خواجه از ترس عمال ابن حاجب بدون آنکه توشه و زاد و راحلهای بردارد، با مرکوبش که چهارپای واماندهای بود از بیراهه بسوی ایران مراجعت کرد. پس از چند شبانهروز به دهی از دهات کردستان رسید و به دنبال یناهگاهی میگشت تا شبی را به روز آورد و خود و خرش رنج خستگی را از تن بزدایند. در این موقع عدهای زن و مرد را به حال اضطراب و نگرانی در درون خانه یک روستایی مشاهده کرد. چون از جریان جویاگردید، معلوم شدکه زن روستایی چند روز است برای وضع حمل دچار سختی شده، اکنون میان مرگ و زندگی دست و پا می زند. خواجه فرصت را مغتنم شمرد و مدعی شد که بیمار باردار را بدون هیچ خطری بزایاند. وابستگان زن دهاتی مقدم خواجه راگرامی شمرده در مقام پذیرایی و بزرگداشت وی برآمدند. خواجه دستور داد قبلاً مرکوب خسته و فرسودهاش را تیمار کنند و در طویلهای گرم جای دادند و آب و علوفهاش را تدارک دیدند. سپس فرمان داد اطاق گرم و تمیزی برای استراحت خودش آماده کردند. پس از آنکه از این دو رهگذر رفع نگرانی شد و غذای گرم و مطبوعی با اشتهای کامل صرف گرد، با اطلاعاتی که در علم طب داشت برای رفع درد وضع حمل بیمار تعلیمات لازم داده، ضمناً دعایی نوشت و بهدست صاحبخانه داد وگفت: این دعا را با مقداری گشنیز به ران چپ زائو ببندید بهراحتی فارغ خواهد شد. ولی متوجه باشید که پس از وضع

حمل، دعا را فوراً بردارید وگرنه رودههایش را بیرون خواهد آورد ... هنوز دیرزمانی از تجویز خواجه و بستن دعا به ران چپ بیمار حامله نگذشته بود که به راحتی وضع حمل کرد و از خطر مرگ نجات یافت. بامدادان خواجه بر مرکوبش سوار شده و با زاد و توشه کافی به جانب طوس روانه گردید. پس از چندی چون دعا را باز کردند دیدند که خواجه چنین نوشته است: خودم جا، خرم جا، زن صاحبخانه خواه بزا، خواه نزا. (۱)

۱- مجله هنر و مردم، ش ۱۱۰ ، نقل از: داستانهای امیثال، امیرقلی امینی، ۱۳۵۱، ص ۳۳۳. پرتوی آملی در دنباله این داستان می افزاید: این دعا تا چندی قبل در بعضی قراء و قصبات مناطق غرب ایران برای زایمانهای سخت چون حرزجواد به کار می دفت و رفته رفته بصورت ضرب المثل درآمد. عبید زاکانی دو لطیفه نغز در همین حال و هوا دارد: جُحی در قحطسالی گرسنه به دیهی رسید. شنید که رئیس ده رنجور است. آنجا رفت. گفت: طبیبم، او را پیش رئیس بردند. اتفاقاً خانه ایشان نان می پختند. گفت: علاج بیمار آنست که یک من روغن و یک من عسل بیارید. بیاوردند. در کاسه کرد و نانی چند گرم در آنجا شکست. یک یک لقمه برمی داشت و گرد سر بیمار می گردانبد و در دهان خود می نهاد تا تمام بخورد. گفت: امروز آنقدر معالجت تمام باشد تا فردا. چون از خانه بیرون آمد رئیس درحال بمرد. او را گفتند: این چه معالجه بود که کردی؟ گفت: هیچ مگو. شب اگر بیرون آمد رئیس درحال بمرد. او را گفتند: این چه معالجه بود که کردی؟ گفت: هیچ مگو. شب اگر کرسنه بود. از خانه ای آواز تعزیتی شنید. آنجا رفت، گفت: شگرانه بدهید تا من این مرده را زنده سازم. کسان مرده او را خدمت کردند. چون سیر شد گفت: مرا بر صر این مرده برید. آنجا برفت، مرده را بدید. گفت: این چه کاره بود؟ گفتند: جولاه. انگشت در دندان گرفت و گفت: آه، دریخ: هر مرده را بدید. گفت: این چه کاره بود؟ گفتند: جولاه. انگشت در دندان گرفت و گفت: آه، دریخ: هر کس دیگری که بودی درحال زنده شایستی کرد. اما مسکین جولاه، چون مرد، مُرده! (کلیات، ص



تصوير خواجه نصير طوسي كار استاد هنرمند ابوالحسن صديقي.

#### غروب یک آفتاب

... فتح عین جالوت، اگرچه دریچهای از امید در برابر مسلمانان گشود، امّا مغولانی راکه در ایران حکومت میکردند، به رفتارهای خشونت آمیز، تحریک کرد. عیسویان و یهودیانی که همواره منتظر فرصت بودند، دشمنی ها و مبارزات خود را تشدید کردند ...

... مادر هلا كو و همسرش دوقوز خاتون از حاميان عمده عيسويان بودند ...

... حکومت آباقاخان مقدمه آغاز دوران دشوار مسلمانان بود. پیشرفت پیاپی سرداران اسلام در شام و شکست پیاپی مغولان، بروز تنشهای بسیاری را میان مسلمانان و مسیحیان مقیم ایران در پی داشت ...

... این رخدادها تأثیری در وضع خواجه برجای نگذاشت. او نزد آباغاخان نیز همان قدر و منزلت زمان هلا کو را داشت. کارش پرداختن به علم بود و سر رقابت باکسی نداشت. توقف خواجه در بغداد، یک سال به طول انجامید که بیماری گریبانش را گرفت. تلاش خستگی ناپذیر فکری و جسمی، خوابش را به تحلیل برده بود. اینک او در قله هفتادو پنجمین سال زندگی پربار خود ایستاده بود ...

... آفتاب روز دوشنبه هیجدهم ذي الحجه سال ۶۷۲ ه در شفق فرو ميرفت که قلب مرد جاودانه تاريخ علم ايران از طپش بازايستاد ...

## فصل بیست و یکم

# غروب یک آفتاب

فلک به مرقد پاکش به خاکبوسی شد کبود جامه به مرگ نصیر طوسی شد (از ترکیب بند مجد همگر در سوگ خواجه نصیر)

## عين جالوت، دريچهٔ اميد

تأثیر پیروزی درخشان مسلمانان در «عین جالوت»، درهم ریختن افسانه شکستناپذیری مغولان بود. وقوع این پیروزی در عهدهلاکوخان اهمیتی مضاعف به حادثه می داد. این مردکه در اثر ضعف دولتهای کوچک اسلامی و نفاق مسلمانان با یکدیگر و به مدد سپاهیان نیرومندش توانسته بود اسماعیلیان را از دژهایشان فروکشد و خلافت دیر پای عباسی را درهم فروریزد و امارتهای محلی الجزایر و شام

را مطیع سازد و همه را، با ناجوانمردی به دم تیغ سپارد و سوار بر جریان پیچیدهای از عوامل سیاسی، اجتماعی و نظامی، همه جا موفق باشد؛ در عین جالوت، در برابر سپاه الملک المظفر ناگهان فروایستاد.

فتح «عین جالوت» دریچهای از امید در برابر مسلمانان گشود. امید به اینکه سقوط مغول قطعی است و شمارش معکوس در زوال آنان آغاز شده است، از نو جان گرفت.

این پیروزی و این روحیهٔ تازه، در اوضاع سیاسی ایران اثرات ویژهای برجای گذاشت. مغولانی که در ایران حکومت میراندند رفتار خود را با خشونت توأم ساختند. عیسویان و یهودیان، که همواره مترصد فرصتهای مناسب بودند، دشمنیها و مبارزات خود را تشدید کردند. گرایش برخی از سرداران مغول به کیشهای بودایی و عیسوی، برگ برندهای در دست آنان بود. مادر هلاکو و همسرش کیشهای بودایی و عیسوی، برگ برندهای در دست آنان بود. مادر هلاکو و همسرش دوز قوز خاتون از حامیان عمده عیسویان بودند. هم ازاین رو بود که عیسویان ایران این دو را نجات دهنده خود می خواندند. (۱)

#### دوران دشوار مسلمانان

حکومت آباغاخان مقدمه آغاز دوران دشوار مسلمانان بود. قدرت عیسویان رو به تزاید می رفت. یکی از زنان او دختر امپراطور روم شرقی «ملک اسطنبول» بود. (۲) پیشرفت سرداران اسلام در شام و شکست پیاپی مغولان، که با از دست دادن برخی از متصرفات آنها همراه بود، بر خشم آنان بیش از پیش می افزود و موجب می شد تا

۱- با استفاده از: تاریخ مغول، تاریخ ادبیات در آیران، ج ۳، جامعالتواریخ، ج ۲.

۲- او مریم دختر نامشروع میخائیل هشتم امپراطور قسطنطنیه بود (تـآریخ مـغول در ایـران، ص ۲۱۹).

زمینه برای تقویت عیسویان فراهمتر شود. این وضع موجب بروز تنشهای بسیار میان مسلمانان و مسیحیان می شد. اشپولر به اتکاء منابع تاریخی، موارد متعددی از این برخوردهای دینی راگزارش داده است. (۱)

آباقاخان هم رابطه خود را با عیسویان ـ همچون پدر و نه به صمیمیت او ـگرم نگهداشته بود. در مراسم و جشنهای مذهبی آنها شرکت میکرد. به همسرش ـ که قدرت دوقوزخاتون را نداشت ـ راه میداد تا به عیسویان و کلیساهای آنان کمک کند. (۲)

#### خواجه نصير و آباغاخان

امّا این رخدادها، تأثیری در وضع خواجه برجای نگذاشت و چیزی از منزلت و احترام او نزد مغولان نکاست. نزد آباغاخان نیز همان قدر و پایگاه را داشت. کارش پرداختن به علم بود و سر رقابت با کسی نداشت. منصب و مقام حکومتی را نمی خواست تا رقیبان به توطئه علیه او برخیزند. اگر به دخالتی مقطعی و موقت در امور حکومت مجبورش می کردند، سخن و نظرش را هم که از سر خیرخواهی بود، می پذیرفتند. نوشته اند که آباغاخان، حاضر به قبول سلطنت نبود (رشیدالدین فضل الله هم به این موضوع در تاریخ خود اشاره کرده است)(۲) و حکومت را به برادران خود حواله می داد. خواجه نصیر به نصیحت او پرداخت و «فصلی از نصایح سودمند نوشته به عرض رسانید و به فرمان آباغاخان آن نوشته را خواجه به آواز بلند در آن مجلس خواند». (۴)

خواجه بدین گونه ، در دربار آباغاخان هم وضع خود و همکاران و شاگردان

۲- همان مأخذ، ص ۲۱۹ تا ۲۲۳.

۱- تاریخ مغول در ایران، ص ۲۱۰.

۲- احوال و آثار ... ص ۵۶.

٣- جامع التواريخ، ص ٧٢٢.

دانشمندش را تثبیت کرد. به روایت جامعالتواریخ، آباغاخان «قریب صد دانشمند معتبر را که از تلامذة [شاگردان] استاد البشر خواجه نصیرالدین طوسی رحمةالله که ملازم درگاه بودند، از انعام عام بهرهمند گردانید. (۱) و آنان را به ادامه کار در رصدخانه مراغه تشویق و ترغیب کرد.

در سلطنت آباغاخان نیز کار راصدخانه مراغه از مهمترین اشتغالات خواجه بود. با این حال از رفت و آمد به دربار و حفظ رابطه با خان مغول نیز ناگزیر بود.

#### معالجه بيماريها

در دومین سال حاکمیت آباغا، در سال ۶۶۵ ه خواجه سفری به خراسان و قهستان کرد. در این سفر علامه قطبالدین شیرازی هم به همراه او بود. مدت این سفر را یک تا دو سال نوشتهاند. او در سال ۶۶۷ به مراغه بازگشت. (۲)

دانشهای متنوع و متعدد او، مورد نیاز همه بود. حتّی در طب نظرات و تجویزهای او چاره ساز بود. او خود در برخی از کتابهایش با اعتماد به تسلط خویش در دانش طب به برخی معالجات که خود انجام داده، اشاره کرده است. به عنوان نمونه او در تنسوخ نامه ایلخانی به منقاشی اشاره می کند که یکی از دوستانش در اختیارش گذارده بود و او با آن مویی اضافی را از چشم هرکه برمی کند، شفا می یافت. (۳)

## زخم گلوی آباغاخان

این جنبه از دانشهای خواجه، چنانکه از گوشه و کنار منابع برمی آید مورد و ثوق و اعتماد آباغاخان و دیگر رجال دربار او بوده است. مولف جامعالتواریخ، از دخالت

١- ابن الفوطي، نقل از احوال و آثار ... ص ٥٧.

٢- تنسوخ نامه، ص ٢٣٠ ، نقل از احوال و آثار ... ص ٥٨.

۳- همان .

خواجه در معالجه حلق آباغاخان، که در شکارگاه آسیب دیده بود، گزارشی داده که میزان اعتماد و اعتقاد خان مغول را به صلاحیت طبی خواجه می توان از آن دریافت. این حادثه در سال ۶۶۹، هنگامی روی داد که آباغاخان از جنگ براق خان پادشاه اولوس جغتای بازمی گشت:

در جغاتو شکار می کرد اتفاقاً حلق مبارکش از شاخ گاو کوهی آزرده گشت و شریانی گشاده شد و خون بند نمی گرفت. «قورچان آقا» پدر «توقتیمو رایداجی» کمان برداشت و چاشنی داده، زه را بر زخمگاه می زد تا منعدم شود و خون بسته گشت. آباغاخان او را بنواخت ... و چون موضع زخم آماس کرده بود و مانند کیسه شده، بدان سبب در زحمت می بود و اطبای ماهر حاضر بودند، یارای شکافتن نداشتند، و بی طاقت می شد. خواجه جهان، نصیرالدین طوسی طاب ثراه از جمله امراء متعهد شد که او را از شکافتن آن، هیچ آسیب نرسد. و ابوالعز جراح را فرمود تا آنرا بشکافت و پاک کرد و فی الحال درد ساکن گشت و به مدت هفته ای از آن درد خلاص بافت ... (۱)

همچنانکه در جای دیگر اشاره کردهایم، خواجه طبابت نمیکرد و این پیشه را تحصیل نکرده بود و به احتمال در مواقع اضطراری ـ نظیر مورد آباغاخان ـ از اطلاعاتی که در پزشکی کسب کرده بود، بهره می گرفت.

### آخرين آرزوها

خان مغول در برخی سفرها هم خواجه را با خود همراه میبرده است. در سفر زمستانی آباقاخان به بغداد، که درسال ۶۷۲ صورت گرفت، خواجه منصیر هم در اردوی او بوده است. خواجه در این سفر امور موقوفات را مورد بازرسی قرار داد. به

١- جامعالتواريخ، ص ٧٤٥-٧۶۶.

نوشته ابن فوطی، او حقوق فقها و مدرسین و صوفیه را تعیین کرد و قوانین تازهای برای اوقاف آنجا برقرار ساخت. کثرت این اشتغالات به اندازهای بود که او نتوانست همراه آباغاخان به پایتخت تابستانی ایلخان بازگردد.

توقف خواجه در بغداد حدود یک ماه بهطول انجامید که بیماری گریبانش را گرفت. تلاش خستگی ناپذیر فکری و جسمی، به نظر می رسید که قوایش را به تحلیل برده است. او اینک در قلّه هفتادوپنجمین سال زندگی پربار خود ایستاده بود.

مدت بیماری اش به طول نیانجامید، خود دریافته بود که به زودی شعله حیات در وجودش خاموش خواهد شد. او رسالت بزرگ خود را تقریباً به پایان رسانده بود و دیگر نگرانی مهمّی نداشت. نوشته اند که به پاره ای اشتباهاتی که در جدول زیج ایلخانی پی برده بود می اندیشید، که آن هم با وجود قطب الدین شیرازی جای نگرانی نبود. فرزندش اصیل الدین می توانست با یاری قطب الدین مشکل را حل کند. پاره ای خواسته های قلبی و اعتقادی می ماند که آن هم انجام می شد. مثلاً وصیت او پاره ای خواسته های قلبی و اعتقادی می ماند که آن هم انجام می شد. مثلاً وصیت او پیکرش را در جوار حضرت امام موسی کاظم (ع) دفن کنند. (۱)

#### در لحظهٔ بازیسین

خواجه در بستر مرگ افتاد. درحال احتضار بود که آباغاخان در بالینش حضور یافت. قطب الدین شیرازی نیز همراه او بود. ایلخان که با تأسف شاهد مرگ بزرگترین شخصیت علمی زمانه خودش بود، به جانشین او می اندیشید و آن گنجینه بزرگی که این مرد والا در دل خود دارد و اینک آنها را با خویش به گور می برد. می خواست بداند که شاگردانش و برجسته ترین آنها قطب الدین، که هم اکنون در کنار اوست، آیا همهٔ دانشهای او را فراگرفته اند یا نه ؟ قطب الدین او را مطمئن ساخت.

۱- روایت قاضی نورالله شوشتری در مجالسالمومنین و میرزاحسن زنوزی در ریاض الجنه.

آفتاب روز دوشنبه هیجدهم ذی الحجه سال ۶۷۲ هجری قمری در شفق فرو می رفت که قلب مرد جاودانه تاریخ علم ایران از طپش بازایستاد.(۱)

## در سوگ خواجه

کالبد خواجه را در میان اندوه عام، درحالیکه بر دوش بزرگان و دانشمندان بغداد حمل می شد، بدرقه کردند. وزیر ایلخان، شمس الدین جوینی صاحب دیوان نیز جزو بدرقه كنندگان بود.

از ماجرای شگفتی که هنگام خاکسپاری او بهوقوع پیوست، یاد کردهاند. رشيدالدين فضل الله روايت كرده است كه:

خواجه نصیرالدین وصیت فرمود که او را در جوار مزار فیض آثار امام بزرگوار موسى الكاظم عليه السلام دفن كنند و در پايان مرقد عطرنشان جهت او آغاز قبر کندن نمودند، ناگاه سردابدای کاشیکاری پیدا شد و بعد از جستجو معلوم شد که آن گور را ناصربالله خلیفه عباسی برای خود ساخته بود و پسرش بر خلاف امر پدر او را در رصافه دفن کرده، آنجا خالی مانده بود. از غرایب اتفاقات آنکه تاریخ تمام شدن سردابه را روی سنگی کنده یافتند که روز یازدهم جمادالاولی سال ۵۹۷، همان روز تولد خواجه بود.

مرگ خواجه که ضایعهای بزرگ برای دنیای علم بود، در کلام دانشمندان و شعر شاعران بصورت گستردهای انعکاس یافت. از میان آنهمه فرازهایی چند از ترکیب بند پرسوز و اندوهبار مجد همگر را می آوریم:

۱- ژوئن سال ۱۲۷۴ میلادی.

۲- جامعالتواریخ رشیدی، نقل از کاوش رصدخانه مراغه، ص ۱۴۷.

چه افترا، چه محال است، این دروغ که گفت

که شد فرشته عرشی و فرش خاکی جفت

هــزار گـنج مـعانی شـد آشکـار، گـر او

ز روی صورت، در کنج خاک رخ بنهفت

ز مسنبع حِكَم الماس نطق دُربارش

ز بس که از ره تحقیق در معنی سفت

ز مستند شرف الفاظ گوهرافشانش

ز بس که از سر تحقیق، سر حکمت گفت

خدای داند کز بوستان حکمت و فضل

چنو نهال نرست و چنوگلی نشکفت...

دریغ و درد که خورشید نورگستر فضل

به زیر سایه این خاک تیره پنهان شد

وجمود پماکش جمان جمهان فمانی بمود

کجا بماند باقی، جهان چوبی جان شد

زلال خضر فرو شد به خاک و روشن گشت

که خاک تیره بغداد، آب حیوان شد...

به اعتقاد، سپهر بارين ماريدش باود

به استفادت، برجیس مستفیدش بود...

فلک به مرقد پاکش به خاکبوسی شد

كبود جامه به سوگ نصير طوسي شد.

پایان ۱۲ تیرماه ۱۳۷۵

#### كتابنامه

- ۱ـ جوینی، عطاملک علاءالدین بن بهاءالدین محمد شمس الدین محمد: تاریخ جهانگشای جوینی، به سعی و اهتمام محمد بن عبدالوهاب قزوینی، نسخه عکسی طبع لیدن، ۱۹۳، انتشارات بامداد.
- ۲ـ مستوفی، حمدالله بن ابیبکر بن احمد بن نصر: تاریخ گزیده، باهتمام دکتر عبدالحسین نوایی، انتشارات امیرکبیر، چاپ سوم، ۱۳۶۴.
- ٣ـ رشيدالدين فضل الله وزير، عماد الدوله بن ابى الخير بن موفق الدوله على: جامع التواريخ، در تاريخ مغول، به كوشش دكتر بهمن كريمي، انتشارات اقبال، چاپ سوم، ١٣۶٧.
- ۴ـ مورخ کاسب، جمال الدین ابوالقاسم عبدالله بن علی بن محمد کاشانی: زبدة التواریخ،
   بخش فاطمیان و نزاریان. به کوشش محمد تقی دانش پژوه، موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۶.
- ۵ جوینی، عطاملک: نامه الموت، باهتمام نجیب مایل هروی ـ اکبر عشیق کابلی، بنگاه کتاب مشهد.
- عدایی خراسانی، محمد بن زین العابدین: هدایة المومنین طالبین (تاریخ اسماعیلیه)،
   باهتمام الکساندر سیمیونف، انتشارات اساطیر، ۱۳۶۲.
- ۷\_ قیس رازی، شمس الدین محمد: المعجم فی معاییر اشعار العجم، به تصحیح محمد بن
   عبدالوهاب قزوینی، انتشارات دانشگاه تهران.
- ۸ـ مدرس رضوی، محمدتقی: احوال و آثار خواجه نصیرالدین طوسی، انتشارات اساطیر،
   چاپ دوم. ۱۳۷۰.
- ۹ ورجاوند، دکتر پرویز: کاوش رصدخانهٔ مراغه و نگاهی به پیشینهٔ دانش ستارهشناسی در ایران، انتشارات امیرکبیر، چاپ اول. ۱۳۶۶.

- ۱۰ اشپولر، بر تولد: تاریخ مغول در ایران، ترجمهٔ محمود میرآفتاب، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ سوم، ۱۳۶۸.
- ۱۱- ساندرز، ج. ج: تاریخ فتوحات مغول، ترجمه ابوالقاسم حالت، انتشارات امیرکبیر، چاپ اول، ۱۳۶۱.
  - ۱۲- اقبال آشتیانی، عباس: تاریخ مغول، انتشارات امیرکبیر، چاپ سوم، ۱۳۴۷.
- ۱۳ پیگولوسکایا و دیگران: تاریخ ایران، از دوران باستان تا پایان سده هیجدهم میلادی، ترجمه کریم کشاورز، انتشارات پیام، چاپ سوم، ۱۳۶۳.
  - ۱۴ صفا، دكتر ذبيحالله: تاريخ ادبيات در ايران، انتشارات فردوس، چاپ ششم، ١٣۶٨ .
    - ۱۵ راوندی، مرتضی: تاریخ اجتماعی ایران، انتشارات امیرکبیر، چاپ سوم، ۱۳۵۶.
- ۱۶ صفا، دکتر ذبیحاله: نظری به تاریخ حکمت و علوم در ایران، مرکز مطالعات و هماهنگی فرهنگی شورای عالی فرهنگ، ۱۳۵۵.
  - ١٧ـ لمب، هارولد: چنگيزخان، ترجمه رشيد ياسمي، انتشارات اميركبير، چاپ دوم، ١٣٤٢.
- ۱۸ ستوده، دکتر منوچهر: قلاع اسماعیلیه در رشته کوههای البرز. کتابخانه طهوری، ۱۳۶۲.
- ۱۹ دریدان، جرجی: تاریخ تمدن اسلام، ترجمه علی جواهرکلام، انتشارات امیرکبیر، چاپ هفتم، ۱۳۷۲.
  - ۲۰ دستغیب، عبدالعلی: هجوم اردوی مغول به ایران، نشر علم، چاپ اول، ۱۳۶۷ .
- ۲۱ ریپکا، پرفسوریان: ادبیات ایران در زمان سلجوقیان و مغولان، ترجمه دکتر یعقوب آژند، نشر گستره، چاپ اول، ۱۳۶۴.
- ۲۲\_ طبری، احسان: برخی بررسیها دربار، جهانبینیها و جنبشهای اجتماعی در ایران، ۱۳۴۸.
- ۲۳- لوئیس، برنارد: تاریخ اسماعیلیان، ترجمه دکتر فریدون بدرهای، انتشارات توس، ۱۳۶۲.
- ۲۴ اته، هرمان: تاریخ ادبیات فارسی، ترجمه دکتر رضازادهٔ شفق، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۵۶.
- ۲۵ ولادیمترتسف. ب: چنگیزخان، ترجمه دکتر شیرین بیانی (اسلامی ندوشن)، انتشارات اساطیر، ۱۳۶۳.

- ۲۶ لوئیس برنارد و دیگران: اسماعیلیان در تاریخ، ترجمه یعقوب آژند، انتشارات مولی، چاپ اول، ۱۳۶۳.
  - ۲۷\_ كاسب، عزيزالله: منحنى قدرت در تاريخ ايران، ۱۳۶۸ .
- ۲۸ احمد بناهی سمنانی، محمد: حسن صباح، چهره شگفتانگیز تاریخ، انتشارات نمونه، چاپ ششم، ۱۳۷۱.
- ۲۹\_ احمد پناهی سمنانی، محمد: چنگیزخان. چهره خونریز تاریخ. انتشارات نمونه، چاپ ششم، ۱۳۷۱.
- ۳۰ آقایانی چاووشی، جعفر: خواجه نصیرالدین طوسی و ابتکارات علمی او (مقاله)، ماهنامه آموزش و پرورش، دوره چهلودوم، شماره ۶، ۱۳۵۱.
- ۳۱ ژرژ صلیبا و ای. اس. کندی: حالت کروی جفت طوسی (مقاله)، ترجمه بهناز هاشمی پور، مجله تحقیقات اسلامی، شماره ۱ و ۲. سال ۸. ۱۳۷۲.
- ۳۲\_ قربانی، ابوالقاسم: بیرونینامه، تحقیق در آثار ریاضی استاد ابوریحان بیرونی، سلسله انتشارات انجمن آثار ملی، ۱۳۵۳.
  - ۳۳\_ قربانی، ابوالقاسم: زندگینامه ریاضیدانان دوره اسلامی، مرکز نشر دانشگاهی.
  - ۳۴ دولاندلن، ش: تاریخ جهانی، ترجمه احمد بهمنش، انتشارات دانشگاه تهران.
  - ۳۵ طوسی، خواجه نصیرالدین: اخلاق ناصری، با مقدمه وحید دامغانی، انتشارات فراهانی.
- ۳۶ احمد پناهی سمنانی، محمد: سلطان جلال الدین خوارزمشاه، تندیس دلیری و استقامت، نشر ندا، چاپ اوّل، ۱۳۷۵.
- ۳۷ احمد پناهی سمنانی، محمد: امیراسماعیل سامانی ـ فرمانروای بزرگ و عادل، نشر ندا، چاپ اوّل. ۱۳۷۵.

## KHAJEH NASIREDDIN TOUSSI

The heaven of art, and the sun of the earth



(Mohammad Ahmad Panahi)

First Edition (1997)



Neda Publication

Printed in Tehran, Iran by Neda Publication P.O.Box:16315-361

I.S.B.N.: 964-5565-32-4

... شخصیتی مشابه، یا الاقل همطراز قهرمان این کتاب را نه تنها در تاریخ ایران، بلکه در تاریخ دیگر ملتها نیز به ندرت می توان یافت... ... ظرفیت علمی و توانایی او در زمینه های کوناکون دانش بشری

... طرعیت علمی و دوانایی او در زمینه های خوناخون دانش بشدی به راستی انسان را به حیرت می اندازد. بی جهت نیست که دانشمندان بزرگ معاصرش به او استادالبشنر لقب دادهاند و شاگرد نامدارش «علامه حلی» وی را عقل هادی عشیر، یعنی عقل بازدهم، پس از عقول دهگانه ای که خداوند پدید آورده، معرفی کرده است....

... پژوهشگران قدیم و جدید، اعم از ایرانی، عرب و اروپایی، با برخوردی شورانگیز و پر از شگفتی و اعجاب، شخصیت او را سورد تعظیم و ستایش قرار دادهاند....

... به پاس خدمات برجستهاش به دانش ستارهشناسی، نامش را در نصفالنهار ۲۱ جنوبی و مدار صفر درجه کره ماه ثبت کردهاند...

... خواجه نصیر الدین طوسسی، وجوه نادرهای است که شخصیتی چندگانه دارد: سیاستمدار، حکیم و فیلسوف، فقیه، متکلم، ریاضسی دان، منجم، طبیب، ادیب، لغتشناس و شاعر است....

... نقش عجیب و پیچیده او در دنیای سیاست، اقامتش در درهای اسماعیلیان، و بازی ماهرانه او در کشاکش بین هلاکوی مغول و زمامداران اسماعیلی و سهم عجیبش در فروپاشی خلافت جابرانه عباسیان و ... دراین کتاب مورد گفتگو قرار میگیرد....

