

یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر



义

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی جلد نخست

# تروعا

# یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر

ویراستار: هما سرشار ویراستار بخش انگلیسی: دبی ادهمی مدیر: بیژن خلیلی



از انتشارات مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی جلدیکم پائینز ۱۹۹۶ مرکز تاریخ شفاهی ازکامران و مینو بروخیم، اسکندر و یافا حکاکیان، عزتالله و ناهید دلیجانی، سلیمان و مهلقا رستگار، سپهر سرشار، هومن سرشار، منصور و مهری سینایی، حمید و مایرا صبی، فرح صفایی کیا(امین)، آقاجان عمرانی و پسران، الیاهو قدسیان وپسران، شهریار و رکساناکشفی، نجات و هلن گبای، نوراله و محبوبه گبای، ایزک و ژاکلینمرادی، پرویز و پوران نظریان، یونس و ثریا نظریان که با پشتیبانی مالی و معنوی شان چاپاین کتاب میسرگردید صمیمانه سپاسگزار است.

ویراستاران تروعا زحمات ایرج صفایی و هومن سرشار را برای روخوانی نسخهٔ پایانی کتاب ارج می نهند. یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر

ناشر: مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی

چاپ نخست \_ پائيز ۱۹۹۶

كليهٔ حقوق اين كتاب براي مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني محفوظ است.

🖞 لوگوي ثبت شده



چاپامریکا

طرح روی جلد و لوگوی مرکز: رکسانا جاوید

حروفچینی و طراحی صفحات: اِما دُلخانیان

مقالات معرف دیدگاه نویسندگان آنهاست

نقل بخشهایی از مطالب تروعا برای نقد و ارجاع با ذکر مأخذ مجاز است. برای تجدید چاپ تمام یابخشی از هریک از مقالات موافقت کتبی نویسنده مقاله و مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی لازم است. این کتاب با کاغذ بدون اسید چاپ شده است.

نشانی مرکز:

CIJOH - P.O.BOX 2543 Beverly Hills, California 90213-2543

Tel: Office (310)472-3012 Info: (818)9.08.08.08 Fax: (310)472-3043

از پدر خود بپرس تا به تو آگاهی دهد و از پیرانت تا به تــو بـگویند سفر تثنیه فصل ۳۲ آیه ۷

Ask the father, and he will declare unto thee, Thine elders, and they will tell thee.

Deuteronomy 32:7

וֹכֹוּנִיִּף וֹיִאִּכְּרוּ־לָּוְר: שָׁאַל אָבִיּוּך וְיַנִּּנְדְּר

דברים האזינו לב

# به همهٔ آنهایی که تاریخ را ساختند

# سپاس

مركزتاریخ شفاهی یهودیان ایرانی (مركز) از همهٔ یارانی كه برای اولین كنفرانس"یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر" ثبت نام كردند و با حضورشان پشتیبانی باارزش خود رانشان دادند صمیمانه سپاسگزار است. این یاران اولین اعضای مركز تاریخ شفاهی به شمارمی روند.

هیئت مدیرهٔ مرکز زحمات این یاران که موفقیت کنفرانس را باعث شدند، ارج مینهد:

ناصر اویسی نقاش صاحب نام معاصر ایرانی ساکن ویرجینیاکه یکی از آخرین و تازه ترین کارهای خلاقهٔ خود یعنی لوحه حقوق بشرکوروش را به مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی پیشکش کرد.

خدمات حسابداری و بیمه: حمید فانی و بهروز میمند.

گروه فنی: بهمن مجلل کارگردان فنی، عباس حجت پناه عکاس و فیلمبردار، افسر مقدم طراح لباس، مصطفی مهدیه طراح مو و آلن گبای طراح گل

کارکنان و نمایندگان شرکت کتاب و ۱۰۸ ایرانیان: حسن پوستی \_ شیدخت حکیمزاده \_ مینو خلیلی \_ مهدی سررشته داری \_ علی سلامتیان \_ فلورا شباویز \_ هنریک گالستیان \_ گلاویژ معتمدی \_ هانیه مهدیقلی \_ ژیلا میرافشار و فریبا وثوق

داوطلبان: مژگاناوهب، منوچهرحکاکیان، پدیده رفائیل، آلبرت سرشار، سهیلافیض جویندگان، شهریارکشفی، گلی گبای، ندا مجلل و فوژان نعمان

رسانههای گروهی ایرانی: زاون، منصور سیهربند، شهرام شهستا، پریچهر عندلیبی، داودفراهانی، قدس رضوی، پرویز قریبافشار، داریوش میراحمدی

سازمانهای پشتیبان: انجمن کلیمیان تهران، بنیاد جامعهٔ دانشوران یهود ایران، بنیاد فرهنگی ایرانیان، بنیاد مگبیت، "بنی بریت" گروه فریبرز مطلوب، پایا \_ پیوند ایرانیان یهودی اورنج کانتی، جامعهٔ یهودیان مشهدی امریکا، سازمان اُرت ایرانیان، سازمان ایرانیانیهودی نیویورک، سازمان بانوان مجتمع فرهنگی ارتص، سازمان بانوان یهودی ایرانی لسآنجلس، سازمان بانوان بنی بریت گروه فریبرز مطلوب، سازمان بانوان مرکز آموزشی و فرهنگی نصح، سازمان فرهنگی ایرانیان یهودی کالیفرنیا، سازمان یهودیان کرد، سیامک \_ سازمان یهودیان ایرانی مقیم کالیفرنیا، شورای ایرانی \_ هداسا، فدراسیون یهودیانایرانی، کانون سالمندان ایرانی، گروه جوانان مگبیت، گروه گلدا \_ بانوان مگبیت، مجتمع فرهنگی ارتص، مرکز آموزشی و فرهنگی نصح

هدیه کنندگان عکس، سند، کتوبا وکتاب: منیژه ادهمی – بنیامین الیاهوزاده – جان اوریان – پری آقاییپور بهجو – منیژه و حبیب پورنظریان – داود ترمهچی – شمسی ثابت – رکسانا جاوید – شمسی حکمت – نوراله خرمیان – ابراهیم خوش بخش – فریبرز داودیان – سلیمان رستگار – نیمتاج رفائیلزاده – عبداله زرهی – مهدی ساعدی – داودیان – سلیمان رسایی – نجات سرشار – شهرام سیمان – یعقوب طبری – حبیب فرحنیک – ژاله کامران – حشمتاله کرمانشاهچی – ملیحه کشفی – مینوکوتال – رحیم کهن – سلطان گبای – نازنین گلجی – موسی نافع – اختر نهایی – فریار نیکبخت – ابراهیم ویکتوری – ناهیدیمینی رفائیلی – پروانه یوسفزاده – ویولت یوسفزاده

شورای مشاوران مرکز: کامران بروخیم، منیژه پورنظریان، مینوکوتال، شیرین دقیقیان،سلیمان رستگار، شهرام سیمان، منصور سینایی، هایده سهیم، ربای داوید شوفط، ایرجصفایی، نوراله گبای، نجات گبای، داوید منشری، امنون نتصر، فریار نیکبخت، داویدیروشلمی و پروانه یوسفزاده است.

# فهرست بخشفارسی

| سيزده  | معرفي مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني                  | ۰ –      |
|--------|--------------------------------------------------------|----------|
| پانزده | سخن آغازين                                             | <b>-</b> |
| هفده   | رنامهٔ اولین کنفرانس                                   | – ب      |
|        |                                                        |          |
|        | ة يكم: مقالات                                          | پار      |
| ٣      | ز استر تا استر هما سرشار                               | ١_       |
| 49     | معرفي شهره آغداشلو                                     | • –      |
| ٣١     | قش یهودیان در انقلاب مشروطیت امنون نتصر                | ; _      |
|        | بناهای تاریخی یهودیان ایران و طرح                      | _ ب      |
| 41     | نوسازی مقبرهٔ استر یاسی گبای                           |          |
| 99     | پهوديان در نهضتها و احزاب سياسي فريار نيكبخت           | _ ي      |
| 94     | جنگ بینالملل دوم و جامعهٔ یهود در ایران    ژاله پیرنظر |          |
| 1.7    | غمههای داودی ساسان سپنتا                               | _ ن      |
| 110    | اریخچهٔ سازمانهای یهودیان ایرانی شموئیل کامران         | _ ت      |
| 149    | ئويشهاي يهوديان ايران هايده سهيم                       | ً        |
|        | ررسی تطبیقی یهودی ستیزی درکشورهای                      | _ ب      |
| 171    | وپایی و ایران شیرین دخت دقیقیان                        | ار       |
|        | قش یهودیان در بانکداری، بازرگانی                       | _ ن      |
| 191    | صنعت شكراله برآوريان                                   |          |
| 717    | بحلات وگورستانهای یهودی                                |          |
| 741    | ىتن فىلم «يهوديان مشهد»                                |          |
|        | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -                |          |

|          |                     | پارهٔ دوم: اشعار  |
|----------|---------------------|-------------------|
| 700      | مقام مادر           | _ ناصر حكاكها     |
| <b>Y</b> | مرثیهای برای خدایان | _ جهانگير صداقتفر |
| 751      | هشدار               | ـ يعقوب طبرى      |
| 154      | مرتضيخان ني داود    | _ مهين عميد(نگاه) |
| 790      | داستانِ راستان      |                   |

ے طوبی کروبیان در جستجوی یار ۲۶۷

# پارهٔسوم:پیامهاونامهها

| 771 | _ فدراسيون يهوديان ايراني |
|-----|---------------------------|
| *** | _ انجمن كليميان تهران     |
| 774 | _ بنیاد مگبیت             |
| 474 | _ امیر شوشانی             |
| YVV | ۔ نجات گبای               |
| 7.1 | _ مسعود هارونيان          |

# مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی (مرکز) روز ۹ اوگوست ۱۹۹۵ در لس آنجلس، با تأیید و پشتیبانی ۱۶ سازمان یهودی ایرانی این شهر، به وجود آمد.

مرکز به عنوان یک سازمان غیرانتفاعی در ایالت کالیفرنیا به ثبت رسیده است و دارای شمارهٔ ثبت ایالتی و فدرال است.

مرکزبرای گردآوری اسناد و انجام مصاحبه با افرادی به وجود آمده است که در دهههای معاصر ایران به گونه ای در تاریخ و زندگی علمی، فرهنگی، ادبی، اجتماعی، سیاسی، هنری، صنعتی و اقتصادی یهو دیان ایرانی اثرگذار بوده اند، سینه شان گنجینهٔ گرانبهایی ازاین آگاهیهاست و بخشی از تاریخ معاصر را تشکیل می دهند. این نوارهای مصاحبه همراه با اسناد، عکسها، نوشتارها و گفتارها در دو محل، یکی در دفتر مرکزی لس آنجلس و دیگری در انستیتوی پژوهشی دیا سپورا دانشگاه تلاویو، گردآوری شده در دسترس پژوهشگران و علاقه مندان قرار خواهندگرفت.

نمونهای از دستاوردهای مرکز، برگزاری یک کنفرانس سالیانه است که طی آن پژوهشگران و متخصصان تاریخ یهودیان ایرانی در سراسر جهان در آن شرکت می کنند. هر کنفرانس گزارش پیشرفت طرح تاریخ شفاهی و نتایج کوششهای سال قبل دستاندر کاران آن نیزبشمار می رود. در هرکنفرانس، نمایشگاهی از عکسها و اسناد قدیمی که طی سال جمع آوری شده اند، برگزار خواهد شد. پس از پایان هرکنفرانس، مجموعهٔ سخنرانیها ارائه شده در یک جلد کتاب تروعا و مجموعهٔ عکسها و اسناد در یک جلد جداگانه منتشر خواهد گردید.

یکی از ویژگیهای طرح مصاحبههای تاریخ شفاهی برقراری یک پل ارتباطی بین نسل گذشته (سالمندان) و نسل آینده (جوانان و نوجوانان) از طریق نسل امروزی (میانسالان) است که بی شک بسیار پرارزش خواهد بود.

مرکز ازکلیهٔ افراد جامعه که از این فکر پشتیبانی می کنند و در رشته های مذکور تخصص دارند دعوت می کند به ما بپیوندند تا ما را در گردآوری تجربیات ارزشمند و ثبت خاطرات نسل سالمند ایرانی، این دانشنامه های زنده، قبل از آنکه دیر شود یاری دهند.

ما مصمم هستیم، با احساس مسئولیت وکوشش و عشق فراوان، گُداری را که نسل گذشته بهما سپردهاند \_ تا با آن از دریای پر تلاطم تاریخ بگذریم \_ به دست نسل جوان بسپاریم و آسوده خیال به راه خویش برویم تا اینان ما را رهبر باشند.

این طرح توسط هما سرشار ارائه و بنیان گذارده شده است. اعضای هیئت مدیرهٔ مرکز دبی ادهمی، بیژن خلیلی، رکسانا رستگار، هما سرشار، هومن سرشار، یاس سعادتمند و فرحنورمندهستند.

# سخنآغازين

نخستین کنفرانس بین المللی سالیانهٔ مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی (مرکز) که درروزهای ۱۳، ۱۳ و ۱۵ ژانویه ۱۹۹۶ برگزار شد، گامی بلند برای تحقق یک آرزوی چندین ساله بود: آرزویی برای ایجاد یک مرکزگردآوری عکس، سند، مدرک، تصویر ومصاحبه با یهودیانی که قرنها در کشور ایران زندگی کردند و بخشی از تاریخ آن سرزمین بودند ولی کمتر مورد عنایت و داوری عادلانه تاریخ نویسان قرارگرفتند.

این طرح که در آغاز با تأیید شانزده سازمان یهودی ایرانی لس آنجلس آغاز به کارکرد،طی شـش ماه اول اجرای پروژه و به تدریج پشتیبانی هفت سازمان دیگر نیزکسب کرد.یاری بیدریغ اعضای یکایک این بیست و سه سازمان برای مرکز بسیار ارزشمند بود.

بخش مطالعات یهودی ـ یوســیالای، انستیتوی پژوهشــی دیاسپورا ـ دانشگاه تلاویو، مرکزسـایمون ویزنتال و موزهٔ تالرنس (که نخســتین کنفرانس در آن برگزار شد) از جمله مراکزبین المللــی علمی و فرهنگی معتــبری بودندکه از همان روزهای نخسـت، به این طرح علاقه مند شدند و حمایت خود را اعلام کردند.

پس از پایان کنفرانس، بنیاد شوآ به سرپرستی ستیون سپیلبرگ، مرکز موشه دایان برای مطالعات خاورمیانه و افریقا دانشگاه تلاویو و موزه و مرکز فرهنگی اسکربال وابسته به هیبرو کالج به جمع پشتیبانان معتبر مرکز تاریخ شفاهی یهو دیان ایرانی پیوستند. در حال حاضر مسئولین همهٔ این سازمانها به گونهای در پیشبرد این هدف مرکز را یاری می دهند.

همزمان با اعلام تشکیل نخستین کنفرانس، متجاوز از ۲۵۰ عکس، سند، کتاب وکتوبای پانزده قدیمی، توسط علاقه مندان برای کپیه برداری به مرکز آورده شدکه طی سه روزکنفرانس به معرض تماشاگذارده شد. این نمایشگاه در ۶ ماه جون ۱۹۹۶ به دعوت سازمان مرکزی یهودیان ایرانی نیویورک به این شهر برده شد.

در ماههای مه، جون و جولای ۱۹۹۶، بیست و پنج تن از علاقهمندان، در دو گروه سنی جوان و میانسال، برای مصاحبهها از ماهاوت آموزش دیدند و انجام مصاحبهها از ماهاوت آغاز شدکه در آرشیو مرکز نگهداری می شود.

مرکز در ماه سپتامبر ۱۹۹۶ به شاهراه ارتباطی جهانی پیوست و روی انترنت رفت تا بدین وسیله امکان ارتباط با علاقهمندان به این پروژه را در سراسر جهان داشته باشد.

این کتاب برای گردآوری دستاورد بیش از دوازده پژوهشگر دانشگاهی و غیر دانشگاهی، یک هنرمند بسیار ارزندهٔ صحنهٔ تئاتر، چهار هنرمند عرصهٔ موسیقی و ده هنرمند جوان آماتور ایرانی منتشر می شود که دعوت هیئت مدیرهٔ مرکز را برای ایراد سخنرانی یا اجرای برنامههای هنری پذیرفتند. لازم به تذکر است که مسئولیت اطلاعات ارائه شده در مقالات به عهده نویسندهٔ هر مقاله است. مرکز، پژوهشهای آکادمیک ناشی از این آگاهیها را ازسوی مراکز علمی و دانشگاهها توصیه می کند.

هدف هیئت مدیرهٔ مرکز این است که یک آرشیو مرکزی به وجود آورد تا همهٔ یهودیان ایرانی بتوانند میراثهای خود را در آن ثبت و ضبط کنند و در اختیار دیگران قرار دهند. ازبه پیشواز شما می آییم تا در حالی که تاریخ را ضبط می کنیم تاریخ دیگری بسازیم.

# يهوديان در ايران معاصر

# نخستین کنفرانس بین المللی سالیانه مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی

# ۱۳ تا ۱۵ ژانویه ۱۹۹۶ لس آنجلس\_کالیفرنیا

شنبه ١٣ ژانويه

نمایشگاه عکس، نشریات وکتوباهای قدیمی: به یادآنان که تاریخ را ساختند

نمایش: از استرتا استر

نویسنده: هما سرشار

بازیگر: شهره آغداشلو

## يكشنبه ١٢ ژانويه

نقش یهودیان در انقلاب مشروطیت

امنون نتصر، اورشليم

بناهای تاریخی یهودیان ایران و طرح نوسازی مقبرهٔ «استر»

**یاسی گبای،** لسآنجلس

مهری که جاودانه میماند: یهودیان ایران و «بچههای تهران» (به انگلیسی)

میشل ستاین \_ اورز، لس آنجلس

یهودیان در نهضتها و احزاب سیاسی

فريارنيكبخت، لسآنجلس

جنگ بینالملل دوم و جامعهٔ یهود در ایران

**ژاله پیرنظر**، برکلی

هفده

#### يكشنبهشب

#### بخشاول

موسیقی اصیل ایرانی: به یاد مرتضی خان نی داود

خواننده: شهلا سرشار رهبر اركستر: فريد فرجاد

شعرخواني شعراي معاصر:

ناصر حكاكها، جهانگير صداقت فر، يعقوب طبرى، مهين عميد، طوبي كروبيان

# بخشدوم

برنامهٔ جوانان هنرمندان: امید عربیان، جینا برخوردار نهایی، دیوید قدسیان، آزاده فرهمند، هومن سرشار، شاروناکیانمهد، هاله محبوبی گبای، شان طوب، فریور مبین، فریبرز داودیان

#### دوشنبه ۱۵ ژانویه

تاریخ معاصر یهودیان ایران (به انگلیسی)

**پیمان بنونی**، سن دیگو و **سامی سیمنگار**، لس آنجلس

تاریخچهٔ سازمانهای یهودیان ایرانی

شموئيل كامران، لس آنجلس

گویشهای پهودیان ایران

هایده سهیم، نیویورک

بررسی تطبیقی یهودی ستیزی در کشورهای اروپایی و ایران

شيرين دخت دقيقيان، تهران سخنران مهمان

نقش بهو دبان در بانکداری، بازرگانی و صنعت

شكراله برآوريان، لسآنجلس

محلات وگورستانهای پهودی

جهانگير بنايان، لس آنجلس

جه حدر بدین سر عجد

فيلم مستند يهوديان مشهد

تلويزيون اسرائيل، اورشليم

# مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

برنامه

دومين كنفرانس بين المللي ساليانه

یهودیان ایرانی در تاریخ معاصر

موزه و مركز فرهنگى اسكربال

٩ - ١٠ - ١١ نوامبر ١٩٩٤

# با همكاري

بخش مطالعات یهودی \_ یوسیالای انستیتوی پژوهشی دیاسپورا \_ دانشگاه تلاویو مرکز موشه دایان برای مطالعات خاورمیانه و آفریقا \_ دانشگاه تلاویو بنیاد شو آ به سرپرستی ستیون سپیلبرگ دوستداران امریکایی دانشگاه تلاویو

# شنبه ۹ نوامبر ـ از ساعت ۱۹:۳۰ تا ۲۴:۰۰

ازساعت ۱۹:۳۰ نامنویسی و بازدید از موزه

۲۰:۳۰ – ۲۰:۰۰

# قدردانی از مشفق همدانی

۲۰:۴۰ \_ ۲۰:۳۰ خوش آمد

۲۱:۰۰ – ۲۱:۰۰ نمایش فیلم مستند «مشفق همدانی»

۲۱:۰۰ ـ ۲۱:۱۵ نادر نادرپور، لس آنجلس

دوست مشفق من و آقای داستایفسکی

۲۱:۱۵ \_ ۲۱:۳۰ \_ مشفق همدانی، لس آنجلس

سخنان پذيرش

۲۲:۳۰ ـ ۲۲:۳۰ پذیرایی ـ نمایشگاه عکس و اسناد و کتوباهای

قديمي يهودي ايراني \_ غرفه كتاب

# موسیقی سنتی و طنز یهودیان شهرستانهای ایران

لالاییها، شیراها، ترانههای عروسی، حمام روان،

حنابندان، شبات عروسي، يسر زتئون.

قطعات طنز

پوششهای سنتی یهودی

# یکشنبه ۱۰ نوامبر ـ ۸:۳۰ تا ۲۴:۰۰

۲۲:۳۰

۹:۳۰ پروانه صراف، نیویورک

زن ایرانی و یهودیت

۱۰:۰۰ ـ ۱۰:۳۰ پرسش و پاسخ

۱۱:۱۵ – ۱۱:۱۵ داوید منشری، تلاویو

مهاجرت یهودیان ایرانی به ارض موعود

۱۱:۲۵ – ۱۱:۴۵ پرسش و پاسخ

۱۲:۳۰ \_ ۱۲:۳۰ ژانت آفاری، ایندیانا

نقش خطير غيرمسلمانان در انقلاب مشروطهٔ ايران

۱۲:۳۰ ـ ۱۳:۰۰ پرسش و پاسخ

۱۴:۳۰ ـ ۱۴:۳۰ هما ناطق، پاریس

تاريخچهٔ آليانس ايزرائليت در ايران

۱۵:۰۰ ـ ۱۵:۰۰ پرسش و پاسخ

١٥:١٥ – ١٥:١٥ صدرالدين الهي، بركلي

بچه مسلمون ناف محله

۱۷:۰۰ ـ ۱۶:۳۰ داوید پروشلمی، تلاویو

یهودیت، ایران و اسلام در آثار شعرای یهود ایران

۱۷:۳۰ ـ ۱۷:۳۰

# شب از ساعت ۲۱:۰۰

۱- شوی هنری جوانان

۲- موزیک، رقص و پذیرایی

# دوشنبه ۱۱ نوامبر - ۸:۳۰ تا ۲۴:۰۰

۹:۳۰ - ۱۰:۰۰ آلن شائولی، پاریس

یهودیان ایرانی و موسیقی

۱۰:۰۰ ـ ۱۰:۳۰ پرسش و پاسخ

۱۰:۴۵ – ۱۰:۳۰

۱۱:۱۵ ـ ۱۱:۴۵ آنتون فلتون، لندن

قالیهای یهودی ایرانی

۱۱:۱۵ ـ ۱۱:۴۵ پرسش و پاسخ

يافا ساقيان، لس آنجلس 17:30 - 17:00 تاریخچهٔ عقدنامهها و کتوباهای بهو دیان ایرانی پرسش و پاسخ 14:.. \_ 17:4. فيلم مستند، موزهٔ دياسپورا 15:00 - 14:00 حكايت يهوديان ايراني، ترجمهٔ سليمان نعيم ياس سعادتمند، لس آنجلس 10:10 - 10:00 گزارش پروژهٔ تاریخ شفاهی میزگرد خاطره گویی 19:10 - 10:10 گروه نخست خاطرات سیاسی میزگرد خاطره گویی 17:40 - 18:40 گروه دوم خاطرات اجتماعی

# شب یادی از «یَلدی تهران» و مددرسانان ایرانی آنها

۲۰:۱۰ مقلمه
دیزی میللد، بنیاد شوآ
۲۰:۲۰ – ۲۰:۲۰
تاریخچهٔ یلدی تهران
تاریخچهٔ یلدی تهران
۲۰:۵۰-۲۰:۴۰
من و بچههای لهستانی در پناهگاه تهران
من و مددرسانان ایرانی ام

۲۲:۰۰-۲۲:۰۰ کنسرت پری زنگنه

پارهٔ یکم: مقالات

# پيشكششهره آغداشلوزن بالندة صحنة تئاتروزندگي

# از استرتا استر

نمایشنامه درسه پرده

نویسنده: هما سرشار

#### هما سرشار

#### "کسی چه میداند، شاید به جهت چنین زمانی به مقام ملوکانه رسیدهای"

مردخای خطاب به استر\_کتاب استر

# يادداشتنويسنده

امکان دارد پژوهشگران تاریخ دربارهٔ هویت اخشورش با یکدیگر هم رأی نباشند. اخشورشی که نامش درکتاب استر آمده و در نمایش هم از او نام برده می شود باید همان خشیارشا باشد که زمانی حدود ۲۴۰۰ سال پیش می زیسته است، یا بهمن یا اردشیر دوم (اردشیر دراز دست) دورهٔ هخامنشیان. برخی می گویند استر پارتی است و عده ای براین عقیده اندکه او اسطوره ای بیش نیست. در هر دو حال از نظر من فرقی نمی کند. قصدم نوشتن داستانی بود که نه پژوهشی است و نه دانشگاهی. آنچه به نظرتان می رسد برداشتی است آزاد از حکایتی که دیروز آغاز گردید و تا امروز ادامه دارد: حکایت همهٔ استرهای قوم من در طول تاریخ زندگی یهودیان.

## شخصيتهاىداستان:

\_ ملکه استر، همسر برگزیدهٔ اخشورش \_ اخشورش یا خشیارشا، یادشاه هخامنشی

خانم جان استر، مادر بزرگ
 بابا خشایارشا،پدر بزرگ

\_ استر، مادر \_\_ خشايار، همسر

\_ اسی، دختر \_ خشی، پسر

# زمان و مكان داستان:

سال ۱۹۹۵ \_ لوس آنجلس

**دکور و وسایل صحنه:** آشپزخانهٔ یک خانوادهٔ ایرانی به صورت نمادین: یک میز، چهار عدد صندلی، در خروجی به راهروی خانه، یک عدد تلفن بی سیم دستی، یک عدد پیجر، جعبه و وسیلهٔ خیاطی، تعدادی کتاب و قلم وکاغذ، مانکن خیاطی، کتاب استر، یک صندوق میوه

لباس بازیگر:یک لباس بلند خانه، یک رُبدوشامبر بلند از جنس همان لباس، تاج وشنل ملکه استر، عینک

#### اشعار:

احمد شاملو، فروغ فرخزاد، مولانا، سودابه هویت دوست

# صحنةاول

صحنه: ساعت نه ضربه زنگ می زند و صبح را اعلام می کند. صحنه روشن می شود. یک استرکه لباس خانه به تن دارد، از در ورودی سمت چپ وارد صحنه می شود. یک تلفن بی سیم در دست دارد و با بی حوصلگی با مادرش به گونه ای حرف می زند که گویی می خواهد او را دست بسرکند. روی میز آشپز خانه لباس ملکه استر و وسایل خیاطی پهن است. سوزن و نخ را بر می دارد و در حالی که حرف می زند خیاطی می کند.

#### استر

... آره مامان، هزارتاگرفتاری دارم، این اسی ام یه پروژه برای کلاس طراحیش داره که انداخته سر من. ميخواد يه لباس قديمي ايراني درست كنم... چي چي رو به من چه؟ آخهخودم بهش ایده دادم استر بشه... آره استر، ملکهٔ هخامنشی، جالبه نه؟... باز میگه به تو چه؟آخه بچهام هیچی از ملکه استر نمیدونه، میخواد هم یه خورده داستانو براش بنویسم، هملباسشو بدوزم، هم تاجشو درست کنم!... آره منم بهش میگم، میگم پس تو چیکارشومی کنی؟ میگه: "مام، سـه تای دیگه امتحان دارم، به این یکی نمیرسم" ... عیب نداره حالا، میکنم واسش... آخه قصهٔ ملکه استر یادم رفته... آره هامان و مردخای یادمه ولی پروژهروکه نمیشه با چهارتا اسم سر هم کرد مامان جون. بدم نمیاد یه دور بخونمش ببینم چی بود،ولی هر چی ميگردم كتاب استرو پيدا نميكنم. بابا از توكتابخونهٔ من ورنداشتن؟... ازشونبپرسين (كمي سكوت مي كند)... ميكن كجا گذاشتن؟... تو قفسهٔ لاليكا؟ باريكلا! مگه كتابوميذارن تو قفســهٔ كريســتال؟ (به طنز)... نه عيبي كه نداره فقط رنگشون به هم نميخوره! دكور خونهرو خراب میکنه! (می خندد) مامان، گوشی لطفن...(می رود روی خطدیگر)الو..... چى شــده خشايار؟ ...بازم نيومد؟ بابا يه صندوقدار ديگه بگير! چقد لىلى بهلالاي اين یکی میذازی؟ .....باشـه اگه شد میام....گفتم که اگه شد...اوکی (میرود روی خطاول) ببخشين مامان، خشايار بود. بازم صندوقدارش نيومده، ميخواد برم مغازه كمكش... چشم، حتمن همه كارامو ميريزم و ميرم خدمتش... مامان جون، حالشـو داشتين از تورختخواب

بزنین بیرون، بابارو وردارین بیاین یه سری به ما بزنین (بااعتراض)... یه سری به نوه هاتون بزنین، همش میپرسن این خانوم جان استر و باباجان خشایارشا کجان؟ (میخندد)... آره، منم همینو میگم: تو رختخواب... گوش به رادیو بیست چهار ساعته، چشم به تلویزیون ایرانی. خوب دیگه خداحافظ مامان... حالاکار دارم، کارم که سبک شد، بازبهتون زنگ میزنم... کی؟ چی شده؟... نه نترسین هیچ جا نمیره! این بابا هر چند وقت یه مرتبه از این بازیا در میاره که حقوقشو ببرن بالا. از رادیو بره کجا؟ مگه کار دیگهای بلده؟... نه نترسین، خدا نکنه از غصه بمیرین! خداکنه همهٔ غصه ها همین باشه خداحافظ... باشه خداحافظ... خداحافظ...

## صدای اسی از دم در خانه (پشت صحنه)

(لهجهٔ امریکایی و عجله دارد)

- Mom are you working on my project? Please, it's getting late. It's due inthree days.

#### استر

آخه بیا این لباسو نگاه کن بین خوبه؟ خوشت میاد؟

#### صدای اسی

اصلن وقت ندارم، It's okay! Just do it, please do it mom ،آخه!

I don't know Esther mom . من رفتم دانشگاه، عصر میرم با بچهها شام. خشیام میاداونجا، با هم برمیگردیم worry نباش Bye Mom!

#### استو

(دنبالـش می دود و از صحنه بیرون می رود) بیا بیا پیجـرت یادت رفت! جون مامان هر وقت پیجت کردم زود جواب بده، قبل از اینکه از دلشـوره بمیرم. نترس جلوی دوسـتات آبروتنمیره!!

## صدای اسی

نه بابا، آبرو چيه؟ همهٔ بچهها يكي يه پيجر بهشون وصله!

This is the Persian way of being a parent, mom. I know, bye.

صحنه تاریک می شود.

## يايان صحنة اول

# صحنةدوم

صحنه: ساعت دیواری شش ضربه زنگ می زند و عصر را اعلام می کند. صحنه روشن می شود. استر کتاب استر را در دست دارد، لباس ملکه استر آماده شده و سر چوب رختی با تاج طوری آویزان است که شکل آدم پیدا کرده است.

#### استر

(كلافه شده است) نه نميتونم بنويسم. نوشتنم نمياد. وقتى ام نمياد هيچ كاريش نميتوني بكني.

سراغ خشایارم نتونستم برم، حتماً اوقاتش تلخ شده! از صبح تا حالا همین طورنشستم ... دستم زیر چونه، نگاه به افق، هی سیگار می کشم و قهوه میخورم ولی دریغ از چندتا جملهٔ باب دل. راستی نوشتن چه کار سختیه! بیخودی نیست که این نویسندههای امریکایی میرن تو resort نویسندگی، یعنی استراحتگاهای ویژه، بست میشینن تا بمالن وبسابنشون که نوشتنشون بگیره! به این میگن نویسندگی ابرقدرتی، به مال ماکه گوشهٔ آشپزخونه و به زور سیگار و قهوه باید سرحال بیایم میگن نویسندگی اجهان سومی. نویسندگی!؟ خُبه توام... با این دو سه صفحه رونویسی شدی نویسندگی به اوه... کو تانویسندگی! (حرکتی می کند، آهی می کشد) آخه یه وقتی بد جوری هوای نویسندگی به سرمزده بود. ولی نشدکه... و اما... و اما استر خانم گل، ملکهٔ ایران زمین، همسر خشیارشا یا اردشیر یا اَخشوُرش، ناجی یک قوم، زیبای وارسته، نازنین دلسوزی که همسرش پادشاهیه جهانی و پرقدرت، نام که نماد اندیشه است و تفکر و سیاست و هفت رئیس فارس و مادکه فرزانگان کشورند. راستی همهٔ عوامل یک درام کامل حاضره: دسیسه، هیجان، روابط گرم و پرکشمکش، راستی همهٔ عوامل یک درام کامل حاضره: دسیسه، هیجان، روابط گرم و پرکشمکش، قهرمان وضد قهرمان، پادشاه و وزیر و ملکه، دشمنی و عشق، لباس و دکور. خوب منم همینا رونوشتم دیگه! پس اشکال کارکجاست؟ بذار یه دور دیگه بلند بخونم ببینم چی

نوشتم! (نوشتهٔ خودش را میخواند)

خشیارشا در سال سوم پادشاهی خود ضیافتی در کاخ شوش ترتیب می دهد و پس از آنکه مشروب مفصلی می نوشد، امر می کند ملکهاش وشتی را به حضور او بیاورند تازیبایی اش را به بزرگان و سایر مردم نشان دهد. اما ملکه از این کار سر باز می زند. شاه به شدت خشمگین می شود، او را به توصیهٔ هیأت هفت نفرهٔ فرزانگان دربار از مقام خودمعزول می کند، آنگاه یهودی دختری "هَدَسا" نام را به شهبانویی بر می گزیند و او رااستر می نامد. استر عمویی دارد به نام مردخای. مردخای توطئهای را که دو تن از درباریان بر ضد شاه ترتیب داده بودند، کشف می کند و توسط استر به گوش خشیارشامی رساند، در نتیجه نزد شاه مقام و منزلت والایی می یابد. هامان، نخست وزیرِ خشیارشاکه از مردخای و تعظیم نکردن او دل خوشی ندارد، کینهٔ یهودیان را به دل می گیرد و از شاه اجازه می خواهد تا آنها را به هلاکت برساند. مردخای از جریان آگاه می شود و به وسیلهٔ ملکه استر حکمی از شاه می گیرد. به موجب این حکم یهودیان از انهدام رهایی می یابند و دشمنان خود \_ به ویژه هامان را \_ به داری که یهودیان از انهدام رهایی می یابند و دشمنان خود \_ به ویژه هامان را \_ به داری که برای مردخای بر یاکرده بودمی آویزند.

نه، بی حاله! خوشم نیومد! جون نداره، قدیما بهتر می نوشتم. عجیبه! من که بیست سال پیش، از سرگذشت اون خانوم مدیر پیر سالخورده که، گوشهٔ باغی توکرج، روزگاری بی حرکت و ساکنو می گذروند، داستانی به اون قشنگی نوشتمو دادم مجله چاپ کرد، چرا نمیتونم قصهٔ این بانوی برجستهٔ تاریخ ایرانو یه جور دلچسبی بنویسم؟! بذار ببینم توی کتاب استر را برمی دارد و می خواند)

شخصی یهودی در دارالسلطنهٔ شوشین بود که مردخای خوانده می شد. مردخای همراه با یخونیا پادشیاه یهودا و اسیران دیگر از اورشلیم رانده شده بود. نَبوکَد نَصَّر پادشیاه بابل ایشیان را به اسیری آورده بود. جلای وطن! یهودی همیشه سرگردان! هزارون سیاله تاریخ داره تکرار میشه. مردخای هَدَسا یعنی استر دختر برادر خود را تربیت می کرد، چون دخترک را پدر و مادری نبود. آن دختر خوب صورت و نیکو منظر بود و بعد ازوفات پدر و مادرش مردخای وی را بجای دختر خودگرفت. پس چون امر و فرمان پادشیاه شایع گردید، دختران بسیاری در دارالسلطنهٔ شوشن زیر دست هگای مستحفظ زنان جمع شدند. استر را نیز به خانهٔ پادشاه زیر دست هگای آوردند. دختر به نظرهگای پسند آمد و در حضورش التفات یافت. پس اسباب آرایش و تحفه های زیاد و

نیزهفت کنیز به وی داد. هفت کنیز! هفت کنیز! اوهو... و او را باکنیزانش به بهترین خانهٔ زنان نقل کرد.

نكنه شخصيتش پيزوريه؟ نه بابا شخصيتش خيلي ام قويه! (كتاب را چند صفحه ورق مي زند) مثلن اينجاكه قراره هامان حكم قتل عامو اجراكنه، استر خوب عمل ميكنه!

مردخای گفت به استر جواب دهید: "در دل خود فکر مکن که تو در خانهٔ پادشاه برخلاف سایر یهود \_ رهایی خواهی یافت! اگر در این وقت تو ساکت بمانی، راحت و نجات برای یهود از جای دیگر پدید خواهد آمد، اما تو و خاندان پدرت هلاک خواهید شد. کسی چه می داند؟ شاید به جهت چنین وقت به مقام ملوکانه رسیده ای!". به به! به این میگن عمو جان عاقل! پس استر مردخای را پیغام داد: "برو و تمامی یهودیان را که در شوشن یافت می شوند جمع کن، برای من روزه بگیرید و سه شبانه روز چیزی مخورید و میاشامید. این همون روزهٔ پوریمه دیگه من نیز باکنیزانم روزه خواهم داشت و با دهان روزه نزد پادشاه داخل خواهم شد \_ اگرچه خلاف حکم است \_ و اگر هلاک شدم!"

حسابی جنم داره! دوست داشتنیه نه؟ یعنی هم دوستش دارم، هم بهش احترام میذارم. حالام که کتاب سرگذشتشو دوباره خوندم یه جوری شدم، یه حالی بهم دست داده. انگاری هزار سساله می شناسمش، انگار از خودمه، همچی زیر پوستمه. اصلن انگار سرگذشت منوهمهٔ زنای قوم من تو این کتابه! از صبح تا حالا دگرگونم! نمیتونم ازش غافل بشم! هر دفعه کتابو برمیدارم و میخونم یه چیز تازه پیدا میکنمو یه فکرتازه به مغزم میزنه. احساسم نسبت بهش دوگانه است: دوستی و لجاج، دوستی چون باهاش همانندی دارم، لجاج چون فکرمیکنم نمیتونم مثل اون باشم. ملکه استر پشت دشمنو به زمین رسوند و از میدون جنگنابرابر پیروز زد بیرون، ولی من هنوز اندر خم یک کوچهام.

## صداىخشايار

استر، استر، كجايي؟ بياكمك كن ماشينو خالي كنيم.

#### استر

اومد خونه، خشیارشای من! سرورگرامی از ستاد فرماندهی برگشت به کاخ سلطنتی و به آغوش ملکه استر خود! (کاغذها را جایی پنهان می کند) حالا باز ببینه سرم گرم یه کار دیگه غیر از کار خونه است اوقاتش تلخ میشه. آهان اینجا جاتون بهتره ... (آهسته و

رو به کاغذ وقلم) باز میام سراغتون. (با عجله دستی به سر و روی خود می کشد) ما که فقط همین یه ملکهرو نداشتیم! اینجانب نیز در این بارگاه، با بیست و چهار قرن فاصله از دوران سلطنت خشیارشاه هخامنشی، ملکهٔ دربار ایشونم! با یه جزئی اختلاف: سنت استر ملکه، فرمونبرداری مطلق بهم ارث رسیده، اما دریغ از قدرتش! بله؟ امروزو می فرمایین که نرفتم مغازه؟ اون هزار دفعهٔ دیگه که نرفتم چی؟ کلاً دارم میگم (به سوی گاراژ می رود و بالودگی داد می زند) ... اومدم ... اومدم .... اومدم ..... اومدم .....

#### صداىخشايار

(با لودگی متقابل)

- Yes honey, I am home! And guess what? Your honey is very hungry!

#### استر

به به! خوش آمدید! (به تقلید نوشتهٔ کتاب استر، آشپزخانه را نشان می دهد و با طنز) بنده راسر افراز فرمایید و به خانهٔ زنان قدم رنجه کنید سرور من!

(از صحنه بیرون می رود و با یک صندوق میوه بر می گردد، رو به راهرو بلند بلند می گوید) ای فرماندهٔ پیروز من! امروزم از میدون تره بار برنده زدی بیرون هان؟ نمیدونم چرا ما ملت مثل این قحطی زده ها میمونیم؟! یکی نیست بگه بخدا میوه و تره بار تا قیام قیامت، اقلن تواین مملکت تموم نمیشه! نترسین... (صندوق را گوشهٔ آشپزخانه می گذارد و به خودمی گوید) من که تو یخچال جا ندارم!

#### خشايار

إنقدر غُر نزن استر! همه شو خريدم بيست دلار. خوبى صندوقى خريدن همينه ديگه. نميخواى بريز دور! حالا بيا خوبى كن! (در حاليكه صدايش دور مى شود و به طرف اطاق خواب مىرود)... شام چى داريم؟ تا لباسمو عوض كنم ميزو بچين كه داغونم!

#### استر

(همچنان به کار مشغول است و میز را میچیند) به به! باید ببینی چه شامی برات پختم. انگشتاتم باهاش میخوری!

# پایان صحنهٔ دوم

# صحنةسوم

صحنه: ساعت دیواری دوازده ضربه می زند و نیمه شب را اعلام می کند. صحنه نیمه تاریک و همان آشپز خانه تمیز و مرتب است. استربارُ ب دو شامبر و کمی خواب آلود وارد می شود. لباس و تاج ملکه استر در دسترس استر و با نور مشخص است.

#### استو

خوابم نمیبره، تو خواب یادم اومد سنگهای تاجو نذاشتم. بچههام هنوز نیومدن، نصفه شبه،این ملکه استرم بدجوری دست از سرم برنمیداره. (مستأصل) ای استر ملکه ، مادر قوم من! جون من بگو چی بنویسم؟ ازکجای سرگذشت بگم؟ داره دیر میشه ها! اصلن یه سؤال! چرا باید سرگذشت تو رو بنویسم؟ شخصیتای دیگهٔ کتاب استرم بد نیستن! مثلن همین ملکهوشتی. به نظر تو چرا تا امروز هیچکی به این وشتی عنایتی نکرده؟ جالبه، نه تنها عنایتی نکردن، اسمشم کمتر آوردن. پرسوناژ وشتی که قوی تره! زن مستقل و صاحب رأی! البتهاز نظر من. از دید دیگران که سرکش و ناشزه است (با تردید) کاشکی برای اسی لباس ملکهوشتی رو میدوختمو قصهٔ اونو می نوشتم. (سرش را به علامت نفی تکان می دهد) ولی این کارو بکنم ها... (با اندوه) اگه این کارو بکنم، از سوی فرزانگان و حکیمان امروزی جامعه طرد میشم. فوری بهم اتهام فمینیستی رو میزنن که کاری جز پرروکردن زنا نداره و یهمشت شایعه پشت سرم ردیف میکنن. درست مثل همون اتهاماتی که به وشتی زدن! ایناها،اینجا نوشته (از روی کتاب میخواند و لابلای نوشته ها مزه می پراند)

در روز هفتم چون دل پادشاه از شراب خوش شد، یعنی حسابی مست فرمودند!
هفت خواجه سرا را، که در حضور اخشورش پادشاه خدمت می کردند، امر فرمود
وشتی ملکه را با تاج ملوکانه به حضور پادشاه بیاورند تا زیبایی او را به خلایق و
سروران نشان دهدزیرا که وشتی زنی نیکو منظر بود. اما وشتی ملکه نخواست بر
حسب فرمان پادشاه بیاید. پس پادشاه بسیار خشمگین و غضبناک گردید. جلسهٔ کابینهٔ

اعلیحضرت که نبود، مجلس شرابخواری بود دیگه!

آنگاه یادشاه به حکیمانی که از زمانها آگاه بودند \_ یعنی هفت رئیس فارس و مادی كهروى يادشاه را مي ديدند ودر مملكت به درجهٔ اول مي نشستند \_ گفت: "طبق شریعت جزای وشتی ملکه که به فرمان اخشورش یادشاه عمل نکرده چیست؟" آنگاه يكي ازفرزانگان قوم به پادشاه عرض كرد: "وشتى ملكه نه تنها به پادشاه توهين کرده که به همهٔ رؤسای طوایف و ولایتهای یادشاه هم بی احترامی کرده است. خوب نمی خواسته بیادوسط یه مشت مرد مست زیباییشو نشون بده! گناه کرده؟ ... چون این عمل ملكه بين تمام زنان شايع شود و بدانندكه اخشورش يادشاه امر فرموده وشتى ملكه رابه حضورشبیاورند و او نیامده، شوهرشان در نظرشان خوار خواهد شد و جمیع رؤسای **پادشاه راتحقیر خواهندکرد."**معلومه! میترسیدن زناشون پرروبشن! مگه زنای اونام اومده بودنامریکا؟! وفرزانگان پیشنهادکردند: "اگریادشاه مصلحت بداند فرمان ملوکانهای صادرشود و در تمام فارس و ماد ثبت گرددکه وشتی دیگر به حضور اخشورش پادشاه نیاید ویادشاه مقام ملوکانهٔ او را به دیگری که بهتر باشد بدهد. منطقو باش جون من! اونمازاین همه مغز متفکر! درنتیجه هنگامیکه فرمان یادشاه درتمام مملکت عظیم او شنیده شود، همهٔ زنان از بزرگ وکوچک به شوهران خود احترام خواهندگذارد." این سخن درنظر یادشاه و رؤسا پسند آمد و یادشاه موافق سخن مشاور اعظم عمل کرد. پس نامه بههمهٔ ولایتهای پادشاه فرستاد شد \_ به هر ولایت به خط آن سرزمین و به هر قوم موافق زبان آن قوم \_ آنگاه هر مرد در خانهٔ خود مسلط شود. آهان، سنگ اولو اینجا گذاشتن.

# (کتاب راکنار می گذارد)

کاشکی می شد دو تا قصه بنویسم. یکی برای دل خودم: ملکه و شتی، یکی برای دلخوشی دیگرون: ملکه استر. خوب چیکارکنم؟ من از ملکه و شتی که نیمتاج شهبانویی آمیخته به حقارتو نپذیرفت و احضار شاهونه رو بی جواب گذاشت، کینهای به دل ندارم. اصلن کلی بهش کردیت میدم که نخواست فقط زیبا باشه و ساکت بمونه تا سرتاپاشو غرق جواهر کنن. گناه و شتی این بود که می خواست مالک جسم خودش باشه همین. به نظر من و شتی نمونهٔ یه زن بالنده است. ولی ملکه استر حکایت دیگهایه! زن در چنین پایگاهی فرزانگانو بیشتر خوش میاد.

#### زن خوب فرمانبر پارساکند مرد درویش را پادشاه

و خودش را ملکه! ای استر ملکهٔ نازنین پارسا، تو به فرمان عموجان مردخای خودتوآراستی تا در روز آزمایش انتخاب بشی. حتی به دستورش قومیت و نسبیت خودتو نفی کردی و به درباریها نگفتی یهودی و دختر برادرش هستی تا شهبانو بشی و ... شدی. توحتی از مردخای نپرسیدی که: "ای عموی بزرگوار! ازکجا میدانی من برای همسری که توبرگزیدهای مناسب هستم؟ همسری که حتی اسم من \_ هدسا \_ را دوست ندارد و آنرا بهاستر تبدیل خواهد کرد؟ ای عموی دلسوز مرا وجهالمعاملهٔ چه قرار دادهای؟" ببین، ملکهاستر! ببین از این حرف شنوی تو با چه ستایشی یاد میشه:

چون دوشیزگان بار دیگر جمع شدند، مردخای بر دروازهٔ پادشاه نشسته بود و استر هنوزخویشاوندی و قومی خود را همانگونه که مردخای به او فرمان داده بود فاش نکرده بود و استر همچنان حکم مردخای را مثل زمانی که نزد وی تربیت می یافت بجامی آورد.

(بلند می شود، می رود جلوی لباس و شروع به حرف زدن با ملکه استر می کند) ای مادر قوم من! ای بانوی بزرگوار! تو صبور بودی، خیلی صبور. تو باید روزها منتظرمیموندی که خشیارشا چوگان زرین خودشو به طرفت درازکنه تا بفهمی میلش به توئه! تازه اونوقت اجازه پیدا می کردی به شاه نزدیک بشی. توی خوب و فرمونبر و پارسا هم سرنوشتتو پذیرفته بودی. گیرم خشیارشا عاشق تو بود، توام عاشقش، این ازدواجم عاشقانه ولی چه فایده!؟ تو رو توکه جرأت نکردی یه بارم به میل خودت تنگ بغلش کنی. باید صبرمیکردی تا تو رو صداکنه اینکارم کردی و یه سنت ۲۴۰۰ ساله برامون گذاشتی! میدونم، تو خودتم از این محدودیت آزرده بودی و به مردخای گله کردی، همون روزی که تو رواز دسیسهٔ هامان باخبرکرد.

چون مردخای از آنچه شده بود اطلاع یافت، جامهٔ خود را درید، پلاس با خاکستر دربر کرد و به میان شهر رفت و آنقدر به آواز بلند فریاد تلخ برآورد تا روبروی دروازهٔ پادشاه رسید. آن زمان جایز نبود کسی با لباس پلاس داخل دروازهٔ پادشاه بشود. نمی دونستم اعلیحضرت از آدم ندار خوششان نمیاد. در هر ولایت و شهری که امر و فرمان پادشاه به آن رسیده بود، یهودیان در ماتمی عظیم فرو رفته بودند و همه روزه گریه ونوحه گری سرمی دادند. بسیاری از یهودیان در پلاس و خاکستر خوابیدند. وای، چه حالی داشتن!

آخه هامان حكم قتل عامشونوگرفته بود. من هيچوقت نميتونم معنى اين دستوراي قتل عامو بفهمم. یه دفعه؟!... همهٔ مردم یه شهر، یه ولایت، یه کشور؟ چهفاجعهای! آنگاه کنیزان استورا از حال مردخای خبرکردند. ملکه بسیار محزون شد ولباس فرستاد تا عمویش را بپوشانند و پلاس از تنش درآورند. اما مردخای قبول نکرد. آخه چطوری میتونست؟ خودش به هامان تعظیم نکرده بود! guilt trip داشته دیگه. خوبمرد! یه تعظیم کوچولو به نخست وزير مي كردى توام! دنيا كه تموم نمي شد! بالاخره مقامش از تو بالاتر بود! آنگاه استربه هتاخ یکی از خواجه سرایان پادشاه امر فرمود که ازمردخای بپرسد: "چه خبر است و سبب این همه ناراحتی چیست؟" مردخای هتاخ را ازهمهٔ واقعه و از مبلغ نقرهای که هامان وعده داده بود در ازای هلاک ساختن یهودیان به خزانهٔ یادشاه بدهد خبر کرد. رونوشت فرمان قتل عام را هم که در شوشن صادر شدهبود به او داد تا نشان استر دهد. مردخای استر را وصیت کردکه نزد یادشاه برود و برای قوم خود التماس و درخواست کند. هتاخ سخنان مردخای را به استرگفت. ملکه استرتوسط هتاخ برای مردخاي پيغام فرستادكه: "همهٔ خادمان و ساكنان ولايتهاي يادشاهمي دانند اگر هر کس \_ خواه مرد خواه زن \_ بدون اجازه نزد یادشاه و به اندرونی داخل شود کشته گردد، مگر آن که یادشاه چوگان زرین را به سوی او درازکرده باشد وسی روز است که شاه مرا نخوانده، چگونه به حضور یادشاه داخل شوم؟"

قابل مطالعه است نه!! من هر لحظه حضور تو رو همین نزدیکیا حس می کنم. انگار همین دور و برا ناظر روزای منی. از یه طرف همهٔ عمر اداتو درآوردم، از طرف دیگه ازت گریزونم. شاید این همون حالیه که روانشناسا بهش میگن از خود گریزی! خود گریز یعنی آدمی که خودشو دوست نداره. از یه طرف ملکه وشتی رو ستایش می کنم که پای حرفش وایساد و جریمهٔ استقلال رأی خودشو با از دست دادن نیمتاج شهبانویی پرداخت، از طرف دیگه دلم براش میسوزه! کمتر زنی تو جامعهٔ ما میتونه شهامت اونو داشته باشه و طرد نشه. رفتاری که با وشتی شد خیلی غیرعادلانه بود. مثل کاری که مردم امروز با وشتی ثریامیکنن، ثریای بیچاره که بعد از بیست سال سوختن و ساختن و دم نزدن مجبور شد عطای شوهر شو به لقاش ببخشه! ببین چطور همه تف و لعنتش می کنن بدون اینکه قصهٔ پرغصهٔ زندگیشو بدونن و سعی کنن دردشو بفهمن. ولی ملکه استر نازنین، توی بچه سال این ملکه بازی و جواهر بازی رو بیشتر از اون دوست داشتی که از دستش بدی و به حرف مردم بیشتر از ندای احساست گوش میکردی.

تو باکرهٔ زیبا منظر و سر به فرمون، اسیر سرنوشتت بودی و مطیع اوامر فرزانگان کشورت، همه اونایی که با رأی خودشون وشتی روکشتن و تو روجون دادن.

(می رود جلوی صحنه رو به تماشاگران، به دوردست خیره می شود و آغاز به درددل می کند) منم وقتی بچه بودم چشمم خوب نمی دید ولی اجازه نمیدادن عینک بزنم، مثل این بودکهتو هالهای از مه راه میرفتم. زیر نویس فیلما، اسم مغازهها و خیابونا رو نمیتونستم بخونمولی عینک نمیزدم مبادا پسرا فراری بشن. شنبه بعدازظهرا، به دستور پدر و مادر خودموآرا پیرا میکردمو می رفتیم سر پل، به بازار مکارهای که همهٔ پدر و مادرا دختراشونو برای آب کردن میاوردن. مامان مجبورم می کردکفشی پاکنم با یه پاشنه به این بلندی ( با دستنشان میدهد) نميتونستم باهاش راه برم، مثل غاز تلپ تلپ پاهامو مي كوبيدم زمين، گاهي ام سكندري ميرفتم. یه روز خانوم مرادی به مامان گفت: "ببینم استر شما پاش عیبیداره؟" مامان بهش چش غره رفت كه: "وا چه عيبي؟! خوب بچه ساله استرم، هنوز سختشه باپاشنه بلند راه بره!" بعد هر وقت فرصت پیدا می کرد می زد تو شیکمم و می گفت: «شیکم گنده تو بده تو، راست راه برو." یا: "اقدس خانوم داره نگات میکنه! پسرش بدنیست، هواشو داشته باش." مادره، هگای من، منو میاراست و در بازار سر پل عرضه میکرد، همونطوری که هگای استرو آراست و در بارعام شاه عرضه كرد. مادراي همهٔ دوستاي ديگهٔ منمهمين كارو ميكردن، همهٔ مادران قوم من. و ما همه استرهای زمان، سربزیر و فرمونبردارگوش می کردیم. بعضیامونم که وشتی وشی تو وجودمون پنهون بود خون ميخورديم وصدامون در نميومد. ما همه وشتيهاي سرخورده! (آهنگ MATCH MAKER از فیلم ویلنزن روی بام پخش می شود و استر با این آهنگ مى رقصد \_ يک رقص سنتى يهودى)

اوه... چه قیامتی بود از خشایارای ریز و درشت، کراوات زده و مغرور، پشت چشم نازک کرده و ننر، شازده پسرای کاکل زری چوگان به دست، بغل دست مادری که اونم ملکه استری بود خوشبخت یا ملکه وشتی ای بود سرخورده. بی اعتنا از کنارت رد میشدنو تودلت تاپ تاپ می زد و خدا خدا می کردی یکی از اون خشایارا انتخابت کنه و مادرش بیادبا مادرت سر صحبتو بازکنه. اگرکسی سراغت نمی اومد، توی اتوبوس، موقع برگشت \_ از تجریش تا دوراهی یوسف آباد \_ مادره یه ریز غر میزد: «یه کمی ازگیتی یاد بگیر، دیدی چه اداهایی از خودش در می آورد؟ دیدی پسرا چه جوری بر و بر نیگاش می کردن یه ذره زنونگی داشته باش دختر، عشوه ای، نازی، ادایی! این چه قیافهٔ عبوسیه به خودت می گیری؟"

(به سوی ملکه استر رو می کند) ای ملکه استر، (مهربان می شود) ای مادر قوم من! برای توام رفتن به مجلس گزینش به همون اندازهٔ من سخت بود؟ نمیدونی چقدر از این برنامه متنفر بودم. حس می کردم کنیزمو برای فروش به بازار مکاره برده میشم. ولی می رفتم تاپدر و مادرو راضی کنم، اون دو مردخای دلسوزو. می رفتم که رو دستشون نمونم، که ترشیده نشم، می ترسیدم! از ترشیده شدن! خیلی بد بود، اونوقتا خیلی بد بود. ولی خودمونیم، حیف منو اونهمه دختر دیگه نبود که تو اون دایره افتاده بودیم؟ من که تو عالم خودم بودم! مشعول موریس مترلینک و ویلیام فالکنر و آلبرکامو و اینا. حافظ میخوندم... با مولانا صفا می کردم... فروغو تازه کشف کرده بودم، اهل ادبیات بودم... آرزو داشتم نویسنده بشم. چه رویاهایی! چه ایده آلیست بودم: (با تأسف)

وه، چه بی رنگ و بی نشان که منم
که ببیند مرا چنان که منم
کی شود این روان من ساکن
این چنین ساکن و روان که منم
این جهان آن جهان مرا مطلب
کین دوگم شد در این و آن که منم
فار غ از سود و از زیان چو عدم

طُرفه بیسود و بیزیان که منم

دلم میخواست برم دانشگاه، اصلن فکر شوهرکردن نبودم. ولی اون روزا فرزانگان قوم میگفتن: "دخترا دو دسته هستن: اونایی که خوشگلن و اونایی که میرن دانشگاه." میدونم ملکه استر جان! تو هم آمادهٔ ازدواج نبودی. تو رو هم مردخای مجبور کرد بله بگی. حتماً از ترشیده شدن ترسوندت که رضایت دادی. نه؟ راستی هیچ ازت پرسید از قیافهٔ خشیارشاخوشت میاد؟ (میخنده) آره میدونم میدونم! مگه شاه زشتم میشه؟ پول و قدرت همهرو خوشگل و جذاب میکنه. مامانم برای اینکه منو راضی کنه می گفت: "تو شوهرکن، دانشگاه همیشه هست، شوهره که همیشه پیدا نمیشه. بعدش برو دانشگاه." استر جان معصوم! تو دخترک کم تجربه و جوون مجبور شدی یکسال آزگار دوره ببینی تا آمادهٔ طبع شاهانه بشی. (کتاب را برمی دارد و می خواند)

ايامآرايش زنان دوازده ماه طول مى كشيد: شش ماه به روغن مُرّو شش ماه به عطريات و

اسباب آرایش دیگر تا نوبت هر دختر برسدکه نزداخشورش پادشاه داخل شود. هی ددم وای! یکسال با روغن ماساژش میدادنو و بهش عطر میزدن تا آماده بشه؟ آنگاه دختر، هر کدام از البسه و اسباب زینت را که می خواست می دادندش تا با خود از خانهٔ زنان به خانهٔ پادشاه ببرد. دختر وقت شام به خوابگاه شاه داخل می شد و صبحگاهان به حرمسرای زنان زیردست خواجه سرای پادشاه و مستحفظ متعه ها برمیگشت. اوه... صیغه هم داشتند! شب برو خدمت شاه صبح برگرد حرمسرا... چه سرنوشتی! آن زن باردیگر نزد پادشاه داخل نمی شد، مگر اینکه پادشاه به او رغبت کند و او را به نام بخواند.

(درد دل می کند)

آره ظاهرتو درست کردن و آمادهٔ پسند و تو نازنین صدات در نیومد. سنت و فرهنگتبهت گفته بود باید از اونکه بزرگت میکنه فرمون ببری. قبول کرده بودی، پذیرفته بودی، بچه سالو سربزیر بودی. خشیارشا، که ملکه وشتی خودسرو طرد کرده بود، یه همچی زنی رو میخواست. کسی که کلمهٔ «نه» از دهنش در نیاد و همیشه براش آماده باشه، کسی که خودش و برای خودش زندگی نکنه بلکه سر تا پا اون یکی باشه و درخدمت اون، کسی که حاضر باشه اسمشم عوض کنه. تو بودی نه؟ برای حفظ سنت؟ منم بوده! مگه من اسم فامیلمو عوض نکردم؟ برای حفظ سنت!

(آهنگ TRADITION از فیلم ویلن زن روی بام پخش می شود و استر با این آهنگ نیزمی رقصد) شب عروسی وقتی از هتل و نک برگشتیم خونه، بعد از اون جشن عروسی مفصلو بزن و بکوب، مامان منوکشید کنارو گفت: «هر وقت شوهره تو رو خواست مبادا جواب نه بدی! اگه مرد دلش خواست و زن تمکین نکرد مرد یا مرض میگیره یا ددری میشه! یادت نره، هروقت خواست آماده باش!» آره ملکه استر جون، منم مثل تو یادگرفتم هر وقت خشایار چوگان زرین خواهشو به سوی من بگیره سربزیر و مهربون چشمامو به علامت پذیرش روهم بذارم. نه اینکه فکرکنی از عشقبازی بدم میاد، یا این صفت سردمزاجی روکه به مااسترهای همهٔ دوران بستن درسته. نه، من از زن بودن خودم هیچ گلهای ندارم (کمی سکوت می کند)

زن بودن

اندوه من نيست

اندوه من

از نگاه اوست

که مرا از آن خود میخواهد:

مثل خانهاي

برای زیستن

مثل بسترى

برای خفتن

مثل هر آنچه از آن اوست

زن بودن

اندوه من نیست

ای کاش

مرا مثل شعرى زمزمه مي كرد

تاهمیشه

در خاطرش

نه در نگاهش

زنده میماندم

ای کاش

مرا

مثل شعري

زمزمه می کرد

ای کاش

نگاهش را

تازه می کرد

## صدای خشایار (از اطاق خواب پشت صحنه)

استر نمیای بخوابی؟ چیکار میکنی تو تاریکی شب؟ بیا باباکارت دارم!

### استر

(چون به شنیدن این جمله عادت دارد، سریع پیام را می گیرد) نگفتم؟ بفرما! (به سوی صدای همسر) خشایار جون تو بخواب! من بی خوابی سرم افتاده! نصفه شبه، بچهها هنوزنیومدن. دلواپسم!

#### هما سرشار

## صداىخشايار

نترس بابا پیداشون میشه، چقدر جوش این دو الف بچه رو زدی؟ تازه نگفتم بیایی بخوابی که، (با ذوق و عشوه) بیاکارت دارم.

### استر

تواین وضعو دوست داشتی ای مادر قوم من؟ (سرش را به علامت نفی چند بار تکان می دهد) دلم بهم میگه تو هم دوست نداشتی. (سرزنش آمیخته به احتیاط) پس چراکاری نکردی؟ چرا حداقل میونهٔ راهو نگرفتی؟ می ترسیدی ملکه وشتی باشی؟ به نظرت وشتی خیلی تندرو بود؟ خوب بود یک سنت معتدل و میونه برامون پیدا میکردی؟ بد بنیادی گذاشتی نازنین، ای بهترین همسر دنیا! تو سرنوشت خودتو پذیرفتی و همه چیزای دیگه روفراموش کردی! آره فراموش کردی (با اعتراض کتاب را زمین می گذارد. از جا بلندمی شود، در حالیکه لباس استر را می پوشد و تاج او را سرش می گذارد، شعر را میخواند)

کدام قله کدام اوج؟
مگر تمامی این راههای پیچایپچ
در آن دهان سرد مکنده
به نقطهٔ تلاقی و پایان نمی رسند؟
به من چه دادید، ای واژههای ساده فریب
و ای ریاضت اندامها و خواهشها؟
اگرگلی به گیسوی خود می زدم
از این تقلب، از این تاج کاغذین
که بر فراز سرم بوگرفته است، فریبنده تر نبود؟
(در پایان شعر ملکه استر می شود و رو به استر می کند)

## ملكهاستر

آرام استر، آرام! بسیار تندروی می کنی! من همه چیز را فراموش نکردم. من تنها خویشتنرا فراموش کردم، در خود مُردم تا تو زنده بمانی، تا تو امروز در این پایگاه باشی و مرا زیرپرسش ببری. من سایهٔ چوبهٔ دار راکه هامان برای قوم من و فرزندانم برپاکرده بود، بالای سرم می دیدم و نمی توانستم جز این دلمشغولی دیگری داشته باشم. اشتباه نکن، نیمتاج وجواهر و طلا برای من بی معنی و بی ارزش بود (کتاب استر را برمی دارد و نشان

ملکه استرمی دهد) بگیر، بخوان و ببین تاریخ در مورد من چگونه قضاوت کرده است: (استر ملکه از حفظ میخواند)

مردخای هرروز در صحن خانهٔ زنان گردش می کرد تا از احوال استر آگاه شود و از آنچه بر وی واقع شده اطلاع یابد. چون نوبت ملکه استر رسید که نزد پادشاه داخل شود، چیزی بیش از آنچه هگای، خواجه سرای پادشاه و مستحفظ زنان داده بودنخواست. آن زمان ماه دهم - که ماه طِبِت باشد - سال هفتم سلطنت پادشاه بود. در آن روز هر که استر را دید مهرش به دل گرفت. پس استر را به قصر ملوکانه نزداخشورش پادشاه بردند. پادشاه استر را از میان همهٔ زنان بیشتر پسندید و به وی التفات فراوان کرد. آنگاه تاج ملوکانه بر سر استرگذاشت و او را به جای وشتی، ملکه ساخت.

آری استر، تو راست میگویی! من سرنوشت خود را پذیرفتم، ولی برای تو خط مشی تعیین نکردم. تو دو قهرمان داشتی که می توانستی با یکی از آنها همانندی کنی: من، ملکه استر واو، ملکه وشتی. تو خود مرا برگزیدی، گناه من چیست؟

### استو

(به لباس خود برمی گردد و با اعتراض) برای اینکه اگه تو رو انتخاب نمی کردم رؤسای فارس و ماد، مشاوران خشیارشا، فرزانگان قوم من، دستور طردمو میدادن. پدر صاب بچهرو در میاوردن. ملکه است

(به لباس خود بر می گردد) پس از من فرار نکن. مرا بشناس همانگونه که من ترا می شناسم. حال امشب تو مرا به یاد آن شبی می اندازد که نگران بودم مبادا هامان حکم خود را به اجراگ نارد و قوم یه ود \_ فرزندان من \_ را قتل عام کند. مگر تو برای فرزندان خود خواب از چشمانت ربوده نشده است؟ مگر به خاطر فرزندانت نیست که به زندگی خود ادامه می دهی؟ مگر هدفت رهایی جان آنان از دست هامان زمان نیست؟

#### استو

(به لباس خود برمی گردد) چرا، معلومه! ولی تو خودتو با من مقایسه نکن ملکه استر! تو یه خشیارشا پرقدرت کنارت داشتی که میتونست با یه اشارهٔ سبیل مملکتی رو زیر و روکنه. باوجود این تو رو قبول داشت، باهات حرف میزد وگاه و بیگاه حرفتوگوش میکرد. حالا توبخون ببین چی نوشته! (تندتند و باحالت اعتراض می خواند)

در روز سوم استر لباس ملوكانه پوشيد و به اندروني پادشاه در مقابل خانهٔ او ايستاد. پادشاه بر

کرسی خسروی خود در قصر سلطنت نشسته بود. هنگامی که استر ملکه را درصحن حیاط ایسستاده دید در نظرش التفات یافت. پس چوگان طلا را که در دست داشت، به سوی استر درازکرد و استر نزدیک آمده نوک عصا را لمس کرد. پادشاه به اوگفت: "ای استر ملکه ترا چه شده؟ درخواست تو چیست؟ اگر نصف مملکت هم باشد بهتو خواهم داد." استر جواب داد: "اگر پادشاه میل داشته باشند، امروز با هامان به ضیافتی که برایشان آماده کرده ام بیایند." پادشاه فرمود: "هامان را خبرکنید تا مطابق کلام استرکرده شود!" پادشاه و هامان به ضیافتی که استر برپاکرده بود رفتند. پادشاه درمجلس شراب به استرگفت: "خواسته تو جیست تا به تو بدهم و درخواست توکدام کهبرآورده سازم؟ اگر نصف مملکت هم باشد برآورده خواهد شد." (تاج را روی میز می گذارد و به طرف ملکه استر در سمت چپ محنه می رود. به حالت نیمه حسادت) ببین... اگه نصف مملکتم میخواستی بهت می داد. چه رمانتیک! ولی من چی؟ من تو این میدون جنگ نابرابر تک و تنهام. خشایار من دائم سرش تو حساب وکتاب و یه لقمه نونه. بیشتر مواقع غایبه، از بچهها و خونواده دوره. روزاکه میره سرکاردست تنهاست کمک میخواد مثل امروز، شباکه برمیگرده یا گشنشه شام میخواد میره با بخوابش میاد ناز میخواد مثل امشب. رمانتیک بودن پیشکشش! دو تاکلام محبت آمیزم از دوست!

اما دشمن، دشمن تو یه نفر بود و یه طرز فکر: هامان. دشمن من یه جامعه است، دنیاست، قرن بیستمه و همه جا هست: دور و برم، تو خونه ام، توی تلویزیون، توی رادیو، توی خیابون، توی لوس آنجلس، توی امریکا، توی ایران... مردخای منم که آرتروزگرفته وسرگرم مدیکال و مدیکر خودشه. مثل مردخای تو جلای وطن کرده ولی توش و توان وفرزانگی اونو نداره، مثل اون سیاستمدار و آگاه نیست، کاری ام برای من از دستش ساخته نیست! (می خندد) کتابمو میذاره توکمد کریستالای لالیک.

## ملكهاستر

(چرخ میزند، تاج را برمی دارد و روی سرش می گذارد و ملکه استر می شود) تو تجربهٔ مردخای خود را نادیده می گیری، سینهٔ پر داستانش را تحقیر می کنی، به او بی توجهی، زیادی سرگرم کار خود هستی، تو خود او را کنار گذاشتی، دیگر چه انتظاری داری؟ من از توانایی های مردخای خود بهره گرفتم ولی تو مردخای خود را بار روی دوشت کردی. راستش را بخواهی عمویم را من مردخای کردم. من او را از مقام مشاورت اعظم به

درجهٔ وزارت رسانیدم. (به کتاب اشاره می کند و از حفظ می خواند)

درآن ایام که مردخای به دروازهٔ پادشاه نشسته بود، دو نفر از خواجه سرایان پادشاه ونگهبانان غضبناک را دیدکه قصد جان اخشورش پادشاه را کرده بودند. تا مردخای ازاین امر اطلاع یافت استر ملکه را خبرکرد و استر پادشاه را ازگفتهٔ مردخای آگاه گرداند. شاه دستور داد این امر را بررسی کنند. وقتی آنرا صحیح یافتند، هر دوی نگهبانان را بر دارکشیدند و این قصه به دستور پادشاه درکتاب تواریخ ایام به ثبت رسید.

آری استر، من مردخای خود را در چشم خشیارشاهم عزت و جاه دادم ولی تو هر روز درکار تحقیر مردخای خود در چشم فرزندان و خشایارت هستی.

### استر

(تاج را از سر برمی دارد و عصبانی) آره تو خوبی، خیلی خوبی، خانمی، عاقلی، آرومی... من عصبانی ام، خسته ام، فرمونبردار نیستم و دلمم نمیخواد داستان تو رو بنویسم. اصلن ازت لجم میگیره چون سرنوشت منو تو رقم زدی و با حضورت فرزانگان مملکتوشیفتهٔ خودت کردی و از وشتی متنفر. وشتی برای پایگاه والاتری مبارزه می کرد، پایگاهی که شایستهٔ یه انسان باشه. میدونی اشکال کارکجاست استر ملکه؟ اشکال کار ما استرهای زمونه اینه که هویت خودمونوگم کردیم: نه تو هستیم نه او. نه تونستیم خودمونو نجات بدیمنه فرزندان قوممونو. همین ماهایی که ادعا میکنیم تا دختر دانشگاه نره و انسان مستقلی نشه شوهرش نمیدیم، صبرمون نیست تا زودتر از خونهٔ بابا ردش کنیمو بفرستیمش خونهٔ بختملوکانه. هامانهای ریز و درشت دارن فرزندان قوممونو می کشن، چوبههای دار بر سر هرکوچه و بازار بر پاست، اونوقت ما برای دخترامون لباس استر میدوزیم و تنشون میکنیم. تن کسانی که بکلی باهاش بیگانن... به امید اینکه شاید...

(مشل اینکه ناگهان چیزی به فکرش رسیده باشد) میدونی، فقط یه گروه دارن کارشونومطابق داستان تو انجام میدن: این وفادارا، اون دسته از فرزانگانی هستن که مثل حکیمای دربار خشیارشا به فکر شهرت و صدر نشینی هستن و بس. هیچکدومشون غم فرزندان قوممنو نمیخورن، حکمهایی که میدن فقط به نفع خودشونه! همشون صندلی نشین شدن و هریکی – از ترس اینکه اگه از روی کرسی خودش بلند بشه یکی دیگه جاش بشینه – صندلیشوسفت و محکم چسبیده. (با عصبانیت) این صندلی کوفتی رو

### هما سرشار

که به هیچ دردی جزفرونشوندن شهوت شهرت طلبی عدهای نمیخوره. نه توجهی، نه دلسوزشی، نه سیاستی. (دستها را بالا میبرد و صلیبوار از سر میز به طرف راست صحنه چرخ میزند و درویشوار تا نزدیک مجسمه میرود)

زین همرهان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزوست جانم ملول گشت ز فرعون و ظلم او آن نور و طور و موسی عمرانم آرزوست دی شیخ با چراغ همی گشت گرد شهر کز دیو و دد ملولم و انسانم آرزوست گفتیم یافت می نشود جسته ایم ما گفت آنک یافت می نشود آنم آرزوست یعقوب وار وا اسفاها همی زنم دیدار خوب یوسف کنعانم آرزوست گویا ترم ز بلبل و اما ز رشک عام مهریست بر دهانم و افغانم آرزوست مهریست بر دهانم و افغانم آرزوست

(زانومیزندودست به دامن ملکه استرمی شود) و من... من تنها درون چاهی عمیق فریادمی زنم و صدام فقط توگوش خودم می پیچه. ای استر ملکه! اگه من اسطورهٔ تو رو دنبال کردم، همهٔ آدمای توی قصهٔ تو رو میخواستم: همراهی قوی و مهربون، قومی سر به راه هامانی لجام نگسیخته و شکست پذیر. مردخایی وارسته و دلسوز خلق. اونوقت منم می درخشیدم، منم کاری می کردم کارستون... مثل تو. حالا چی؟ حالا چه کاری از دست من ساخته است؟ کاش وشتی بودم، حداقل در این میون یه نفر راضی میموند: خودم، برای خودم کاری می کردم.

## ملكهاستر

(به پشت مجسمه میرود، آستینهای شنل را بلند میکند و جلوی خود میگیرد و شبیه یکمترسک می شود)

دیر نیست استر، اصلاً دیر نیست، امشب بهتر از فرداست.

#### استر

(لباس را پس مىزند و به حالت رنجش از مجسمه دور مى شود) إهه كه بعد فرزانه نمايان قوم

#### هما سرشار

من دست به دست زنایی که منافعشون به خطر می افته مثل حکیمای دربار خشیارشا برام حکم اخراج صادر کنن! مثل وشتی؟ اگه فراموش کردی چه به سرش اومد برات بخونم؟ ملکه است

نه استر، نه، یک بار خواندهای کافیست! تو هم زیادی شکایت می کنی. یکبار تکلیفت را باخود روشن کن. نمی توان همه چیز را با هم داشت. من نداشتم. وشتی هم نداشت. ولی هردوی ما آنچه از دستمان برآمدکردیم. تو چرا نمی کنی؟ تو چرا نشسته ای و نظاره می کنی و مرتب گلایه سر می دهی!

### استر

(به لباس خود برمی گردد)
و این منم
زنی تنها
در آستانهٔ فصلی سرد
در ابتدای درک هستی آلودهٔ زمین
و یأس ساده و غمناک آسمان
و ناتوانی این دستهای سیمانی

ببین استر ملکه این زن ستیزی، در میون مردا انقدر غمانگیز نیست که بین خود زنا هست! باور نمیکنی؟ دور و بر منو نگاه کن و ببین زنایی که هنوز دختر بزک کردهٔ خودشونو بهبازار مکارهٔ روزهای نیایش میبرن و برای فروش عرضه میکنن چقدر فراوونن: همین زناوشتی ها رو نمیخوان. استر پورانو ببین، چطور با خشم نگام میکنه تو مهمونی و اینوراونور. میترسه من خشایارشو یاد وشتی بندازم. میخواد همه مثل خودش، لباس ملوکانه برتن، به عطریات و اسباب زیبایی مزین شده، بازو در بازوی خشایارشون بیرون خونه بهزمین و زمون فخر بفروشن و تو خونه تحقیر بشن. استر پوران همینو میخواد و به همینراضیه که توی خونهش خودشو بسوزونه، بیرونش مردمو. یعنی اونم داره تو خودش میمیره تا قومشو نجات بده؟ چطوری؟

### ملكهاستر

(از پشت مجسمه به حالت درگوشی) او دارد سنت را پاسداری می کند، همینقدر یاد گرفته و همینقدر می داند. (با حالت درگوشی و صدای پایین) حداقل بچهها را که حفظ می کند، نمی گذارد از جامعه بروند بیرون!

### استر

(از مجسسه دور می شود)! Come on بچه ها رفتن. خیلی وقته رفتن! پشت سرشونم نگاه نمیکنن. ایوای! اسسم بچه آوردم یادم اومد اسی و خشی هنوز نیومدن! (به شوخی) ببخشید علیا حضرت امر جنسیه! باید پیجشون کنم. (به طرف تلفن می رود و در حالی که یکی را پیجمی کند) اونایی که تو نجات دادی سربراه و سربزیر بودن. اینا یاغی و سرکشن، به هیچ صراطی مستقیم نمیشن! اونوقت استر پوران میخواد اینا رو نگر داره و حفظشون کنه! کجا؟ از پشت میز قمار؟ توی Loehman's تو لاس وگاس؟ تو مهمونیای ریز و درشت؟! کجا؟ از پشت آزه چه فرقی میکنه! هممون یه جوریم. مام همون ضیافتای شاهونه رو راهمیندازیم که تو راه مینداختی استر ملکه. هامان دشمنمونم به مهمونی میخونیم، همونطور که تو میخوندی. با یه فرق، تو اگر هامان دشمن را به خونت دعوت می کردی نقشهای، هدفی یا برنامهای براش داشتی. ولی ما استرای امروز عاشق دشمن خودمونیم، زندانبانمونودوست داریم، چون تا دلت بخواد زرق و برق برامون فراهم میکنه. در ازاش کمی تحقیرمیشیم، کمی! یه ذره! یه کوچولو! ناقابل! اونو هم میشه تحمل کرد.

(تلفن زنگ می زند. گوشی را برمی دارد) اسی! کجایی مادر؟ مرسی که زود جواب پیجمودادی. ساعت دوازده و نیمه!... بابا؟ نه، خوابه!... چی چی رو بیشتر بمونی. الان بیدار میشه و میفته به جون من. پاشو بیا خونه مادر زود باش... تازه پارتی گرم شده؟ دختر جون ساعت دوازده و نیمه! می فهمی؟ بیا خونه قربونت برم، دردسر درست نکن... نه، من بیدار نشستم تاتو بیایی... آره لباسه تموم شده ولی قصه اش هنوز مونده ... چه میدونم، درست در نمیاد... بیا خونه تا برات بگم چرا. زود باش برگرد خونه. (آهسته و با ترس و لرز) اسی آبجومابجویی که نخوردی؟... خشی چی؟... جون مامان؟! مواظب رانندگیت باش تو رو خدا! (گوشی را می گذارد و با طلبکاری به سوی ملکه استر حرکت می کند) ببینم! بچههای اون دوره هم آبجوخور بودن؟! دختراشونم حامله میشدن؟! پسراشونم دراگ میکشیدن عضوگنگم میشدن؟! (خسته) وای مادر قوم من! تو یه استر بودی، ماهام یه استر. حالا پیداکنیدپرتقال فروش را؟ تو مشکلتو با یه ضیافت شاهونه و دست محبت به سر شاه کشیدن حل کردی. ولی من چیکارکنم علیاحضرت؟

## ملكهاستر

(به سوی است حرکت میکند، تاج را بر سر می گذارد و شنل را میپوشد) توان زنانهٔ

خود رادست کم نگیر است، آنرا نفی نکن، مگر نه اینکه از زن ستیزی متنفری؟ پس خودستیزینکن. تو حتی پیام ملکه وشتی رو که دلت با اوست، به گوش جان نسپردی: فرزندانت را توباید نجات دهی و تنهاتو میتوانی نه کسی دیگر. مگر من تنها نبودم؟ پس پادشاه و هامان به ضیافت است ملکه رفتند. پادشاه در روز دوم نیز در مجلس شراب به استرگفت: "ای استر ملکه درخواست تو چیست تا برآورده کنم؟ اگر نصف مملکتهم باشد بجا خواهم آورد." استر ملکه جواب داد: "ای پادشاه اگر در نظر تو التفات یافته باشم و اگر پادشاه را پسند آید، درخواست دارم که جان من و قوم من به من بخشیده شود. زیرا من و قومم فروخته شده ایم که هلاک و نابود شویم. اگر به غلامی و کنیزی فروخته می شدیم سکوت می کردم، هر چند مصیبت ما نسبت به ضرر پادشاه هیچاست. "اخشورش پادشاه استر ملکه را خطاب کرد و گفت: "آن که جسارت نموده تا چنین عمل کندکیست و کجاست؟" استرگفت: "عدو و دشمن ما همین هامان نموده تا چنین عمل کندکیست و کجاست؟" استرگفت: "عدو و دشمن ما همین هامان شریراست!" و هامان در حضور پادشاه و ملکه به لرزه در آمد.

(صدای ترمز و توقف یک اتومبیل و باز و بسته شدن در خانه از خیابان به گوش میرسد.) صدای اسی و خشی (از توی راهرو)

- Hi mom!

### استر

(نفسی به راحتی می کشد) سلام، خوش گذشت؟

صدای خشی

خيلي حال بود! great party

### استر

(ادایـش را در مــي آورد) خیلــي حال بود! (شــانهاش را به معنــي نفهمیدن اصطلاح بالامي اندازد) خدا را شكر!

## صدای اسی

حالاكه اومديم خونه ديگه! برو بخواب، شب بخير مام

#### استر

شب بخیر، الان لباستو میارم میذارم تو اتاقت! (شنل و تاج ملکه استر را جمع می کند، روی دست می اندازد و با لباس صحبت می کند) و من امشب وشتی ملکه شدم و خشیارشا رالبیک نگفتم چون میلم بدو نبود. است ملکه شدم و فرزندانم را از دست هامان نجات دادمولی همچنان تشنهٔ اندرز مردخای هستم که چگونه این یک شب را هزار شب کنم. تو سه شب در زندگانیت بی خوابی کشیدی، رنج روزه خواری را بر خود هموارکردی و قومی رانجات دادی. من هر شب زندگانی ام به بیدار خوابی می گذرد و هنوز نمی دانم توانی برایم می ماند که این دو بیگناه را حفظ کنم یا نه!

(به قصد رفتن به اتاق اسی از در خارج می شود. نور صحنه به تدریج کمرنگ می شود و از بیرون صحنه صدا می آید)

صدای خشی (از توی راهرو پشت صحنه)

هى اسى، Let's go out again پارتى خيلى حال بودش!

صدای اسی (از توی راهرو پشت صحنه)

يواش ديوونه، مامان بيداره!

صدای خشایار (دورتر از اطاق خواب پشت صحنه)

(با عصبانیت ساختگی) فکرکردی سرمو به طاق کوبیدی؟ هان؟!Surprise من بیدارموندم حال کنیم!

صدای استر (دورتر از اطاق خواب یشت صحنه)

يواش، بچهها بيدارن!

## صداىخشايار

ده گوريدر بچهها! خودمونو عشقه!

(نوای یک ویولون کلاسیک آرام پخش می شود و همراه با آن صحنه آهسته روشن می شود. ملکه استر با لباس کامل در میان آشپزخانه رو به جمعیت ایستاده است.)

ملکه استر (آرام و مادروار رو به استر و پشت به صحنه)

استر اشتباه نکن، تو ملکه وشتی نیستی! تو منی، خود من. من درد مشترکم، مرا فریاد کن! (چرخی میزند و آهسته از صحنه خارج میشود. موزیک آرام آرام قطع میشود و صحنههماهنگ آن تاریک میشود. موزیک قطع و صحنه تاریک میشود.)

# یایان



شهره آغداشلو در نقش استر ملكهٔ هخامنشي

# شهرهآغداشلو

شهره آغداشلو فارغالتحصیل رشتهٔ علوم سیاسی از دانشگاه واتفورد انگلستان است.بازی در تئاتر را باکارگاه نمایش تهران تجربه و آغازکرد و به سرعت هنرپیشهٔ پرتوان تئاترو سینمای ایران شد. فیلمهای گزارش، سوتهدلان، شطرنج و باد و ... ازکارهای سینمایی او درایران است. در خارج ازکشور در دو فیلم رها ساختهٔ فرخ مجیدی و میهمانان هتل آستوریاساختهٔ رضا علامهزاده و تعداد قابل توجهی فیلم سینمایی و تلویزیونی ساخت کمپانیهای امریکایی نیز بازی کرده است.

شهره آغداشلو در سال ۱۳۵۷ خورشیدی به لندن رفت تا تحصیلات خود را ادامهدهد. طی اقامت چند سالهاش در لندن نمایشنامههای هفت رنگ نوشتهٔ پرویزکاردان، آینه کار مسعود اسدالهی و گلدونه خانم اثر اسماعیل خلج را بازی کرد. در امریکا، شهره علاوهبر نوشتن و اجرای برنامههای تلویزیونی، کار خود را با اجرای نقش در نمایش صندوقنوشتهٔ فرهاد آئیش، کافهٔ اکبرآقا نوستالژی و بوی خوش عشق اثر همسر و همراه زندگی اشهوشنگ توزیع و نیمهٔ دیگر نوشتهٔ خودش ادامه داد.او هم اکنون نیز در تازهترین کارهوشنگ توزیع به نام سهم ما از خانهٔ پدری بازی می کند.

شهره آغداشلوگنجینهٔ پرارزش جامعهٔ هنری ایرانی است. او از نوادر صحنهٔ تئاتر وسینما است و کمترکسی در ذکاوت، هوش، قریحه، استعداد، هنرمندی و آگاهی توانبرابری با او را دارد.

از استر تا استر نوشتهٔ هما سرشار آخرین کار تک نفرهٔ نمایشی شهره آغداشلو است که برای اجرا در شب افتتاح اولین کنفرانس مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی برگزیده شده بود وبا استقبال و تحسین فراوان از سوی تماشاگران مواجه گردید.

مرکزتاریخشفاهییهودیانایرانیازشهرهآغداشلوبرایمهرفراوانوهنرنماییستایشانگیزش در نقش "استرملکهٔ هخامنشی"سپاسگزاراست.

## امنوننتصر

امنون نتصر در سال ۱۳۱۳ خورشیدی (۱۹۳۴ میلادی) در شهر رشت متولد شده و در جوانی به اسرائیل مهاجرت کرده است. وی لیسانس خود را در رشته های خاورمیانه و امور بین المللی از دانشگاه عبری اورشلیم، فوق لیسانس و دکترای خود را در رشته های ایرانشناسی، زبانهای هند و اروپایی، زبان و ادبیات سامی از دانشگاه کلمبیادر نیویورک گرفته است. پروفسور نتصر از سال ۱۹۷۰ میلادی تا به امروز استاد کرسی ایرانشناسی در دانشگاه عبری اورشلیم است.

امنون نتصر عضو هیئت تحریریهٔ دانشامهٔ ایرانیکا، نویسادهٔ دائمی مقالات دربارهٔ ایران در سالنامهٔ دانشامهٔ دانشامهٔ یهودی و دائرهٔ المعارف ۳۳ جلدی عبری، عضو سنای دانشگاه عبری اورشلیم، عضو هیئت مشاوران و دانشمندان اسرائیل در امور یهودیت و یهودیان جهان وابسته به گروه خانهٔ رئیس جمهور اسرائیل، عضو مؤسسهٔ علمی اروپایی ایرانولوژی، عضو مؤسسهٔ پژوهشی در امور ایران و بسیار مؤسسات و سازمانهای علمی و فرهنگی بینالمللی دیگراست.

امنون نتصر دارای تألیفات بی شماری دربارهٔ ایران و یهودیان ایران است و مقالات او به زبانهای فارسی، عبری، انگلیسی و فرانسه در فصل نامه ها وکتابهای علمی اروپایی، امریکایی، اسرائیلی، ایرانی و روسی به چاپ رسیده است.

## نقش یهودیان در انقلاب مشروطیت\*

انقلاب مشروطیت در ایران یکی از بزرگترین تحولات تاریخی قرن اخیر برای ایرانیان و برای اقلاب مشروطیت های مذهبی این کشور بشمار می رود. دربارهٔ این تحول بزرگ، مقالات وکتابها

<sup>\*</sup> توضیح: طبق برنامهٔ پیشبینی شده قرار بود دکتر امنون نتصر در نحستین کنفرانس مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی تحت عنوان «یهودیان ایران و یهودیان کشورهای اسلامی» سخنرانی کنند. دکتر نتصر در روز سخنرانی موضوع دیگری را تحت عنوان «نقش یهودیان در انقلاب مشروطیت» ارائه دادندکه عیناً به چاپ می رسد.

نوشته شده، ولی نقش یهودیان در این انقلاب هنوز مورد تحقیق قرار نگرفته است. علت اساسی این امر را باید در فقدان منابع کتبی و شفاهی دانست. دکترحبیب لوی، قریب نیم قرن پس از انقلاب مشروطیت، گزارشی کوتاه در جلد سوم تاریخیهود ایران (تهران،۱۹۶۰) خودآورده است که جمعاً بیش از دو سه ورق از حجم کتاب رانمی گیرد. جای تعجب و تأسف است که چنین پدیدهای مهم نتوانسته است حتی موضوعیک مقالهٔ تحقیقی در جراید یهو دیان باشد.

قریب ده سال پس از انقلاب مشروطیت، یهودیان ایران نخستین روزنامه خود را به نامشالُم در تهران منتشر ساختند، و چیز قابل توجهی در این مورد در جریده خود نیاوردند (مندرجات این روزنامه و روزنامههای دیگر یهودیان ایران به ترتیب در نشریه پادیاوندچاپ لس آنجلس منتشر می گردد). در نیمهٔ اول سالهای بیستم قرن ما، دو روزنامه (هگئولا وهحییم) از سوی یهودیان ایران در تهران منتشر گردید. در این منابع نیز، چیزی مهم دربارهٔ نقش یهودیان در انقلاب مشروطیت یافت نمی شود. بدیهی است، در سالهای پس ازانقراض سلطنت رضاشاه، مطبوعات یهودی ایران این موضوع مهم تاریخی را به فراموشی سپردند.

تعدادی ازگزارشهای دکتر حبیب لوی مأخوذ ازکتابهایی است که دربارهٔ مشروطیت در ایران نوشته شده، ولی آنقدر ارتباط با یهودیان ایران ندارند. از لابلای این کتابها معلوم می گردد کسه اقلیت های مذهبی همه خواهان مشروطیت بودند، ولی ارامنه بیش از همه ازخود فعالیت نشان داده اند. این موضوع که اقلیت های مذهبی خواهان مشروطیت بودندمورد تأیید مورخین تاریخ مشروطیت ایران است، کما اینکه دکتر مهدی ملک زاده درنوشتار خود (ر.ک. به پایین)، ضمن ظلم و ستمی که در ایران نسبت به یهود و ارامنه وزرتشتی می شد، این نکته را تأیید می کند. ما در همین گفتار از وی نقل قول خواهیم کرد.

## دكتر حبيب لوى از منابع شفاهي استفاده كرده چندگزارش مي دهد:

«در حینی که در اطراف گیلان داوطلبان مجاهدین متوجه عده سپهسالار تنکابنی می شدند، دو نفر از جوانان یهود تهران هم به فداکاران راه آزادی پیوستند. یکی از آنها موسوم به حاجی داود ابراهام یعقوب پر فروش بود، که دارای شغل خیاطی و از حیث قدرت بیان در بین کلیه مجاهدین بی نظیر بود، در هر سخن رانیها(ی) خود، کلیه مستمعین را به هیجان و خون آنها را به قلیان (غلیان) می آورد،

و از این رو بسیار مورد توجه سپهسالار واقع گشت. خدمات وی در تشجیع سربازان راه مشروطیت فراموش نشدنی است. داود در سن ۲۵ سالگی در اثر مرض سل فوت کرد. اگر جوان ذکر شده از راه سخنرانی برای بدست آوردن آزادی، خدماتی انجام داد، جوان دیگری که بین ۱۷-۱۸ سال داشت و موسوم به عزیز آشر ربی رحمیم بود، به میدان مبارزه پیوست. مشارالیه اهل تهران و در بین یهودیان تهرانی، که فشارهای قرون متمادی ایشان را از آن شهامتی که اجداد آنه در مقابل لشکریان خونخوار آشوری، کلدانی، یونانی و رومی نشان داده بودند، بهدرجهٔ پستی و ترسوگری، در اثر محدودیتهای گوناگون، رسانده بود، زندگی می کرد. ولی سالهای اخیر به روسیه مسافرت کرده و با چشمان خود دیده بود که همکیشان او از برداشتن اسلحه برای بدست آوردن آزادی مضایقه ندارند، و هنگام مراجعت به ایران در رشت مصادف با انقلابیون شد، و چون از روسیه آمده بود و روسها طرفدار مستبدین بودند وی را توقیف کردند، اما پس از آنکه مجاهدین وی را شناختندکه یهودی است و او هم دانست که آنها فداییان راه آزادی هستند، بهصف انقلابیون پیوسته و یکی از افرادی شر پیری در اثر بیکاری عازم اسرائیل گردید» (جلد سوم، ص ۸۲۱-۸۲۳).

دربارهٔ جوان یهودی انقلابی موسوم به حاجی داود اطلاع دقیقی در دست نیست. به احتمال قوی او از اهالی رشت یا یکی از توابع گیلان بود و بیماری سل او، که بالاخره او رادر سن ۲۵ سالگی از پای در آورد، نیز تا اندازه ای مؤید شمالی بودن اوست. لقب حاجی به جوانی که هنوز به سن ۲۵ سالگی نرسیده جای تأمل است. گرچه این امکان نیز وجود دارد که وی به زیارت اورشلیم مشرف شده باشد. اگر خدمات حاجی داود جوان در تشجیع سربازان راه مشروطیت فراموش نشدنی است، ما لااقل باید از برخی از جزییات این خدمات اطلاع حاصل می کردیم. در هر صورت، جوانی یهودی به صف مبارزین مشروطه خواه پیوسته و تا امروزکسی به این موضوع توجهی ندارد، وکسی به خود زحمت نداده است بداند این جوان از کجا آمده و چه کارهایی انجام داده و متعلق به کدام خانواده بوده است. اگر او مبارز بوده و آنهم در راه مشروطیت ایران، چرا هیچ یهودی و هیچ سازمانی در طول نود سال اخیر به فکر تجلیل از او نیفتاده، و چرا چراغی و یا شمعی در یا دبود او درجایی ندرخشیده است. چرا باید چنین جوانی در قرن مطبوعات و رسانه های گروهی درفراموشی وگمنامی بماند، و

حتی عکسی از او و خانوادهاش در جایی منتشر نگردد. شایداین گمنامی و بی توجهی جامعه را باید در فقر نسبی حاجی داود و خانوادهاش جستجوکرد، که او نه زمین دار بود و نه تاجر، بلکه پر فروشی که بعدها دست به شغل شریف خیاطی زد، و سرانجام در سن ۲۵ سالگی از بیماری سل در گذشت.

دربارهٔ دومین مجاهد یهودی نیز اطلاعاتی ناقص در دست دارید. گرچه عزیز آشرربی رحمیم در تهران بود، و در سالهایی که سه جلدکتاب تاریخ یهود ایران نوشته می شد، تماس با اوکاری مشکل نبود، متأسفانه به این مبارز راه آزادی بیش از ۱۵ سطر اختصاص داده نشد. قدردانی از عزیز، نه تنها گوشهای از افکار سران جامعه را به خود مشخول نداشته بود، بلکه دکتر لوی می نویسد که سر پیری به خاطر بیکاری به کشور اسرائیل مهاجرت می کند. به احتمال قوی او هم در فقر مادی و استیصال می زیسته، و لا جرم نمی توانسته است توجه کسی یا انجمنی را به خود جلب کند.

نقص دیگر مطلب دربارهٔ این دو مجاهد یه ودی عدم ذکر تاریخ آنهاست. دقیقاً معلوم نیست در کدام یک از جنبشهای مربوط به مشروطیت شرکت جسته اند. حدس احتمال به یقین اینست، که داود و آشر هر دو بین سالهای ۱۹۰۷ و ۱۹۰۹ (یعنی در دورهٔ محمد علی شاه) دست به فعالیت زده اند. در ارتباط با این موضوع یاد آوری مطلبی دیگر لازم می نماید. گمان نمی رود در جامعه شصت هفتاد هزار نفری ایران آن روزکسی دیگر فعالیتی در راه آزادی و استقرار مشروطیت ایران از خود نشان نداده باشد. گویا این عدم توجهی که از آن یاد کردیم موجب اصلی فراموش شدن نقش یهودیان، ولو جزئی، در انقلاب مشروطیت بوده است.

رژیم مشروطیت در ایران به اقلیتهای مذهبی شناخته شدهٔ مسیحی، یهودی و زرتشتی حق نمایندگی در مجلس شورای ملی را داد. اقلیتهای مذهبی به عنوان ملل متنوعه حقنداشتند در انتخابات عمومی شرکت کنند و تا امروز هم چنین حقی را ندارند. اقلیتها باید در گذشته انتخابات را در داخل جامعهٔ خود برقرار می کردند و امروز نیز باید چنین کنند و با اکثریت آرا، مسیحیان دو نفر، یهودیان و زرتشتیان هرکدام یک نفر نماینده به مجلس بفرستند. یهودیان در مجلس اول همین کار را کردند. باز هم در این مورد ما به جلد سوم تاریخ یهود ایران تألیف دکتر حبیب لوی متوسل می شویم.

گزارش حبیب لوی در این مورد نیز براساس تاریخ شفاهی تهیه شده است، چون، تاآنجایی که ما میدانیم، در این مورد مقالهٔ پژوهشی به چاپ نرسیده است. دربارهٔ نخستین نماینده یهودیان ایران در مجلس شورای ملی، ما یک گزارش نصف صفحهای در جلدسوم (ص ۸۴۷-۸۴۷) می خوانیم. دکتر لوی می نویسد: «در مجلس اول عزیزالله سیمانی به نمایندگی از طرف جامعه یهود به آنجا (به مجلس) رفت ولی بعد از چند روز احساس کرد که این آزادی برای او نمی باشد زیرا بغیر از یک عده محدود که به یهودیان حسن نظرداشتند، اکثریت با نظر تنفر و انزجار به یهودیان می نگرند، لذا به فوریت استعفا داد و ملت به مرحوم جنت مکان، آقای سید عبدالله بهبهانی، برای دفاع از حقوق یهودیان وکالت دادند.»

یک پژوهشگر تاریخ یهود ایران نمی تواند در جایی پیدا کند که این آقای عزیزالله سیمانی که بوده و چه بوده و از کجا آمده و چه کسی او را انتخاب کرده، و چرا هرگز درهیچ کدام از نهادهای اجتماعی تهران نامی از او برده نشده، و دارای چه شغل و سوادی بوده، و کی و کجا متولد شده، و کی و کجا فوت کرده است. وانگهی هیچ گونه گزارشی از چگونگی جزئیات رفتار مجلسیان با وی جایی ضبط نشده است.

ناظم الاسلام کرمانی در ص ۵۸۳ جلد اول تاریخ بیداری ایران چنین می نویسد: نشان واضح علاقه ایرانیان به آیین زرتشتی همین بس که در دوران نهضت مشروطه «چون ممکن بود مجتهدین محافظه کار حاضر نباشند با نمایندگان اقلیتهای مذهبی در یک مجلس بنشینند... پس از زحمات بسیار طایفه ارامنه با نهایت نجابت و معقولیت حق خود را درانتخابات دوره اول دادند به جناب آقای سید محمد طباطبایی، و طایفه یهود هم حقخودشان را واگذار به جناب آقای سید عبدالله بهبهانی نمودند. لیکن طایفهٔ زرتشتی ارباب جمشید را وکیل خود قرار دادند. یک روز آیت الله بهبهانی در مجلس علناً از طایفهزرتشتی حمایت کرده فرمودند: این طایفه را بر مملکت حق آب و خاک است، البته ارباب جمشید و کیل طایفهٔ زرتشتی باید در مجلس شورای ملی وارد خاک است، البته ارباب جمشید و کیل طایفهٔ زرتشتی باید در مجلس شورای ملی وارد شود...» (همچنین ر.ک. به ره آورد ج ۳۸ (۱۹۹۵)، ص ۲۲).

بر نوشتار ناظم الاسلام كرمانى، گرچه تاريخ مكتوب است، تأمل لازم است. از سعدى عليه الرحمه گرفته تا بچه هاى كوچه و بازار شهر ها و آبادى هاى ايران گمان نمى رود با ديده احترام به زرتشتيان، كه آنان را با اهانت تام گبر صدا مى زدند، مى نگريستند.

گذشته از این، هیچ طایفه و قومی «با نهایت نجابت و معقولیت» حق خودش را بیخود و بی جهت به کسی نمی دهد. اینجاست که گاهی تاریخ شفاهی ارجحیت و اولویت خودش را بر این گونه تواریخ دست و پا شکسته و هدف مندکتبی نشان می دهد. دکتر مهدی ملک زاده در ص۱۰۲ جلد اول کتاب تاریخ مشروطیت ایران در اشاره به این موضوع لااقل حقیقتی را افشاکرد. وی می نویسد: «در کشور استبدادی ایران، ظلم و ستمگری عادت و طبیعت ثانوی مردم شده بود و هرکس که قوی تر و زورمندتر بود نسبت به مادون خود ظلم می کرد.» وی در ص ۱۱۹ همین کتاب تأیید می کند: «طبعاً در کشورهایی که آزادی و قانون نیست، طبقاتی که در اقلیت مذهبی هستند مورد فشار و طعن و لعن و تجاوز قرار می گیرند، مخصوصاً در ممالک شرق و مسلمان، که مردم بیشتر به عقاید مذهبی علاقه مند هستند تا به وطن و آب و خاک؛ گاهی تعصب مذهبی عوام به بیرحمی و شقاوت منتهی می شود. درایران هم، یهود، ارامنه، زرتشتی و طرفداران به به بیرحمی و شقاوت منتهی می شود. درایران هم، یهود، ارامنه، زرتشتی و طرفداران مذهب جدید (مقصود گویا بهایی ها هستند) از فشار و صدمات عامه مصون نبودند، و دولتهای وقت هم نسبت به آنها بی رحمی ها رواداشته اند که شاید در (دنیا) کمتر نظیر دویده شده باشد» (همچنین نک لوی، ص ۸۲۰).

حال ببینیم در همین دوران درخشان مشروطیت، تا روی کار آمدن رضاشاه و ابتدای سلطنت پهلوی در ایران، در زیر سایه قانون اساسی ایران چه بر سر اقلیت یهود آمد. دو اصل مهم قانون اساسی ایران چنین حکم می کنند:

اصل هشتم: اهالی مملکت ایران در مقابل قانون دولتی متساوی الحقوق خواهند بود. اصل نهم: افراد مردم از حیث جان و مال و مسکن و شرف محفوظ و مصون از هر نوع تعرض هستند و متعرض احدی نمی توان شد مگر به حکم و ترتیبی که قوانین مملکت معین می نماید (متمم قانون اساسی ۲۹ شعبان ۱۳۲۵ برابر با ۱۵ میزان ۱۲۸۶ برابر با ۷ اکتبر ۱۹۰۷).

## شيراز

یهودیان این شهر مجبور بودندکلاهی مشخص بر سر نهند تا شناسایی آنها به عنوانیهودی برای مردم مسلمان آسان باشد. اندکی بعد، در زیر سایه همین اصل تساوی حقوق قانون اساسی حکومت مشروطه، مؤمنی به نام آقا میرزا ابراهیم اعلام می کندکه

یهودیان شیراز برای شناسایی بهتر است کلاه فعلی را عوض کرده به جای آن فینه قرمز عثمانی برسر بگذارند. در ۱۶ نوامبر ۱۹۰۶ صدها مسلمان به محله یهودیان شیراز حمله بردند تادست به کشتار و غارت بزنند. با مداخله جعفر قلی خان، رئیس قزاقخانه، مردم اراذل واوباش متفرق شدند. زمستان ۱۹۱۰ قداره بندان شیراز بار دیگر به محله یهودیان تاختند وكليه اموال يهوديان را به زور و تهديد از آنها گرفتند. چندي بعد يک نفر آخوند یک جوانمعلم یهودی مدرسـه آلیانس را به نام ماشاءالله نیسانی در روز روشن به قتل مى رساند. درپاييز همين سال باز به محله يهوديان شيراز مى تازند و در ظرف مدت چند ساعت ۶ هزارنفر یهودی این شهر را از هستی ساقط می کنند، ۲۱ نفر را به طرز فجیعی می کشند، و تعدادزیادی را به سختی مجروح میسازند، تا بالاخره سیصد سرباز برای محافظت جان مردم بی دفاع به محله یهودیان اعزام می شوند. در این کشتار و چپاول در حدود ۲۶۰ خانه آسیبدیدند. مردم بی انصاف و ظالم حتی در و پنجره ها را کندند و با خود بردند. پس از چندیمعلوم شد، که حتی عدهای از سربازان، که برای حفظ جان و مال و ناموس یهودیان به آنمحل آمده بودند، درکشتار و چیاول دست کمی از اراذل و اوباش شهر نداشتند. بدین صورت جایگاه سکونت یهودیان این شهر، که شاید از دورهٔ هخامنشیان در این دیارسکونت اختیارکرده بودند، به ماتمکدهای غمافزا تبدیل شده بود.

## اصفهان

زیر سایه همین قانون اساسی و اصل حفظ جان و مال و مسکن و شرف مردم، تعدادی از علمای مؤمن شهر را از ادامه کسب علمای مؤمن شهر اعلامیه ای صادر کردند و پیله ورهای یهودی شهر را از ادامه کسب وکار در محدوده های جغرافیایی شهر محروم ساختند. (من متن کامل این «التزام نامچه» را که در آرشیو آلیانس در پاریس پیدا کرده بودم در کتاب تاریخ معاصر یهود، اورشلیم، ۱۹۸۲، ص ۲۵۲-۲۵۱ چاپ کردم و می توان به آنجا رجوع کرد).

ظلم و ستمی که نسبت به یهودیان اصفهان انجام می گرفت برکسی پوشیده نیست. بارهااتفاق می افتاد که پیله و رهای یهودی که برای کسب و کار به دهات و آبادیهای اطراف می رفتند، مانند یونا و شیمعون، که در سال ۱۹۱۴ در نجف آباد به قتل رسیدند، کشته و مفقو دا لاثر می شدند.

### همدان

در اکتبر ۱۹۰۸، شخصی به نام شیخ باقر آخوند دستور می دهد استخوان مردگانیهودی را از قبرستان یهودی های همدان خارج کنند، تا بر زمین قبرستان ساختمان بسازند. یهودیانی که دست به اعتراض می زنند به دستور شیخ باقر آخوند به چوب و فلک کشیده می شوند. مظفرالملک، حاکم همدان، هم در مقابل افرادی چون شیخ باقر کوچک ترین قدرتی نداشت. در نتیجه، یهودیان متوسل به تهران می شوند، و پس از چند حکم و تهدید، قضیه قبرستان یهودی ها مسکوت می ماند. همین شیخ باقر آخوند، بعداً در موردکسی کهنامش بر بنده معلوم نیست فتوای قتل می دهد، و خودش با دست خودش با قداره سر طرف را می برد (همچنین ر.ک. به تاریخ یهود ایران، حبیب لوی، ص ۱۹۵۸). دو سال بعد، در ماه مه ۱۹۱۰، چند نفر آخوند در همدان حکم جهاد علیه یهودیان این شهر را صادر می کنند. علت صدور این حکم ایسن بود، که یک یهودی به نام ابراهیم مراد در کوچهای تنگ ناخود آگاه تنش به تن یک زن مسلمان می خورد. صدها نفر با چماق و قداره و چاقو می ریزند به محله و بازار، و درخواست قتل ابراهیم مراد را می کنند. در حمله به محله یهودیان، سی نفر را به سختی زخمی و بیش از صد نفر را لخت می کنند. در بالا خره دولت مرکزی مداخله می کند و ابراهیم مراد را برای محاکمه، یا به هر بهانهای دیگر، به تهران می برند و آزاد می کنند.

چند سالی قبل از استقرار رژیم پهلوی، در همدان، میرزا یعقوب لوی، برادر مسیومنحم لـوی را در کوچهای گرفته و او را لخت می کنند و به سـختی کتـک می زنند. او، که معلممدرسه آلیانس بود، جرمش این بود که لباس اروپایی بر تن کرده و کراوات زده بود (من میرزا یعقوب لوی را، که قرابتی با یکی از دوسـتان ما داشت، در سالهای پنجاه در اور شلیم ملاقات کردم).

## طهران

وضع تهران بهتر از شهرهای دیگر نبود. قضایایی چون به رژه وادارکردن یهودیان در کوچه و خیابان و از آنها خواستن که صریحاً با مشروطه مخالفت کنند، برکسی

پوشیده نیست. همه می دانند که ترانهٔ گوش خراش: «ما امت موساییم، از قول مسلمانان، مشروطه نمی خواهیم» را چگونه با چوب و چماق و تهدید به مرگ از دهان یهودیان مفلوک بیرون می آوردند. آب بستن محله عود لاجان و بالاخره، قضیه خر آقا را، آنهم در سیتامبر۱۹۲۲، زمانی که رضاخان میرپنج وزیر جنگ بود، اکثر شما که اینجا نشسته اید خوانده یا شنیده اید. هستند کسانی چون میرزا آقا رهبان و آقای دکتر روح الله کهنیم که شاهد و ناظراین قضیه شرم آور بوده اند و هم اکنون می توانند برای ضبط تاریخ شفاهی بیایند پشتمیکروفون و جریان را به تفصیل به اطلاع برسانند. اگر پادرمیانی راب شائول ژوزف کورنفلد سفیر آمریکا در تهران نبود، کسی نمی داند قضیه خر آقا به قیمت جان چند نفر محله نشینان یهودی تمام می شد.

اینها نمونههای کوچک و جزئی بود از وضع اسفناک زندگی بدتر از مرگ یهودیان درپایتخت و شهرهای بزرگ ایران، ایرانی که صاحب قانون اساسی شده بود و، زیر سایهٔ مشروطه، مجلس شورای ملی داشت، و مدعی بود که تمام اهالی ایران متساوی الحقوق هستند و کسی نباید برکسی تعرضی بکند. یهودیان شهرهایی چون جهرم و سنه (سنندج) و کرمانشاه، کاشان، گلپایگان، داراب و دهها شهر و شهرک دیگر از دست اراذل و اوباش بهستوه می آمدند، و کسی نبود که حتی وضع و حال آنها را گزارش بدهد. اینک فرصتی است که همهٔ اینها ضبط و ثبت شوند، و فریاد گذشتگان به گوش آیندگان برسد.

بدون تردید، در تاریخ معاصریهود ایران، پس از تأسیس مدارس آلیانس، نهضت مشروطیت را می توان نقطه چرخش مثبتی در جامعهٔ ما بشمار آورد. مشروطیت، حتی درآن دوران ده پانزده سال اول، که موضوع بحث ما بود، توانست تغییراتی در طرز فکرتعداد قابل توجهی از روشنفکران، و حتی روحانیون متدین و انسان دوست مسلمان، نسبت به اقلیت یه وجود بیاورد. چنین تغییراتی مثبت، لا جرم، در میان جامعه یهود ایران آن روز نیز صورت گرفته است. چاپ و انتشار نخستین روزنامه یهودیان ایران (مذکور دربالا)، در اوایل سلطنت احمد شاه، و نوشتارها و حتی انتقادهای مندرج در این روزنامه بهترین شاهدی است در ایجاد تغییر و تحول فکری و اجتماعی در جامعهٔ یهود.

پژوهشگران تاریخ معاصر یهود شاید فقط دستیابی به پارهای از رویدادهای ناراحت کننده داشته اند. جنبه های مثبت زندگی یهودیان ایران که، مستقیماً یا من غیر مستقیم، ازجنبش

### امنون نتصر

مشروطه مؤثر بوده هنوز شکافته نشده است. اینجاست که ضبط و ثبت تاریخ شفاهی باید این گوشههای تاریک تاریخ معاصر ما را روشن سازد، و تاریخ را آنچه حقیقت وواقعیت است، بیطرفانه وکامل، بدون تعارف و ملاحظه، بدون رتوش و بزک، و بدون تعصب و جهت گیریهای نادرست، به نسل های آینده بسپارد. تأسیس مرکز تاریخ شفاهی را، که یک تحول فرهنگی شایسته ایست در شهر لس آنجلس، باید خوش آمدگفت و ازگردانندگان آن خواست که ضوابط پژوهشی را در فعالیتهای خود در سوی جمع آوری رویدادهای فراموش شده یا نهفته در درون سینه ها از یاد نبرند.

یاسی گبای آرشیتکت، متولد تهران و مقیم کالیفرنیاست. وی تحصیلات دانشگاهی خود را در رشتهٔ معماری در دانشکدهٔ هنرهای زیبای دانشگاه تهران به پایان رسانیده و با عنوان دانشجوی ممتاز فارغالتحصیل شد. یاسی گبای دکترای معماری خود را با درجهٔ عالی از دانشکدهٔ هنرهای زیبای فرانسه (Beaux Arts) گرفته است. دربازگشت به ایران به دلیل سلیقه و ابتکار ویژهاش در طرح بناها، به سرعت در ردیف انگشت شمار مهندسین معمارموفق ایرانی درآمد. وی علاوه بر اشتغال در دفتر شخصی خود در تهران، سمت مهندس مشاور سازمان برنامه را نیزدریافت کرد.

در دوران جشنهای ۲۵۰۰ ساله شاهنشاهی در ایران، اعضای انجمن کلیمیان تهران، بدون اینکه بدانند رسالهٔ دکترای وی در بوزار پاریس بازسازی مقبرهٔ استر بوده است، طرح نوسازی و توسعهٔ مقبرهٔ استر در همدان را به یاسی گبای ارجاع کردند. از میان طرحهای دیگرگبای طرح بالروم و توسعهٔ هتل شاه عباس، ساختمان مرکز توریستی ومیدان مقابل هتل شاه عباس در اصفهان و طرح دانشگاه گیلان است. در کارنامهٔ نشانها و افتخارات یاسی گبای می توان مدال دانشجوی ممتاز از شاه ایران و نشان درجهٔ یک آبادانی و مسکن از نخست وزیر وقت، جایزهٔ اول مسابقهٔ معماری طرح میدان هتل شاه عباس از شهبانوی ایران، جایزهٔ معماری «آقاخان» از دانشگاه فیلادلفیا و درسالهای اخیر جایزهٔ کمیتهٔ معماری سالهای ۱۹۹۲ میلادی از شهردار بورلی هیلز ثبت شده است.

## بناهای تاریخی یهودیان ایران و طرح نوسازی مقبرهٔ «استر»

آثار معماری و بناهای باقیمانده از نسلهای گذشتهٔ هر قوم و ملت، همیشه از اتفاقات تاریخی و سیاسی زمان خود تأثیرگرفته اند.

<sup>\*</sup> توضیح: این نوشته، از روی متن اصلی سخنرانی که همراه با نمایش اسلاید بود، به دلیل عدم همراهی تصاویر، با تغییراتی برای چاپ تنظیم شده است.

از نظر معماری در محدودهٔ بناهای مذهبی یا عبادتگاهها بیشتر از بناهای دیگر نمادین بوده اند و اکثراً درگروه ساختمانهای «اثرگذار» قرار می گیرند. مقصود از آرشیتکتور یامعماری اثرگذار، ساختمانهایی است که به دلیل عظمت یا معماری زیبایشان بیننده راتحت تأثیر قرار می دهند. در ارتباط با عبادتگاهها، بهترین مثال بعضی ازکنیساهای بزرگیهودی، کاتدرالها وکلیساهای مسیحی و بالاخره مسجدهای اسلامی هستند. با این توضیح، صحبت از معماری، بدون اشاره و یادآوری تاریخ میسر نیست. اگر آغاز تاریخ را برای یهودیان ایرانی، آزادی این قوم از اسارت بابل به دست پادشاهان هخامنشی بدانیم، این ادعا به میان خواهد آمدکه یهودیان این سرزمین به احتمال زیاد از خیلی از هموطنان دیگر خود «ایرانی تر" هستند.

شاید این قدمت تاریخی از یک طرف و یکرنگی و تشابه ریشههای آیینی یهودیت باآیین ایران باستان از طرف دیگر، از دلایلی است که یهودیان ایران از هر اقلیت دیگری بیشتر به ایران دلبستگی دارند و مهر می ورزند. این بستگی، در زمینههای مختلف شعر، ادبیات و موسیقی به دفعات نشان داده شده است.

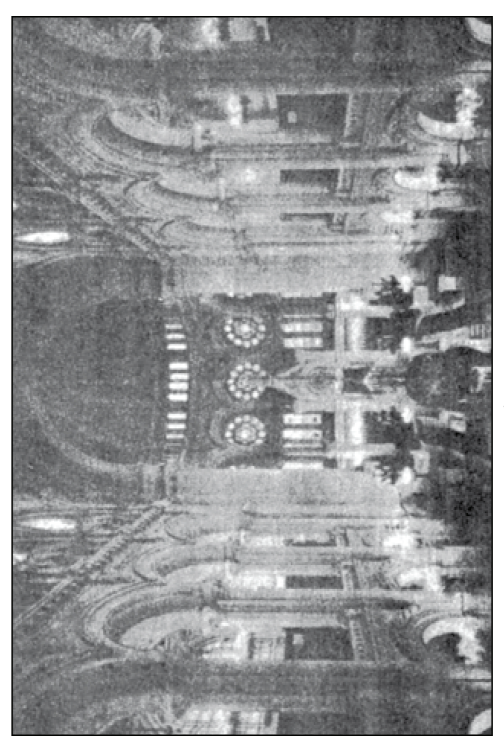
بدیهی است همهٔ شاهان و حکومتهای ۲۵ قرن گذشته، مهر و محبت پادشاهان هخامنشی را به قوم یهود نداشته اند. با ظهور اسلام در ایران، اصولاً و به تدریج راه و روش زندگی یهودیان تغییر کرد و محدود تر شد. با اینهمه فقط با دیدن اسناد و مدارک جمع آوری شده در زیر بام همین موزهٔ تولِرانس، یعنی محل برگزاری کنفرانس کنونی، باید شکرگزار باشیم که با وجود تمام فشارها و تبعیضات و حتی کشتارهای کوچک پراکنده، تاریخ یهود ایران در مقایسه با تاریخ کشورهای دیگر، سانحه وکشتار بزرگی به خود ندیده است. هرچند حتی یک کشته هم بسیار است.

مطلب قابل اشارهٔ دیگر این که اگر عقربهٔ زمان شامار تاریخ جهانی یهودیت را به عقب برگردانیم، به این حقیقت بر میخوریم که قتل عامها وکشتارهای بزرگ یهودیان بیشتر به دست حکومتهای مسیحی اتفاق افتاده است تا حکومتهای اسلامی. بالاخره نباید ندیده گرفت که در دوران طولانی و پر از پستی و بلندی تاریخ، یهودیان ایرانی \_ پسس از نابودی حکومت قاجار و تنها در دهههای آخر سلطنت پهلوی \_ همراه با اقلیتهای دیگر امکانات اقتصادی/اجتماعی و آزادی بیشتری به دست

آوردند.

از آنجاکه آثار معماری و آرشیتکتور هر ملت، در هر دوره، تحت تأثیر محیط زندگی و همین طور معرف روحیه و شخصیت آن ملت است، خوب و بد شرایط اقتصادی واجتماعی نیز تأثیر مستقیمی روی آثار معماری آنها می گذارد. در پی این اشارهٔ کوتاه به تاریخ جهانی یهودیان، اگر قبول کنیم که یهودیان در کشورهای مسیحی بیشتر از اجداد من و شما سختی کشیدهاند، این پرسش پیش می آید که چراگروه ساختمانهای «اثرگذار» این کشورها، یعنی کنیساها در اروپا و اروپای شرقی تا این حد با عظمت، زیبا و مجلل هستند؟ در حالی که در میان آثار باقیماندهٔ کنیساهای ایرانی به جزیکی دو نمونه – اثری از یک معماری زیبا – جلال و عظمت هم به کنار – دیده نمی شود. برای روشن شدن این مقایسه، ابتدا چند بنای موجود در شهرهای مختلف اروپا را مثال می آورم:

- یکی از باعظمت ترین کنیساهای اروپا، کنیسای واقع در خیابان ویکتوآر (Rue de la Victoire) پاریس است. این کنیسا به دلیل اهمیت ساختمانی اش محل اجرای مراسم رسمی دولتی و برنامه هایی است که گاه با حضور رئیس جمهور انجام می شود. (تصویر شمارهٔ ۱)
- کنیسای سکالا سپانیولا (Scala Spagnola) واقع در شهر ونیز، متعلق به قرن هفدهماست و طرح اصلی آن به سبک سِفارادیک با تزیینات داخلی بسیار چشمگیر است.
- یکی از معروف ترین کنیساهای اروپا، کنیسای پرتقالیها در شهر آمستردام به شمارمی رود که در قرن هفدهم ساخته شده است. از مشخصات غیر عادی طرح داخلی این کنیسااین است که هر صندلی آن یک شمعدان مخصوص خود را دارد.
- نبایدکنیسای زیبای لونگوتِور (Lungotevere) در شهر رم را از قلم انداخت که درسال ۱۹۰۴ ساخته شده و سقف داخلی اش، زیباترین بخش آن است.
- کنیسای پرنسس رُد (Princess Road) لیورپول که در سال ۱۸۷۴ ساخته شده وتزیینات داخلی آن ترکیبی از نقشها و رنگهای شاد و زنده است.
- یکی دیگر از قدیمی ترین کنیساهای اروپایی، کنیسای شهر تولدو در اسپانیا است که در سال ۱۲۰۰ ساخته شده.



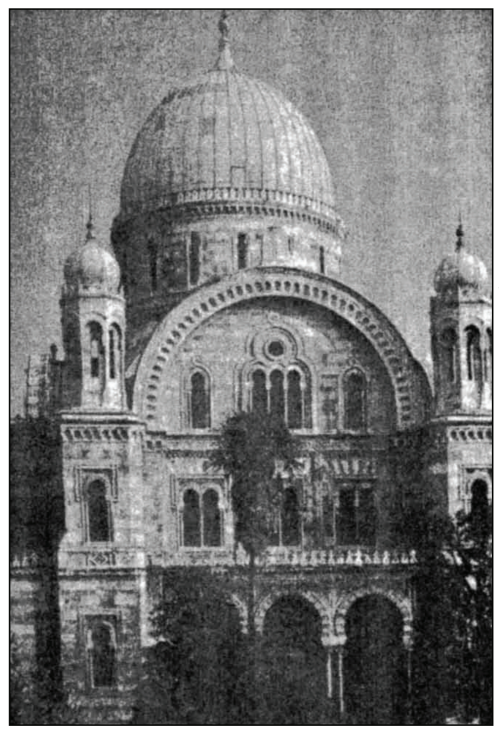
تصوير شمارة ١-كنيساي خيابان ويكتوار، پاريس

بد نیست این توضیح داده شود که مسیحیان، پس از حمله به اعراب و به دست گرفتن حکومت اسپانیا، اکثرکنیساهای این کشور را به استثنای چهارکنیسا خراب کردند. از جمله کنیسای تولِدوکه به دلیل معماری زیبا و استثناییاش باقی ماند ولی تبدیل به کلیساشد و نام امروزیاش سانتا ماریا بلانکا (Santa Maria Blanca) است.

- کنیسای آلتنوشِل (Altneaschel)، در شهر پراگ که به سبک گُتیک ساخته شده است. بنای این کنیسا هم مثال دیگری است از تأثیر معماری زیبا در تاریخ ملتها: نازی ها، بعد از تصرف پراگ وکشتن یهودیان، این کنیسا را برخلاف کنیساهای دیگر شهر و به دلیل زیبایی بنایش نسوزاندند. آنها خیال داشتند به تدریج و با جمع آوری توراتهای عتیقه دراین ساختمان، کنیسا را تبدیل به موزهٔ یک «ملت معدوم شده» بکنند.
- کنیسای فُن فُرستر (Von Forster) در شهر وین را نیزکه از بناهای قرن نوزدهماست
   باید نام برد.
- بالاخره کنیسای بی نظیر تمپیو ماجوره (Tempio Maggiore) در شهر فلورانس که، در کمال عظمت، دارای معماری مخلوطی از چند سبک مختلف است. کنیسای فلورانس از داخل بی نهایت تزیین شده و پرکار و ظریف است و هر سانتیمتر از دیوارها و سقف آنبا نقش و رنگهای زیبا پوشیده شده است. (تصویر شمارهٔ ۲)

اینها فقط چند مثال از هزاران کنیسای زیبا و با ارزش کشورهای دیگر بود. در این زمینه در ایران، با وجود قدمت و تاریخ طولانی قوم یهود، مثال مقایسهٔ چندانی به ویژه از نظر اهمیت معماری و بنا وجود ندارد. البته مطمئنم اگر امروز پای صحبت هر هموطن ایرانی بنشینید، از شهر خود وکنیسای اجدادی اش با غرور حرف خواهد زد و داستانهای فراوان خواهدگفت. چون بررسی من بیشتر بر پایهٔ اهمیت معماری و قدمت بناها است، اشاره به آنها را در اینجا غیرلازم می دانم.

حال اگر عبادتگاه ها را به کنار بگذاریم و به گروه بناهای تاریخی وابسته به یهودیتنگاه کنیم، در خاک کهن ایران مثال های قابل توجهی به چشم میخورد. شاید دلیل دیگرپیوند عاطفی یهودیان به خاک ایران این باشدکه از میان پیامبران و شخصیتهای تاریخی و



تصوير شمارة ٣-كنيساي «تمپو ماجوره» در فلورانس، ايتاليا

مذهبی که در ۲۴ جلدکتابهای تورات نام برده شده است، حداقل مقبرهٔ احتمالی چهار تن از شخصیتهای اصلی در خاک ایران است:

- ١. مقبرهٔ دانيال نبي در شهر شوش \_ خوزستان
- ۲. مقبرهٔ ملکه استر و عمویش مردخای، در شهر همدان
- ۳. مقبرهٔ «سارا بت آشِر» (سارا \_ دختر آشر) در اصفهان
  - ۴. مقبرهٔ حَبَقوق نبی در تویسرکان

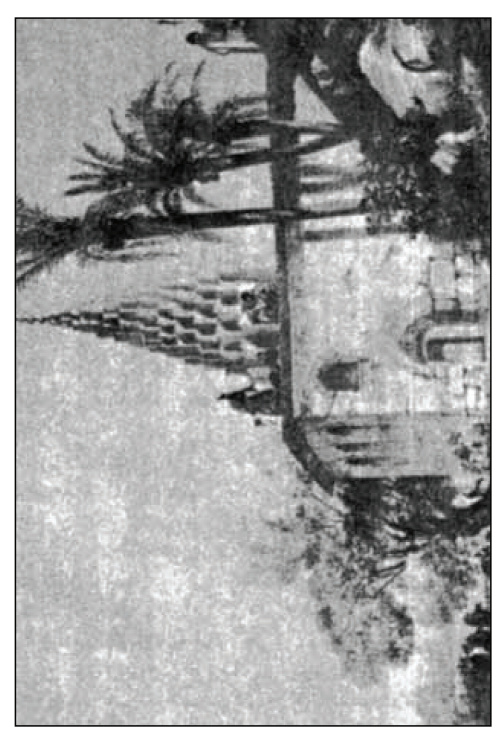
در میان این چهار مقبره، تنها آرامگاههای دانیال و استر و مردخای، از نظر ساختمانی و ویژگی معماری، قابل توجه و اهمیت هستند.

در اینجا لازم است، بدون اینکه احساسات و معتقدات کسی جریحه دار شود، این توضیح مهم وکلی را بدهم که هیچ مدرک و سند قطعی باستانشناسی یا تاریخی در دست نیست تا واقعی بودن این قبرها و تعلق آنها را به صاحبانشان تأییدکند. بخصوص در مورد آرامگاه سارا بت آشر و حَبقوق که روایتهای مختلف این شک را تشدید می کند.

• مقبره دانیال در خوزستان در شهر شوش و درکنار رودخانهٔ «شاوُور» قرار دارد. شهر شوش برای باستان شناسان جهان گنجینهٔ اطلاعات و محافظ قرنها تمدن و تاریخ خاورمیانه بشمار می رود.

بنژامن \_ تودِلا (Tudela)، یک جهانگرد یهودی اسپانیایی است که در اوایل قرن دوازدهم میلادی به تمام ایران آن زمان سفرکرده و نوشتههایی از خود به جای گذاشته است. تودِلا یهودیان مقیم شوش را هفت هزار تن تخمین زده است. به گفتهٔ او در شوش آنزمان ۱۴ کنیسا وجود داشت. پس ازگذشت هفت قرن که شوش به تدریج از سکنه خالی شد و در اوایل قرن نوزدهم، دو باستان شناس انگلیسی برای حفاری آثار باستانی به شوش رفتند. در آن زمان این دو تن در شهر شوش فقط یک ساختمان دیدند و آن هم بنای کوچک و سفید رنگ مقبرهٔ دانیال بود.

تصویر شمارهٔ ۳ اثری است که تقریباً در اوایل قرن نوزدهم توسط جهانگرد فرانسوی اوژن فلاندن نقاشی شده است. مقبرهٔ دانیال از نظر سبک معماری قدری غیرعادی است. برج سفید رنگ آن، از نظر فرم دندانه ای و جالبش، به ندرت و تنها در جنوب ایران و عراق دیده شده است.



تصوير شمارة ٣- نقاشي مقبرة دانيال، اوژن فلاندن

مقبرهٔ دانیال زیارتگاه مسلمانان هم هست. به گفتهٔ دوستی که اخیراً از سفر ایران بازگشته است، در سالهای اخیر، به دستور دولت جمهوری اسلامی، در نزدیکی مقبرهٔ دانیال نبی، مسجد بی تناسبی ساخته شده است که متأسفانه مدرک مستندی از آن بدست نیامد.

• مقبرهٔ استر و مردخای در همدان و در میان بخش پر ازدحام شهر واقع شده است. پس از انقراض حکومت بابل و به قدرت رسیدن هخامنشیان، پادشاهان این سلسله شوش راپایتخت اداری خود کردند \_ هر چند تختجمشید پایتخت آیینی و تشریفاتی امپراطوریبشمار میرفت. در همان زمان اکباتان یا همدان امروزی پایتخت دیگر و محل اقامت تابستانی شاهان هخامنشی بود.

حالا باید توجه کنیم که داستان استر، اگر فقط یک داستان نباشد، باید در شهر شهر شهر شهر اتفاق افتاده باشد. این یکی از دلایلی است که برخی از مورخین مقبرهٔ فعلی را متعلق به استر نمی دانند. تئوری دیگر این است که استر و مردخای، بعد از کشته شدن خشایارشاه، از ترس دشمنان به همدان رفتند و همان جا در گذشتند و مدفون گردیدند. قبل از اینکه از ساختمان مقبرهٔ استر حرف بزنم، می خواهم اشاره ای به تأثیر داستان استر در هنر و ادبیات جهان بکنم:

کتاب استر یکی از زیباترین و جذاب ترین داستانهای تورات است. یکی ازتفاوتهای کتاب استر با بقیهٔ طومارهای تورات این است که در طول این داستان از معجزه خبری نیست و در آن حتی یکبار هم نام خدا ذکر نشده است. شاید این شیوهٔ نگارش باشد که به داستان جنبهٔ واقعی تر می دهد و آن را در ردیف کتابهای تاریخی و نه کتابهای مذهبی می گذارد. خلاصه اینکه متن داستان، جلوهٔ دیگری است از پیروزی روشنایی بر تاریکی و غلبهٔ نیکی بر بدی.

کتاب استر از قرنها قبل توجه بسیاری از نویسندگان و بخصوص استادان نقاش راجلب کرده است. «ژان راسین» شاعر و نمایشنامه نویس فرانسوی، در قرن ۱۷ میلادی نمایشنامه «تراژدی استر» را نوشت که برای اولین بار در سال ۱۶۸۹ در پاریس اجرا شد وهنوز متن اصلی آن به عنوان نمونهٔ خوب ادبیات کلاسیک در مدارس فرانسه تدریس می شود. نقاشان متعددی نیز، کتاب استر را به تصویر در آورده اند و از خود شاهکارهایی بجا

گذاردهاندکه به چند نمونه از میان آنها اشاره می کنم:

• قدیمی تریس نقاشی موجود از کتاب است، فرسکهای (نقاشیهای دیواری) کنیسای قدیمی دورا اُروپُس (Doura-Europos) است که در حال حاضر در موزهٔ ملی دمشق درسوریه نگهداری می شود. این کنیسا در سال ۲۴۵ میلادی در کنار رود فرات ساخته شد واحتمالاً یکی از کهن ترین کنیساهایی است که کلیهٔ دیوارهای آن به سبک فرسکهای یونانی نقاشی شده بود.

از تصویرهای مربوط به کتاب استر، یکی به نام «پیروزی مردخای» است که هامان رادر حال هدایت اسب مردخای نشان میدهد. در صحنهٔ دیگری به نام «حکم جشن پوریم»،اخشوروش در حال گرفتن حکم جشن پوریم است.

- یک لیتوگرافی سیاه قلم از نقاش فرانسوی مشهور گوستاو دورِه (Gustave Doret) باقی است که استر را در حال ایستاده در مقابل اخشوروش نشان میدهد.
- تابلوی «استر در حضور اخشوروش» اثر جیووانی فَتوری (GiovanniFatturi)،نقاش قرن نوزدهم ایتالیایی، استر را \_ در حالی که ندیمه هایش او را نگه داشته اند \_ درمقابل پادشاه نشان می دهد.
- از معروف ترین آثاری که از استر نقاشی شده است یکی تابلوی «اخشوروش، هامان و استر» اثر رامبراند استاد هلندی قرن هفدهم است که در موزهٔ پوشکین در مسکونگهداری می شود. (تصویر شمارهٔ ۴ بخشی از این شاهکار است.)
  - از رامبراند تابلوی دیگری نیز به نام «خلع کردن هامان» موجود است.
- اثر زیبای نیکولا پوسَن نقاش قرن هفدهم فرانسوی به نام «استر در حضوراخشوروش» یکی دیگر از آثار هنری با ارزش است.

دو تابلوی آخری در موزهٔ هِرمیتاژ سنپیترزبورگ نگهداری میشوند.

اما خود ساختمان مقبرهٔ استر، بخصوص قبل از تعمیرات، با شکوه و جلالی که درتابلوها دیده می شود در تضاد است. بنا، قبل از اجرای پروژهٔ نوسازی، ساختمان آجری معصوم و نسبتاً فرسوده ای بود که در میان تعداد زیادی آپارتمان زشت شهری گمشده و مخفی بود. (تصویر شمارهٔ ۵)



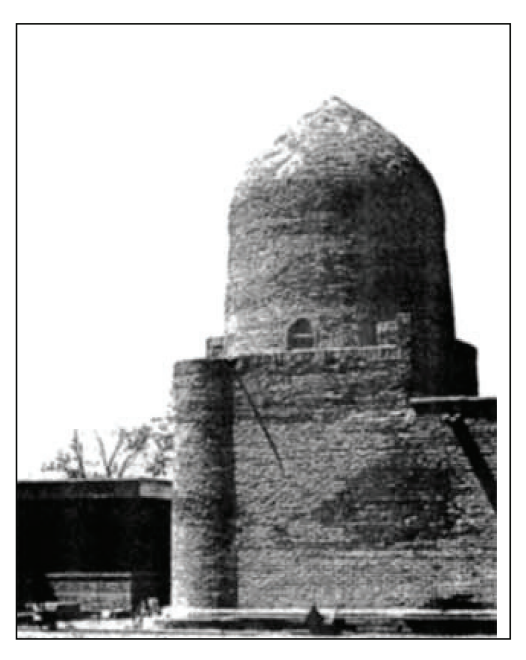
تصوير شمارهٔ ۴- بخشي از تابلوي «اخشوروش، هامان و استر» اثر رامبراند

در یادداشتهای هرتفیلد (Hertfeld) باستان شناس، بنای اصلی مقبره به سال ۱۶۰۲، یعنی اول قرن هفدهم، برمی گردد که به دستور مادر جمال الدوله ها ساخته شده است. بنای اصلی معماری آجری ساده ای دارد و به تقلید از ساختمان امامزاده ها شامل دو اطاق کوچک است. گنبدی که از خارج دیده می شود سقف اطاق دومی است و در آن دو مقبره و روی هر مقبره یک صندوق کنده کاری شدهٔ چوبی قرار دارد. (تصویر شمارهٔ ۶) طبق نوشته های مورخین، قبرهای اصلی در عمق خیلی پایین تر از زمین قرار دارند. صندوق های فعلی همان صندوقهای اولیه نیستند و حداقل یکبار عوض شده اند.

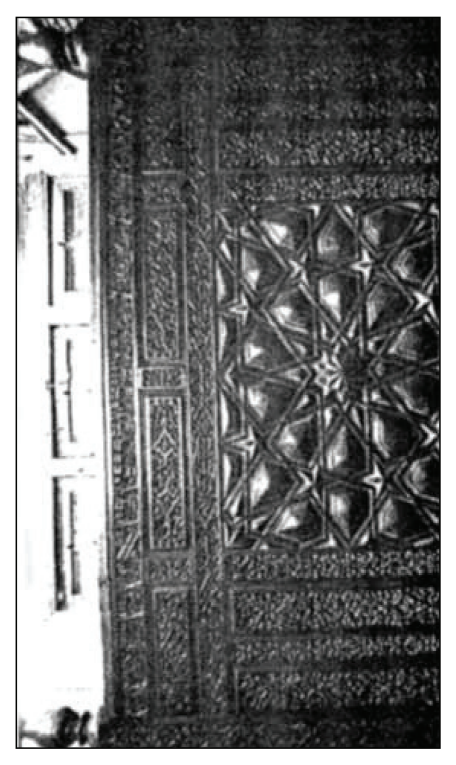
تصویر شمارهٔ ۷ که توسط اوژن فلانـدَن (Eugene Flandin) جهانگرد فرانسـوی قرنوزدهم نقاشی شده اسـت، شکل صندوق اصلی را نشان میدهد. در گذشته رسم بود کهزائران مسـتقیماً روی خود صندوقها شمع روشن کنند و مراد بطلبند. متأسفانه به دلیل سـهل انگاری متولیـان زمان، آن صندوقها در یک آتش سـوزی از بین رفته اند. درون سـاختمان آرامگاه یک تورات نفیس قدیمی و بی نظیر نیز وجود دارد و طبق خبر تازه ای کهاز همدان گرفتم هنوز دسـت نخورده باقیمانده است. جالب ترین قسمت این بنای قدیمی درورودی خیلی کوتاه سنگی آن است. (تصویر شمارهٔ ۸) این در از سنگ گرانیت یک پارچه و ضخیم سـاخته شده است و روی یک گودی پر از روغن گردش می کند. وقتی دربسـته باشد از خارج قفل و دستگیره ندارد. قفل آن در داخل است و از سوراخ میانی می توان به آن رسید. به مقبرهٔ استر، قبل از طرح توسعه، فقط از راه یک کوچهٔ تنگ وخاکی وارد می شـدند و خود سـاختمان از خیابان اصلی به سختی دیده می شد.

در دوران جشنهای ۲۵۰۰ سالهٔ شاهنشاهی، هیئت مدیرهٔ انجمن کلیمیان تهران پروژهٔنوسازی مقبرهٔ استر را، به عنوان طرح اهدایی یهودیان ایران، به شورای جشنها معرفی کردند. مأموریت طرح و نظارت پروژه آن را به من واگذار نمودند. در اینجا و قبل ازتوضیح طرح، باید از فعالیت لطفالله حی و بخصوص زحمات شادروان مهدی خان کهنیم (کوه نور) برای اجرای کار با قدردانی یادکنم.

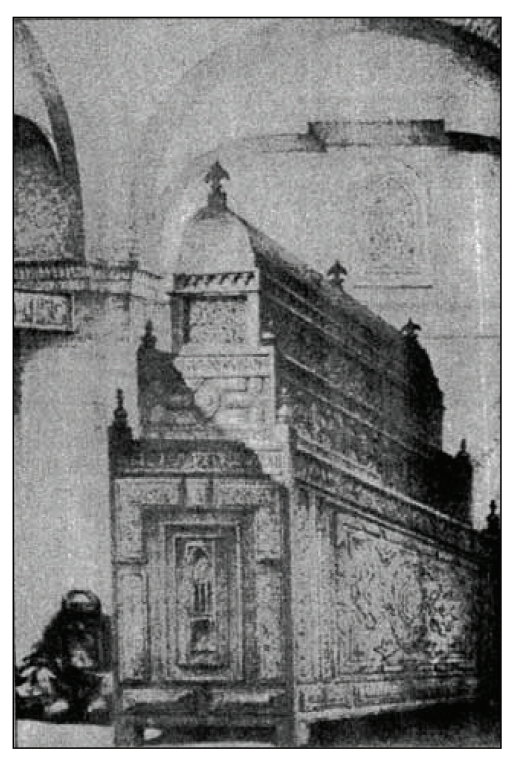
من فكر اصلى و به اصطلاح درونماية (concept) طرح را بر اين پايه گذاشتم



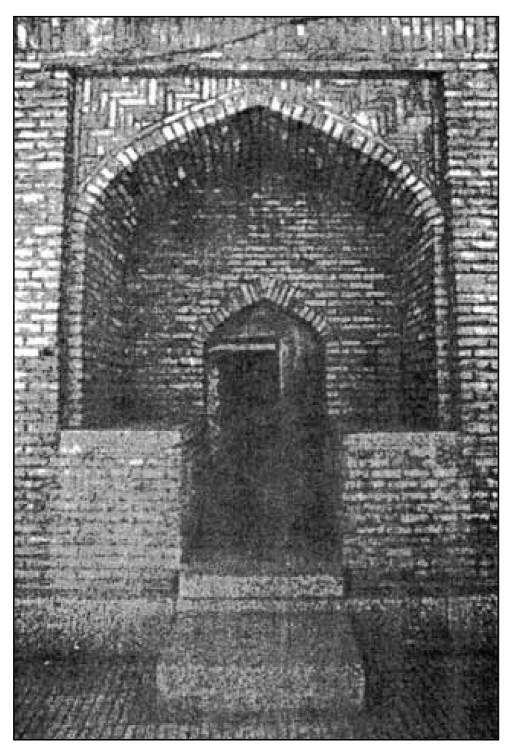
تصوير شمارهٔ ۵-ساختمان مقبرهٔ استر قبل از طرح توسعه



تصوير شمارهٔ ۶-صندوق چوبي مقبرهٔ استر



تصویر شمارهٔ ۷- نقاشی صندوق مقبرهٔ استر، اوژن فلاندن\_ قرن ۱۹



تصویر شمارهٔ ۸-در ورودی مقبرهٔ استر و مردخای

که دردرجهٔ اول، اهمیت و احترام ساختمان اصلی حفظ شود و جلال و ابهت آن برگردانیده شودو سپس به مقبره یک راه ورودی باوقار و زیباتر بدهم. به این منظور تمام ساختمانهای مشرف به خیابان اصلی خریداری و تخریب شدند. طرح اصلی طوری تهیه گردید که کلیهٔ بخشهای جدید \_ شامل یک کنیسای کوچک و یک محوطهٔ باز بزرگ برای اجتماع به هنگام اعیاد \_ همه در سطحی پایین تر از سطح زمین و در واقع به صورت نیمه زیرزمین قرار بگیرند و یک پل عریض، که از بالای فضای بازکنیسا عبور می کند، ورودی به مقبره را تشکیل دهد. (تصویر شمارهٔ ۹) سبک معماری قسمتهای جدید را، کاملاً متفاوت و در تضاد با بنای قدیمی و بیشتر به سبک زمان ساخت آن یعنی دوران سلطنت پهلوی انتخاب کردم تا باعث جدا شدن و مشخص کردن بیشتر بخش قدیمی شود. (تصویر شمارهٔ ۱۰)

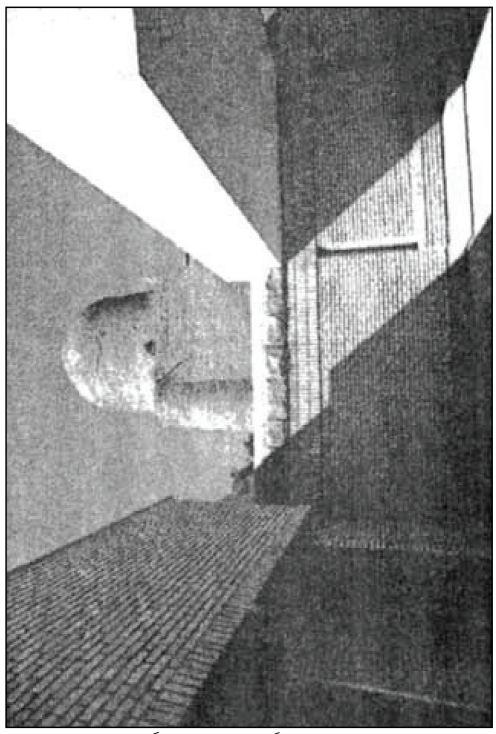
متأسفانه، به دلیل کسر بودجه، قسمتهایی از طرح طبق برنامه به اتمام نرسید. بخصوص پس از برگزاری جشنها یکباره همهٔ آبها از آسیاب افتاد و نیروی تعقیب و اتمام آن از بینرفت. با اینهمه قسمتهای اصلی بنا ساخته شد.

•از قسمتهای ناتمام، که برای من اهمیت داشت، فکر تبدیل اطاق مجاور آرامگاه بهیک موزهٔ کوچک بود تا در آن وقایع مهم تاریخ یهودیان ایران از زمان استر به بعد به نمایش گذارده شود.

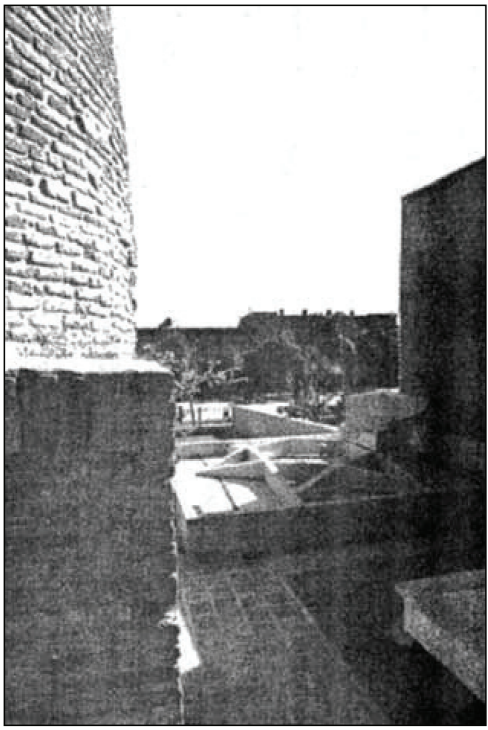
## • ویژگیهای قسمتهای اصلی پروژه:

\_ سالن کنیسای کوچک طبقه زیرین به دلیل نورگیرهای جانبیاش و نورگیر بزرگ بالای «هِخال» (محل نگهداری توراتها) احساس فضای زیرزمین را نمی دهد. (تصویرشمارهٔ ۱۱)

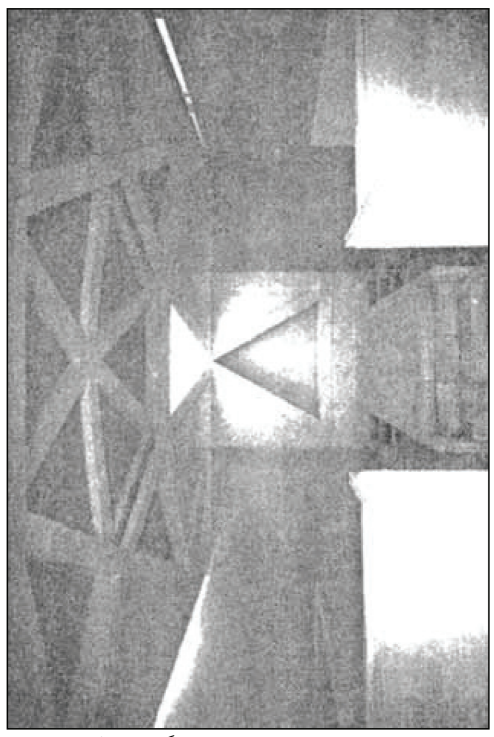
\_ سقف کنیسا از داخل، یک نقش آجرکاری ظریف دارد. ولی از خارج اسکلت آن به شکل یک ستاره داوود بزرگ طرح شده است. در واقع سقف اصلی را همین اسکلت ستاره شکل نگه می دارد که در ضمن جنبهٔ نمادین «محافظت» را نیز دارد. گنجهٔ «هِخال» به شکلیک مثلث رو به بالا طرح شده و نماد عروج به عالم بالا و آسمانی است. بالای سر «هِخال» یک نورگیر مدرن به گونهای طرح شده است که سه بار در روز در ساعتهای سه گانهٔ تفیلاهای روز (نیایشهای روزانه) نور آفتاب را در داخل



تصویر شمارهٔ ۹- منظرهٔ گنبد مقبره، از زیر پل بزرگ ورودی



تصویر شمارهٔ ۱۰- سقف کنیسای جدید از لابلای گنبد اصلی



تصویر شمارهٔ ۱۱- نمای داخلی کنیسای جدید و گنجهٔ هخالِ آن

و به روى هخال منعكس ميكند.

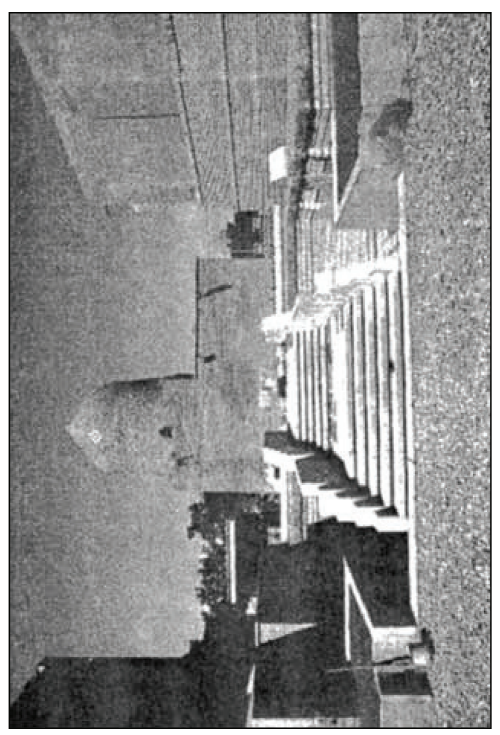
یک محل مخصوص روشن کردن شمع برای جلوگیری از آتش سوزی مجدد درخارج محوطه قرار دارد. بالاخره پلههای عریض و فضای باز محوطهٔ جلو، که زائران را ازخیابان اصلی به مقبره هدایت می کند، ورودی باوقار و با ابهتی به ساختمان داده است. به این ترتیب منظره و دید مقبره نیز از خیابان اصلی کاملاً باز و تشریفاتی شده است. (تصویرشمارهٔ ۱۲) این توضیح لازم است که دیوارهای بلند دو طرف محوطه، ساختمانهای مسکونی مجاور هستند و ارتباطی به طرح ندارند.

در انتهای کار، تمام محوطهٔ جلوی خیابان با نردههای فلزی بلندی که در طرح آن ازنقوش کاشی کاریهای ایرانی الهام گرفته شده محصور گردید. (تصویر شمارهٔ ۱۳)

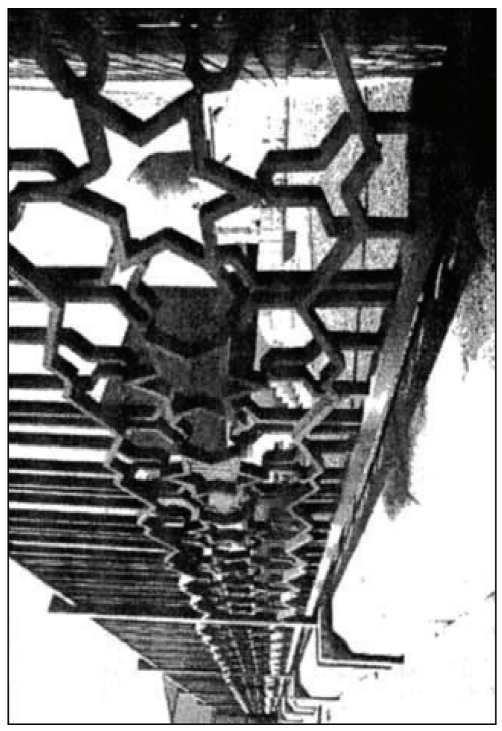
در اینجا یک درد دل کوچک حرفهای دارم، تا یادآوری کنم که مزاحمت وکارشکنیهای مردم متعصب در قبال اقلیتها محدود به طبقهٔ کاسب و بازاری نبود. ماحرفهایها هم گرفتاریهای خود را داشتیم:

در زمان کار در ایران، من از نادر آرشیتکتهای ایرانی بودم که اعتقاد داشتم باید، باتوجه به موقعیت و موضوع پروژهها، از نقشها و عوامل معماری باارزش ایرانی استفاده شود. این علاقه مندی و در کنار تحسین و تمجیدهایی که به دنبال می آورد و گاه گران هم تمام می شد. مثلاً در پروژهٔ استر و یک بار هم در کاشی کاریهای پروژهٔ هتل شاه عباس در اصفهان و رندان شهر شایع کردند که ستاره های میان این طرحها مربوط به یهودیت است و همگی باید تخریب شوند. اگر این انتخاب در پروژه های استر عمدی بود، در طرحهای اصفهان انصافاً بدون نظر انجام گرفت. نقش کاشی کاری هتل شاه عباس از همسایه دیوار به دیوارش یعنی مسجد چهارباغ تقلید شده بود که در تصویر شمارهٔ ۱۴ یک قطعهٔ آن را ملاحظه می کنید.

خلاصه اینکه هر بار برای اثبات ناآگاهی مردم مغرض، باکمک مدرک و عکسهایی ازمساجد اسلامی، به مقامات تصمیم گیرنده ثابت می کردم که این نقشها همه ایرانی هستند. درنتیجه بنای ساخته شده سر جایش می ماند و چیزی خراب نمی شد جز اعصاب مهندس طراح به خاطر وقت و انرژی هدر رفته.



تصویر شمارهٔ ۱۲- نمای محموعه از دید اصلی بعد از طرح توسعه



تصویر شمارهٔ ۱۳- نردههای حصار خیابان اصلی بعد از طرح توسعه

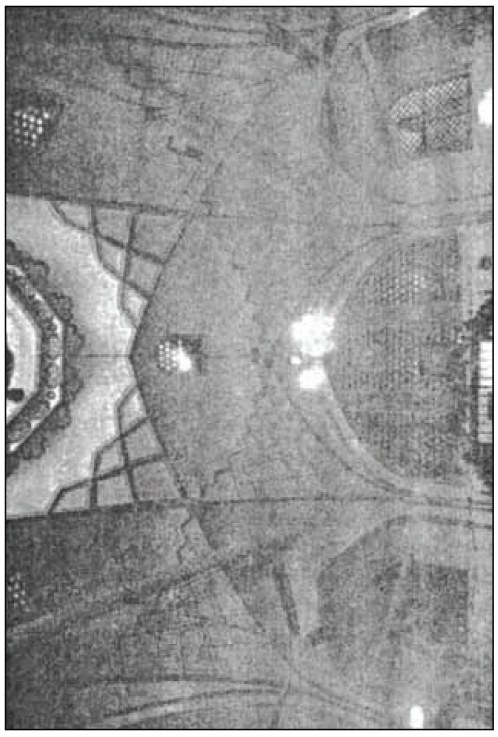


تصویر شمارهٔ ۱۴- قطعهای ازکاشی کاری مسجد چهارباغ (مادرشاه) اصفهان

ضمناً مطلبی که میخواهم ذکرکنم بی شباهت به شوخی نیست: عین همین دردسر و بلا، در سطح وسیعتر و مملکتی، یک بار نیز بر سر دولت وقت نازل شد. بسیاری به یاد دارندوقتی اسکناسهای بیست تومانی برای اولین بار منتشر شد، نقش پشت آن پر از ستارههای شسش پر داوودی بود (تصویر شماهٔ ۱۵). مردم کوی و بازار شروع به پچ پچ و شایعه پراکنی کردند. دولت از ترس حرف مردم بدون سروصدا اسکناسهای نو را جمع آوری کرد و باردیگر با ستارههای هشت پر! (مباداکه چشم متعصبین آزار ببیند) منتشرکرد.

با معذرت از این حاشیه، در خاتمه میخواهم باز به اتفاق به اصفهان برگردیم: در شهر شهرقدیم اصفهان تعداد قابل توجهی یهودی زندگی می کردند. بنژامن تودلا در سفر خود به اصفهان، در قرن دوازدهم میلادی، یهودیان آن شهر را پانزده هزار نفر تخمین زده بود.

در سال ۱۵۹۸ اصفهان پایتخت سلسلهٔ صفویه شد. شاهان صفوی به شهرسازی ومعماری اهمیت بسیار می دادند و نتیجهٔ این علاقه، اصفهان امروز است که مجموعهای یگانه و زیبا از بازارها، کاروانسراها و مسجدهای بی نظیر دوران صفویه است. در دورانسلطنت صفویه، بخصوص زمان شاه عباس، تحولات درخشان و مهمی در ایران روی داد. وضع اقتصادی به دلیل دادوستد با اروپا رونق گرفت، ثروت عمومی زیاد شد و شهرهاتوسعه یافتند. مهمتر اینکه مذهب شیعه به عنوان مذهب رسمی در تمام ایران عمومیتیافت. ولی متأسفانه یهودیان، که به تعداد زیاد در اصفهان وکاشان متمرکز بودند، از این دوران توربا درخشان بهره و سهمی که نگرفتند هیچ تیرهترین روزهای تاریخ را پشت سرگذاشتند. را می گذرانیدند و احساسات ضدیهودی سراسر اروپا را فرا گرفته بود. درهمین زمان را می گذرانیدند و احساسات ضدیهودی سراسر اروپا را فرا گرفته بود. درهمین زمان شماه عباس، برای خوش خدمتی به نمایندگان دولت اسپانیا و دیگر سفیران اروپایی، از شدند. در آن زمان مسیحیان اصفهان در میان پر قو زندگی می کردند. از آنجاکه معماری معرف تاریخ است، کافی است کلیساهای متعدد، پرکار و زیبای مسیحی را دراصفهان معرف تاریخ است، کافی است کلیساهای متعدد، پرکار و زیبای مسیحی را دراصفهان با کنیساهای انگشت شمار یهودی مقایسه کنیم:



تصویر شمارهٔ ۱۵- نمای داخلی کنیسای ملانیسان، اصفهان

• یکی از زیباترین کلیساهای مسیحی در جلفای اصفهان کلیسای بیتاللحم است که تمام دیوارها وگنبد آن از کاشی کاری پوشیده شده است.

کلیسای معروف وانگ، تقریباً به همان سبک با زیبایی و عظمت معماری صفویه وکاشی کاریهای بینظیر ساخته شده است. بالاخره دهها مثال مشابه دیگر در جلفای اصفهان و اطراف آن.

● اما معروف ترین کنیسای امروز اصفهان، کنیسای معروف به ملا نیسان است که از نظرمعماری کار خوش تناسبی است. گرچه پوششهای داخلی و خارجی آن بسیار ساده ودیوارهای داخل آن گچی است ولی در عین حال خطوط معماری صفویه را با تناسبات صحیح در خود دارد.

به دلیل جمعیت زیاد یهودیان در اصفهان و قدمت آنها، قطعاً کنیساهای دیگری درشهر وجود داشته که از بین رفته اند یا تبدیل به مسجد شده اند. به عنوان شاهد، در فاصله ای خیلی دور از اصفهان، یعنی در موزهٔ یهودیت نیویورک شاهد، در فاصله ای خیلی دور از اصفهان، یعنی در موزهٔ یهودیت نیویورک (The Jewish Museum of New York) یک دیوارکاشی کاری زیبا با نوشتههای طلایی وجود دارد که باقیماندهٔ یک کنیسای قرن شانزدهم اصفهان است. تقلید از سبک نوشته های روی کاشی که مخصوص هنر صفویه است در این نمونهٔ کاشی کاری به خوبی مشهود است. قدری دورتر و در گوشهٔ دیگری از دنیا، در موزه اسرائیل به خوبی مشهود است. قدری دورتر و در گوشهٔ دیگری از دنیا، در موزه اسرائیل اقتحاد می می خوانیم نوشتهٔ عبری این قطعه کاشی زیبا قرن هیجدهم اصفهان نگهداری می شود. در ترجمهٔ نوشتهٔ عبری این قطعه کاشی زیبا می خوانیم:

## « و این مکان، جایی غیر از خانهٔ خدا نیست»



فریار نیکبخت متولد سال ۱۳۳۲ خورشیدی در تهران است. وی تحصیلات ابتدایی و متوسطهٔ خود را دردبستان و دبیرستان اتفاق انجام داده است. در رشتهٔ مهندسی و علوم سیاسی در دانشگاه یوسی ال ای تحصیل کرده است. فریار نیکبخت درکنفدراسیون دانشجویان و دانش آموزان ایرانی فعالیتهای سیاسی و اجتماعی داشته و تا مقام دبیر روابط بین المللی رسیده است.

## يهوديان درنهضتها واحزاب سياسي

آغاز قرن بیستم دورانی از چرخش تاریخی و تحولات بیسابقهٔ اجتماعی، سیاسی وفرهنگی را در بسیاری ازکشورها و سرزمینهای نسبتاً عقب ماندهٔ جهان به همراه آورد. نوگرایسی و مدرنیزم و به موازات آن نهضتهای آزادی خواهانه و عدالت جویانه دروازه های تمدنهای کهن را به صدا در آوردند. آن تغییرات عظیمی که پس از قریب یک قرن و نیم پرتلاطم با تثبیت خود بر مبنای تحولات صنعتی و علمی چهرهٔ جدید اروپا و آمریکا راایجاد کردند، اینک با تعجیل فراوان ارکان جوامع غیرصنعتی را نیز به لرزه در می آوردند. دنیا ناگهان کوچک شده بود و هیچ تمدنی را یارای مقاومت نبود. دوران تغییر فرا رسیده بود.

ایران ما نخستین کشور آسیایی بود که در قالب انقلاب مشروطه نوگرایی و آزادی خواهی را متبلور کرد. پس از قریب ۲۵ سال تجربهٔ مبارزات نطفه ای و

مسالمت آمیز، و تحولات آرام، نهضت اوج گرفت و سرانجام در اوگوست ۱۹۰۶ با قبول خواسته های مردم، مظفر الدینشاه فرمان افتتاح مجلس شورای ملی را صادر کرد، و انقلاب مشروطه به ثمر رسید.

نیروهای اصلی پیش برندهٔ مشروطیت عبارت بودند از تجّار، پیشهوران، روشنفکرانی که متأثر از افکار اروپایی بودند و روحانیون معتدل. این ترکیب در عین حال از پشتیبانی قدرت انگلستان دمکرات که در رقابت با روسیهٔ استبدادی قرار داشت نیز برخوردارگردید.

اما در چنین فرصت درخشان تاریخی، یهودیان ایران نمی توانستند نقش مؤثری ایفاکنند. یهودیان ایران، دیگر آن ملتی نبودندکه با قدرت و جسارت از مرزهای ایران هخامنشی و اشکانی دفاع می کردند؛ دیگر آن جمع قدرتمندی نبودندکه در مناطقی چونارمنستان و بابل، والی و حاکم سلسلههای ایرانی می گردیدند؛ یهودیان دیگر توان رایزنی ووزارت را همانند دورانهای طلایی را همانند سعدالدوله و رشیدالدین فضل الله و امکان تجارت را همانند دورانهای طلایی بخارا و جادهٔ ابریشم و برپایی شهرها و آبادی هایی چون اصفهان قدیم و شوشتر، به کلی از دست داده بودند. نه از دانشگاههای سورا و پومبدیتا خبری بود، نه از بزرگان علم و دانش.

درآستانهٔ انقلاب مشروطه، پس از صدها سال سرکوب وکشتار، و بر اثر تغییر مذهب اجباری و وضع قوانین ضدیهودی و ضدانسانی که حق کار و کسب، تحصیل علوم و حتی تحرّک را نیز در ادوار سلطهٔ دین مداران متعصب از آنان می گرفت، یهودیان به ملتی کم جمعیت، کم توان، بزدل و مطیع مبدل گردیده بودند. ثروتهای آنان بخصوص در دوران صفویه و قاجاریه منظماً به غارت رفته و رشد فرهنگی آنان به حداقل رسیده بود. در نتیجه، امید و روحیه که سرآغاز هر پیشرفتی محسوب می گردد در میان یهودیان به مثابه یک جامعهٔ کشته شده بود.

درآستانهٔ مشروطیت، این ملت تحقیر شده، در اثر فشارهایی که فرانسوی ها وانگلیسی ها بر ناصرالدینشاه وارد می آوردند، در حال جان گرفتن بود. آلیانس با تأسیس مدارس مشغول تربیت نخستین نسل جوانان یهود شده بود و علیرغم دشواری هایی (از قبیل محرومیت از حق داشتن دکان، کشاورزی و صنعتگری در اغلب شهرها) و علیرغم ادامهٔ تعدیات و

کشتارهای گهگاه، یهودیان به تدریج در امور تجارتی موفقیتهایی کسب کردند، سرها را از زیر آب بیرون می آوردند و نفسی کوتاه می کشیدند.

در این میان افکار و عقاید هموطنان مسلمان تجددخواه به تدریج متحول می گردید و تجار و روشنفکران مخالف استبداد، که بدون شک آنان نیز زخم تیغ طمع روحانیون قشری و سلاطین جبّار را تجربه کرده بودند، گرایشهای مثبتی در برخورد با اقلیتها نشان می دادند. در کتاب افکار اجتماعی و سیاسی و اقتصادی دوران قاجار تألیف فریدون آدمیت و هما ناطق به چنین نمونه ای اشاره رفته است: "هشیاری طبقاتی تجار تا آن حد بود که در دفاع از حقوق صنفی، تمایلات دینی را کنار می گذاشتند." در این نمونه، زمانی کهمؤتمن السلطنه حاکم کاشان در یک دعوای حقوقی از مردی یهودی به نام نورمحمود به زور پول گرفت و به وی آزار رساند، تجارکاشان عریضهای نوشتند و به مرکز تلگراف کردند. تجارکاشان با ذکر یهودی بودن نورمحمود از حاکم شکایت کرده و خواهان اجرای عدالت شدند.

مشروطه پیام آور آزادی برای کلیهٔ ایرانیان بود. یهودیان با عشق و علاقه و امید فراواناز فرارسیدن مشروطه استقبال کردند، زیرا به درستی آنرا سرآغاز عصر نوین زندگی جامعهٔ خویش تشخیص دادند. سیستم نوین مشروطهٔ سلطنتی آمادهٔ پذیرایی و مساوات قانونی اقلیت ها گردید و پیشروان مشروطه در این راه تلاش فراوان کردند. اما خود جامعه هنوز آمادهٔ یک چنین تحولی نبود. روحانیون متعصب همین مسئله را تهدیدی برای خودمی دانستند و اجحافات، حملات و تعدیات در اوان مشروطه بر علیه یهودیان ادامه یافت. نخستین نمایندهٔ یهودیان در مجلس اول عزیزالله سیمانی بود. اما در همان محیط مجلس تنفر و جدایی طلبی آنقدر بود که او بناچار از این مقام کناره گرفت و یهودیان سید عبدالله بهبهانی را برای دفاع از حقوق خود وکیل کردند. البته در مجالس بعدی این معضل برطرف گردید.

با روی کار آمدن محمد علیشاه و دشمنی روزافزون او با مشروطه، روحانیون مرتجعبه فعالیت بیشتری پرداختند و از جمله فشار بر یهودیان را افزایش دادند: اوباش

۱- ازکتاب «تاریخ یهود ایران» تألیف دکتر حبیب لوی

و ملایان متعصب تهران یهودیان را با تهدید به خیابان آوردند تا بر علیه مشروطه به تظاهرات بپردازند، شعار تحمیلی بر یهودیان چنین بود: «ما امت موساییم، مشروطه نمی خواهیم!» عده ای از یهودیان در این هنگام به داخل مجلس راه یافته اصل ماجرا را برای نمایندگان توضیح دادند. ماجرای کاشان از این هم رقتبارتر بود. یکی از پیران کاشانی می گوید که چون در آنجا حتی برای «امت موسی» هم رسمیت قایل نبودند شعار دیگری را بر آنان تحمیل نمودند: «از قول مسلمان، ما تابع قرآنیم، مشروطه نمی خواهیم» که خود نشان دهندهٔ میزان تحقیر و بیچارگی یهودیان آن سامان است. پس از به توپ بستن مجلس توسط محمد علیشاه، مشروطه وارد مرحلهٔ دوم خود گردید: مرحلهٔ مقاومت و مبارزهٔ مسلحانه. در این مرحله تبریز تبدیل به مرکز اصلی قیام بهرهبری ستارخان و باقرخان گردید. در آن زمان به دنبال کشتار قریب به صد در صدیهودیان تبریز در نیمهٔ اول قرن نوزدهم، دیگر جامعهٔ یهودی در تبریز وجود نداشت. تنها تعداد معدودی در نیمهٔ اول قرن نوزدهم، دیگر جامعهٔ یهودی در تبریز وجود نداشت. تنها تعداد معدودی از جوانان یهودی تهران و احتمالاً رشت به مجاهدین مسلح پیوستند و باتأیید و شادمانی سایر یهودیان، در نجات مشروطه سهیم گردیدند."

اما در اصفهان، در تدارک حمله به تهران برای نجات مشروطه، لشکریان سردار اسعدبختیاری یهودیان آن شهر را غارت کردند و خسارات فراوان به بار آوردند. در سال ۱۹۱۴، سال ۱۹۰۷، دو قدرت روس و انگلیس ایران را بین خود تقسیم کردند. در سال ۱۹۱۴، باشروع جنگ جهانی اول، کشور ما میدان تاخت و تاز ارتشهای روس، انگلیس، عثمانی وحتی آلمان گردید. از سوی دیگر با ضعف و فساد حکومت مرکزی، فقر و هرج و مرجسراسری، دوران طولانی نهضتهای انقلابی منطقهای، از قبیل نهضت جنگل، قیام کلنل پسیان، شیخ محمد خیابانی در آذربایجان و فعالیت احزاب متعدد ملی یا ایدئولوژیک آغازگردید. در این دوران برای نخستین بارگرایشهای کمونیستی مشخص و متأثر ازانقلاب در حال تکوین روسیه و اثرگذاری مستقیم پیروزی آن انقلاب در ایران دیده می شود.

۱- ازکتاب «تاریخ یهود ایران» تألیف دکتر حبیب لوی

۲- آقای موسی امانت

۳- ازکتاب «تاریخ یهود ایران» تألیف دکتر حبیب لوی

۴- ازکتاب «تاریخ یهود ایران» تألیف دکتر حبیب لوی

از خاطرات یهودیانی چند، می توان نتیجه گرفت که در مجموع در میان یهودیان، گرایشهایی فردی به سمت افکارگوناگون از جمله افکار چپ و ارتباط با روشنفکران آنارشیست و آزادی خواه مانند میرزادهٔ عشقی یا عارف و غیره وجود داشته است. درشهرهایی مانند همدان، که چندین بار بین ارتشهای عثمانی از یک سو و روس و انگلیس ازسوی دیگر دست به دست می گشت، طبیعتاً مسئلهٔ جهت گیری یا شرکت مستقیم، بی ثمر و خطرناک می نمود. در سایر شهرها نیز سمت گیری با احزاب یا جنبشهایی که در گیر جدال دائمی و جنگ منطقه ای بوده اند بسیار خطرناک و دور از احتیاط بود. یهودیان که بارها به خاطر اتهام یا احیاناً خطای یک یهودی مورد تهاجم و قتل و غارت دسته جمعی قرارگرفته بودند و به تجربه، احتیاط را در جامعهٔ آن روزگار ایران مقدم بر هرکار می دانستند.

در سراسر ایس دوران که همهٔ ایرانیان دچار مضیقه و ناامنی بودند، یهودیان تحت ستم مضاعف و مظالم سنتی دهشتناکی چون غارت، تغییر مذهب اجباری و حتی قتل و کشتارنیز بودند. اما بدون شک مشروطه روندی را آغازکرده بود که قابل برگشت نبود. امید دردل اقلیتها رسوخ کرده بود و یهودیان همراه با امکانات قانونی به گسترش و تعمیق فعالیتهای اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی پرداختند. در چنین دورانی ـ که به سلطنت رضاشاه ختم گردید \_ روند اصلی فعالیت جامعهٔ یهود ایران از بازسازی عملی بنیهٔ جامعه، هجوم مشتاقانه به سوی کسب علم و دانش بخصوص از طریق مدارس آلیانس شروع شد و تا شرکت در مجالس آموزش سواد عبری و فارسی، انجمنهای زنان و مؤسسات مذهبی، همچنین اشتغال به تجارت، طبابت، داروسازی و برخی مشاغل دیگر ادامه یافت.

شکل گیری تشکیلاتی انجمنهای یهودی ایران در این دوران آغاز شد و از همینزمان دو گرایش سیاسی تحت تأثیر دو واقعهٔ مهم جهانی پایه گذاری گردید:

گرایس اصلی سیاسی در میان جامعهٔ یهودیان ایران، صیونیزم بود. اگرچه مختصات صیونیزم نوع ایرانی دقیقاً منطبق بر نهضت اروپایی آن نبود و فعالیت ملی، اجتماعی و تربیتی جمعیتهای و ابسته به این گرایش بیشتر از فعالیت مهاجرتی آنان بود، اما آغاز آن مستقیماً با شادمانی و هیجانات ناشی از اعلامیهٔ ۱۹۱۷ لُرد بالفور دایر

بر تأیید ایجاد کشور یهودی در فلسطین در ارتباط بود. دلیل اصلی موفقیت این جنبش طبیعتاً احساس رانده شدن و ستم کشیدن یهودیان از جانب مسلمانان متعصب بود. اما دلیل فراگیر نشدن آن، علاوه بر بدبینی نسبت به تشکیل کشور یهودی، دو مسئله بود: نخست اینکه بسیاری ازجوانان یهودی نوگرا، امید به پیشرفت و سهیم شدن در جامعهٔ در حال تغییر ایران را در دلمی پروراندند و دوم اینکه آلیانس اساس آمورش خود را بر پایهٔ تربیت آن گروه ازیهودیانی گذاشته بود که بتوانند در آیندهٔ مملکت خود مؤثر باشند و در آن پیشرفت کنند. آلیانس پادزهر آنتی سمیتیزم را نوعی اسیمیلاسیون (مخلوط شدن) می دانست که در آن فرد یهودی تحصیل کرده و مدرن بتواند در جامعهٔ اکثریت برابری خود را نشان دهد و ازقالب یهودی ضعیف و تحقیر شده در آید. در خاطرات بسیاری از محصلین آلیانس حتی به مواردی از مخالفت مسئولین آلیانس با فعالیت جمع آوری پول برای خرید زمین از اعراب فلسطین نیز بر می خوریم.

اماگرایش کوچکتر و نسبتاً موقت دیگرگرایش سوسیالیستی است. یهودیان ایران نیزمانندکلیهٔ هموطنان دیگر خود از سقوط تزاریزم روسیه در انقلابهای دوگانهٔ ۱۹۱۷ خشنودبودند. احتمال دارد احساسات مثبت فردی مانند شموئیل حئیم نسبت به انقلاب بلشویک و آشنایی وی با مقولات سوسیالیستی بود که بیش از یک دهه جمع کثیری از جوانان یهود را گردا گرد نشریه و تشکیلات خود به فعالیت جسورانه و مستمر در جهت افکار اصلاح طلبانهٔ اجتماعی و سیاسی یهودیان کشانید و در نتیجه، به عنوان یک سوسیالیست معرفی گردیده است.

سلطنت رضاشاه پهلوی در دسامبر۱۹۲۵ مرحلهٔ نوین وکاملاً متفاوتی را در ایران آغاز نمود. رضاشاه با سرکوب کامل کلیهٔ مخالفین سیاسی، جنبشهای انقلابی، قیامهای عشایری و حکومتهای منطقه ای و باکنار زدن تدریجی روحانیون، آرامش و یکپارچگی خاصی را در ایران، تحت حکومت دیکتاتوری مرکزی پادشاه، ایجاد نمود.

<sup>-</sup>۱- خاطرات نیم قرن روزنامهنگاری (مشفق همدانی)/ مقالهٔ پروفسور امنون نتصر در شوفار، نیویورک، ژانویه ۱۹۹۶.

۲- حییم که از نزدیکان مدرس و نمایندهٔ کلیمیان در مجلس پنجم بود، سرانجام به دنبال مخالفت دیرینه خود با رضاشاه در آذرماه ۱۳۱۰ (۱۹۳۱) تیرباران گردید. نظرات متضادی در مورد حییم نوشته شده است و در این مصورد می توان به کتاب دکتر حبیب لوی، مقالات و تحقیقات استاد امنون نتصر، کتاب «خاطرات نیم قرن روزنامه نگاری»، به قلم مشفق همدانی وکتاب آقای داوود ادهمی که به زودی منتشر خواهد شد، رجوع نمود.

رضاشاه با مدل قرار دادن آتاتورک، اقدام به تأسیس جامعهای مطیع و یکپارچه کرد کهدر آن اکثریت نظامهای حکومتی بجز قوهٔ مقننه براساس دولت مداری متجدد اروپایی پایه ریزی می شد و با سرعت و قدرت هرچه تمامتر، فرهنگی متفاوت را جایگزین فرهنگ سنتی کرد. برداشتن حجاب زنان و متحدالشکل نمودن لباس مردان، پایه ریزی ارتش مدرن، توسعهٔ مدارس نوع جدید و بسیاری اقدامات دیگر از جمله شیوههای پیاده کردن این سیاست بود. در چنین محیطی، رضاشاه اقدام به توسعهٔ سریع و بی امان راهها و پروژههای زیربنایی نمود و در این مسیر، دهها هزار تن از جوانان و صدها هزار تن از مردم را با نظم و شیوه ای نظامی به کارگرفت.

اکثریت روشنفکران و سیاسیون ایران بر اثر خستگی و به ستوه آمدن از اوضاع هرج ومرج و ناامنی از رضاشاه حمایت نمودند. این روشنفکران و جوانان امیدوار و پرانرژی یهودی مدرنیزم رضاشاهی را منطبق با افکار پیشرو خویش یافتند مهارکردن روحانیون و ممانعت از حملات و اجحافات به اقلیتها را غایت مقصود دانستند. گرایش اصلی این جوانان، که همراه با ده ها هزار تن از همتایان مسلمان خود، در کلیهٔ ارکان جامعه از جملهارتش و دانشگاه نو تأسیس تهران شرکت جستند، به سوی ملی گرایی ایرانی و بازسازی مملکت به د.

قربانی اصلی سیاست رضاشاه، از سوی دیگر، خود مشروطه بود. زیراکلیهٔ احزاب وفعالیتهای سیاسی ممنوع گردیده به شدت سرکوب میشدند. مجلس نیز عملاً به زائدهٔ سلطنت مبدل گردیده تنها به صورت قطعهای خاکخورده از خرابههای مشروطه در موزهٔ سیاسی ایران حفظ می شد. خشنودی یهودیان از سیستم رضاشاهی، مسئلهای است که برای بسیاری از سیاسیون غیریهودی آزادی خواه یا چپ درک نشده است. در این رابطه بایددانست که حد انتظار این اقلیت سرکوب شده و در حال تجدید حیات، نه آزادی ودمکراسی سیاسی بلکه مساوات در حقوق اجتماعی و آزادی نسبی فعالیت اقتصادی واجتماعی و در درجهٔ اول قطع ستمهای مستقیم و محدودیتهای تحمیلی بود.

اما این ماه عسل، دیر نپایید. از اواسط دوران سلطنت رضاشاه، مهد تمدن جدید جهان، یعنی اروپا، جولانگاه ایدئولوژی جنگ طلب و نژادپرست نازیسم و فاشیسم

گردید. نفوذاین ایدئولوژی در ایران و توطئههای مستقیم افسران و دیپلماتهای آلمانی در ایران قبل ازآغاز جنگ دوم جهانی، جوّ جامعه را مسموم کرد. آغاز جنگ، پیروزیهای سریع و باورنکردنی ارتش آلمان نازی و شکستهای پی در پی انگلیس رضاشاه را به سوی اتحاد با هیتلرمتمایل کرد. با نشان دادن چراغ سبز به منحطترین عناصر و روشنفکران دست راستی ایران، تبلیغات ضدیهودی و ایجاد هیجانات نژادی توسط رادیو آلمان، تدارک برای استقبال از ارتشهای آریایی که به چند صدکیلومتری مرز شمالی ایران رسیده بودند به او جرسید. اخراج یهودیان از برخی مدارس و دانشگاهها آغازگردید. طعنهها و تهدیدهای علنی به تاراج اموال مبدل شد. پهودیان نگران نیک می دانستند در کشوری که تنها فرمان و تصمیم یک نفر سرنوشتها را رقم می زد، چرخش رضاشاه تا کجا می توانست به پیش رود. البته یهودیان ایران، رضاشاه را شخصیتی ضدیهود نمی شناسند و حرکات وی راناشی از عوامل سیاسی روز می دانند. ولی نتیجهٔ کار تفاوتی نمی کرد چون در هر حالبازندهٔ این قمار بزرگ تاریخی، یهودیان و ایرانیان آزاده و خوش نیّت چون در هر حالبازندهٔ این قمار بزرگ تاریخی، یهودیان و ایرانیان آزاده و خوش نیّت

اشغال نظامی ایران توسط متفقین در اوگوست۱۹۴۱ (سوم شهریور ۱۳۲۰) و ورود ارتشهای شوروی و انگلیس به سلطنت رضاشاه خاتمه داد. این اشغال چرخش تند و دگرگون کنندهای در جامعهٔ ایران بود: سرنگونی دیکتاتوری، آزادی سیاسی بیسابقهای رابه ارمغان آورد که تا ۱۹۵۳ (۲۸ مرداد ۱۳۳۲) با افت و خیزهایی ادامه یافت. از نظراقلیت یهودی مهمتر از سقوط دیکتاتوری، این واقعیت بود که اشغال ایران آنان را ازنابودی حتمی نجات داده بود.

تنها چند ماه قبل از اشخال ایران، ارتش انگلیس به حکومت یکسالهٔ رشید عالی گیلانی در عراق خاتمه داده بود. حکومت فاشیستی و ضدیهودی رشید عالی در اتحاد با آلمان و باحمایت فاشیستهای عرب مانند میشل عفلق و صلاحالدین بیطار در سوریه و همچنین مفتی اعظم فلسطین حاج امین الحسینی تشکیل گردیده بود. هواداران رشید عالی در لحظات آخر سقوط خویش، در روزهای اول و دوم ماه جون ۱۹۴۱ در بغداد مقالات «اقلیتها در کنفدراسیون» و فرهاد... نشریهٔ چشم انداز - لس آنجلس)، شمارههای ۳۷ و ۳۸، (۱۳۷۳).

900 یهودی را بهقتل رسانیدند، صدها تن را مجروح کردند، نزدیک به یک هزار خانه را ویران ساختند وقریب به ششصد مغازهٔ یهودی را غارت نمودند. فاشیستهای سوری نامبرده که بعدها حزب بعث را روی مدل حزب نازی، و نژادپرستی عرب را دقیقاً بر مبنای همتای آلمانی خودبنیاد نهادند فعالیت وسیعی را در میان اعراب در حمایت از نازیسم به راه انداختند. حاج امین الحسینی که مدتها در تلاش نزدیک شدن به آلمانیها و ایتالیاییها بود، بعدها مؤسس ویاری دهندهٔ داوطلبان مسلمان هیتلری و به ویژه تیپ کوهستانی «وافن اس \_ اس» متشکل از مسلمانان بوسنیا گردید. این نیرو در نابودی یهودیان یوگسلاوی نقش ویژه ای ایفا کرد. در دادگاه نورنبرگ همچنین گفته شدکه علی ادروگاههای مرگ بود. در اوایل کار، نازیهای آلمان که اعتراضی به مهاجرت یهودیان به فلسطین نداشتند زیرا بدین وسیله «از شرّ آنان خلاص می شدند». آنها با دریافت وجوه عظیمی پول نقد از سازمانهای نجات صیونیستی صدها یا هزاران تن را آزاد ساختند. ولی در نتیجهٔ تبلیغات و معاملات سیاسی همین فردامکان مختصر استخلاص یهودیان را متوقف ساختند.

رشید عالی و حاج امین الحسینی با سقوط رژیم فاشیستی بغداد به ایران رفتند و تحت حمایت سفارتخانه های ایتالیا و ژاپن و قبول ضمنی رضاشاه در ایران نیز ارتباطاتی برقرار کردند (از جمله ارتباط با آیت الله کاشانی.) در پی اشغال ایران و فرار حاج امین الحسینی (که با ریش تراشیده و پاسپورت ایتالیایی ایران را ترک نمود)، در پی قطع ارتباط سیاسی با آلمان نازی و آغاز تبلیغات گستردهٔ ضد هیتاری، یهودیان ایران امنیت جانی خویش رابازیافتند و حتی ده ها هزار یهودی و غیریهودی لهستانی و اروپایی توانستند از طریق ایران خویشتن را نجات دهند. در همین راستا، گرایش یهودیان به مبارزات ضد فاشیستی افزایش یافت و حالت عملی به خود گرفت وگرایش و مشغولیت اصلی جوانان یهودی شد. این گرایش طبیعتاً علاقه و نزدیکی با نیروهای ضد فاشیست را به همراه داشت. در حالی که عده ای از یهودیان به همکاری با نیروهای فرانسهٔ آزاد وابسته

<sup>1-</sup> Palestine Question)1 - Semites & Anti Semites, Bernard Lewis (Chapter 2, The Nazis & the

به دوگل و سایر نیروهای غربی پرداختند، عدهٔ دیگری جذابیت ویژهای در شوروی و ارتش سرخ مشاهده کردند. مقاومت تاریخی استالینگراد و توقف غیر منتظرهٔ نیروهای نازی در ماوراء قفقاز، همراه باتبلیغات عظیم ضد فاشیستی توسط روسها مسحور کننده بود.

از سوی دیگر حزب توده به مثابهٔ تنها حزب فراگیر آزادیخواه و ضد فاشیست، که هنوز به تبلیغات و ارائهٔ ایدئولوژی کمونیستی نپرداخته بود، در برابرگروهها، روزنامهها وعناصر ایرانی هوادار آلمان قد علم نمود. به همراه دهها هزار جوان روشنفکر، کارگر و کاسب ایرانی، جوانان یهودی نیز در وسعتی بی سابقه به دور حزب توده و سازمانهای صنفی و غیر حزبی و ابسته بدان گرد آمدند.

مسئلهٔ خشنودی اقلیت کوچک یهودی ایران از اشغال کشور خودی را می توان، درگذری ساده انگارانه، یک انتخاب بین اشغال توسط متفقین در ۱۹۴۱ و اشغال دیگر توسط آلمان در ۱۹۴۲ داشت. اما در اینجا واقعیت عمیق تری نهفته است که بایست بدان توجه نمود: هر نوع ملی گرایی که منافع بخشی از ملت را در معرض صدمه های برزگ یا نابودی قرار دهد یک ملی گرایی ناقص وگاه خطرناک است. ملی گرایی واقعی درواقع نه تلاش برای همسانی و تحلیل رفتن بلکه سیاست و برنامه ای برای همزیستی جماعات، طوایف وبخشهای گوناگون طیف نظری، فرهنگی و زبانی است در عین پذیرفتن تفاوتها و رنگهای گوناگون در صحنهٔ سیاسی و اجتماعی. ملی گرایی رضاشاهی، همانند بسیاری از اقسام همسان آن در اروپا و آسیا (با در نظر گرفتن چنین معضل اجتماعی و سیاسی) بخشهای وسیعی از ملت، از طیفهای سیاسی گرفته تا عشایر و اقوامی که از صحنه رانده شده بودندرا، مانند یهودیان دوران قاجار، غیرفعال کرد و سرانجام آنان را از پایان گرفتن سیطرهٔ خود خشنود ساخت.

با ارزیابی بالا، درواقع موجه شمردن موضع یهودیان در ماجرای اشغال ایران از این واقعیت منصفانه نشأت می گیرد که تلاش برای بقای فیزیکی، فرهنگی و غیره و تلاش برای احقاق منافع فردی و جمعی، هرچند در تضاد با منافع یا سیاستهای دولت باشد، حق مسلم هر فرد، هر اقلیت و هر نیروی اجتماعی است.

درادواراخیرتاریخ که حتی دمکراسیهای ناسیونالیستی اروپا نیز (بجز چنداستثنا) چنین حقی را به رسمیت نمی شناختند و نمی شناسند، ایدئولوژی و تبلیغات کمونیستی، بخشی از آن یعنی حقوق اقلیتهای مذهبی ی ملّی ی زبانی را به رسیمیت شیناخت و در سراسرجهان، علاوه بر طبقات محروم، اقلیتها را نیز به خود امیدوار ساخت. این امر به گفتهٔ بسیاری از فعالین یهودی مرتبط با حزب توده، در جذب آنان مؤثر بود. البته، آنچه درشوروی بود که ناسیونالیزم روسی بجز در چند سال اوّل تولد خود حقوق اقلیتها را باقدرت تمام در محدودهٔ کوچکی باقی گذاشت. تنها کشور عمدهای که، تحت شرایطخاص تشکیل خود و تحت تأثیر تبلیغات چپ گرایانهٔ قرن اخیر، چنین حقوقی را تاحدودی در عمل پیاده و حفظ کرد آمریکای سرمایه داری بود.

هنر همسو نمودن و تحمل تفاوتها نيز در ميان دولت مردان اكثركشورهاي جهان، ازجمله در ایران ماکه مجموعهٔ عددی اقوام و مذاهب اقلیت آن از «جامعهٔ اکثریت» بیشتراست، بسیار نادر بود. تنها استثنا در تاریخ سیاسی اخیرکشور ما، تلاش ناکام دکتر مصدق در به اجرا درآوردن قوانین منسوخ شدهٔ مشروطه بود، دایر بر ایجاد انجمنهای ایالتی وولایتی برای سهیم کردن اقلیتهای قومی و عشایر ایران در سرنوشت کشور خود وپذیرش حقوق اقلیتهای کوچک دینی از جمله یهودیان در دوران یهلویها بود.معذالک در مورد مسلمانان غیر شیعه و بهاییان، یعنی رقیبان اسلام شیعه در ایران نیزمحدودیتهای فراوانی به همراه داشت. در فاصلهٔ سالهای ۱۳۲۰ تا ۱۳۳۲ جوانان یهو دی در گیر در فعالیتهای حزب توده با عقاید سوسیالیستی وکمونیستی آشنا گردیدند و بعضاً با پذیرش آن نظریات در ابعادکمونیستی حزب توده نیز شرکت کردند. منشأ طبقاتی یهودیان تودهای شامل جوانان طبقهٔ متوسط و متوسط پایین، دانش آموزان مدارس ودانشجویان بود. علیرغم اینکه وجود تعدادی از یهودیان مذهبی در صفوف این حزبگزارش شده است، اکثریت عظیم اینان در آغاز چندان مذهبی نبودند و گرایش به دوستی و اختلاط با ساير هموطنان در آنها قوى تربود. تبليغات و ايدئولوژي كمونيستي، اصولاً راه حل كليهٔ بى عدالتى ها را در از ميان بردن اختلافات طبقاتى مى دانست و راه حل از ميان بردن تضادهای مذهبی را نیز از میان برداشتن خود مذاهب ارزیابی می کرد. در صفوف حزب

توده هیچ گونه ممانعت مذهبی وجود نداشت و حزب توده که از میان بردن طبقات و مذهب را در آن زمان ناممکن یافته بود، به تبلیغات مستقیم ضد مذهبی نمی پرداخت واین امر را به دوران پس از حاکمیت سوسیالیزم و حل مسئلهٔ طبقاتی موکول کرده بود. بدین ترتیب حزب توده تنها تشکیلاتی بود که یهودیان را بدون تبعیض پذیرا می گردید و دراین رابطه گیرایی خاصی در ایران آن روزگار داشت.

از سوی دیگر ما نمی توانیم یهودی را تافته ای جدا بافته تصور کنیم و انتظار داشته باشیم که یهودی تنها از دیدگاه خود و مذهب و جامعهٔ خود به درون تلاشهای وسیع ترسیاسی وارد شود. یهودیان روشنفکر راه حلهای سوسیالیستی در برابر فقر و بیسوادی و فئودالیزم دیکتا توری و بسیاری معضلات اجتماعی را می پسیندیدند و نجات طبقات محروم جامعهٔ بزرگتر را فی نفسه، وظیفه ای انسانی می دانستند. اصولاً در دراز مدت هیچ اقلیتی نمی توانید بدون نجات، آزادی و رفاه جامعهٔ اکثریت آزادی و امنیت واقعی خویش را به دست آورد. تاریخ ما پس از سال ۵۷ ثابت کرده است که امتیازات یهودیان در دوران مشروطه و پهلوی ها، نه تنها با ثبات نبود، بلکه با تحریکات نیروهای مذهبی مسلمان، حسادت و تنفر طبقات فقیر و تودهٔ مردم را نیز برمی انگیخت. حتی به شهادت تاریخ، زمانی که امکان اعتراض به مسائل واقعی کشور وجود نداشت، برخی از نیروهای مخالف، به ویژه جناحهای مذهبی، مردم را گرد تبلیغات و حرکات ضد یهودی و ضد بهایی جمع کردند. مسلماً یهودیان خدمات پهلوی ها را در زمینهٔ قطع اجحافات و ایجاد امکانات از یادنخواهند برد، اما باید اذعان نمود که تکیه نمودن بر قدرتهای فردی به مثاب راه رفتن بدون تور حفاظتی (یعنی ملت و بدنهٔ اصلی جامعه) روی یک طناب مرادی است.

یهودیان نوگرا، به ویژه اکثر تربیت شدگان آلیانسس و جوانانی که در صفوف حزب توده و بعدها در کنار جبههٔ ملی قرارگرفتند در یک دیدگاه و شیوهٔ زندگی اشتراک نظر داشتند: آنان نزدیکی، همزیستی و ارتباط با جامعهٔ بزرگ ایران را نه تنها وسیلهٔ پیشرفت خود بلکه حربه ای در از میان برداشتن تدریجی آنتی سمیتیزم می دانستند. یکی از کهنسالان همدانی تعریف می کند که زمانی در سالهای ۱۹۲۰-۱۹۲۰ برای تفرّج به یکی از باغهای قاسم آباد در اطراف شهر همدان رفته بودند. عده ای از روستاییان اطراف با کنجکاوی

ناظر بر این اجتماع «غریب» بودند... ناگهان ... یکی از کودکان روستایی به طرف پدر دویده و باهیجان به زبان تُرکی فریاد می زند: «دَده، دَدَه، جودها چشم هم دارند!!» این اتفاق ساده ورایج آن زمان، نکتهٔ عمیقی را در بر دارد و آن اینکه مهمترین عامل تنفّر ملی و مذهبی عدم شناخت، ارتباط، نزدیکی و در نتیجه نداشتن تجربیات مشترک اجتماعی است. مسلماً ایجاد شناخت راه حل نهایی نیست، اما تجربهٔ اقتصادی وکار و کسب یکایک ما و همچنین تجربیات سیاسی یهودیان در گیر به روشنی نشان می دهد همان طور که یک معاملهٔ بدیا کلا هبرداری، آتش آنتی سمیتیزم و تنفّر را فروزان می کند، یک معاملهٔ منصفانهٔ تجاری، یک تجربهٔ دوستانهٔ اداری، یک رابطهٔ عمیق و توام با محبت و یک تجربهٔ مشترک وکارساز سیاسی چنان آتشی را خاموش می سازد. حتی در تجربهٔ ایران تجربهٔ مشترک وکارساز سیاسی چنان آتشی را خاموش می سازد. حتی در تجربهٔ ایران تخوندی فعلی نیز چندین نمونه از برخورد محبت آمیز متقابل با عناصر متعصّب کمیته ها و پاسداران دیده شده است.

در بازگشت به مقولهٔ یهودیان حزب توده، علیرغم مخالفت همیشگی سیاسی و علنی این جانب با این حزب، باید اذعان کرد که شرکت یهودیان در حزب توده به میزانی باورنکردنی و باکیفیتی پایدار، آنتی سمیتیزم موجود در هزاران تن از مسلمانان یا مسلمانزادگان این حزب را نابود کرد. نشریات تودهای در جو آنتی سمیتیک آن زمان بارها درهمکاری با جامعهٔ یهودیان وگاه به تقاضای آنان مقالات مؤثری در دفاع از یهودیان منتشرساختند. ثمرات چنین مسئلهای را نسل بعدی یهودیان در مدارس تهران برداشت کردند. هزاران تن از برجسته ترین معلمین ایران که معمولاً از تودهای های سابق بودند، جو ضدیهودی مدارس را به میزانی قابل توجه تخفیف دادند. به همین منوال، ثمرات محبتها وارتباطات مثبت و سازندهٔ بسیاری از یهودیان نیک نفس در امور شمرات محبتها وارتباطات مثبت و سازندهٔ بسیاری از یهودیان نیک نفس در امور صدها از این نمونه دیده یا گزارش شده است که مسلمانان پس از انقلاب اسلامی، یعنی بهترین زمان برای انتقام کِشی، اجحاف و تحقیر، به یهودیان محبت کرده و به آنان امید بهترین زمان برای انتقام کِشی، اجحاف و تحقیر، به یهودیان محبت کرده و به آنان امید می دادند.

نهضت چپ در سراسر جهان به دلایل کاملاً مشابه برای یهودیان جذبهٔ خاص داشت،

۱- مصاحبه با آقای دانیال رفیعی، مقیم نیویورک، ۱۹۹۲

به نحوی که هرچند تنها درصدکمی از جمعیت یهودیان (یک یا دو در صد جمعیت) دراحزاب کمونیستی شرکت کردند، اما تعداد یهودیان در درون احزاب کمونیستی بامقایسه باسایرین زیاد وگاه بیش از ۵۰ درصد اعضای فعال بود.

اكثر بنيان گذاران سوسياليزم اروپا، از جمله كارل ماركس، لاسال، ويكتور أدلر، ادواردبرنشتین، کارل هبرش و بسیاری دیگریهو دی بودند. به گزارش پلیس تزاری، هفتاد درصدانقلابیون روسیه یهودی بودند. در سال ۱۹۰۳، همین رقم به تئودور هرتصل پنجاه درصدگزارش شد. در میان انقلابیون تروریست موسوم به «نارودنایا و لیا» و درگروه حمله کننده به تزار الکساندر دوم (عامل رفرمهای ۱۸۶۰)، یک دختر یهودی شرکت داشت كهمتعاقباً دستگير و اعدام گرديد. در ميان انقلابيون «سوسيال رؤلوسيونر» (S.R) یعنی قدرتمندترین و پرجمعیتترین نیروی انقلابی روسیه، که عاملین اصلی سـقوط تزارنیکلای رومانف در انقلاب ماه فوریهٔ ۱۹۱۷ بودند، تعداد زیادی یهودی دیده می شد. مؤسـس و رهبرگروه ضربت تروریسـتی SR، یک یهو دی موسوم به آزف (Azev) بود. آزف، درواقع جاسوس دوجانبهٔ پلیس تزاری بود که در ازای بدنامیای که از این بابتبرای یهودیان باقی گذاشت، در یک حالت روحی خاص، طرح ترور وزير داخلهٔ روسيه راكه درواقع رئيس خود وي بود با موفقيت به اجرا در آورد. وزير داخلهٔ مزبور «پلهوه» عامل اصلی پوگرومها (قتـل عام یهودیان) پس از ۱۹۰۵ بود. در میان رهبران بلشویک، لنین بهقول آمریکاییها «یک چهارم یهودی بود»، تروتسکی مؤسس و فرمانده ارتش سرخ و مردشمارهٔ دوم حزب بلشویک، زینوف، کامنف، رادک و اکثر رهبران اولیهٔ حزب، (بجزاستالین و اورژونکیدزه) یهودی بودند. سوردلف "Sverdlov"، نخستین رئیس جمهوری شوروی یهودی و وزیر خارجهٔ استالین تا قبل از صلح موقت با آلمان نازی مردی یهودیبه نام لیتونیف "Litvinov" بود. حتی وزیر دادگستری پس از انقلاب بلشویکی نیز یک نفریهو دی مذهبی بود که روزهای شبات، معاون خود را به جای خود سرکار می فرستاد! لنیزبه دو مناسبت یهودیان را ناجی

<sup>1-</sup>Introduction to the Book "The Generation" The Rise and the Fall of the Jewish Communists in Poland" By: Jeff Schatz

شوروی خوانده بود: یکی به خاطر شرکت در مبارزات وانجام انقلاب و دیگر به واسطهٔ جایگزینی مجموعهٔ کادر روشنفکر و اداری دوران تزاری که رژیم جدید را تحریم کرده بودند.

هـرگاه شـرکت صدها هـزاریهـودی را در احـزاب سوسیالیست صیونیست و اتحادیهٔ کارگرانیهودی BUND، که از ارکان تشکیل بعدی کشور اسرائیل شدند، به مجموعهٔ فعالیتهای سیاسی یهودیان روسیه اضافه کنیم، مثنوی هفتاد من کاغذ می شود. پنجاه تاهشتاد درصد از کمونیستهای رومانی، از جمله «آنا پاوکر» وزیر خارجهٔ آن کشور پس از جنگ دوم جهانی، اکثر رهبران حزب کمونیست مجارسـتان و دولت بعد از جنگ آن، تمامی رهبران حزب کمونیست لهستان به جز دبیرکل، یهودی بودند که بعدها اکثرشان درتصفیههای ۱۹۵۶ و ۱۹۵۸ کنارگذاشته شدند.

در اوایل قرن بیستم، اکثریت و به قولی کلیهٔ مؤسسین و رهبران حزب کمونیست مصر وسازمانهای وابستهٔ آن نهضت، از جمله اتحادیههای عظیم کارگری مصر، یهودی بودند۲.حتی «موزس هِس»، پدر صیونیزم، ابتدا از متفکرین طراز اول سوسیالیزم در اروپا بود.(۳)

بدین ترتیب جای هیچ تعجب نیست اگریهودیان ایرانی، با دانستن بخشی از حقایق بالا، علاوه بر علل پیش گفته، در چهارچوب جمعیت نسبتاً قلیل خود که به هیچ وجه قابل مقایسه با درصدهای مشابه در جوامع اروپایی و روسیه نبود، جلب حزب تودهٔ ایران گردیدند.

در درون کمیت مرکزی حزب توده یک نفریهودی و در ادارهٔ نشریات آن، بیش از ده نفر نویسندهٔ طراز اول یهودی عضویت داشتند. همچنین در حوزههای دانش آموزی، دانشجویی و حتی کارگری حزب توده، وجود دهها مسئول یهودی گزارش شده است. بسیاری از رهبران کنونی جامعهٔ یهودی و رهبران یهودیان ایرانی در ۴۰ سال گذشته، زمانی در حزب توده یا سازمانهای وابسته بدان فعال بودهاند. البته روشن است که به دلایل مختلف، بخصوص عدم پذیرش دگراندیشی در جامعهٔ ما، اسامی این فعالین 1 - 1 and 3: Interview with Bob Levy: Researcher of Jews in Communist Movements, 1995.

<sup>2 - &</sup>quot;New Outlook", Nov-Dec 1978 and :The Communist Movement in Egypt, 1920-1988" Tareq Y. Ismael.

یاکسانی که درزمان تهیهٔ این گزارش اطلاعات خود را در اختیار این جانب گذاشتهاند، به تقاضای خودشان فاش نخواهدگردید.

با شکست آلمان نازی و پایان جنگ، ممنوعیت فعالیتهای دست چپی در ایران آغازشد و به آهستگی گسترش یافت. ممنوعیت حزب توده در بهمن ۱۳۲۷ این حزب را بهصورت نیمه علنی، نیمه مخفی در آورد. سرانجام با کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲، خاتمهٔ دوران آزادی های سیاسی و تعطیل اکثریت نشریات و مطبوعات، حزب توده به فاصلهٔ یک سال متلاشی شد و فعالیت های آن متوقف گردید. این وقایع با آغاز تصفیهٔ یهودیان در حزب کمونیست شوروی همزمان شد. استالین که در سالهای پس از جنگ به منظور کوبیدن رقیب اصلی خود یعنی انگلیس، هم از تشکیل دولت اسرائیل پشتیبانی می کرد و هم برای رقابت با بلوک آمریکا و انگلیس پیشنهاد تشکیل دولت یهودی در کریمه، یعنی بهترین منطقهٔ امپراتوری شوروی را به یهودیان داده بود، در پی ناکام ماندن در هر دو تلاش در برابر آمریکا و یهودیان جهان، سیاست آنتی سمیت جدیدی در پیش گرفت. در نتیجه، شوروی یهودیان دست چپی جهان را نسبت به خود ناامید ساخت و آنان گروه گروه حزاب کمونیستی جهان را ترک کردند.

بسیاری از یهودیان توده ای هم، پس از سال پرماجرای ۱۹۵۳، فعالیت سیاسی خود رامتوقف ساختند. بخشی از آنان که فعالیت و خدمت اجتماعی با خونشان عجین شده بود، از آن پس تنها به فعالیتهای اجتماعی در درون جامعهٔ بهودی ادامه دادند.

طی دورانی که مبارزات بر علیه فاشیزم گرایش عمدهٔ سیاسی در میان یهودیان بود و تازمانی که هنوز آزادی مطبوعات و انتشارات در ایران وجود داشت، صدها روشنفکر وجوان یهودی به کار نگارش و انتشار مجلات و روزنامههای گوناگون روی آوردند. دراینجا به مجلاتی چون عالم یهود به مدیریت مهندس بوستانی، مجلهٔ سینا به همت دکترآقاخان طوب، روزنامهٔ ایسرائل به سرپرستی دکتر رحیم کهن که نشریهای سیاسی وروشنفکری محسوب می گردید، روزنامهٔ بنی آدم با تیراژ سه هزار نسخه، با صاحبامتیازی لقمان صالح و همت مهندس عزین دانشراد و با تمایلات چپی

<sup>1 -</sup> Interview with Valentin Berezhkof, Personal Interpretor of Molotov & Stalin, and Former Editor of "New Times". Los Angeles, 1995

و سیاسی و روزنامهٔ نیسان که با تیراژ ده هزار نسخه، پرخواننده ترین روزنامهٔ یهودی محسوب می گردید، اشاره می کنم. روزنامهٔ نیسان با تمایلات سیاسی و دست چپی، چنان معروفیتی داشت که پس از ممنوع شدن چاپ بسیاری از نشریات سیاسی در ۱۳۲۷ (۱۹۴۸) روشنفکران وعلاقه مندان غیریهودی نیز به خرید آن روی آوردند.

در اینجا از داوود ادهمی که از نویسندگان برجستهٔ بسیاری از نشریات سیاسی آن زمان و از فعالین سیاسی و اجتماعی محسوب می شوند یاد می کنم. ایشان به همراه دکتر رحیم کهن در اقناع آیت الله کاشانی به قطع تبلیغات ضد یهودیان ایرانی در سالهای تأسیس دولت اسرائیل سهیم بودند.

بسیاری دیگرازیهو دیان نیز، در جوامع مذهبی و صیونیستی آن دوران، به فعالیتهای اجتماعی و ضد فاشیستی خود (از جمله کمک به یهو دیان از بند رستهٔ لهستانی و اروپایی) ادامه دادند و منشأ خدمات ارزندهای شدند که دربارهٔ آنان بسیار نوشته و گفته اند.

با تجدید فعالیت و موفقیت دکتر محمد مصدق در احراز پست نخست وزیری ایران، فعالیتهای جنبش چپ و حزب توده کاملاً تحتالشعاع قرارگرفت. مصدق با تلاش در ملی کردن صنعت نفت، ایجاد دولتی دمکراتیک بر اساس قدرت انتخابی پارلمانی در عین پذیرش پادشاهی محمد رضا شاه در مقام سلطنت، شعارهایی را در پیش نهادکه می توانست قابل قبول تودهٔ مردم قرارگیرد و در عین حال کشور را بدون در گیری خونین وانقلاب مخرّب به حالتی قانونی و دمکراتیک در آورد. اقلیت یهودی، باوجود علاقه به آرمانهای فوق، به دلیل همراه بودن جناحهای مذهبی مسلمان (از جمله آیت الله کاشانی) وعناصری از احزاب فاشیستی سابق با مصدق و جبههٔ ملی، نگرانی های خاصی در این موردداشت. با این همه ده ها تن از بازاریان، روشنفکران و نویسندگان یهودی با مصدق همراه شدند. در خشان ترین چهرهٔ یهودی در این رابطه و نویسندگان یهودی با مصدق همراه شدند. در خشان ترین چهرهٔ یهودی در این رابطه و مؤسس نشریهٔ کاویان، به همراه مصدق در سفر آمریکا ناظر و مدافع نهضت ملی بود. تفاوت یهودیان مصدقی با یهودیان توده ای در این بودکه اولی ها افراد جاافتاده تر، مسن تر تفاوت یهودیان مصدقی با یهودیان توده ای در این بودکه اولی ها افراد جاافتاده تر، مسن تر تفاوت یهودیان مصدقی با یهودیان توده ای در این بودکه اولی ها افراد جاافتاده تر، مسن تر

۱-مصاحبه با تعدادي از نويسندگان نشريات نامبرده.

و دست اندرکار تجارت بازار وروشنفکران معتدلی بودندکه در همان وضع اجتماعی موجود، امید به اصلاح اوضاع خود وکشور داشتند در حالی که دومی ها جوان تر و ایده آلیست تر بودند و برای اصلاح اوضاع، قصد تغییر تمامی سیستم اجتماعی را داشتند. موضع مساعد حزب توده در قبال اسرائیل و مخالفت مصدق با آن نیز مسلماً در این عدم توازن مؤثر بود و موجب گرایش اکثر یهودیان سیاسی به سوی حزب توده می گردید. به هر تقدیر، کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ بار دیگر تمامی معادلات را در ایران تغییر داد و اقلیت یهودی هم، به همراه این تغییرات در مسیر نوینی قرارگرفت.

دوران دوم سلطنت محمد رضا شاه پهلوی از نظریهودیان ایرانی، دوران آزادی های اجتماعی، رفاه نسبی و ترقی بی سابقه بود. اما در همین دوران با تثبیت کشور نوبیناد اسرائیل و غرور و افتخار ناشی از آن در بین یهودیان عالم، تعداد وسیعی از یهودیان ایران متوجه صیونیزم و اسرائیل شدند. در این زمان که هرگونه فعالیت سیاسی ممنوع گردیده بود، گرایش اصلی یهودیان ایران در جهت صیونیزم فعال و جذب مهاجرین جدید بود. اسرائیل برای جامعهٔ یهودی جاذبه ای سحرآمیز داشت.

در همین دوران، با ممنوعیت فعالیتهای سیاسی و با درهم کوفتن آلترناتیوهای چپ وملی، تنهاکسانی که اجازه و امکان فعالیت وسیع در میان مردم را یافتند، روحانیون قشری بودند. شاید این بهایی بود که شاه در ازای خدمت عظیم آیتالله کاشانی و یاران او در ساقط نمودن حکومت مصدق بایست پرداخت می کرد. در عین حال تنها حربه سیاسی روحانیون قشری و جناحهای مذهبی نهضت ملی به رهبری مهندس بازرگان، همان حربه ضد یهودی و ضد بهایی بود. تنها شعار مهم اینان در این دوران، برای خرد کردن حریف، نزدیکی شاه به اسرائیل و نتایج آن بود. نسل کاملی از جوانان و تودههای طبقات پایین جامعهٔ شهری و روستایی این چنین بار می آمد. با دنباله روی چپ نوین از حرکت اصلی مذهبی که با عبارات روشنفکر پسند «ضد امپریالیستی» آرایش یافته بود، سناریو تکمیل شد و آنتی سمیتیزم جدیدی پایه گذاری گردید. جامعهٔ سیاسی مذهبی ایران برای جامعهٔ یهود عامل دافعه ای آفرید. مهاجرتهای دهها هزار تن به اسرائیل (و

بوده است. در موردصیونیستهای ایران، متخصصین و محققین بیش از آن نوشتهاندکه به تکرار متوسّل شوم. تنها در گذری کوتاه بر این مسئله، نکاتی ناگفته را مطرح خواهم نمود.

از آنجاکه صیونیزم نهضت ملی یهودیان است و منافع بلاواسطهٔ آنها را مطرح می کند، برخلاف کمونیزم پیش گفته، همواره درصد بیشتری از جمعیت یهودیان را در بر می گرفت. در همان دوران پرهیجان پیروزی انقلاب بلشویک با آن وزنهٔ سنگین یهودیاش، یعنی درسال ۱۹۱۹، یهودیان روسیه در انتخابات شرکت کردند. از ۴۹۸ هزار رأی دهندهٔ یهودی، ۴۱۷ هزار تن به صیونیستها (عمدتاً سوسیالیستهای صیونیست) رأی دادند وروشنفکران کمونیست و رهبران یهودی کشور خود را متعجب کردند. از رای دادند وروشنفکران کمونیست و رهبران یهودی کشور خود را متعجب کردند.

صیونیزم راه حل مسائل اقلیت یهودی را مبدل شدن به اکثریت در کشوری از آنِخود، با بستگیهای عمیق تاریخی و مذهبی می دانست. اگر در سال ۱۹۱۹، صیونیزم کامید و تخیل بیش نبود، این امید در سالهای ۱۹۵۰ و ۶۰ و ۷۰ به واقعیت پیوست. صیونیزم پاسخی عملی وکارساز به یهودیان جهان داد و کلیهٔ آلترناتیوها در برابر آن مقهور شد یاتحت الشعاع قرارگرفت. در حالی که ایدئولوژیهای دیگر اساس مسئله را در جلب مهر ومحبت پادشاهان یا حتی اکثریت ملت می دانستند و تابع افت و خیزهای احساسات آنان وحوادث سیاسی بودند، صیونیزم از اساس و ریشه اتکای به خود و ساختمان سرنوشت خودبه دست خود را عملی و ارائه می داد. این تحولی تاریخی بود که هیچ کس را در طی دوهزار سال یارای رقابت با درستی و فایدهٔ آن نبود. اما صیونیزم نمی توانست به صد در صدپرسشها، احساسات و معضلات یهودیان جهان پاسخ دهد، و همین مسائل باقی مانده یهودیان بسیاری را، از آمریکاییها آزادگرفته تا ایرانیان دلبسته به فرهنگ و آب و خاک ایران، در حین تأیید قلبی و اصولی کشور اسرائیل در سرزمینهای مادری خود نگهداشت. مسائل نامبرده بسیارند و در این فرصت نمی توان به عمق آن پرداخت. به هر تقدیر اکثریت یهودیان ایران تا قبل از انقلاب ۵۷ به فعالیت موفق اقتصادی و اجتماعی در ایران مشغول بودند و وجود اسرائیل عمدتاً موجب فعالیت موفق اقتصادی و اجتماعی در ایران مشغول بودند و وجود اسرائیل عمدتاً موجب فعالیت موفق اقتصادی و اجتماعی در ایران مشغول بودند و وجود اسرائیل عمدتاً موجب

<sup>1-</sup>Interviw with Bob Levi

غرور و همچنین راحتی خیال آنها در صورت دگرگون شدن اوضاع و اجبار به مهاجرت از ایران بود. در این زمان هر خطبهٔ ضد یهودی وضداسرائیلی، هر حادثهای از قبیل بمب گذاری، تحریکات جوانان در مسابقات فوتبال ایران و اسرائیل و حتی هر شایعه، تعدادی را به فکر مهاجرت می انداخت و انبوهی را درنگرانی و هراس فرو می برد. گرایش اصلی تمامی اقشار یهودی به صیونیزم به مقیاسهایی کمتر و بیشتر، مشخصهٔ این دوران به شمار می رود.

نسل جدید یهودیان با اعتماد به نفس تمام در کلیهٔ رشته های دانشگاهی داخل می شد وایران را از آنِ خود می دانست. نگرانی قدیمی ترها اگرچه به نسل جدید انتقال یافته بود اماروحیهٔ آنان را در مجموع تخریب نمی کرد. در این میان تعدادی از جوانان دانشجوی یهودی و فعالین سابق نهضتهای چپ و ملی با آشنایی با چپ نوین ایران وارد این سازمانها یا فعالیتها گردیدند. یک بررسی غیر علمی نشان می دهد که تعداد معدودی در حدود ۱۰ تا ۲۰ تن در سازمانهای چریکهای فدایی خلق عضویت داشتند که لااقل یک کادر بالا در میانشان گزارش شده است. این در حالی است که صدها جوان دانشجوی دیگربا گرایشهای سیاسی معتدل یا چپ بدون وابستگی تشکیلاتی تحت تأثیر اینان و جوّدانشگاه ها بوده اند. در گروه کوچک اما بسیار پراهمیت «جزنی»، که از جمله بنیان گذاران چریکهای فدایی بودند، حداقل دو یهودی حضور داشت. بطور کلی ده ها تن ازبازماندگان یهودی حزب توده نیز به فعالیتهای غیر تشکیلاتی بطور کلی ده ها تن ازبازماندگان یهودی حزب توده نیز به فعالیتهای غیر تشکیلاتی در شهرهایی چون برازجان وکازرون و به ویژه شیرازگزارش شده است. با این همه، جوانان یهودی سیاسی در داخل ایران جمع کوچک وکم اثری در کل جریانات این دوران بو دند.

امّا وضع در خارج ازکشور به گونهای دیگر بود. در اروپا و آمریکا تحت تأثیرآزادیهای موجود و تقریباً با شرکت کلیهٔ سازمانهای سیاسی سنتی، جنبش عظیم دانشجویی ایرانی شکل گرفته بود که ۱۵ سال از ۲۵ سال تاریخ خود را به صورت متحد وبا شیوهای پارلمانی و دمکراتیک در درون کنفدراسیون جهانی گذرانده بود و با بیش از ۸۰ شاخه و حدود ۵۰۰۰ عضو به مبارزات سیاسی مشغول بود. رویهم رفته در دورهای قریب ۲۰۰۰۰ دانشجوی

ایرانی در کنفدراسیون فعالیت می کردند. کنفدراسیون که، زمانی در چهارچوب قانون اساسی ایران، در هواداری از آزادیهای عمومی فعالیت می کرد دراواسط سالهای ۱۹۷۰، در عکس العمل به فشارهای رژیم ایران و تحت تأثیرگسترش جنبش چپ در ایران وجهان، جوّ چپ گرايانهٔ جنبش جهاني جوانان، جنبش ضد جنگويتنام، جنبش سياهان آمریکا و نهضتهای انقلابی آفریقا، آمریکای لاتین و آسیا به افراط و چپ گرایی زیاده از حدگرایید و سرانجام به تحریک چریکهای فدایی خلق در سال۱۹۷۵ از هم پاشید. در خارج ازکنفدراسیون هم تعداد زیادی سازمانهای چپگرا، ملی ومسلمان وجود داشت که عمدتاً ازکنفدراسیون تغذیه می کردند. میزان شرکت یهودیان در کنفدراسیون، طبق معمول بالاتر از درصد جمعیتی آنها بود و محرک اصلی آنان کماکانراهیایی به روابطی عادلانه و مبارزه با آنتی سمیتیزم از طریق برقراری عدالت یا اصلاحات در جامعه بود. در این نظریه، کلیهٔ افرادی که با آنان مصاحبه شده است همعقیدهاند. ا تعدادفعالین یهودی کنفدراسیون در حدود یکصد تن برآورد شده است که دهها تن از آنان درمسئولیتهای رهبری شهری، منطقهای، کشوری و حتی سراسری قرار داشتند. تعدادی چندبرابر این رقم دورههای کوتاهی را در جریان نهضت دانشجویی گذرانده تا حدودی تحت تأثیر آن بودند. مسئلهٔ داغ فلسطین و وجود آنتی سمیتیزم سنتی، برای يهوديان كنفدراسيون همواره معضلاتي به حساب ميآمد. معذالك ميزان آن تا حد ترک این نهضت از جانب سیاسیون یهودی نمی رسیده است، هرچند این مسائل بسیاری از یهودیان محیط اطراف راازکنفدراسیون فراری میداد. در عضویت و فعالیت این تشکیلات معیار مذهبی به هیچروی وجود نداشت. قبول معیارهای سنتی چپ در به رسمیت شناختن حقوق اقلیتها واصل مهم غیر مذهبی بودن کنفدراسیون، که مدتها قبل سبب اخراج یا کناره گیری سیاسیون مذهبی از قبیل قطب زاده و بنی صدر و دیگران شده بود، جوّ موجود را پذیرای اقلیتهامی نمود. وجود پهودیان در این نهضت به روشنی مسئلهٔ آنتی سمیتیزم را در میان هزاران تن از هموطنان از میان برداشت و به سهم خود اصل مساوات حقوق اقلیتها را بر صحیفهٔ تفکر این نسل از سیاسیون خارج به ثبت رسانید. یهودیان کنفدراسیون همچنین در پیشبرد اهداف آزادیخواهانهٔ این جریان

۱- همچنین مقاله «یهودیان درکنفدراسیون»\_ چشمانداز (لسآنجلس)

سهم به سزایی داشتند. مسلماً اگر چنین فرهنگ سیاسی وتشکیلاتی به افراط کشانیده نمی شد می توانست در تکامل بعدی خود با تحویل دادن ده هاهزار دمکرات تحصیل کرده و دنیا دیده برای جامعهٔ ایران کارساز باشد.

با از هم پاشیده شدن کنفدراسیون متحد و قطع ارتباطات سازندهٔ نیروهای سیاسی مختلف، دمکراسی و تحمل نیز در نهضت دانشجویی از میان رفت. کسانی که بعد از سال سیاه انشعاب ۱۹۷۵ به درون بخشهای جداگانهٔ کنفدراسیون جذب گردیدند، نمونه هایی شرم آور از آنتی سمیتیزم را در چند موردگزارش کرده اند.

آغاز تحولات انقلابی در سال ۱۹۵۶ در مجموع نگرانی شدیدی در میان یهودیان ایران یدید آورد. جامعهٔ یهودیان که تا آن زمان سرنوشت خویش را تنها در دست یک تن یعنی محمد رضا شاه قرار داده بود، سقوط او را به مثابه نابودی خود می دانست. با تغییرسمت انقلاب از لیبرال به مذهبی، در سال ۵۷ خطر به مراتب جدی تر شد و گرایش عمدهٔ پهودیان به سوی ترک ایران، این کشور ابا و اجدادی خود سمت یافت. اما از سوی دیگرجوانان سیاسی یهودی، که عمدتاً در پی تلاطمها و هیجانات انقلابی، در جناحهای چپ وبه طور فزایندهای در جناحهای لیبرال درگیر می شدند، در تماس با بسیاری از جناحهای انقلابی و با امید به تغییرات مثبت، عملاً در جریانات انقلاب شرکت جستند. این عدهسرانجام باکشانیدن ۷۰۰۰ تن از افراد جامعهٔ یهودی در تظاهرات میلیونی عاشورا،علیرغم نارضایتی از روند قشری و خطرناکی که انقلاب به خود مي گرفت، پلي بين ملتانقلابي و اقليت يهودي برقراركردند. باز هم، عليرغم مخالفت سیاسی این جانب با «جامعهٔ روشنفکران یهودی» که از حوالی ۱۷ شهریور ۵۷ در تهران بنیادگذاشته شده بود، اعتبار وامتیاز اصلی ایجاد این «پل» (که مسلماً در رفتار بعدی رژیم اسلامی با اقلیت یهود و پیش گیری از بسیاری خطرات مؤثر بود) را، باید به سازمان فوق داد. در عین حال زندهیادیوسف کهن، که جامعهٔ یهودی در آن دوران پرتلاطم دین بسیاری از ایشان به گردن دارد،حاخام یدیدیا شوفط که مسائل آن دوران را با احتیاط و درایت خاص خود حل و فصل می کرد و بسیاری از یهودیان فداکار دیگر، با تلاش های بي امان و فداكارانهٔ خود نقش ارزنده و اساسي قابل تقديري ايفاكردند.

در این نگاه به گذشته و با یادآوری حوادث، میزان عظیم نیرو و عشقی که یهودیان

ازدیدگاههای گوناگون عقیدتی در راه بهبود و سلامت جامعهٔ کوچک خویش و بهروزی وپیشرفت کشور و ملت ایران مصروف داشتند، تأثری عمیق وجود مرا فرا می گیرد. تأثر ازاینکه برای یک گذران عادی روزها و داشتن یک زندگانی با معیارهای منصفانه تا چهاندازه باید خون دل خورد، سرکوب شد و جان و جوانی باخت؟ امروز در محلی به نام «موزهٔ تحمل» بر فقدان تحمل در تاریخ خویش آه می کشیم: بر فقدان تحمل نظریات متفاوت، تحمل شیوههای متفاوت و تحمل مردم متفاوت. فقدان تحمل می تواند به شهادت همین موزه عواقب گرانبار و وحشتناکی را به بار آورد! اما تحمل تنها مقولهٔ بین آنها و ما نیست. تحمل در میان خودما نیز مسئلهای حیاتی و لازم الاجراست. در زمانی که آلترناتیوهای دمکراتیک در مورد ایران در حال پایه گرفتن است، نسل با تجربهٔ ایرانی ماهیچ دورنمایی برای خود ترسیم نمی کند و به قول آمریکایی ها «تمام تخم مرغها را دریک سبد» می گذارد. در زمانی که در آزادی جامعه آمریکایی، درهای قدرت سیاسی بهرویمان باز و امکانات فراهم است، برای نسل جدید آمریکایی خود برنامهای نداریم. اتخاذ چنین دیدگاهی دور بُرد و برداشتن قدمهای جدی به سمت آن نیازمند تحمل خودی، همسویی و اتحاد عمل یهودیان ایران است، گامی که در گذشتههای پیش گفته خودی، همسویی و اتحاد عمل یهودیان ایران است، گامی که در گذشتههای پیش گفته نیزمی توانست همان انرژیها را تبدیل به نیرویی کارساز و نجات بخش بکند.

به امید آن روز

۱- موزهٔ تحمل Museum of Tolerance در لس آنجلس صحنه های دهشتناکی از جنایات نازیها را در زمان جنگ دوم جهانی به نمایش گذاشته است.

# **ۋالەييرنظر**

**ژاله پیرنظر** دکترای خود را از دانشگاه کالیفرنیا در برکلی گرفته است. رسالهٔ دکترای او «تاریخچهٔ سازمانها واحزاب سیاسی در ایران نیمهٔ اول قرن بیستم» است. وی از پانزده سال پیش با سمت استاد زبان و ادبیات معاصرفارسی در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی تدریس می کند. رسالات و پژوهشهای متعدد ژاله پیرنظر درکنفرانسهای سالیانهٔ انجمن مطالعات خاورمیانه (مسا) ارائه گردیده و در نشریات گوناگون ادبی انگلیسی و فارسی منتشر شده است. یکی از تازه ترین مقالات او «چهرهٔ یهود در آثار سه نویسندهٔ متجدد ایران» نام دارد که در ایران نامهٔ سال سیزدهم شمارهٔ ۲ پائیز ۱۳۷۴ چاپ شده است.

# جنگ بینالملل دوم و جامعهٔ یهود در ایران

#### مقدمه

نوشتهٔ حاضر بخشی از متن خوانده شده در کنفرانس «تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی»است که به منظور چاپ آماده گردیده است. بخش دیگری از متن سخنرانی آن روزکه به سالهای بعد از جنگ بین الملل دوم و ایجاد کشور اسرائیل اختصاص دارد و واکنشهای ناشی از پیدایش این پدیدهٔ نوین را در محافل روشنفکری ایران در آن سالها بررسی می کند، خود مبحث مفصل و جداگانه ای را در بر می گیرد که نیاز به تکمیل و تکامل و پژوهشی بیشتر دارد و امیدوارم بزودی آماده برای انتشار گردد.

قرن بیستم قرنی بوده است بسیار پرتلاطم و پرتحول هم در سطح جهانی و هم در ایرانما.

دو جنگ بینالملل در این قرن، ایران بی طرف را به هر حال در مدار تخریب و آتش و خون خود کشاند. دو انقلاب تاریخ ساز (مشروطه در دههٔ اول و اسلامی در دهههای آخر) در این قرن سمت و سوی نوین به این کشور باستانی داده است. حوادث سیاسی و فرهنگی، بلایای طبیعی، جنگهای داخلی و خارجی، همه گونه و بی شمار بر آن رفته و در همهٔ آنان، چه در قحطی و چه در فراوانی، یهودی ایرانی با سایرین هم سرنوشت بوده است. ولی هیچگاه «خودی» و محرم و پذیرفته و هم صف محسوب نشده است. همواره بیگانه بوده، غیرخودی و مورد تبعیض.

در سالهای پیش از مشروطه، پهودی ایرانی بمانند سایر اقلیتهای مذهبی «اهل ذمه » شناخته می شد و تنها با پرداخت مالیات جزیه و در حمایت اسلام حق زیست داشت. به خاطر غیرشیعه بودنش «نجس» بود و ممنو عالتماس \_ ولو اینکه پول او حلال بود وواجبالتماس! يهودي بمانند اكثريت مردم اين آب و خاك در لايههاي زیرین هِرَم قدرتاجتماعی قرار داشت. از هیچ حقوقی برخوردار نبود و هیچ صدایی نداشت. شاید بی صداتر و مظلومتر از او زن او بود که به راستی ذرهٔ ناچیزی بود که هیچ به حساب نیامد. شرح حال زن و مرد یهودی در ابتدای این قرن و تحت حکومت قاجارها «یکی داستاناست پُر آب چشم» و ما در اینجا به آن نمی پردازیم. فرمان مشروطیت در سال ۱۹۰۶ به امضا رسید و فصل تازهای در زندگی اجتماعی این اقلیت شروع شد. طبق اصل ۸ قانون اساسی کلیه اتباع ایران صرفنظر از مذهبشان در برابر قانون از حقوق مساوی برخوردارند(به استثنای بهاییها). این تساوی حقوق یاد شده به روی کاغذ با تساوی حقوق اجتماعی وواقعی در عمل مغایر بود. به قولی قلب و ذهن عامه مردم را صرفاً با وضع قانون نمي توان تغيير داد. كليميها نيز به مجلس شوراي ملي نمایندهای ارسال کردندکه طولی نکشید ناگزیراز استعفاگشت و جامعهٔ یهودیان بجای نمايندهٔ پيشين خويش، جناب سيد عبدالله بهبهاني را نمايندهٔ خود معرفي نمود تا ايشان منافع یهودیان را در مجلس شورای ملی نمایندگی نمایند.

در دهههای دوم و سوم این قرن با روی کار آمدن حکومت جدید پهلوی، دو گرایش متضاد

#### ژالە يىرنظر

در برابر جامعهٔ یهودیت و افراد آن قرارگرفت. در مقالهٔ حاضر این دو گرایش رامعرفی می کنیم و از آنجاکه گرایش دوّم کمتر بررسی شده به شرح مفصل تری از آنمی پردازیم.

**گرایش اول:** ناشی از حقوق مدنی نویافته در نتیجهٔ انقلاب، تبعیض مذهبی در مجمو عخود در شهرها نسبت به یهودیان تعدیل پیداکرد. قوانین و مقررات دورههای قبل عليه اين اقليت عملاً لغوگر ديد. پر داخت ماليات جزيه بكلي موقوف شد. از جمعيت ۸۰ هزار نفری یهو دی در ایران تعداد وسیعی توانستند به زندگانی خویش بهبو دی بخشند؛ از محلهها وگتوهای محل اقامت خود بیرون بیایند و در اماکن بهتری ساکن شوند؛ توانستند رفته رفته در جوار منزلهای هموطنان مسلمان سکنی گزینند؛ توانستند فرزندان خویش را به مدارس غیرمذهبی که به تازگی افتتاح می شد بفرستند و تحت تأثیر جوّ تشـویق کنندهٔ آن دوران،اسامی غیر عبری و فارسـی به روی فرزندان خود بگذارند؛ توانستند در خیابانهای مرغوبو طراز اول آن زمان شهرها به کسب وکار مشغول شوند؛ توانستند در اقتصاد و فرهنگ متجدد ایران سهیم گردند؛ قادر شدند به تدریس در سطوح مختلف بپردازند؛ در اداراتشاغل شوند و در قبال ناسیونالیسم مثبت و سازندهای که ایدئولوژی راهنمای مأمورانامور بود نقش مسئول و ارزنده ایفا نمایند؛ توانستند در سازندگی و تلاش برای پیشبردایران نوین و مدرن، در جوّ غیرمذهبی، ملی و مدنی كشور، هويت ملى كسب كنند و حتى شكوفا شوند. اين قدمها در بهبود حتمى وضع زندگی پهو دیان ایرانی بی شک نقشی تعیین کننده داشته است. این اقدامات سو دمندگاه چنان مورد قدردانی و خدابیامرزی و صلواتبرای رضاشاه پهلوی قرار می گیرد که جنبهٔ متضاد آن، یعنی گرایش دوم حکومت رضاشاه در آن سالها فراموش می شود و اثرات آن بر جامعهٔ یهو د نادیده و ناگفته می ماند.

گرایش دوم: با وجودی که رضاشاه باکمک و همراهی انگلیسها به قدرت رسیده بود و درسالهای بلافاصله پس از انقلاب بلشویکها (۱۹۱۷) و خارج شدن روسیهٔ تزاری از صحنهٔ سیاست ایران، با یکه تازی انگلستان در ایران مواجه بود، ولی در باطن نسبت به انگلیسهابدبین بود و خواهان پیروی نبود و از آنان دل خوشی نداشت. با شوروی

کمونیستی هم کینه و دشمنی دیرینه داشت. ارادهٔ شخصی و تمایلات فردی او بهمراه «توازن سیاسی» وی را به سوی قطب سومی یعنی آلمان سوق می داد. آلمان آن سالها، پرقدرت و میلیتاریستی، رضاشاه را به خود جذب می کرد. در نیمهٔ دوم سالهای ۱۹۳۰ تا تابستان ۱۹۴۱ (سالی که رضاشاه به دست متفقین و به رهبری انگلیسها تبعید شد) در اثر روآوری شاه ایران به آلمان هیتلری، کشور آلمان به نفوذ روزافزون و بی سابقهای در کشور ما دست یافت. برای اقلیت یهودی در ایران، این نزدیکی به آلمان هیتلری و اشاعهٔ ناسیونالیسم نژاد پرستانه در ایران به منزلهٔ تهدیدی دائمی به مرگ و تباهی بود. در این سالها نازیسم در آلمان رو به رشدگذارده بود و به همراه نفوذ اقتصادی و سیاسی آن کشور در ایران، نفوذ فرهنگی آنان نیز، یعنی ایدئولوژی نازیسم و برتری طلبی نژادی، در کشور ما اشاعه می یافت.

تزهای عوام فریب و عامه پسند آلمانها در این سالها با شدت در میان مردم پخش می شد. اتفاقاً انتشار تخم نفاق و پخش سموم ضد انسانی این گونه ایدئولوژیها در ایران، درمیان یک سری روشنفکران ایرانی نیز انگار بر زمین حاصلخیز نشست و ثمر داد. سالهای میانی دههٔ ۱۹۳۰ سالهای بازسازی ایران نوین باگرایش عظمت طلبانه مربوط به دوران ایران باستان بود. ملی گرایی مثبت یکی دو دههٔ پیش دستخوش تغییراتی می شد. ناسیونالیسم باستان گرای تبلیغ شده در ایران با تبلیغات نژادپرستانهٔ آریایی در آستانهٔ جنگ جهانی دوم که در اروپا جاری بود، دو جریان پی در پی فکری را در روشنفکران ایرانی دامن زد که نتیجهٔ آن ناسیونالیسم افراطی و نژادگرایانه ای بود که عملکردی بس مخرّب و منفی و بغض آلود نسبت به نژاد سامی و یهودیان ایران به همراه داشت.

نهادهای دولتی به منظور بازسازی هویت ملی به بهره جویی از میراث فرهنگی و تاریخی ایران باستان \_ ایران پیش از اسلام \_ پرداختند. از آن دوران «طلایی» تصویری بس غلوآمیز نقاشی می شد و ارائه می گشت. آریاییهای پیش از اسلام (یعنی پیش از تهاجماعراب سامی نژاد) همه خوش سیما و پروار، شاد و خرامان تصویر می شدند. در مراتب والای فرهنگی جای داشتند و غیور و مسئول و وطن خواه و شاه پرست بودند. حال آنکه درمقابل، اعراب سامی بی فرهنگ بودند و ملخ خور و بی مقدار و پست. نیاز به تجدید این ایرانی گری \_ آریایی گری \_ و عظمت باستانی در قالب کشوری نوین،

محور و اساس تبلیغات آن دوره بود. با بررسی یک سری از مطبوعات و نشریات آن دوران می توان به خوبی این جهت گیری ایدئولوژیک را دنبال کرد.

ذکر این نکته نیز حائز اهمیت است که هرگونه تبلیغ ناسیونالیستی و ایراندوستانه و هرگونه تمایل به برجسته کردن و غلو در ریشههای آریایی ایران و ایرانیت در آن دورانلزوماً بازتابی از احساسات ضد یهود و ابراز آنتی سمیتیسم نبوده است. نشریات دولتی ونهادهای دولت که در بازسازی کشور، رو به عظمت باستانی و تمدن برجستهٔ پیش از اسلامداشتند، در حقیقت در جهت تقویت احساسات وگرایشهای ملی در مردم بودند \_احساسات وگرایشهایی که بتواند با یادآوری گذشتههای دور و شکوه درخشان بودند \_احساسات وگرایشهایی که بتواند با یادآوری گذشتههای دور و شکوه درخشان تمدنایران باستان، هویت ملی نوینی را ساخته و مردم را به باز آوردن همان عظمت برای ایراننوین برانگیزاند. این آریاگرایی و باستان گرایی لزوماً با آنتی سمیتیسم مترادف نبود و بهویژه شخص رضاشاه را که مبلغ این باستان گرایی بود نمی توان آنتی سمیت و در ردیفنازیهای آلمانی قرار داد. صرفنظر از ماهیت او و گرایشهای فردی و سیاسیاش، بودینزیزی و یهودی کر ایرانِ آن سالها، خود عاملی در جلوگیری از حملات احتمالی، خونریزی و یهودی کشی وسیع توسط عوام گردید. در هر حال همزمان با ترویج گرایشهای ملی، بودندکسانی که آریانژادی را با برتری آن نژاد نسبت به نژاد سامی همردیف دانسته و در ضدیت با اعراب و یهودیان سامی و به پذیرش نظرات مسموم و شردیف دانسته و در آلمان کشانده شدند.

در این سالها سه نشریهٔ بانفوذ به ارائهٔ این گونه تمایلات سیاسی (جدا نمودن ایران و ایرانسی از اعراب و نژادشان و ارتقاء عقایدی چون جدایی مذهب از سیاست و حکومت، لزوم حکومت قادر مرکزی با ارتش قوی، تبلیغ و اشاعه فرهنگ ایران باستان و اصل وریشههای قومی و نژادی و...) می پرداختند.

ایرانشهر نام نشریهای بود که در برلن انتشار مییافت و سردبیر آن حسین کاظمزاده مبلّغ «برتری» قوم و نژاد آریایی بود. این نشریه به زبان فارسی در سالهای ۱۹۲۲ تا ۱۹۲۷ انتشار مییافت و در ایران پخش میگشت. نویسندگان مقالات، بمانند تعدادی ازروشنفکران ایرانی این عصرکه آمادهٔ پذیرش این گونه افکار بودند متأثر از عقاید

زمانه ونظرات نژادپرستانهٔ کُنت دو گبینو و سایرین برای ایران «راه حل» می دادند. در مقالاتی چون «مذهب و ملیت» (ایرانشهر شمارهٔ ۲، دسامبر ۱۹۲۴، ص ۴۱ و ۴۲) «عظمت خصوصیات ملی ایرانی» (مه ۱۹۲۴) و «سرنوشت بشر» (ژوئن ۱۹۲۶)، به طور مثال عرب مسلمان «وحشی» و مقصر انحطاط و زوال «متمدن» های آریایی و زرتشتی شناسایی شده و عامل عقیم ماندن «تواناییهای خلاق و استعدادهای آریایی جمعیت ایرانی »معرفی گشته اند."

نشریهٔ دیگری به نام فرنگستان به سردبیری مشفق کاظمی بین سالهای ۱۹۲۴ و ۱۹۲۴ دربرلن چاپ می شد. در اغلب مقالات این نشریه از نزدیکی ایران آریایی با اروپا و با تمدن غرب سخن می رفت و اینکه چگونه سرزمین اولیه و مأوای قدیمی نژاد آریایی یعنی ایران گهوارهٔ تمدن نژادهای اروپایی و آمریکایی است. این ملل پیشرفتهٔ غرب همه مشتق شده از نژاد آریایی و لذا خودی و برادرند. حال آنکه عربها سامی هستند و غیرخودی و ما را با آنها از ریشه کاری نیست. زبان فارسی که شاخهای از زبانهای هند و اروپایی است خود بازبانهای آلمانی و انگلیسی، بطور مثال تقارن دارد و هم ریشه است. ایران به غرب نزدیک تر است تا به عرب و این نزدیکی اساساً به خاطر ریشه و نژاد و قومیت آریایی و فرهنگ آنست که برتری آن عیان و بی نیاز به بیان است. این نشریه دعوت به رهبری یک دیکتاتور مانند موسولینی برای ایران می کرد که با زور و قدرت ملتی مدرن را یی ریزی کند. ۴

نشریهٔ سوم با نام آینده به صورت ماهانه و در تهران از سال ۱۹۲۵ انتشار می یافت. سردبیر این نشریه دکتر محمود افشار از تحصیل کرده های اروپا بود که در علوم سیاسی دکترا

۱- ژوزف آرتور کُنت دو گبینو وزیر مختار فرانسه در ایران در عهد ناصرالدین شاه قاجار است که مؤلف چند کتاب پیرامون ایران و برتری تمدن و نژاد آریایی باستانی و ضدیت با نژاد سامی میباشد از جمله:

Essai sur L'inègalitè des races humaines در ضمن این دیپلمات فرانسوی علاقمند به تاریخ و فلسفه بوده و باکمک دانشمندی یهودی موسوم به ملا لالهزار همدانی العازار رحیم موسایی همدانی مبحثی از افکار و بیانات فیلسوف معروف دکارت را به فارسی ترجمه و چاپ کرد.

<sup>2-</sup> Amnon Netzer, "Anti-Semitism in Iran, 1925-1950" Pèamim, Studies in the Cultural Heritage of Oriental Jewry, Vol. 29, Jerusalem, 1986, pp5-31

<sup>3-</sup> Ervand Abrahamian, Iran Between Two Revolutions, Princeton, 1982 pp 123-124 ۴- مقالات «ما چه میخواهیم؟» و «مطبوعات ایران» در **فرنگستان** (مه و اوت ۱۹۲۴) به نقل از آبراهامیان و نتصر. رجوع کنید به پانویسهای بعدی در همین مقاله.

داشت. این نشریه هم بسان دو نشریهٔ دیگر خواهان وحدت ملی ایران، پاک گرداندن ملت و زبان فارسی از بیگانگان داخل و خارج (از اعراب و ترکها و علمای اسلامی گرفته تا روسهای سرخ و انگلیسها، ارامنه و یهودیها) بود و دست به تعریفی نوین از اینکه چه کسانی ایرانی اصیل هستند زد. تأکید و جهت گیری به سمت همان قطب «ایران باستان \_ نژاد آریا \_ ایران نوین \_ حکومت پهلوی» بود. همان گونه که در بعضی احزاب آن سالها (مانند حزب تجدد) مشهود است، اینان خواهان یک دیکتاتور قوی و مصلح بودندکه یک «رنسانس» تاریخی برای ایران به همراه آورَد.

رفته رفته هویت آریایی در مرکز حرکت برای ساختمان ایران نوین قرار می گرفت.عدم تساوی نژادها و «برتری» نژاد آریایی در نشریات و مطبوعات و نهادهای دولتی وغیره تأکیدگردید و از آن حتی به صورت حربهای برای مبارزهٔ حکومت مرکزی با نفوذعلمای شیعه نیز استفاده می شد.

نزدیکی حکومت پهلوی به آلمان، در آن سالها، به رشد یهودی ستیزی با سایه روشهای نژادی آن در ایران کمک نمود. این باریهودی ستیزی با ابعاد نوین، تعریف شده بی سابقهای اشاعه مییافت. این باریهودی ستیزی به خاطر «نجس» بودن یا هم مذهبنبودن نبود. این باریهودی ستیزی در میان عامه و به تحریک متعصبین شیعه صورت نمی گرفت. این یهودی ستیزی حال در ایران و برای اول بار اصلاً رنگ مذهبی نداشت. این بار بر پایهٔ نژاد و قومیت و به رهبری روشنفکران تحصیل کرده، «ایرانیان اصیل» و «آریاییهای والا» و در ضدیتشان با اقوام و نژاد سامی نضج می گرفت و طبعاً تحریک اصلی و اساسی توسط ایدئولوگهای خبره و «متخصصین فرهنگی» باتجربه و ارداتی ازآلمان انجام می شد. این کارزار تبلیغاتی در ایران و به دست آلمانها هدایت می شد. نشریاتی مانند ایران باستان در تهران انتشار می یافت که سردبیر آن آلمانی بود، مخارج نشریه را مؤسسات آلمانی متحمل شده بودند (۱۹۳۳) و سازمان تبلیغاتی نازیها آن راحمایت می کرد. ا

اهداف این فعالیتهای فرهنگی کاملاً سیاسی بود. رفت و آمدهای سران دو دولت ایران و آلمداف این فعالیتهای فرهنگی کاملاً سیاسی بود. رئیس مجلس ایران (اسفندیاری)

١- رجوع كنيد به مقالهٔ نتصر.

به برلن مسافرت کرد و با هبتار وگورینگ و شاخت و سابر صاحبان نفوذنازی ملاقات به عمل آورد. سال قبل از آن، یعنی در سال ۱۹۳۶، دکتر شاخت رئیس رایش بانک و «مغـز» اقتصادی آلمان نازی به ایران سـفرکرده بود و قـرارداد تجاری مهمیبین دو کشور بسته شده بود. به غیر از مسافرتهای مقامات دولتی، صدها مسافر آلمانی درلباس توریست به ایران آمدند و بسیاری از آنان در ایران ماندند. در سال ۱۹۳۹، به ابتكارمتخصص فرهنگی آلفرد رزنبرگ، دولت آلمان بیش از ۷۵۰۰ جلدكتاب با محتوای دستچین شده به ایران ارسال داشت. تم اصلی در تمام این «متون فرهنگی» برتری نژادآریایی بود و هدف قانع کردن خوانندگان جوان ایرانی به رسالت فرهنگی آلمان درکشورهای شرق و پذیرش یگانگی و نزدیکی مابین «رایش سوسیالیست ملی» و «فرهنگ آریایی» ایران. بر نزدیکی و یگانگی نژادی بین این دو ملت برگزیده تا بدانجا پافشاریمی شدکه حتی کابینهٔ رایش، در سال ۱۹۳۶، ایرانیان را به موجب فرمانی بـه مثابه «آریاییهای خالص» از محدودیتهای قائل شـده در «قوانین نژادی نورنبرگ» معاف خواند.اتخاذ علامت صلیب شکسته به عنوان سمبل حزب نازی نیز به تعبیری در مشابهت باعلامت زرتشتی و در وحدت کامل و معنوی بین آریاییها توجیه می شد و بر روی نزدیکی و قرابت اندیشه های هدایت کنندهٔ رایش در آلمان و فرهنگ آریایی ایران تأکید می گردید.

در مقابل هجوم این گونه نظرات تعصب آلود و یکجانبه، طبعاً نظرات مخالف نیزشکل گرفته گهگاه ابراز می شد، ولی کمتر وسعت انتشار می یافت. در سال ۱۹۳۴ نوشته ای زیر عنوان «بشر از نظر مادی» تهیه و پخش شدکه توسط دکتر تقی ارانی نگاشته شده بود و در آن ارانی تئوریهای ضدیهود آلمانها را یک به یک مردود می شمرد. ارانی نیز تحصیل کردهٔ آلمان بود. او در آنجا به سوسیالیسم و برابری انسانها رو آورده بود و با افکارنژادپرستانهٔ نازیها مخالف بود. دکتر ارانی، بعدها پس از تحمل سالها زندان و اسارت دردورهٔ رضاشاه، در زندان از بین رفت.

در تبلیغات وسیع نازیها، که متوجهٔ ممالک شرق بود، تأکید می شدکه آلمان

<sup>1-</sup>George Lenczowski, "Russia and the West in Iran 1918-1948", New York, 1949, p 161.

#### ژالە يىرنظر

مطامع امیریالیستی در سر ندارد و نظام سیاسی حزب نازی، نظامی برتر است چون در آناختلافات طبقاتی از بین رفته است. در این تبلیغات وجوه مشابه بین آلمان هیتلری وممالک شرق برشمرده می شد. هیتلر با رضاشاه، کمال آتاتورک و این سعود مقایسه می شدکه گویا همگی رهبران فرستادهٔ خداوند هستند و در مقطعی تاریخی بس مهم، با قدرت وصلابت و درايت، به هدايت مردم خود همت گماردهاند. قدرت نظامي آلمان بسیاری را درایران مرعوب کرده بود. به آلمان به عنوان نیرویی واقعی و قوی که قادر است انگلیس را ازایران بیرون کند و مقابل روسهای کمونیست بایستد نگریسته می شد. آلمانها در مدارس و در سیستم فرهنگی جای پا بازکردند. تعداد معلمهای آلمانی درمدارس تکنیکی رو به ازدیادگذارد. در این سالها بسیاری از معلمهای یهودی مدارس بی کار شدند. این امر به ویژه در مدارس دولتی صادق بود. وضع یهودیان مرتب بدترمی شد. در گذشته، در زمانی که تبعیض علیه اینان بر پایهٔ مذهب صورت می گرفت، چه بسابا تغییر مذهب به اسلام، میشد راهی برای برخورداری از برابری اجتماعی و امکان وفرصتی برای اشتغال حتی در کادرهای دولتی یافت. در حقیقت نیز تعدادی به اسلام روآورده بودند و از این راه حتی به شرکت در ارگانهای بالا و مقامات حساس دولتی موفق شدند (شرکت در کابینهٔ رضاشاه، به طور مثال). اولی در این زمان که معیار پیشرفت وموفقیت انتساب به نژاد والای آریایی است، حتی مشرف شدن به دین اسلام نیز دیگر امتیازسابق را به همراه ندارد و ره به جایسی هموار نمی کند. اصول منفی، نژادگرایی متخاصم ومتجاوز ناسیونالیسم، حال در ایران بر ضد اقلیت یهودی عمل می کرد. در کشوری که زمانی یهودیان را پذیرفته و با آرمانهای برجستهٔ زمان کوروش هخامنشی امید زیست داده بود، این بار امیدها به یأس گرویده و خطر نابودی و مرگ بر آنان سایه گسترده بود.

۱- معروف است که محمدعلی فروغی (متولد ۱۲۵۴ شمسی) ملقب به ذکاءالملک از خانوادهای یهودیالاصل و از یهودیان بغداد میباشدکه پدربزرگ او در اصفهان مسلمان شد. فروغی از رجال سیاسی و فرهنگی دوران پهلوی است. در آغاز سلطنت محمدرضا پهلوی، ملکالشعراء بهار شعر زیر را به صورت هشدار خطاب به شاه سه و ده است:

خون می کنداین جهود ناکس جگرت زانگونه که خواند از برای پدرت (دیوان ملک الشعراء بهار، تهران، ۱۳۶۸، جلد دوم، ص ۱۲۹۸)

شاها، كنم از خُبثِ فروغى خَبَرت خطبهٔ شهى و عزل تو را خواهد خواند رضاشاه، در سال ۱۹۳۹، ایران را در جنگ بینالملل دوم رسماً بی طرف اعلام کرد. این امر درواقع به سود دو کشور ایران و آلمان بود که بدین طریق تجارت بین آن دو تسهیل می شد. آلمانها به غیر از ازدیاد حجم تجاری و مبادلات، در این سالها، در امور معماری و در نظارت و کنترل امور نقلیه نیز در ایران به نفوذ بی سابقه رسیدند. ساختمان راه آهن ایران توسط آرشیت کتهای آلمانی نقشه کشی و نظارت می شد. در محل سالن ایستگاه راه آهن تهران نفوذ آلمان هیتلری و معماری نازیسم مشهود است. سقف سالن این ایستگاه با نقش صلیب شکسته به صورتی مخدوش تزئین یافته است.

طبق دستور دولت متین دفتری نخست وزیر طرفدار آلمان، یهودیان نمی توانستند درراه آهن یا در مجموعهٔ ادارات دولتی استخدام شوند. ۱

وجود ستون پنجم آلمانها در کشور ما، پناهنده شدن جاسوسان آلمانی در ایران، فعالیتها و تبلیغات روزمره به سود آلمان از طریق سیستم رادیویی و مخابرات (که خودتحت نظارت مهندسین آلمانی بود)، متشکل نمودن گروه «ملیون ایران» با افراد صاحب نفوذ در مجلس و در ارتش، همه و همه شرایط آتش زا و مخربی را ایجاد کرده بود.

در ژوئن سال۱۹۴۱ هیتلر به روسیه حمله کرد. به موازات این حملهٔ نظامی، فعالیت جاسوسان و مأموران آلمان در ایران تشدید شد. بسیاری از ایرانیان به پیروزی آلمان در روسیه امید بستند و خواهان رسیدن آلمان بعد از روسیه به ایران بودند. افراطیها خود رابرای «جهود کشی» آماده می کردند. اموال یهودیان را برای تصاحب خویش شناسایی می کردند. این اموال را از قبل بین خود تقسیم کرده بودند و از بیان آن هم ابائی نداشتند. بچههای یهودی را در کوچه ها تهدید می کردند. تعدادی از آنان از رفتن به مدارس شان واهمه داشتند و در خانه ها می ماندند، بی آنکه بدانند تا چه زمان و چه مدت دیگر قادر به ماندن در خانه ها یشان خواهند بود و تازه بعد چه؟۲

بایدگفت که در این جو ارعاب و وحشت و تهدید، بودند خانوادههای مسلمانی که قدم به جلوگذاردند. آنان نیز در تدارک رسیدن احتمالی آلمان به ایران به همسایههای یهودی خود اطمینان دادند که به هنگام حمله، آنان را در خانههای خود یا در محلهای

١- ن. ک. به مقالهٔ نتصر.

۲- برای شرح مستند و مفصلی از وقایع و اتفاقات یهودی ستیزی که در شهرستانها به صورت شنیعی جریان داشته است، رجوع کنید به مقالهٔ نتصر، و نیز حبیب لوی، جلد سوم، صفحه ۹۷۰.

امن دیگری که سراغ دارند پناه خواهند داد.

برنامهٔ فارسی زبان رادیویی از آلمان صدایی بود که، از راه دور به همراه حرکت امواجرادیویی به سوی ایران، امواج وحشت و استیصال را در دلهای یهودیان ایرانی به ارتعاش در می آورد. «اینجا برلن \_ اینجا برلن» و مخبر رادیویی خود را معرفی می کرد، «من بهرامشاهرخ از برلن». بهرام شاهرخ از برلن صدای نازیسم بود برای هموطنان ایرانیاش. بهرامشاهرخ از برلن تهییج می کرد، شاهرخ تحریف می کرد، بسیج می کرد و تهدید می کرد. شاهرخ از شنوندگانش میخواست تا از برادران آلمانی دفاع کنند و مانع رسیدن هرگونه کمک متفقین به روسیه شوند. شاهرخ تبلیغات ضدیهود می کرد. به اصل و نسب یهودی تعدادی از سیاستمداران ایرانی آن زمان که مدافع آلمان نبودند اشاره می کرد و از مردم می خواست که آنها را افشا و مجازات کنند. نطقهای بهرام شاهرخ به طور مداوم دربارهٔنژاد عالی و برتر آریایی وکینهتوزی و خط و نشانهای تهدیدآمیز او نسبت به جامعهٔ یهودی در ایران هنوز خاطرات دردناکی را در ذهن عدهٔ زیادی زنده می کند و یادآور روزگارتلخی است که در آن جوّ برایشان فراهم شده بود. در این جوّ از هر موردی استفاده می شدتا به نفاق وکینه بین مردم ایران و یهودیان آن سامان دامن زده شود. به طور مثال یهودیانبه یاد دارندکه همزمان با عید پوریم آن سال، بهرام شاهرخ در برنامهٔ رادیویی به زبانفارسی که از آلمان پخش می شد، ضمن شرح وقایع دربار هخامنشی و ملکهٔ یهودی آن، بهقلب حقایق تاریخی دست زده و با تحریکات آتشین، استر و مردخای را محکوم کرد. بهروایت بهرام شاهرخ در اثر «توطئههای» آنان، هامان وزیر آریایی دربار هخامنشی بهمجازات رسیده وکشته می شود. بدینسان گوینده و مفسر رادیویی می کوشید بار دیگرآتش نفرت را نسبت به یهودیان ایران دامن بزند.

در ژوئن سال ۱۹۴۱، پس از حمله هیتلر به روسیه و به فاصلهٔ یک ماه، تسلیحات ووسایل جنگی مفصلی از طریق ترکیه به شمال آذربایجان برده شد و در تدارک و با امیدپیروزی آلمان در روسیه، در آنجا مستقر شد. رژیم نازی به ایرانیان وعده داده بود که پس از پیروزی بر شوروی کلیهٔ زمینهایی را که ایران در زمان قاجار در دو جنگ با روسیهٔ تزاری از دست داده بود (اشاره به دو معاهدهٔ گلستان و ترکمن چای است در قرن نوزدهم) به ایران مسترد خواهد کرد.

انگلیس و روسیه به دولت ایران اعتراض کردند. این اعتراض رسمی به خاطر انباشتمهمات در مرز و به خاطر جمعیت روزافزون آلمانی در ایران بود. در ۱۸ اوت آن سالنامهای از هیتلر به شاه ایران رسیدکه در آن پیروزی نهایی را بر قوای متفقین پیش بینی می کرد و وعده می داد تا پائیز سال ۴۱ آلمان روسیه را فتح خواهد کرد. هیتلر از دولت ایران می خواست که، به منظور ایجاد تأخیر در برنامههای متفقین، با اتخاذ بعضی تاکتیکهای حساب شده دست به معطل کردن و کُندی در امور آنان بزند و فرصت و فرجه ای به آلمان بدهد تا این مهم را به سرانجام رساند.

كارزار تبليغاتي ستون پنجم بالا كرفت. خود ايرانيها نيز اعم از مقامات عاليرتبه دولت، مطبوعات، مراكز فرهنگي يا بيسوادان عامي و بياطلاع دركوچه و بازار لحظات تاریخی تلخی را برای یهودیان در ایران فراهم کرده بودند. سنگ اندازیها، تف انداختنها به کودکان، اخراج یهودیان از ادارات، پخش اعلامیههایی به صورت شب نامه و نقش صلیب شکسته بر خانههای مردم درکوی و برزن، شناسایی یهودیان در هر محله، شرورتها وایجاد جوّ تنفر از موسویان \_ هر روز به گونهای و هر صباح به بهانهای \_ در گوشه و کنار ایران ادامه داشت و عرصهٔ زندگانی را بر یهودیان بسیار تنگ کرده بود. «کالاهای یهودیان را به قیمت گران تر اما با سفته و نسیه به امید رسیدن هیتلر به ایران» میخریدند. در میان عوام شایع شده بود که هیتلر نجات دهنده است و به زودی میرسد. او مسلمان شده و نام واقعی اش «حیدر» است (یکی از القاب حضرت علی)، در خفا مسلمان است و برگردنش زنجیری نقرهای با تصویر مبارک علی علیهالسلام آویخته که دائم به همراه دارد. بهمجرد پیروزی بر انگلیس پُر تزویر و ریاکار و غلبه بر روسهای خدانشناس و یکسره کردن تکلیف یهودیان، اسلام خویش را علنی و به جهانیان اعلام مي كند. بازگفته مي شدكه اصلاً نام ژرمن همان كرمان خودمان است و اصلها يكي است و حال باید جویای وصل بود. در کوچه و بازار شعرگونهای خوانده می شد با این مضمون:

«امام یاور ما حسین سرور ما اگر آلمان نرسد خاک بر سر ما!»

آلمان هیتلری به ایران نرسید. در همان کشور شوراها، در نبردی تاریخ ساز دراستالینگراد،

#### ژاله پیرنظر

به سال ۱۹۴۲، فاشیسم متجاوز و خانمانسوز مدفون گردید. به شکرانهٔ فداکاریها و جانبازیهای مردم بسیاری، به ویژه مردم روسیه که تنها در این جنگ بالغ بر ۲۰ میلیون نفر کشته دادند، آلمان به ایران نرسید و جامعهٔ یهود ایران که به طور قطع در خطرنابودی و اضمحلال قرار داشت نجات یافت.

گرایش و سیاست طرفداری از آلمان (در عین اعلان بی طرفی) در جنگ جهانی دوم،برای شخص رضا شاه پهلوی و برای کشور ایران و برای اقلیت یهودی آن بسیار گران تمام شد. رضا شاه پس از التیماتوم روس و انگلیس از سلطنت خلع و از ایران تبعید شد. ایران در شهریور سال ۱۳۲۰ (۱۹۴۱) به اشغال نظامی کشورهای بیگانه شوروی و انگلیس درآمد و طعم شکست ارتش و خواری ملی را چشید. جامعهٔ یهود نیزکه، به تازگی و پس ازقرنها زیست در این کشور، به مرحلهای رسیده بود که در آن می رفت تا شکوفا گردد، در شرایط عدم امنیت محض قرارگرفت. این جامعه شاید یکی از بحرانی ترین و ناامن ترین لحظه های تاریخ حیات خود را در ایران طی می کرد که در آن در رویارویی با مرگ گروهی آنهم در سراسرکشور مواجه بود. در این مسیر پیشرفت جامعهٔ یهود و قدمهای برداشته شده در جهت ادغام آن با مجموعهٔ اجتماع ایران بدون شک دستخوش لطماتی شد.



مرتضى خان نىداوود و خانواده

# ساسان سينتا

# نغمه های داودی\*

محیط خانوادگی در گرایش مرتضی خان نی داود به موسیقی سهم بسزایی داشت: پدربزرگش یحیی خان و پدرش بالاخان (نوازندهٔ ضرب) اهل موسیقی بودند. مرتضی خان نی داود در سال ۱۲۸۰ هجری شمسی متولد شد و در چنین خانواده ای پرورش یافت. هنگامی که پدرش بالاخان نوازندگان را برای تمرین به منزل خود دعوت می کرد، مرتضی از پشت در اطاق به نواختن آنان گوش می داد و کوشش می کرد آهنگهای آنان را بیاموزد. هنگامی که پدر از خانه خارج می شد، مرتضی تار او را برمیداشت و کوشش می کرد صدای مطلوبی از آن ساز درآورد تا یک روزکه پدر به خانه آمد و مرتضی را در حال مضراب زدن به تار مشاهده کرد.

پدرش میل داشت مرتضی تحصیل کند به همین مناسبت او را به مدرسه آلیانس سپردولی سرانجام با مشاهده استعداد و علاقهٔ او به موسیقی، مرتضی را نزد رمضان ذوالفقاری \_ که از شاگردان آقا حسینقلی بود \_ برد. مرتضی خان هفت ماه نزد ذوالفقاری و دو

<sup>\*</sup> از مجله ادىستان.

سال نزدآقا حسینقلی و سه سال نزد درویش خان، استادان تار به فراگرفتن موسیقی پرداخت. در آنهنگام درویش خان حدود بیست و پنج شاگرد داشت و مرتضی خان با علاقهٔ بسیار تا آخروقت کلاس می نشست و به نکات قوت و ضعف شاگردان و آموزش درویش خان توجه می کرد تا سرانجام از شاگردان ممتاز درویش خان بشمار آمد و موفق به دریافت نشان تبرزین طلایی \_ که درویش خان به شاگردان ممتاز خود هدیه می کرد \_ گردید و در تعلیم برخی شاگردان به کمک استاد رفت.

در آن سالها، مرتضی خان به تدریج در نواختن تار تسلط یافت و به تدریج در بین خاص و عام شناخته شد. در سال ۱۳۰۱ عارف قزوینی شاعر و تصنیف ساز مشهور، ازنی داود دعوت کرد که به خانهاش برود و عارف پس از ملاقات با او قصد خود را مبنی براجرای کنسرتی به اطلاعش رسانید و از مرتضی خان خواست که در گروه همنوازان برا تار، آواز او را همراهی کند. این، اولین باری بود که در اجرای کنسرتهای عارف شرکت می کرد. عارف در این کنسرت تصنیف مشهور دشتی «گریه کن که گر» را که به یاد دوست شهیدش کلنل محمدتقی خان پسیان سروده بود با صدای مؤثری که از دل او برمی خاست خواند. شکرالله قهرمانی نوازنده تار و دوست صمیمی او و تعدادی دیگر برا ساز، او راهمراهی کردند.

نی داود در آن سالها کلاسی برای تعلیم موسیقی در خیابان علاءالدوله (فردوسی فعلی)، در کوچه بختیاریها (کوچه جنب فروشگاه شهر و روستا) دایرکرد. یکی ازشاگردان این کلاس که خوانندهٔ مشهوری گردید، قمرالملوک وزیری بود. نی داودصفحات بسیاری همراه با آواز او ضبط کرد و در سالهای پیرامون ۱۳۰۳ چند کنسرت در گراند هتل و سالن سینما پالاس تهران و نیزکنسرت دیگری در سال ۱۳۱۰ در همدان باآواز قمر ترتیب داد. عارف قزوینی که در آن زمان از طرف دولت وقت مجبور به اقامت در همدان بود برای شدیندن صدای قمر و تار نی داود در سالن حاضر شد. نی داود سپس در شهرهای دیگر نیزکنسرتهایی ترتیب داد. به دنبال پخش صفحات گرامافون از نواختههای نی داود بر شهرت وی افزوده گشت. در سال ۱۳۰۵، در چهلمین روز درگذشت درویش خان استاد مشهور موسیقی، نی داود کنسرتی ترتیب داد و توانست با عواید حاصل از آن قرضهای درویش خان را بپردازد.

پس از درگذشت درویش خان، نی داود برای بزرگداشت او اجازهٔ تأسیس مدرسهای به نام مدرسهٔ موسیقی درویش را از وزارت معارف گرفت. این مدرسه مدتها دایر بود وهنرآموزان می توانستند در آنجا به فراگیری سازهایی چون تار، ویلن و آموختن آوازبپردازند. خود او ذکر می کرد که نزدیک به ۲۰۰ نفر را به طور خصوصی و یا در کلاس خود تعلیم موسیقی داده است. به طور کلی فعالیت هنری مرتضی نی داود از سالهای پیرامون ۱۳۰۰ تا تأسیس رادیو در سال ۱۳۱۹ عبارت بود از: تربیت شاگردان مستعد درموسیقی، برگزاری کنسرت، ساختن آهنگ از قبیل پیش درآمد، تصنیف و رنگ و ضبط صفحات گرامافون که در جای خود خواهد آمد.

نی داود از سال ۱۳۱۹ \_ سال تأسیس رادیو ایران (رادیو تهران سابق) \_ با این سازمان همکاری آغازکرد. در رادیو اوگاه با همکاری ابوالحسن صبا، مرتضی محجوبی، حبیب ساعی، ابراهیم منصوری، عبدالحسین شهنازی، حسین تهرانی و همراه با خوانندگانی چون: قمرالملوک وزیری، ملوک ضرابی، روحانگیز، ادیب خوانساری، جواد بدیع زاده، عزت روحبخش، غلامحسین بنان و تعدادی دیگر تار می نواخت.

لازم به تذکر است که برنامههای رادیو پیرامون سالهای ۱۳۲۰ زیر نظر ادارهٔ موسیقی کشور اجرا می شد و گروه همنوازی زیر نظر ابراهیم آژنگ معاون ادارهٔ موسیقی کشور به تمرین اجرا می شد و گروه همنوازی زیر نظر ابراهیم آژنگ معاون ادارهٔ موسیقی کشور به تمرین می پرداخت. برخی نوازندگان که به خط نت آشنایی نداشتند ناچار بودند نغمات رااز نوازندگانی که نت می دانستند مکرر بشنوند و تمرین کنند. مرتضی نی داود که یکی ازاین نوازندگان بود به زودی خط نت را فراگرفت و درگروه همنوازی شرکت کرد. در آنزمان برنامههای موسیقی رادیو منحصر به شبها بود و نوازندگان همه در کار خود ورزیده بودند. چون هنوز دستگاههای ضبط نوار مغناطیسی به بازار نیامده بود، برنامههای رادیو به صورت زنده اجرا می گردید و از همان استودیو (واقع در محل بی سیم) پخش می شد.

از آخرین کنسرتهایی که با نوای تار مرتضی نیداود برگزار شد می توان از کنسرت بزرگداشت قمر نام برد که در شهریور ماه ۱۳۳۸ به مناسبت درگذشت این خوانندهٔ شهیر وشاگرد و همکار دیرین نی داود ترتیب یافت. در آن مجلس، نی داود همراه با آوازروح انگیز قطعاتی نواخت. در اسفند ۱۳۵۵ برنامه ای به مناسبت بزرگداشت

نی داود در تالار رودکی ترتیب داده شد. در این کنسرت، گروه همنوازی به سرپرستی مرتضی پایورآهنگهایی از ساخته های نی داود را با شرکت خود وی به اجرا در آوردند و از این استاد که بیش از نیم قرن برای موسیقی ایران زحمت کشیده بود، قدردانی به عمل آمد. آخرین خاطرهٔ نی داود از رادیو، خاطرهٔ تلخی بود که همواره از آن یاد می کرد. در سنین کهولت، نی داود به دعوت رادیو ایران و مسئول بخش موسیقی این اداره، به رادیو رفت و ۲۹۷ گوشه از دستگاههای موسیقی ایران را با ذکر نام هر یک با تار نواخت و از آن نوار ضبط کردند. خود مرتضی نی داود در مصاحبهٔ چاپ شده در صفحهٔ نواخت و از آن نوار ضبط کردند. خود مرتضی نی داود در مصاحبهٔ چاپ شده در صفحهٔ نواخت و از آن مورد چنین می گوید:

«... نزدیک به دو سال زحمت کشیدم و دستگاهها و ملحقات آن را ضبط کردم. اما این دستگاهها (نوارها) معلوم نیست چرا در آرشیو نگهداری می شود. وقتی قصد چنین کارمهمی را داشتم به من قول دادندکه این نوارها را به طریق مختلف بین مردم پخش کنند. اماهیچ خبری نیست.»

مرتضی نیداود، از نظر منش و خوی اخلاقی بسیار پسندیده و متین بود. او هنرمندی بود خوش خلق و مؤدب، باکلامی سنجیده و آهنگین و رفتاری مطلوب و نوای سازی استادانه و دلنشین.

از نی داود دو دختر و یک پسر بجای مانده است. او در سال ۱۳۵۹ به آمریکا عزیمت کرد و تا پایان عمر در آن دیار اقامت داشت، برادر کوچکتر او، موسی نی داود که دربیشتر صفحات گرامافون همراه با تار مرتضی خان ویلن نواخته است هم اکنون درنیویورک اقامت دارد. استاد مرتضی نی داود در مرداد ماه ۱۳۶۹ در گذشت.

# سبك و شيوهٔ تدريس

سبک نوازندگی نی داود در تار به شیوهٔ سنتی نزدیک بود. با این همه از نظر اجرا و آموزش ردیف بیشتر به سبک درویش خان متمایل بود به نحوی که عنایتی به تکرارمکررات در ردیف نداشت و گوشه های دستگاه را با سلیقه ای خاص تنظیم و به اجرا درمی آورد. شیوهٔ اجرای قدما (مانند آقا حسینقلی) بیشتر توالی گوشه های آواز بود، که گاه رنگ یا قطعه

ضربی هم در پی داشت. نی داود غالباً قطعهٔ اجرایی را با چهارمضرابزیبایی شروع می کرد و پس از درآمدی کوتاه در آواز و اجرای چندگوشـه مطلوب، برای ایجاد تنوع چهارمضراب کوتاهی که بیشتر از ابداعات خود او بود مینواخت. در اجراهای خود بیشتر به گوشههایی از دستگاههای موسیقی میپرداخت که دارای شخصیتموسیقیایی و ملودیک بودند. بطور مثال در آواز ابوعطا، پس از چهارمضراب، درآمدابوعطا را می نواخت و پس از اشاره به چندگوشه، چهارمضراب کوتاهی در حجاز اجرامی کرد و ســپس آواز حجاز، گبری و خسروشیرین را مینواخت و در صورت باقی ماندنوقت و حوصلهٔ مجلس، تصنیف مناسبی را اجرا می کرد و یا قطعه را با رنگ مناسبی پایان می داد. خود او هم صدای مختصری داشت وگاه تصانیف یا قطعات آواز را مینواخت وزمزمه می کرد: به همین مناسبت اجراهای نی داود متنوع، جذاب و مطلوب خاص و عامبود. از نظر نوازندگی، مضرابهای چپ و راست او شمرده و سنجیده بود و تکیههایفرازهای افتان و خیزان را بسیار منظم و باحال اجرا می کرد. او در جای مناسب تکیهها را باقدرت لازم مینواخت و در جای دیگر لطیف و ملایم، به طوری که تنوع فیگورهای تزیینی ملودی در نواخته های نی داود و جمله پردازی موسیقی او در تارکمنظیر است.نی داود هم در اجرای مضرابهای شمرده و هم در نواختن مضرابهای ریز مسلسل مهارت داشت و به این مناسبت در پاسخ تحریرها و تزیینات آوازی خوانندگان مشهور سنتی بانهایت استادی از عهده برمی آمد.

شیوهٔ انگشت گذاری و مضراب نواختن نی داود به نحوی بود که صدای سازش شفاف وخوش طنین به گوش می رسید. دست چپ او روی پردههای تار چابک ولی کاملاً کنترل شده بود و پاسخ خواننده را با حضور ذهن و عنایت به هجاهای شعر ادا شده، می داد. نی داود با ساختن چهار مضرابهای متعدد اجراهای خود را متنوع و دلپذیر می کرد. از نمونه های خوب چهار مضرابهای او، چهار مضراب بیات ترک است که نمونه ای از قریحهٔ او در آهنگسازی و مهارت اجرا در تار بشمار می آید. جمله پردازی او در پاسخ به خواننده در صفحات دشتی، با شعر: اگر تو فارغی از کار دوستان یارا، ابوعطا با شعر: مگرنسیم سحر بوی زلف یار منست، به ویژه در قسمت حجاز با آواز قمر، از نظر جواب ساز به فیگورهای تزیینی و تحریرهای خواننده از نمونه های کم نظیر موسیقی نظر جواب ساز به فیگورهای تزیینی و تحریرهای خواننده از نمونه های کم نظیر موسیقی

ايران محسوب مي شود.

نی داود در بیشتر دستگاهها تصنیف و چهارمضراب و پیش درآمد رنگ ساخته است کههمگی مورد پسند صاحبنظران است. خود او تصنیف دشتی «آتش دل» را بسیار می پسندیدو اجرای آن با صدای قمر و تار خود او و شعر پژمان بختیاری از نمونههای خوب تصنیف بشمار می آید. تصنیف «مرغ سحر» او با شعر ملک الشعرای بهارکه بارها اجرا شده از شهرت بسیار برخوردار است. پیش درآمد بیات اصفهان او که ملودی بسیار زیبایی داردو پژمان بختیاری بر آن شعری سروده است به صورت تصنیف «ماه من» با صدای قمرروی صفحه ضبط گردیده و بارها به اجرا در آمده است. در سالهای اخیر همان پیش درآمد، توسط مرتضی حنانه برای ارکستر تنظیم گردیدکه در فیلم تلویزیونی «هزاردستان» بدون آنکه از نام استاد ذکری به میان آید به مورد استفاده قرارگرفت. شیوهٔ آهنگسازی نی داود، به ویژه در پیش درآمدهایش، به سبک درویش خان نزدیک است. به طور مثال پیش درآمد ماهور که به یاد درویش خان ساخته و اجرا شده، از نظر وزن و جمله پردازی موسیقی به سبک درویش خان متمایل است.

شیوهٔ تدریس نی داود در آواز نیز استادانه و سنجیده بود. کشف استعداد و تدریس و پرورش خواننده ای مانند قمرالملوک و زیری، نشانهٔ توانایی او در تشخیص و تدریس است. قمر در سالهای پیرامون ۱۳۰۴ (آغازکار) مدت دو سال از کلاس نی داود استفاده کرد و بعدها همکاری این دو منجر به ضبط صفحات گرامافون و ایجاد آثار ماندگار درموسیقی ایرانی گردید.

برای ذکر شیوهٔ تدریس مرتضی نی داود، آنچه نگارندهٔ این مقاله حدود سی و اندی سال قبل از محضر قمرالملوک وزیری در مورد شیوهٔ تدریس نی داود به ایشان استنباط کرده ام را برای اولین بار در اینجا ذکر می کنم:

- 1. آموزش تدریجی دستگاههای موسیقی ایرانی و متفرعات هر دستگاه، به طور مثال شور وگوشههای آوازی آن مانند درآمدها، وهاب، سلمک، دوبیتی، شهناز، قرچه، گریلی و غیره یا ابوعطا، حجاز، چهارباغ، گبری، خسروشیرین و غیره.
- ۲. شیوهٔ خوانندگی، چگونگی درآمد آواز و تمرین، گسترش وسعت صدای خواننده در قطعات اوج مانند عشاق، عراق، حجاز.

#### ساسانسينتا

- تمرین درست خواندن پردههای متصل و منفصل (منفصل مانند آغاز خسروشیرین، گبری، حجاز...) و تطبیق صدا با پردههای تار.
- ۳. انتخاب و تعیین شعرهای مناسب از دیوانهای شعرای مشهور مانند طیبات سعدی، دیوان حافظ، مثنوی مولوی ... و شعرای معاصر مانند: ادیب پیشاوری، ملکالشعرای بهار، پژمان بختیاری، عارف قزوینی، عشقی، نظاموفا، امیر جاهد، حسین مسرور و غیره.
- ۴. آموزش تحریرها و فیگورهای تزیینی سنتی آواز ایرانی اول به صورتی کند و باسرعت کم ولی به تدریج با سرعت طبیعی و محل مناسب ادای آنها.
- ۵. گذر ازگوشهای به گوشهٔ دیگر با تناسب تقدم و تأخر هریک و فرود با تحریرمناسب به مایهٔ اصلی آواز.
  - تشخیص و تعلیم ایجاد تنوع در خواندن گوشهها و اکتاو پایین و بالا.
- ٧. نحوهٔ صحیح تحویل دادن شعر و حفظ وزن در قطعات موسیقی ضربی و تصانیف.
- ۸. آموزش تصنیفهای مشهور آن زمان مانند تصنیفهای: عارف قزوینی،
   درویش، حسام السلطنه، نی داود، امیر جاهد و غیره.
- ۹. تطبیق هجاهای کوتاه و بلند شعر با تصنیف یا نغمات موسیقی، به ویژه در قطعات ضربی یا ضد ضربها. استفاده صحیح از تنفس برای احراز ذخیرهٔ نفس لازم در اجرای تحریرهای طولانی مانند تحریر عشاق یا مخالف یا عراق و غیره.

از شاگردان دیگرنی داود می توان از ملوک ضرابی، غلامحسین بنان (بر اثرکشف استعداد خوانندگی او) و تعدادی دیگریادکرد. خود نی داود ذکر می کرد که نزدیک به دویست نفر را تعلیم داده است. یکی از شاگردان تار او که سبک استاد را حفظ کرده است اسماعیل کمالی است که آخرین برنامهٔ قمر در رادیو همراه با تار او به اجرا در آمد.

# آثار

ازاولین آثار ضبط شدهٔ تار تنهای مرتضی نی داود چند صفحه کمپانی هیز ماسترزویس است که پیرامون سالهای ۶-۱۳۰۵ از او ضبط گردید و به بازار عرضه شد. نی داود در

#### ساسانسينتا

آنصفحات ماهور \_ دلکش \_ بیات اصفهان \_ عشاق \_ سهگاه و مخالف را نواخته است.

از جمله آثار سازندگان مشهور که او به اجرای آن همت گماشت \_ و روی صفحه ضبطشد \_ می توان صفحات زیر را به صورت برگزیده ذکرکرد: تصنیف ماهور «ز من نگارم»از درویش خان، تصنیف دشتی «گریه کن که گر»، تصنیف شور «ای دست حق»، تصنیفماهور «مارش جمهوری»، تصنیف شور «تا رخت» از عارف قزوینی، تصنیفهای «قلبمادر» و «عاشقی محنت بسیارکشید» با شعر ایرج و تصنیفهای متعدد دیگری از امیر جاهدو خود مرتضی نی داود با شعر پژمان بختیاری و دیگران با آواز قمر، بجز اینها، تصانیف دیگری مانند «مرغ سحر» در ماهور از خود او و شعر ملک الشعرای بهار با آواز ملوک ضرابی روی صفحه ضبط شده و باقی مانده است. از تصنیفهای جالب دیگر نی داودمی توان از تصنیف جاودانهٔ دشتی با شعر «آتشی در سینه دارم»، جالب دیگر نی داودمی توان از تصنیف جاودانهٔ دشتی با شعر «آتشی در سینه دارم»، با شعر پژمان بختیاری و آواز قمر و تعداد زیادی آثار اجرایی دیگر مانند پیش درآمد ماهور با شعر پژمان بختیاری و آواز قمر و تعداد زیادی آثار اجرایی دیگر مانند پیش درآمد ماهور کنسرت مدرسهٔ درویش، «موسم گل» از موسی معروفی و بیات اصفهان «ماه من دارد» نام برد که ذکر تمامی آنها از حوصلهٔ این مقاله خارج است.

نت برخی پیش درآمدهای او \_ مانند پیش درآمد بیات اصفهان \_ در کتاب دوم ویلن هنرستان عالی موسیقی ملی به چاپ رسیده است.

از اجراهای جدید آثار استاد نیداود میتوان از اجرای ترانهٔ مشهور «مرغ سحر» او نام برد که یکی با گروه همنوازی به سرپرستی فرامرز پایور و آواز نادر گلچین و دیگری با تارمحمدرضا لطفی و اجرای هنگامهٔ اخوان اجرا شده است که باعث یادآوری و ماندگاری بیشتر آن گشته اند.

شموئیل کامران متولد سال ۱۳۱۸ از مدرسهٔ اتحاد همدان به مدرسهٔ اتحاد تهران رفت و پس از پایان دوران است. وی در سال ۱۳۱۸ از مدرسهٔ اتحاد همدان به مدرسهٔ اتحاد تهران رفت و پس از پایان دوران دبیرستان مشغول کارشد. وی در سال ۱۳۳۹ با سرمایهای جزئی به کارهای تولیدی دست زد و اولین کسی بود که شامپو را به بازار ایران عرضه نمود. پس از دو سال با تأسیس کارگاهی کوچک، تولید مواد آرایشی را در ایران شروع کرد و تا سال ۱۳۵۷ به کار خویش ادامه داد و سپس در پی انقلاب راهی امریکا شد. در زمینهٔ کارهای اجتماعی شموئیل کامران از سال ۱۳۲۱ به عضویت هنرپیشگان صیون در آمد و به اتفاق گروهی از یارانش نمایشنامههای سیار روی صحنه می آورد. در سال ۱۳۲۷ به اتفاق دوستانش سازمان جوانان یهود ایران را تأسیس کرد. همزمان با تأسیس صندوق ملی به عضویت آن در آمد و پس ازکناره گیری شادروان خلیل نهایی مسئول و سرپرست کمیتهٔ جمع آوری اعانات گردید و در انجمن کلیمیان تهران نیز خدمت کرده است. وی تا آخرین روزهایی که ایران را ترک می کرد، به کارهای اجتماعی خویش ادامه داد. در این راه همسرش ژاله همواره همراه صدیق و حامی وی بوده است.

# تاریخچهٔسازمانهاییهودیانایرانی

در مورد وظیفه ای که به بنده محول شده و با کمال میل قبول کرده ام، باید اذعان کنم که به خوبی می دانم در اجتماع ما اشخاص دانشمند و سخنور و ادیبی هستند که خیلی بهتر از من می توانند از عهدهٔ این کار برآیند. بنابراین وظیفه دارم از این محبت برگزارکنندگان کنفرانس تشکرکنم. برای اینکه با ذکر آمار و ارقام شما را خسته نکنم بخشهایی از خاطرات جالب خود را نیز چاشنی سخنانم کرده ام.

تاریخچهٔ سازمانهای یهودیان ایرانی، موضوع عرایض بنده، یک کتاب مدون ونوشته

شده نیست که بشود آنرا خلاصه کرد و با ذکر تاریخ، آمار، اسامی و محل وضعیت آنها را دقیقاً توضیح داد. آنچه بنده را برای تهیهٔ این اطلاعات یاری داده، نوشته ها و خاطرات پراکنده ای است که در دسترس عموم قرار دارد و یاری گرفتن از حافظه ام که خدارا شکر هنوز با من سر ناسازگاری نگرفته است. قبلاً از اینکه امکان دارد از نظرردیف بندی تاریخی در مطالب من اشتباهاتی وجود داشته باشد، یا اینکه برخی از اسامی سهواً از قلم افتاده باشند، پوزش می طلبم.

#### مقدمه

رمــز بقای ملت یهود، بعد از خرابی بتهمیقداش (۵۸۶ قبل از میلاد) و به اســارت رفتناین قوم و پراکنده شدنشان در اطراف جهان، این است که همیشه و در هر موقعیت برای حفظ هویت خود از هیچ مانعی نهراسیدهاند و به هر قیمت حتی به بهای جانشان آنرانگهداری کردهاند.

اگر داستان خانوادهٔ یعقوب را، در سال ۱۶۰۰ قبل از میلاد مسیح یعنی قبل از رفتن به مصر و سپس خروج آنها را ۴۰۰ سال بعد از این تاریخ مطالعه کنیم، به اسامی صدها قوم وقبیله برمی خوریم که در آن روزگاران زندگی می کردند ولی امروزه جز اسم و عنوانی از آنها در کتابهای تاریخ چیزی باقی نمانده است. این اقوام که عموماً قبیله هایی بزرگ بودند، کشاورزی داشتند، دامداری می کردند و از همه مهم تر دارای رزمندگان تربیت شده بودند، غالباً یهودیان را در صحرای سینا مورد هجوم و حمله قرار می دادند.

یکی از دلایل باقی ماندن و نجات یهودیان، عامل مؤثر و مهم تشکیلاتی و سازمانی بودن این قوم است که هم اکنون نیز به صورت وسیعتر و پیشرفتهتر در تمام کشورهای یهودی نشین دنیا وجود دارد. تاریخ صحیح و مدرکی مبنی بر این که یهودیان از چه زمانی دارای چنین سازمانهای اجتماعی شدند وجود ندارد. ولی این حقیقت دارد که فرزندان یعقوب در ایام خروج از مصر (۱۲۸۰ سال قبل از میلاد) تحت یک مدیریت وسازمان دهی درست قرارگرفتند و به دستور و با مدیریت و رهبری حضرت موسی به دستههای مختلف تقسیم شدند. این تقسیم مدیریت و مسئولیت از زمان خروج از مصر تاپایان دورهٔ چهل ساله سرگردانی در بیابان و ورود به ارض موعود ادامه داشت.

بنابراین می توانیم بگوییم که قوم یهود از ابتدا به داشتن سازمان های اجتماعی عادت داده شده است.

در میان اسیران و پراکنده شدگان قوم یهود دانشمندان و فلاسفه ای بودندکه هر یک باهر سختی و مشقت برای حفظ جامعهٔ خود برنامه ریزی های عملی و مفیدی انجام داده اند. در نتیجهٔ فعالیت و برنامه ریزی های این پیشگامان است که امروز پس از سالیان دراز و پشت سرگذاشتن کشت و کشتارهای فراوان، هنوز قوم یهود فرهنگ و هویت خود را حفظ کرده و آن را چون یک امانت تحویل فرزندان خود داده است.

# ١ \_ كنساها

در تاریخ گالوت، قوم یهود در همهٔ کشورها مهمترین و بنیادی ترین روش تداوم وحفظ ملیت و هویت خود را بر ایجادکنیسا قرار داده است. برای یهودیان کنیساها علاوه برجایگاه نگهداری تورات و اجرای مراسم دینی از نظر اجتماعی نیز حائز اهمیت فراوانبوده است. غیر از این راه چگونه می شد یک قوم پراکنده و غریب و اسپرکارهای اجباری را به دور هم جمع کرد؟ کنیسا بهترین وسیله برای رسیدن به این هدف بشمار مى رفت. درآغاز يهوديان روزهاى شنبه دركنيساها اجتماع مى كردند ولى بعدها قرار شد روزهای دوشنبه و پنجشنبه نیز همانند روزهای شنبه روز مقدس پهو دیان تعیین گردد و مراسم خواندن تورات در کنیساها اجرا شود. برای اجرای مراسم مذهبی باید تعداد مردان حداقل به ده نفر می رسید. این وسیله ای بود تا ده نفر یا بیشتر به دور هم جمع شوند و از حالیکدیگر، افراد جامعه و آنچه در اطرافشان می گذشت باخبر شوند. روشن است که درروزهای شنبه تعداد شرکت کنندگان در نماز بیشتر از روزهای هفته بود، بعد از آن نوبت بهاعیاد می رسید. دانشمندان، به تدریج و بر اساس وضع جامعه، کتابهای دعا و نماز را بهرشته تحریر در آوردند. در نتیجه یوم کیپور به صورت مجمع عمومی جامعه و روز اخذتصمیمات مهم برگزیده شد. در تاریخ قوم یهود عاملی بهتر یا مؤثرتر ازکنیسا برای ایجادارتباط گروهی دیده نشده است شاید هم من به آن دسترسی پیدا نکردهام. به گفتهای اولین کنیسای دنیا به ابتکار عزرا سوفر یکی از مهاجران بابل به اسرائیل

ساخته شده است.قدیمی ترین کنیساها به غیر از اروپا و اسرائیل، به ترتیب در عراق، همدان، اصفهان، شیرازو تهران ساخته شده اند. معلوم نیست اولین کنیسا به صورت فعلی و امروزی در کجا ساخته شده است. همچنین نمی دانیم که بنای کنیساها در ایران از میدراشها و مکتبخانه ها شروع شدند یا قبلاً کنیسایی وجود داشته که به برکت وجود آن مدارس و مؤسسات فرهنگی به روش امروزی به وجود آمده اند.

برای یافتن قدمت تاریخی کنیسا به نوشته هایی که در سال ۱۹۴۷ در کرانه های دریای مرده پیدا شد اشاره می کنم. از این نوشته ها چنین برمی آید که در آن زمان نیز کنیسا وجودداشته و مرکز ثقل یهودیان برای امور مذهبی و اجتماعی بشهمار می رفته است. با اشاره به این نکات می توان گفت مؤثر ترین سازمان و پایه و اساس کلیهٔ انجمن های جامعهٔ یهودی کنیسا بوده است. از داخل کنیساها، با جمع آوری اعانه و پول لازم، مدارس، مؤسسات علمی و بهداشتی، دبیرستان ها و دانشگاه ها طرح ریزی و پایه گذاری می شدند. راه دورنرویم در زمان مبارزات یهودیان در سرزمین مقدس، یکی از راه های کمک به تأسیس دولت اسرائیل همان صندوق های حلبی جمع آوری اعانه کِرِن کیمت بود. امروزه ارزش واقعی این سازمان بنیادی برای همهٔ ما معلوم است. نباید فراموش کنیم که، در ایام سختی وگرفتاری های تعصب آمیز نیز، در گوشهٔ همین کنیساها و در سایه چراغ روغنی و نفتی، پیرمردان و ملاها و رهبران اجتماعی بچه های یهودی را خواندن و نوشتن و علوم مذهبی می آموختند. در اینجا لازم است از بنیان گذاران برخی از کنیساهای تهران – که اکثراً در پنجاه سال ناسیس آنها نام ببرم:

- كنيساى يوسف آباد به همت اشخاصي كه من فقط آقاى مسكين را مي شناختم.
- کنیسای حکیم به ابتکار مرحوم اسحق حکیم که در سالهای پیش به بهترین وجهی نوسازی شد و یکی از کنیساهای فعال منطقهٔ شمیران گردید. خانوادههای حکیم و نهایی بهویژه زنده یاد خلیل نهایی، ابراهیم کامران و آقایان سعید و مسعود حکیم در ادارهٔ کنیسا بایکدیگر همکاری داشتند.
- کنیسا و مدرسه ابریشمی به همت زنده یادان آقاجان ابریشمی و دکتر ناصر اخترزاد.
- کنیسای کهن به همت زنده یاد حبیب کهن که درکنار آن مدرسهٔ اتحاد نو نیز افتتاح شد.

- كنيساى زرگريان به همت والا و زحمات عبدالله زرگريان.
  - كنيساى باغ صبا
  - کنبسای دروازه شمیران، پل چوبی
  - کنیسای سید خندان که بههمت هیل نامورتأسیس شد.
    - كنيساي سلسبيل
- کنیسای گیشا در منطقه گیشا به همت منصور پوراتحاد، یوسف زاده، ایرج فرهومند ودوستانشان.
  - کنیسای مدرسهٔ کوروش
  - كنيساى مدرسة اتفاق (كنيساى عراقىها)
    - كنيساىحئيم
    - کنیسای دروازه دولت

شادروان ابراهیم موره با جمع آوری مبلغ کافی، قطعه زمینی در خیابان کاخ خریداری کرد تا به آرزوی داشتن کنیسایی به نام موره جامهٔ عمل بپوشاندکه ناکام از این جهان رفت.

# ٢ \_ حبراها

چه سازمانهایی که درگذشته اعضایشان به طور سنتی رهبران خود را انتخاب ودعوت به کار می کردند و چه سازمانهایی که اکنون هیئت مدیره شان با انتخابات به صورت مدرن و امروزی برگزیده می شوند، همه و همه به حال جامعه ما مفید بوده اند. در این شکنیست. هرگز شنیده نشده است که سازمانی شکل گرفته باشد و وجودش برای جامعه زیان آور بوده باشد. از دوران قاجار مدارک، عکسها و اطلاعاتی موجود است که تاریخچهٔ تشکیلات یهودی در ایران را نشان می دهد. براساس این مدارک، اعضای تشکیلات یهودی از میان معتمدین محل برای سرپرستی و ادارهٔ جامعه انتخاب می شدند وجمع آنها را حبرا (به معنی انجمن) می خواندند که یک کلمه عبری است. کار این دسته رسیدگی به کلیهٔ امور اجتماعی و مذهبی و فرهنگی جامعه یهود ایران بود، امور قصابی ها (که در تمام ادوار بزرگ ترین معضل انجمن های یهودی بودند)، حمامها،

مدارس، کنیساها، بهداشت، امور مربوط به تولید و توزیع مصا، قبرستانها، حل اختلافات مالی، مشکلات زناشویی و خانوادگی به عهدهٔ اعضای حبرا بود. بالاتر از همه، در بیشتر ادوارتاریخ زندگی یهودیان ستم کشیده در ایران، حبراها همواره سپر بلای جامعه بودهاند و دردفع شر و خطر جامعه چارهاندیشی می کردند. گویا اولین حبرا یا انجمن کلیمیان در شهرتهران و در ۱۲۷۶، سالهای اولیهٔ سلطنت ناصرالدین شاه یعنی ۱۲۰ سال قبل با روش سنتی دعوت از معتمدین جامعه تشکیل گردید. بجاست که در این فرصت یادکلیهٔ اعضای حبراها و انجمنهای محلی کلیمیان تهران و شهرستانها در ادوار مختلف، که مشکل ترین کارهای جامعه را به عهده داشتند، گرامی بداریم و از آنها قدردانی کنیم. طی یک قرن گذشته، اعضای این انجمنها در سخت ترین شرایط مشکلات جامعهای فقیر را یک قرن گذشته، اعضای این انجمنها در سخت ترین شرایط مشکلات جامعهای فقیر را حلمی کردند و با تواضع و بدون تبلیغات و تظاهر به کارشان ادامه می دادند.

# ۳ ـ يهوديان در مجلس

باگذشت زمان و از روزی که قانون اساسی مشروطه حق انتخاب یک نماینده را به یهودیان ایران داد، نفوذ نمایندهٔ مجلس در انجمن کلیمیان تهران آغاز شد. از آن زمان رسم چنین بود که نمایندهٔ کلیمیان در مجلس رئیس انجمن هم باشد. این رویه که تا آخرین دورهٔ وکالت شادروان مراد اریه ادامه یافت، نه تنها کمکی به پیشبرد امور جاری جامعه نکرد بلکه به علل مختلف، مثل گرو کشیدن مُهر انجمن و قدرت نمایی شخصی، کارشکنی هایی را نیز باعث گردید. دیده شده که بعضی از نمایندگان در دوران فطرت مجلس نیز دست از قدرت نمایی برنداشتند و برای حفظ مقام خود و از ترس اینکه انجمن از کنترلشان خارج شود باعث کندی کارها می گردیدند.

در زمان وکالت زنده یاد شموئل یحزقل حئیم (ملقب به مستر حئیم) در سال ۱۳۰۴، سازمان حبرا منظم تر شد. بد نیست یادآور شویم که در مبارزات و فعالیت های انتخاباتی آن زمان دو روزنامه همزمان با هم منتشر می شد: یکی به نام «حئیم» برای طرفداری از شادروان لقمان نهورای. از شموئل یحزقل حئیم و دیگری به نام «گئولا» به طرفداری از شادروان لقمان نهورای این روزنامه توسط طرفداران دکتر نهورای اداره و پخش می شدکه فعال ترین اشخاص

آندوره زندهیادان سلیمان و خانبابا یودعیم بودند.

در زمانی که شادروان جمشیدکشفی به نمایندگی مجلس انتخاب شد، اولین کنگرهٔ یهودیان ایران در سال ۱۳۳۶ با همکاری ادارهٔ امریکن جوینت و ریاست زنده یاد مرتضی سنهی تشکیل گردید. این اداره توصیه کرد که نمایندهٔ مجلس شورا نباید رئیس انجمن کلیمیان باشد. این اظهار نظر بعدها به صورت عرف به مرحلهٔ اجراگذاشته شد و نمایندهٔ مجلس نیز مثل اعضای دیگر در جلسات انجمن کلیمیان تهران شرکت می کرد.

# ۴ \_ انجمن كليميان تهران

در این سالها اولین انجمن سازمان یافته با حضور تعدادی از معتمدین تشکیل شد. این انجمن می بایست به صدها گرفتاری درهم پیچیدهٔ گذشته رسیدگی کند. تشکیلات نامنظم، عدم مدیریت اداری و سازمانی، مراجعهٔ تمام سازمانهای فرهنگی و خیریهٔ موجود برای تأمین کسر بودجه و غیره همراه با جلساتی که بدون برنامه تشکیل و پایان مییافت (و درتمام مدت جلسه برخوردهای مراجعه کنندگان و تشنج موجود مانع هر نوع تصمیم گیری می گردید) کار انجمن کلیمیان را به شدت آشفته کرده بود. انجمن مرکزی و بقیه مؤسسات خیریه مجبور بودند هر روز به بهانهای به سراغ یک عده کاسب و تاجر شناخته شده بروند وبرای جمع آوری پول با گردن کج به تکدی بپردازند. به دلیل همین مسائل، عدهای ازاعضای جوان و فعال برای انتخاب شدن در انجمن کلیمیان شروع به فعالیت کردند. درنتیجه،انجمن کمیتههای مختلف را با نظم بهتری تشکیل داد، کارها قسمت بندی شد، انجمن کلیمیان و به طور کلی جامعهٔ یهودیان ایران دارای ثروت قابل توجهی شد. متأسفانه به دلیل عدم مدیریت صحیح گذشته و وضع خاص مملكتي، دسترسى به اين اندوختهٔ مالىغيرممكن بود. اين ثروتهاي ملى عبارت بودند ازکنیساهایی که سالیان سال در نقاطمختلف ایران مثل کردستان، گیلان، گلپایگان، مازندران، بروجرد، اصفهان، شيراز و ... بهنام معتمدين خريداري شده بود به علاوهٔ املاک موقوفهای که به جامعه تعلق داشت اماصاحبان آنها در قید حیات نبودند و فرزندانشان نیز یا از قرار و مدارها خبر نداشتند یا (بهاستثنای چند خانواده) حاضر به

انتقال ملک به انجمن نبودند.

با اقداماتی که از طرف انجمن شروع شد قسمت بسیارکوچکی از این املاک تبدیل به احسن شد چون برای هر قطعه از این زمینها صدها دهان در اطراف باز بود. املاک کلیمیان کم و بیش در نقاط مختلف کشور شناسایی گردید و برای به ثبت رسانیدن آن اقدامات شروع شد. با فروش و ساختمان بعضی از آنها خونی به رگ انجمن جریان پیداکرد و وضعمالی انجمن به علت جمع آوری این اسناد و مالکیت املاک پراکنده و ایجاد محل درآمدمستمر برای انجمن کلیمیان بهتر شد. این امر منجر به ساختمان خیابان سپه و دریافتغرامت از وزارت فرهنگ برای اشغال قبرستان قدیمی یهودیان گردید. این که انجمن کلیمیان چه کارهایی را به عهده داشت و با چه ظرفیتی کار می کرد جای بحث مفصلی دارد. من می توانم فهرست وار این وظایف را چنین بشمارم: امور مذهبی بت دین، مدارس، امور محله، قبرستانها، قصابیها، کمک به نیازمندان، رسیدگی وجمع آوری املاک پراکنده در سرتاسر ایران، مسئله جوانان و دانشجویان، پیران وسالخوردگان، توزیع مصا، رسیدگی به اختلافات خانوادگی و شغلی، اجرای برنامههایی دررابطه با جریانات مملکتی مثل جشنهای ۲۵۰۰ ساله شاهنشاهی، بیست و پنجمین سالسلطنت محمدرضاشاه يهلوي، ينجاهمين سالگرد سلطنت سلسلهٔ يهلوي. در صدر همهٔ گرفتاریهای انجمن مسئله انتخابات نمایندهٔ مجلس بودکه در این اواخر انجمن سعى مى كرد حتى المقدور بي طرفى خود را حفظ كند.

## ۵ ـ صندوق ملی

ولی مشکلات و مسایل انجمن کلیمیان جز با برنامهریزی صحیح و درخور جامعهٔ آن روز رفع نمی شد. ولی یک راه حل اساسی برای تمرکز امور مالی جامعه، یک جامعهٔ رو به رشدکه دیگر نمی توانست بودجه های سازمان ها را از طریق کمیته و انجمن ها جدا جداتاً مین کند، لازم بود. جامعه دارای انجمن کلیمیانی بود که اعضای آن با رأی مردم و دخالت نسل جوان انتخاب شده بودند. نوبت آن رسیده بود که اقدامات جدی برای بهبودوضع بهداشت، فرهنگ، امور اجتماعی، گوشت و غیره انجام دهد. هر دسته

احتیاجاتی داشتند: جوانان و دانشجویان خانهٔ جوانان و محلی برای گردهمایی لازم داشتند. بعضی از کنیساها با بحران مالی روبرو بودند و گردانندگان تعدادی دیگر، با بذل و بخشش بی رویه، بخش عمده ای از درآمد را برای امور غیر ضروری مصرف می کردند. مردم هم از دست اعانه جمع کنندگان به ستوه آمده بودند. در نتیجه با کوشش اکثریت اعضای انجمن مهم ترین و پرارزش ترین طرح انجمن کلیمیان که سالها خواستهٔ مردم بود، یعنی ایجاد صندوق ملی، عملی شد.

اجرای این طرح به دست یکی از لایق ترین افراد جامعه که از دوران دبستان درانجمنهای مختلف از جمله باشگاه برادران و انجمن دانشجویان فعالیت داشت و درمبارزات تشکیل کنگرهٔ یهودیان ایران عضویت و حضور داشت و معاونت انجمن کلیمیان را نیز به عهده گرفته بود \_ یعنی دکتر حشمت الله کرمانشاهچی \_ سپرده شد. صندوق ملی زادگاه رهبران جامعه در گذشته بیست ساله و هم اکنون است.

دو سال بعد از تأسیس صندوق ملی و به دعوت زندهیاد ابراهیم راد من و همسرم ژاله به عضویت صندوق ملی درآمدیم. من پس از مدتی عضو مجمع عمومی، که همه هفته به طورمنظم در محل انجمن کلیمیان برگزار می گردید، شدم. پس ازکناره گیری داوطلبانهٔ زندهیادخلیل نهایی، مسئولیت تأمین منابع مالی صندوق را به عهده گرفتم. هر هفته، گذشته ازجلسات عادی انجمن و صندوق، بعد از ظهرهای سه شنبه برنامهٔ جمعآوری اعانه را به صورت طرح کارتهای بزرگ، طرح به عضویت گرفتن اصناف، طرح جغرافیایی، طرح عضو نمودن یهودیان از طریق منطقهٔ سکونت و طرح کلی ایجاد پروندهای شبیه پروندهمالیاتی دنبال کردیم، به امید اینکه بتوانیم مثل امریکا وکشورهای اروپایی تعهدات راقانوناً از درآمد اشخاص وصول کنیم.

پنجاه و دو صنف با پنجاه و دو نماینده تعیین شدند و شروع به فعالیت کردند و وصول پول از متعهدین بزرگ شروع شد. ولی با درهم ریختگی وضع مملکت و آشوب و عدمامنیت همه این برنامه ناتمام ماند.

ازجمله کارهای مفید صندوق ملی که با همکاری انجمن کلیمیان انجام شدساختن خانهٔ پیران بود. مردی که با عشق و علاقهٔ تمام کار خانهٔ پیران را به انجام رساند مهندس اسحق برال بود. محلی نیز برای جوانان به نام خانهٔ جوانان تهیه شدکه طرح گسترش و تبدیل آن به مجتمع

بزرگ ورزشی و فرهنگی تا قبل از انقلاب اسلامی بهمرحلهٔ اجرا درنیامد.

### ۶- بت دین (دارالشرع کلیمیان)

کمیت هٔ حل اختلاف در تمام ادوار مختلف وظیفهٔ خود را بسه خوبی انجام می داد. دراینجا لازم است از شخصی که عمری را در این راه گذاشته قدردانی شود و آن عبداللهزرگریان است که با همکاری عده ای از ریش سفیدان جامعه هنوز هم گره گشای مشکلات جامعه هستند. دادگستری ایران که می بایست براساس فتاوی رهبران دینی رأی صادر کنددر میان تکروی های بعضی محضر دارها و ملاها و صدور فتواهای متفاوت که تصمیم گیری را برای قضات دادگستری مشکل می کرد سردرگم شده بود. در نتیجه رسیدگی به اختلافات مربوط به احوال شخصیه مدتها طول می کشید. با تأسیس کمیته بت دین ( در سال ۱۳۴۰)متشکل از حاخام یدیدیا شوفط، حاخام باروخ کهن صدق حاخام اوریل داویدی، حاخام یوسف اورشرگا، حاخام یوسف حزانی کردستانی، و عبداله ناسی، ایوب الیهو، الیاهوخسروا، روح اله مناسبیان، یعقوب ربانیم، که کارشان صدور فتوای مذهبی مربوط به احوال شخصیه (ارث و طلاق ...) بود و تماس روان شاد یوسف فتوای مذهبی مربوط به احوال شخصیه (ارث و طلاق ...) بود و تماس روان شاد یوسف وزیر دادگستری صادر شد تمام آرای شرعی و فتواهای جامعهٔ کلیمیان باید با امضا و مُهر انجمن کلیمیان به دادگاه ها تسلیم گردد. خود این کار باعث انسجام کمیتهٔ بت دین انجمن کلیمیان گردیدکه دستورهای راصریحاً و به اتفاق آرا برای دادگستری می فرستادند.

### ٧ ـ انجمن محلى كوى كليميان

به موازات فعالیتهای انجمن کلیمیان، انجمنی بنام انجمن محلی کوی کلیمیان درخیابان سیروس فعالیت داشت. اعضای این انجمن از پاکترین و متواضع ترین افراد جامعه بودند. این عده جلسات خود را در گوشهٔ وکنارکنیساها تشکیل می دادند و همواره مراقب اوضاع محله بودند.

## ۸ ـ کانون خیرخواه

هریک از مؤسسات اجتماعی ما درگذشته خدماتی انجام داده اندکه درخور سپاس است ولی سرآمد همه کارها و آنچه که از نظر زمان و مکان شاهکار به حساب می آمد وتاریخ ۵۰ سالهٔ آن خودگواه این مطلب است کانون خیرخواه نام دارد. بیمارستان کانون خیرخواه به ابتکار عده ای از پزشکان فارغالتحصیل دانشگاه تهران به سرپرستی شادروان دکتر روح الله سپیر در بحبوحهٔ جنگ جهانی دوم و همزمان با همه گیری بیماری تیفوس و حصبه و بیماری های عفونی مشابه (آنهم با دست خالی و فقط با تکیه به همت و مردانگی) به عنوان یک درمانگاه مجانی پایه گذاری شدکه در درجهٔ اول به نیاز هم ساکنین محله و سپس به نیاز هر بیمار دیگر پاسخ می گفت. این بیمارستان را سالیان دراز بر حسب روش سنتی یک هیئت مدیره اداره می کرد و یک یک اعضا از وقت و جان و مال خود برای پیشرفت کانون خیرخواه و تأمین بودجه آن مایه می گذاشتند.

گرچه در نوشته های دیگر نام خدمتگزاران کانون خیرخواه آمده من نیز وظیفهٔ خودمی دانم که از این رادمردان بزرگ یادی کرده باشم: زنده یادان آقاجان امید، حبیب میکائیل، خلیل دردشتی، مرتضی سنهی، مرتضی معلم، یوسف اوهب صیون و همچنین دکتر روح اله دلیجانی و سوفر فروزان که سالها با فداکاری خدمت کردند. این اشخاص درایام کیپور و رُشهشانا به کنیساهای سرتاسر تهران می رفتند و با تعریف وضع رقت با ربعضی از بیماران و مراجعین خود در شب یا روز کیپور اشک از دیدگان همه سرازیرمی ساختند و به جمع آوری پول می پرداختند. این فعالیت ها آنقدر ادامه یافت تا این درمانگاه به صورت بیمارستانی کوچک ولی کامل با وسایل مدرن پزشکی، دستگاههای لازم برای اطاقهای عمل در آمد.

برای تغییر در سیستم مدیریت کانون (که خود شرح بسیار مفصلی دارد و از عهده این سخنرانی خارج است) با ترتیب انتخاباتی بین سازمانهای موجود، اعضای هیئت مدیره کانون که مدتها در مقام خود بودند تغییر کردند و عدهای تازه نفس، جوان و فعال داوطلبانه دستها را بالا زدند. این عده با پیوستن به صندوق ملی و برای تأمین

بودجه و توسعهٔ بیمارستان، صندوق ملی را وادار به تأمین بودجهای سنگین کردند که از عهدهٔ صندوق خارج بود. ولی با کمک دو نفر یعنی شادروان حبیب القانیان و دکتر حشمت اله کرمانشاهچی ۷۴۰۰۰۰۰ هزار تومان برای توسعه و ساختمان جدید تأمین شد. با همت وکوشش مرد فدا کاری به نام دکترکامران بروخیم و همکاران صمیمی و وارد به امورا جتماعی و بیمارستانی، ظرفیت بیمارستان به دو برابر افزایش یافت بطوری که تا ۱۷ سال پیش این بیمارستان تا چند برابر ظرفیت خود بیمار می پذیرفت. شنیدم چند ماه پیش تلویزیون دولتی ایران با تهیه گزارشی از این بیمارستان اظهار نظر کرده بود که مراجعه کنندگان کانون خیرخواه مرده و مریض وارد می شوند و زنده و سالم خارج می گردند.

طرح پایه گذاری این بیمارستان ازگوشهٔ یک کنیسا، به همت مردمانی انسان دوست وفداکار و پس از انجام مراسم خاکسپاری شخصی که گویا داروساز یا نماینده فروش محصولات دارویی بود تصویب شد.

جا دارد خاطرهٔ کوتاهی از آشنایی کارکنان کانون خیرخواه را با هیئت مدیرهٔ جدید به ریاست مسعود هارونیان و در حضور اعضای انجمن کلیمیان تهران و اعضای صندوق ملی در سالن اجتماعات بیمارستان یادآوری کنم. یکی از پرستاران بیمارستان پس از ۱۴ساعت کار خسته کننده ضمن خیرمقدم به حاضرین گفت از طرف همه کارکنان کانون خیرخواه تقاضایی دارم. این تقاضا اضافه حقوق، مرخصی، خانه یا خوار و بار نبود. پرستار با صدای بلند اعلام کرد که میخواهم هدف ماکارکنان بیمارستان را برای همیشه حفظ کنید. وقتی کسی به درمانگاه یا بیمارستان، مراجعه می کند سؤال نمی کنیم: «چهمذهبی دارید؟» می پرسیم «چه دردی دارید؟». به ماکمک کنیدکه این روش خدا پسندانه را حفظ کنیم.

# ۹ ـ سازمانهای جوانان و دانشجویی

# سازمان دانشجویان یهود ایران

از جمله سازمانهای جدی و پرحرارت آن زمان در ایران سازمان دانشجویان بود که تحت تأثیر محیط دانشگاهی و روح انقلابی بیشتر متمایل به چپ بود. کارکردن با آنها بسیار مشکل بود ولی می دانم و به خاطر دارم که هرچه آنها از صندوق ملی و انجمن کلیمیان

انتظار معقول داشتند، انجام می شدتا اینکه خانه جوانان که هم اکنون نیز دایر است برای آنان خریداری شد. سازمان جوانان هنوز در حال فعالیت های فرهنگی و اجتماعی است. یکی از کارهای قابل توجه سازمان دانشجویان برگزاری سمینارهای آموزشی مفید بود. آخرین یا دهمین سمینار این سازمان قبل از انقلاب در اسفندماه ۱۳۵۵ با عنوان "نقش انجمن کلیمیان در جامعهٔ یهود ایران" در کنیسای ابریشمی برگزار شد.

### سازمان خدمات اجتماعي جوانان

سازمان خدمات اجتماعی جوانان یهود ایران، که خود من هم از اولین روزهای پایه گذاری حضور داشتم، از سازمانهای فعالی بودکه بیشتر مسئول برنامهریزی برای جوانان بشمار می رفت. بزرگ ترین ابتکار این سازمان تشکیل اردوهای تابستانی برای دانش آموزان مدارس بود. سـه سال متوالى اين اردوگاهها با بهترين و بالاترين امكانات باهمكارى اداره آمریکن جوینت و زندهیاد راب لوی تشکیل می شد. به درستی به خاطردارم بیشتر اعضای این سازمان، که همگی مصدر کارهای مهمی بودند، با از خودگذشتگی، ۲۴ ساعت شبانه روز خودشان را برای برگزاری هرچه بهتر این اردوگاهها،بخصوص امنیت، غذا و لباس و آسایش و رفت و آمد شرکت کنندگان صرف می کردند. وزیر فرهنگ وقت زندهیاد دکتر مهران در اولین دیدار از اردو، بدون اینکه از او تقاضایی شده باشد، ۴۰ هزار تومان به سازمان جوانان هدیه کرد. در حقیقت در ایران سابقه نداشت و باعث تعجب اعضای وزارت فرهنگ شده بود. ادارهٔ آمریکن جوینت درگزارش خودبه آمریکا نوشت: «این اردوی تابستانی با نداشتن تجربه و اینکه وسیله اشخاص داوطلب وغیر حرفهای اداره می شود قابل مقایسه با بهترین و جالبترین کمپهای گران آمریکااست.» برنامهٔ دیگر بسیار ارزنده سازمان جوانان تشکیل صندوق کمک نقدی بهدانشجویان دانشگاه بود. این برنامه هزینهٔ زیاد داشت که نتوانستیم از آمریکن جوینت بودجه بگیریم، متقاضی هم بسیار بود. ما هم پس از اسم نویسی و تأمین سرمایهٔ اولیه ازطرف اعضا، مجبور شدیم جشن و شب نشینی برگزارکنیم تا مقداری از بودجه تأمین شود. برنامه با چاپ کارتهای جشن و تعیین محل و نشان دادن نحوهٔ مصرف درآمد، در هماننخستین روزها تا آنجاکه به اشخاص مراجعه شده بود مورد استقبال قرارگرفت که متوجهشدیم سازمان بانوان هم

در حوالی آن تاریخ جشنی دارد. پس از جلسات مشترک، درمذاکراتی که من حضور نداشتم، گویا زنده یاد ریموند حکیمزاده عضو فعال سازمان به همراه رفیع اریه با خانمها توافق کردند که ما از برگزاری جشن صرفنظر کرده در فروش بلیط با آنها همکاری کنیم و در منافع آن شریک باشیم. متأسفانه در نتیجه کملطفی سازمان بانوان، سازمان جوانان مجبور شد از قبول متقاضیان بیشترکه در انتظار بودند خودداری کند و با نبودن بودجه برنامه کمک مالی به دانشجویان به عهدهٔ ریموند حکیمزاده، عزت اللهبرکهن و رفیع الله برنامه کمک مالی به دانشجویان به عهدهٔ ریموند حکیمزاده، عزت اللهبرکهن و رفیع الله اریه اعضای فداکار سازمان جوانان محول شدکه با همکاری نویسندهٔ سطور تا آخر سال تحصیلی این کمک هزینه ها پرداخت شد. مؤسسین و اعضای سازمان خدمات اجتماعی جوانان عبارت بودند از: زنده یاد ریموند حکیمزاده، عزت الله برکهن (شکوفه)، دکتر داود برکهنا، یوسف برکهنا، رفیع اریه، رفائیل اریه، حبیب فرحنیک، زنده یاد آلبرت دانیال پور، موسی معلمزاده، لئون سالم و اینجانب.

امیدوارم همین آقایان وام گیرنده متوجه دینی که به گردن دارند باشند و خودشان وفرزندانشان منشأ خدماتی نسبت به جامعه ما گردند. اعضای سازمان جوانان یکی دو سال هم امور تهیه مصا را گردن گرفتند و برای اولین بار مصای فرم دار و ماشینی در اختیار مردم قرار گرفت. اعضای این سازمان کم کم شور روزهای اولیهٔ خود را از دست دادند ولی چندتن از ما تا مدتها بعد از پراکندگی اعضای آن کارهای ناتمام را سامان دادیم و به انجام رسانیدیم.

### كانون پيشبرداجتماعي و فرهنگي يهودايران

این سازمان که با هدف برگزاری سمینارها وکنفرانسهای آموزشی توسط تعدادی جوانعلاقمند بنیان گذاشته شده بود در مدت عمرکوتاه خود خوش درخشید. آخرین هیئت اجراییهٔ این سازمان که در سال ۱۳۵۶ در جلسهای که سالن هتل کیکز برگزار شده بود به این شرح انتخاب شدند: حمید صبی، آلبرت دردشتی، حبیب سبزه رو، فریدون قاطان، مظفر روحی، رهروز شیرازی، مژگان نی داود، میترا شمعمونی و داود قاطان. جامعهٔ فارغ التحصیلان یهود ایران

مى دانم كه مهندس منوچهركوهن كه هم اكنون در لس آنجلس هستند از بنيان گذاران

این سازمان بودهاند. باید از حضور ایشان سود برد و در مورد جامعهٔ فارغ التحصیلان از ایشان آگاهی گرفت.

## ۹ ـ سازمانهای زنان

### كميتة نسوان همدان

مهم ترین تشکیلاتی که کمتر جایی از آن نام برده شده است و نه تنها در تاریخ جامعهٔ یهودی بلکه در تاریخ جنبشهای زنان ایران مایه افتخار است اولین تشکیلات سازمان زنان یهودی ایران است که در شهر همدان تشکیل یافت. در بدو ورود تشکیلات آلیانس به همدان و تأسیس مدرسهٔ آن با کمک شادروان راب مِنَخِم لوی، از عدهای از خانمهای سرشناس دعوتی شد و کمیته ای به وجود آمد که جلسات آن با نظمی خاص و لباسهای متحدالشکل در مدرسه آلیانس تشکیل می گردید. این سازمان نام خود را هداسا می گذارد و بعداً با تأسیس ادارهٔ ثبت شرکتها به نام کمیتهٔ نسوان همدان به ثبت می رسد.

بعداً جلسات هر هفته بطور مرتب بعد از ظهر پنجشنبه ها در منزل اعضا تشکیل می شد. دستور جلسه، خیرمقدم میزبان با سخنرانی خود میزبان، خواندن تورات هفته از روی فاضلخانی، تفسیر هفتارای هفته بود. اکثریت اعضای این کمیته با سوادی محدود، که فقطاز روی خواندن فاضلخانی به آنها یاد داده شده بود فارسی را با خط عبری می نوشتند. جلسات پس از خواندن تورا و هفتارا و رد و بدل کردن اطلاعات جامعه با چایی و شیرینی ختم می شد. این اطلاعات را مدیون بانویی هستم که در سن ۱۵ سالگی و با شکم حامله به همراه مادرش وارد این انجمن شد. خانم طوبی سومخ که از همان روز نخست تا امروزبلاانقطاع در میان شیرزنان یهودی در سازمانهای مختلف (از جمله سازمان بانوان) فعالیت داشته است و اکنون در سن بالاتر از ۸۰ سال در سازمان ارت با قدرت و قابلیت فعالیت دارد. طوبی سومخ گنجینه ای از اطلاعات است. وی در یک مصاحبه می گوید: «علت اصلی تشکیل این سازمان در بدو امر، تشخیص شادروان راب مِنَخِم لوی بود که متوجه می شود زنان در منزل خود کاری ندارند، سواد ندارند، به بچه هایشان به مدرسه رفته اند و آنها نمی توانند به بچه های خود کمک کنند. از همه مهم تر با ورود میسیونها وگروههای تبلیغاتی میسیونهای مذهبی زنان یهودی را مستعد

تغییر مذهب تشخیص دادهبود. ریاست این کمیته با بانوی باکفایتی به نام عروس خانم بودکه تا آخر عمر به وظیفهخودش عمل کرد.

این بانوان بودجهٔ سازمان خود را سالیانه یا ماهیانه می پرداختند. عضویت سالیانه ۵ تا۱۲ ریال بود. کارشان آشنا کردن دختران و پسران به منظور ازدواج، رفع اشکالات مالى تازه عروسها از قبيل تأمين جهيزيه، حل اختلافات خانوادهها، برطرف كردن كدورتهاو ايجاد آشتي وكمك به بيماران و زائوها بود. در آن روزگاركه مردههاي یهودی راجایی برای شستشو نبود، مرده را در همان خانه میشستند. این زنان دلیرانه اقدام می کنند، خودشان را به آب و آتش میزنند و محل مناسبی را در گورستان برای این امر فراهممی کنند که تا سالهای ۵۰-۱۹۴۸ مورد استفاده بود و این معضل را از دوش خانوادههابرمی دارند. با ایجاد وزارت فرهنگ و ادارهٔ اوقاف، فرماندار همدان به حبرا خبر می دهد که آرامگاه استر و مردخای جزو موقوفات ضبط می شود. پس از مراجعهٔ حبرا به فرمانداری، در یک روز شنبه، مرحوم حاجی داود حئیم باخاج عضو حبرای همدان بهمردم اطلاع میدهدکه: «استر مردخای هم رفت.» میپرسند: «چرا؟» میگوید: «حکومت گفته اگر دورش را دیوارکشی نکنید ما ضبط می کنیم. ما هم که پول نداریم گفتیم اختیار باشما است.» در همان روز شبات عدهای از خانمها، ناراحت می شوند و سخت پرخاش می کنند و می گویند نباید این کار بشود. چادر را سر می کنند به منزل عروس خانم ميروندو تصميم مي گيرند تمامي پول پساندازكميته راكه٣٠٠ تومان بوده و پیش یکی از تجار به تنزیل گذاشته بودند صرف این کار بکنند. نهایتاً زنان باکفایت همدان این عمل دلیرانه راانجام دادند. این دیوارها تا قبل از جشنهای ۲۵۰۰ ساله و نوسازی مقبره استر و مردخای باقی بودند. دیگر ازکارهای جالب این خانمها اجرای نمایشنامهٔ «عروسی اجباری» بود کهمی توان حدس زد، با در نظرگرفتن موقعیت زنان در ایران ۷۰ سال پیش، چه عمل متهورانهای بوده است.

### سازماندوشيزگان

این سازمان در سالهای ۱۳۲۵ تا ۱۳۳۰ فعال بود و هیئت مدیرهٔ آن را دوشیزگانعلاقهمند به کارهای اجتماعی تشکیل می دادند. فعالیت این گروه بیشتر در اطراف

برگزاری شبنشینی ها، مجالس آشنایی جوانان، اجرای نمایش های مختلف، گردآوری پول و کمک به محصلین نیازمند بود. نام چند تن از این دوشیزگان را به این ترتیب به یاد می آورم: پروین حکیم، هلن حکیم، پروین حقانی، اشرف ژُزفی (پوربابا) و مری مرادپور.

### سازمان بانوان يهود ايران

گرچه در بخش سازمان جوانان از سازمان بانوان یهود ایران گله کردم اما بگذاریدعرض کنم که فعالیتهای سازمان بانوان یهود ایران که از سال ۱۳۲۵ آغاز به کارکرد، درآن محیط محدود، به واقع قابل تقدیر بود و هست. تمام اعضای آن صمیمانه خدمت کردند، از وقت متعلق به فرزندان و شوهران خود زدند تا به کارهای اجتماعی و امورفرهنگی چون ایجادکودکستانهای متعدد، مهدکودک، نگاهداری از پیرمردان و پیرزنان محتاج بپردازند. با جرأت می توان گفت که خدمات این سازمان را باید با خطوط طلایی در دفتر تاریخ ثبت کرد. خوشبختانه سازمان بانوان خدمات خود را در امریکا نیز دنبال می کند. در مورد تاریخچه و فعالیتهای سازمان بانوان به گزارش مختصری که اخیراً درامریکا به دستم رسیده است توجه کنید:

سازمان بانوان یهود ایران در سال ۱۹۴۷ میلادی در تهران تشکیل یافت. علت تشکیل این سازمان مشاهده شرایط سخت و دشوار زندگی مادران وکودکان و احتیاج شدید آنان به کمکهای بهداشتی و فرهنگی بعد از جنگ جهانی دوم بود.

فعالیتهای سازمان را می توان فهرست وار به این ترتیب ذکرکرد:

- 1. تشكيل كلاسهاى خياطى \_ اكابر \_ انگليسى و عبرى وكمكهاى اوليه.
- ۲. کمک به آسیب دیدگان و پناهندگان جنگ جهانی دوم در سوانح غیرمترقبه به آسیب دیدگان سیل و زلزله.
  - ۳. نظارت و همکاری در برنامه روزانه غذایی مدارس اتحاد.
- ۴. تأسیس و ساختمان پرورشگاههای شماره ۱ و ۲ در تهران و در شهرستانهای شیراز، اصفهان، همدان و اراک تحت نظارت هیئت مدیرهٔ هر شهرستان.
  - ۵. کمکهای مالی و جنسی به بیمارستان کانون خیرخواه.
- تأسیس کلاسهای پرستاری که بعد از چند دوره به بیمارستان کانون خیرخواه

- واگذارگردید.
- ٧. تأسيس كلاسهاى تربيت معلم جهت مربيان پرورشگاه با مشاورين آمريكن جوينت.
- ۸. عضویت در شورای عالی بینالمللی زنان یهود و استفادهٔ اعضای هیئت مدیره ازبورسهای امور اجتماعی این سازمان.
  - وابسته کردن باشگاه بهداشتی مادران کوی کلیمیان گرگان به سازمان.
    - ١٠. تشكيل سمينار امور اجتماعي نمايندگان سازمانها و شهرستانها.
    - 11. تشكيل كلاسهاى مبارزه با بيسوادى براى بانوان سالمند وكودكان.
- ۱۲. پذیرش تعدادی دانشجو از آموزشگاه خدمات اجتماعی برای گذرانیدن دورهٔ کارآموزی عملی دریرورشگاههای سازمان.
- ١٣. ارسال قطعنامه به كنگره بين المللي زنان يهود براي كسب حقوق زن يهودي ايران.
  - 1۴. اعزام فارغ التحصيلان مدارس پرستاري به انگلستان براي ادامه تحصيل.
- 1۵. اعزام مربیان و مشاورین پرورشگاهها تحت نظر شورای زنان یهود امریکا برای بورس یکساله به امریکا.
- 16. ترتیب مجالس شب نشینی، گاردن پارتی و بالماسکه برای تأمین قسمتی از بودجه فعالیتهای خیریه و اجتماعی سازمان.
  - ١٧. دادن بورس تحصيلي به دانشجويان واجد شرايط.
- ۱۸. ترجمه و تألیف دو جلدکتاب «نیایش زن یهودی» که برای اولین بار برای زنانیهودی به فارسی به چاپ رسید و همچنین چاپ چندکتاب داستان برای کودکان.
- 19. تشكيل يكمهلكودك نمونه درنمايشگاه جهاني فعاليت زن در تهران درسال ١٣٣٩.

## سازمانبانوانهاتف

سازمان هاتف \_ این سازمان به امور مختلف اجتماعی، خانوادگی، فرهنگی، بهداشتی، مالی و حقوقی خانواده ها رسیدگی می کرد. یکی از پرکارترین اعضای این سازمان عزیزه برال بود که هم اکنون نیز در لس آنجلس فعالیت اجتماعی دارد. این سازمان به حقیقت حق به گردن فرد فرد یهودیان ایران دارد.

### ۱۱ \_ تشكيلات خارجي در ايران

مؤسسات خارجی یهودی در ایران به ترتیب عبارت بودند از: مدارس آلیانس ایزرائلیت فرانسه، سازمان سخنوت اسرائیل که در امر مهاجرت کمک می کرد، آمریکن جوینت که از بهداشت محله و بیمارستان گرفته تا مشاورت وکمکهای مالی در تمام سطوح کارهای اجتماعی فعالیت می کرد، مؤسسات فرهنگی اوتصر هتورا و آموزشگاههای اُرتجهانی. در میان تشکیلات یهودیان در تهران، یهودیان عراقی که قبل یا بعد از انقلاب عراق بهایران آمده بودند دارای سازمان بسیار متشکلی بودند. باکمک یکی از همین عراقیها به نام عبدالله مایرکنیسای عراقیها بنیان گذاری شد و بعد درکنار آن مدرسهای ایجادگردید. در آن تحصیل می کردند. احتمالاً در سال ۱۳۴۸ به بعد به ایرانیان واگذارگردید و بعد در آن تحصیل می کردند. احتمالاً در سال ۱۳۴۸ به بعد به ایرانیان واگذارگردید و بعد یکی از بهترین مدارس تهران بود. انجمن عراقی های مقیم تهران با وجودی که با ایرانیان رابطهٔ بسیارکم و دوری داشتند ولی در امور خیریه با مؤسسات دیگر همکاری می کردند. شایدلازم می دیدند دین خود را، در برابر زحمات جوانان ایرانی که برای خلاصی و فرار دادن آنها از عراق خود را با هزار خطر روبرو می دیدند، به این جامعه اداکنند. ریاست

# آموزشگاههای اُرت

برای آن عدهای که هنوز نمی دانند سازمان اُرت جهانی چگونه تشکیلاتی بود باید گفت که اُرت پس از مؤسسه آلیانس ایزرائلیت فرانسه، در عمرکوتاه خود در ایران، بالا ترین خدمات را به جامعه ما ارزانی داشت. اُرت جهانی که یکی از عظیم ترین سازمانهای آموزشی فنی غیر دولتی در سراسر جهان است، ۱۱۵ سال قبل یعنی در سال ۱۱۵ میلادی، در شهر سن پیترزبورگ به منظور به کارگماردن یهودیان روسیه، که توجهی به صنعت و کشاورزی نداشتند، توسط Nikolai Bakst به وجود آمد. پس از جنگ جهانی دوم اُرت در کشورهای دیگر اروپایی فعالیت کرد و جهانی شد و اکنون

در بیش از ۲۷ کشور فعالیت می کند. در سال ۱۹۵۰ اُرت بطور جدی در ایران مشغول به فعالیت شد، آموزشگاههای اُرت ایران با بالاترین معیار آموزشی آن زمان، جوانان یهودی را به گونه ای با صنعت آشنا کرد که صاحبان صنایع فارغالتحصیلان اُرت را سر دست می بردند. وجود مدارس اُرت و تربیت جوانان با استعداد سبب بالا رفتن ارزشهای اجتماعی یهودیان ایران شد. اُرت از طرف سازمان برنامه به صورت بسیار جدی حمایت می شد و تقریباً کلیه تجهیزات اصلی آنرا تأمین می کرد. هنرستان در محل بهشتیهٔ کهنه در نزدیک میدان ثریا یا شهباز در دروازه خراسان قرار داشت. هنرستان اُرت در رشتههای نزدیک میدان ثریا یا شهباز در دروازه خراسان قرار داشت. هنرستان اُرت در رشتههای برق، مکانیک، تراشکاری، نقشه کشی، خیاطی، منشی گری برای دختران، با روشهای پیشرفته و وسایل مدرن آن زمان، بسیاری از فرزندان یهودی را تربیت کرد و به جامعه تحویل داد و وارد بازارکار نمود. آموزشگاه اُرت، که در نوع خود در ایران نمونه و حتی بی نظیر بود، بعدها موردتحسین وزارت آموزش و پرورش قرارگرفت و به عنوان مدل مدارس حرفهای مورداستفاده قرارگرفت.

# سازمان بانوان اُرت ایران

زنان عضو سازمان اُرت به عنوان گروه اجرایی کمیته مرکزی اُرت عمل می کرد. ثمرهٔ زحمات شبانه روزی این شیرزنان قهرمان جامعهٔ ما هرگز فراموش نخواهد شد و هزارانخانواده مدیون زحمات آنها خواهند بود.این کمیته که توسط عده ای از زنان خیرخواه ونیک اندیش جامعه تشکیل شده بود، مسئولیت نظارت بر خوابگاههای دانش جویان شهرستانی که در اُرت زندگی شبانه روزی داشتند، تهیهٔ غذای گرم وکافی همه روزه حتی روزهای آخر هفتهٔ هنرآموزان، رسیدگی به امور آشپزخانه، تأمین و خرید آذوقه و از همهمهم تر، جمع آوری پول از طریق اجرای برنامهها و یا شبنشینی ها را به عهده داشت.

آموزشگاه اُرت ایسران که حاصل زحمات شبانه روزی زنان و مردانی بودکه شاگردان آموزشگاه مثل فرزندانشان عزیز و گرامی بودند، بعد از انقلاب مثل بسیاری سازمانها وادارات به دست ملاها غصب گردید و نابود شد. اولین اقدام برجسته جمهوری اسلامی دراین راه تغییر نام هنرستان اُرت به مدرسهٔ فنی فلسطین آزاد بودکه

دیگر خوابگاه شبانهروزی ندارد، فقط سه هزار پسر در آن مشغول به تحصیل هستند و تعداد خیلی کمی از آنهایهودی اند.

بجاست که از نظر قدردانی نام اشخاص فعال و فداکار سازمان زنان اُرت برده شود. این شیرزنان عبارت بودند از خانمها: منیره سنهی، جلیس فرهومند، توریا پورات، شمسی بنایان، پروانه یوسف زاده، یونسی، سارا مرادیان و در این گروه زنان یهودی عراقی مثل خانمها: شماش، جی جی و وجدانی نیز همکاری داشتند. امروز ریاست کلیهٔ مدارس اُرت امریکا به عهدهٔ یک بانوی یهودی ایرانی به نام پروین معتمد است که مایهٔ سربلندی جامعه ایرانی است. پروین معتمد در ایران نیز مدیریت ارت را به عهده داشت.

### مؤسسات فرهنگى اوتصر هتورا

در سال ۱۳۲۴ شمسی شادروان راب اسحق مئیر لوی از طرف ربانوت اعظم اسرائیل بهایـران آمد تا بـرای یهودیانی که از چنگ نازیهای آلمان گریخته بودند و در شهرهای روسیه بسر می بردند، بستههای خوراک، لباس، دارو و سایر وسایل زندگی را بفرستد. اومتوجه می شود که سطح معلومات یهودیان ایران در زمینهٔ زبان عبری و علوم دینی، بسیارپایین است، راب لوی به کمک زنده یاد سلیمان کهن صدق و با اعانهای که از شخصیت فرهنگ دوست معروف یهودی امریکایی به نام اسحق شالوم در نیویورک گرفت او تصرهتورا را تأسیس کرد، که قسمت بودجهٔ آن را مؤسسهٔ آمریکن جوینت تأمین می کرد. راب لوی که با اسحق شالم تماس دائم داشت، شعبهٔ او تصرهتورا را در ایـران افتتاح کرد و بابودجه ای که مرتب دریافت می کـرد \_ با همراهی زنده یاد در ایـران افتتاح کرد و بابودجه ای که مرتب دریافت می کـرد \_ با همراهی زنده یاد شهرستان های آبادان، اراک، ازنا، بابل، بوشهر، بوکان، تکاب، خمین، خوانسار، رشت، رضائیه، رفسنجان، زرقان، سقز، شـاهین دژ، شـیراز، کرمان، گلپایگان، مشهد، مهاباد، میاندوآب، نوبندگان و ... تأسیس کرد.

در مدارسی که آلیانس ایزرائلیت در تهران و شهرستانهای اصفهان، بروجرد، تویسرکان، سنندج، کاشان، کرمانشاه، د نهاوند و یزد داشت، تدریس زبان عبری و علوم دینی به عهدهٔ معلمین اوتصر هتورا بود. مهاجرت دسته جمعی یهودیان اکثر شهرهای

کوچک ایران به اسرائیل یا تهران باعث شدکه تعدادی از مدارس اوتصر هتورا و آلیانس در بیش از بیست نقطهٔ ایران تعطیل گردد.

### ۱۲ ـ سازمانهای هنری

در طول تاریخ زندگی یهودیان برحسب احتیاجات زمان و مکان سازمانها وکمیتههایی در ایران در کنار حبرای مرکزی یا بطور مستقل برای امور خاصی تشکیل می گردید. به یاد دارم در سالهای ۳۳-۱۳۳۲ سازمانی به نام هیئت هنرپیشگان صیون وجود داشت که خود من هم در آن عضویت داشتم و کارهای هنری و نمایشی و تئاتر را به عهده داشت. اعضای این هیئت با کمترین بودجه (یعنی تقریباً دست خالی) همه کارها را،از تهیه محل گرفته تا ساختن دکور، از تهیهٔ وسایل نمایش گرفته تا فروش بلیط وجمع آوری پول با فروش بلیطهای ۵، ۱۰، ۲۰ ریالی را با زحمت زیاد و پیگیری خستگی ناپذیر انجام می دادند. در اعیاد ویژه نمایشنامههای تفریحی و تاریخی را به روی صحنه می آوردند. نویسندهٔ این سطور نمایشنامههای سامسون و دلیله، استر و مردخای، روت و ناعمی، نمایشنامههای ترکی آرشین مالالان، عروسی کدخدا احمد را به خاطردارد.

کاربه جایی رسیدکه گروه برای نمایش سامسون و دلیله محل تئاتر فرهنگ در خیابان لالهزار را به اجاره گرفت و سالن نمایش برای سه شب متوالی مملو از تماشاچی بود. بعدهاکه کار بچهها به دبیرستان، دانشگاه و یاکسب وکار افتادکم کم این سازمان دست از فعالیت کشید.

درکنار فعالیتهای این سازمان باشگاه خواهران تشکیل شدکه در تمام جشنهای بعدی وشبنشینیها وگاردن پارتیها با پسران همکاری می کردند. در آن زمان مجلهٔ عالم یهودمنتشر می شد و همیشه خبرهایی از فعالیتهای هیئت را به چاپ می رساند.

در سالهای بعد باشگاه برادران فعالیتهای گستردهای بین جوانان داشت و از نظم و ترتیب بیشتری از نقطه نظر مدیریت برخوردار بود. آنها کلاسهای عبری تشکیل دادند و باجدیت خاصی آنرا دنبال کردند و عهدکردندکه همه با هم به زبان عبری صحبت کنند وموفق هم شدند.

### ۱۳ ـ سازمانهای ورزشی

سازمانهای ورزشی یهودی \_ در طول نیم قرن گذشته \_ کم و بیش تأسیس میشدند وپس از زمانی کوتاه برچیده می گشتند.

پنجاه سال پیش، جامعهٔ یهودی ایرانی دارای باشگاه عظیم ورزشی کورش و سپس باشگاه ورزشی اردن بود. این دو باشگاه در مسابقات ورزشی چهرهای بس درخشان داشتند و حتی تیم فوتبال کورش به مقام نایب ریاست قهرمانی فوتبال کشور رسید.

شادروان موسی کرمانیان یکی از فعالترین اعضای باشگاه برادران بود. وی همراه بادکترکرمانشاهچی، منوچهر امیدوار، یعقوب ملامد و ناتان شادی فعالیتهای باشگاه رارهبری می کردند. این گروه زمانی به فکر ایجاد باشگاه ورزشی افتادند، این کار هم بهخوبی پیشرفت کرد و جوانان به ورزشهای باستانی و غیره پرداختند.

در آن زمان و طبق معمول، تمام محصلین مدارس یهودی سر راه رفتن و برگشتن به مدرسه مورد آزاریک مشت ولگرد کوچه و محله قرار می گرفتند، بخصوص هنگامی که تب نازیسم در ایران بالا گرفته بود و دسته های منظم فاشیستی حزب سومکا و حزب پان ایرانیست به یکدیگر سلام هیتلری می دادند. این دسته های مرتب مزاحم محصلین یهودی و سایر اقلیت های مذهبی مدارس بودند و با بی رحمی به آنان حمله می کردند و سرراه مدارس وحشت و ناراحتی زیادی تولید می کردند. بالاخره ورزشکاران باشگاه برادران تصمیم می گیرند کار این مزاحمین را یکسره کنند. یک روز با برنامهٔ قبلی، همهٔ ورزشکاران در مقابل این اعضای مزاحم قرار می گیرند و چنان دلیرانه با این مزاحمین می جنگند که دیگر آثری از آنان سر راه مدارس یهودی دیده نمی شود.

در سالهای ۱۳۲۴- ۱۳۲۵ به همت حشمت الله کرمانشاهچی، عنایت گلشنی، یوسف صداقت، نصیر نیسانیان و زنده یادان نعمت الله پوربابا و عطاالله یوسفیان، زورخانه ای به سبک سنتی و باگود، در زیرزمین ناهارخوری مدرسهٔ اتحاد خیابان ژاله، تأسیس شد. بسیاری از جوانان آن زمان به سوی این زورخانه کشیده شدند و زورخانه در ساعات معین غیردرسی، پایان هفته و شبها دایر بود. عطاالله یوسفیان که آوازی گرم داشت و ضرب گیری ماهر هم بود، عنوان مرشد زورخانه را دارا بود. یک بار در یکی

از مراسم گلریزان زورخانه، سلیمان ربی کشتی گیری \_ که در میان ورزشکاران احترام خاصی داشت \_ لنگی را که به دور خود پیچیده بود در هوا چرخاند و خواستار حریف شد. نعمت الله بابااف از میان مردم تماشا گر به جلو آمد و خود را آمادهٔ مبارزه وکشتی اعلام کرد. مردم یوسف صداقت را به عنوان داور انتخاب کردند. او با بابااف اختلاف داشت ولی در پایان او را برنده اعلام کرد. چندی بعد، تشکیلات زورخانه به دست خود بنیان گذار اولیهٔ آن و بنا به مقتضای زمان برچیده و تعطیل شد.

زورخانهٔ دیگری، همزمان با زورخانهٔ مدرسهٔ اتحاد، توسط آقایان ناصر فیاض بخش، سلیمان الیشا، امین اصیل، زنده یاد نجات الله میکائیل، شموئیل شمسیان و عدهٔ دیگری درمنزل حکیم الملک (محل سینما آسیای فعلی واقع در چهارراه شاه) تأسیس شد. تفاوت این زورخانه با آن دیگری این بود که این زورخانه گود نداشت و ورزشکاران به اصطلاح خارج گود ورزش می کردند. در یکی ازگلریزان های این باشگاه ورزشی زنده یاد دکتر علی امینی، وزیر دارایی وقت، که در آن شب مهمان بود ۵۰۰ تومان به باشگاه هدیه می کند. مرشد این زورخانه سلیمان الیشا بود که همچون شیر خدا شاهنامه خوانی می کرد و با ضرب بزرگ خود رونقی به زور خانه می داد.

در دوران وکالت زنده یاد یوسف کهن اقداماتی به عمل آمدکه ورزشگاه دیگری درملک انجمن کلیمیان واقع در میدان فوزیه، خیابان مازندران، جنب اراضی هنرستان اُرتساخته شود. هیئتی متشکل از آقایان مهندس الی، صیون القانیان، مهندس برال، مهندس جهانگیر بنایان، ناصر بنایان، قدرت دردشتی، رحیم اصیل، مهندس عبیر، روح الله ربیعی، مظفر روحی و کرملی تشکیل شد تا در این مورد مطالعه کنند. طرح ساختمان این ورزشگاه نیز توسط مهندس منوچهر کوهن کشیده شد. از نتیجهٔ این طرح باخبر نیستم.

کانون پیشبرد فرهنگی و اجتماعی یهود ایران نیز یک سازمان ورزشی وابسته داشت که سازمان ورزشی وابسته داشت که سازمان ورزشی جوانان کانون پیشبرد خوانده می شد. جوانان این گروه هر جمعه بعداز ظهربه استادیومهای نصیری (واقع در خیابان حافظ جنب دبیرستان رضاشاه کبیر) می رفتند و تیم بسکتبال آن نیز موفق بود.

بد نیست بدانیدکه در ایام وکالت لطف الله حی ایشان اقدام به تشکیل تیم فوتبال مجلس نمودند. عده ای از وکلا عضو این تیم بودند و مرتب تمرین می کردند. یکی از

بازیکنان آیت الله زاده ای بود که با حرارت به پدرش اطلاع داده بود که عضو تیم فوتبال است و آقای حی کاپیتان تیم آنها ست. حضرت آیت الله فوری به عنوان اینکه "یک مسلمان نباید تحت ریاست یک یهودی کارکند" نه تنها از تیم خارج می شود بلکه باعث از هم پاشیده شدن تیم فوتبال مجلس شورای ملی نیز می گردد.

در اینجا بجاست نام چند تن از ورزشکاران یهودی را ذکر کنم:

\_ یوسف سقزی کشتی گیر سنگین وزن که در مسابقات قهرمانی کشتی باشگاههای کشور درسال ۱۳۵۰ مدال طلا را از آن خود کرد. پدرش نعمت سقزی و عموهایش ناصر و جمشید سقزی نیز از ورزشکاران قدیمی بودند.

- \_ سليمان بينافرد هالتريست
- \_ ناصر بنایان که صاحب امتیاز باشگاه ورزشی کوروش بود.

\_ ژانت کهنصدق قهرمان دو سـومین دختر از خانوادهٔ کهنصدق در اردیبهشت ماه ۱۳۲۴ در تهران متولد شد. تحصیلات ابتدایی را در دبستان گیو و تحصیلات متوسطه را دردبیرسـتانهای انوشـیروان دادگـر و همایون گذراند. وی در سـال ۱۳۳۸ برای اولین بارفعالیت ورزشـی خود را آغازکرد و درگروه دو امدادی خردسـالان دبیرستان انوشیرواندادگریکی از چهار دونده بود. در چهارم آبان ۱۳۳۹ برای اولین بار در مسابقه دوی صدمتر شرکت کرد و نفر سوم شد. در مرداد ماه ۱۳۴۰ یکی از چهار نفری بود که برای تیم دوامدادی ۱۳۴۰ متر تهران انتخاب شدکه در دور مقدماتی تیم آنها اول شد. در سـال۱۳۴۱ برای اولین بار در تیم بزرگسالان شرکت کرد و در دوی ۸۰ متر با رکورد در اثا ثانیهمقام اول را به دست آورد. ژانت در آبان ماه ۱۳۴۱ در شانزده سالگی با ۱۷۵۷ متر قد و ۴۰۰۰ کیلو وزن در مسابقه دو صد متر ایران شد. مجدداً در سال ۱۳۴۳ با رکورددی کمتر ثانیه شکست و رکورددار دو صد متر ایران شد. مجدداً در سال ۱۳۴۳ موفق شـد از ۱۳۲ ثانیه اوجی دیگرگرفت. نهایتاً و برای بار دوم ژانت در ۴ آبان ۱۳۴۵ موفق شـد صد متر رادر ۱۲/۵ ثانیه بهیماید و رکورددار دو صد مترگردد. وی همچنین رکورد ۱۱ ثانیه برای دو ۶ متر با مانع را نیزکسب کرد. ژانت کهن صدق لیسانس تربیت بدنی بود و از سوی فدراسیون دو و میدانی به مسابقات المپیک سئول رفت.

ژانت کهن صدق در سال ۱۳۵۱ در عنفوان جوانی همراه با یکی از دوستانش

سیمین شفیعی کاپیتان تیم بسکتبال زنان در یک حادثهٔ دلخراش رانندگی کشته شد. \_ دبی القانیان قهرمان بولینگ دوازدهمین دورهٔ مسابقات جام جهانی بولینگ \_ عنایت جانان مربی سابق باشگاه تاج

### ۱۴-چهار خاطره

در اینجا در ارتباط با انجمن کلیمیان چهار خاطره برای شما نقل می کنم:

خاطرهٔ نخست ـ تا آخرین دورهٔ وکالت مراد اریه، انجمن کلیمیان تهران تشکیلات توسعه یافته شده ای بود، کمیته های مختلف داشت، سرپرست هایی از طرف انجمن مثلاً برای امور گوشت و قصابیها، مدارس، نیازمندان و مصا تعیین شده بود. سرپرستی مدرسه کوروش، قبل از دکتر باروخ بروخیم، از طرف انجمن کلیمیان تهران به مظفر مسنن سپرده شد. مظفرمسنن با عنوان بازرس انجمن، ضمن خدماتی بسیار ارزنده، با همکاری بقیه مسئولین مدرسه کورش، یک روش بیرحمانه ایجاد کرده بود. روش چنین بود که هر عصر پنجشنبه بچه ها را در محوطهٔ حیاط جمع و ردیف می کردند و برنامهٔ تنبیه وکتک زدن شاگردانی که در عرض هفته کار نکرده و در نتیجه نمرهٔ صفر گرفته بودند، آغاز می شد. اینها حتی ازفلک کردن دانش آموزان معصوم در مقابل کلیهٔ شاگردان مدرسه و معلمین فروگذارنمی کردند. این عمل مدتها ادامه داشت و خوشبختانه با ریاست دکتر بروخیم فرد تغییرات کلی در امر مدرسه کورش داد، دیگر هرگز این عمل تکرار نشد.

خاطرهٔ دوم \_ به دو نفر از اعضای فعال انجمن، زندهیادان عبدالله نایب (یُمطوب) ودایی یعقوب مصابند، خبر می رسد که دو زن یهودی جوان و زیبا در محلهٔ بدنام شهر نودیده شدهاند که برخلاف میل یا از فقر و به احتمال قوی با فریب و زور به آنجا برده وفروخته شدهاند. عبدالله نایب، روانش شاد، فوری منصور سعدیان رئیس وقت را از این امر مطلع می کند و می گوید شخص خیاطی در آن نواحی خیاطخانهٔ زنانه دارد گفته است دو زنبا این مشخصات اهل کاشان و کرمانشاه به دو خانهٔ فساد فروخته شدهاند و از او می خواهد که بدون سر و صدا این دو نفر را از آن محل نجات دهد. منصور سعدیان با قبول این مسئولیت به سراغ افسر نگهبان کلانتری محلی می رود. افسر مأمور یادآوری

می کند که کوچک ترین اقدام وی باعث خون ریزی و دعوا و چاقوکشی خواهد شد، ولی رئیس انجمن، با مشورت دوستان دیگر و از طریق رایج زمان استفاده می کند و همزمان هر دو نفررا با نرخ بالاتر از معمول برای آخر هفته، با موافقت خانم رئیس مربوطه، از محوطه خارج کرده دیگر بر نمی گرداند. این دو نفر تا روزی که سر و سامان گرفتند از دیدگاه انجمن محلی کوی کلیمیان دور نشدند.

خاطرهٔ سوم ـ در دوران شكوفايي ايران، وزارت آب و برق به دنبال محلى مي گشت كه مرکز توزیع فشار قوی ایجادکند. با عکس برداری هوایی چشمشان به قطعه زمین بهشتیهٔ سابق می افتد، همان محلی که هنرستان اُرت در حال فعالیت بود. رئیس وقت ادارهٔ برق پساز اطلاع از این وضع با مراجعه به شهرداری منطقه که همیشه یک گروه ضربت یکصد نفری در اختیار داشت با سفارش چهل کامیون آجر از فردا صبح آن روز دیوارهای گلی اُرت راخراب کرده شروع به گودبرداری میکنند. از طرف اُرت شخصی برای اعتراض و سؤالپیش آنها میرودکه تا دهان باز می کند مورد حمله اوباش قرار می گیرد. او را زخمی ومضروب داخل جیپ میاندازند و می برند. مراتب به رئیس انجمن، مرحوم حبيب القانيان، اطلاع داده مي شود و نامبرده به هر طريقي لطف الله حي نمايندهٔ وقت مجلس را پيدامي كند. لطفالله حي فوري در محل حاضر مي شود و با جثهٔ ظریف خود از دور نگاهمی کند و متوجه می شود که جای حرف زدن نیست بخصوص که شنیده بود شخص دیگری راکتک زده بودند. ولی فوری به مجلس برمی گردد، معاون وزارت آب و برق راکه دوستش بود پیدا می کند (به طوری که خودش تعریف می کند) او را به اطاق تلفن خانهٔمجلس میبرد و دست به گریبان او میشود و میگوید همین حالا باید جلوی اینها رابگیری. معاون می گوید وزیر در مسافرت است و من نمی توانم كارى انجام دهم، جريان ازچه قرار است؟ لطفالله حي، او را رها نمي كند تا به رئيس اداره برق محلى تلفن كند وبگويد دست نگهدارند. رئيس اداره برق مي گويد: «من وسيله ندارم كه با آنها تماس بگيرمآخر وقت كه تعطيل ميكنند پيش من خواهند آمد.» در این فرصت لطف الله حی خودش رابه محل میرساند، با زیرکی خاص خودش یک نفر را به سراغ سر عمله می فرستند ومی گوید:"برو به آقای مهندس بگو یک نفر این

طرف خیابان با شهماکار دارد." او با ترس ووحشت به آقای مهندس می گویدکه یک نفر از طرف رئیس ادارهٔ برق آمده است و با اوکار فوری دارد. قبل از رسیدن شخص مزبور به اطاق رئیس، لطف الله حی که قبلاً در اطاق رئیس اداره برق نشسته بود دستور توقف کار را می گیرد. البته کار در اینجا تمام نمی شود. بلافاصله لطف الله حی باکمک اعضای انجمن و اُرت آجرهای موجود را برای دیوارکشی جلوی محوطه اُرت به مصرف می رسانند. چینه هایی که خراب کردن آن مستلزم دوندگی فراوان برای اخذ جواز بود به دست مأمورین خراب شده بود. از قرار معلوم دیوارکشی جدید هنوز پابرجاست. مطمئناً گر اقدام سریع و لازم نمی شد آنجا هم به تصرف دیگران در می آمد. ناگفته نماند که لطف الله حی در دوران نمایندگی خود موفق شد برای نخستین بار لوایحی به نفع جامعه از مجلس بگذراند. این لوایح عبارت بود از معافیتهای مالیاتی برای مؤسسات خیریه یهودی و قابل قبول بودن پرداختهای اعانه دهندگان از نظر در آمدهای مالیاتی.

خاطرهٔ چهارم ـ بعد از تشکیل صندوق ملی، که خود یک رکن انجمن کلیمیان بود، بسیاری از وظایف به صندوق ملی که می رفت تشکیلات مناسبی برای هرکاری ایجادکندواگذار شد. جلسات انجمن با دستور جلسه قبلی و تعیین دستور جلسه بعد به طور منظم تشکیل می شد. ضمن برنامههای عادی اتفاقات غیر پیش بینی شده هم می افتادکه انجمن رااز مسیر اصلی خارج وگاه فلج می کرد. شاید عدهای اطلاع داشته باشندکه در زمان جشنهای ۵۰ ساله دوران پهلوی، برنامههای وسیعی در سطح مملکت برای ساختن مدارس، بیمارستانها وکارخانههای مواد غذایی برای تغذیه محصلین فعالیت بسیاری وسیله سازمان شاهنشاهی خدمات اجتماعی در جریان بود. از جمله اغلب شخصیتهای حقیقی یا حقوقی به نسبت وضع مالی خودشان تعهد می کردند پنج عواست که درصدی از سرمایه شرکت را در این راه داوطلبانه بپردازد که جامعه بازرگانی یهودی نیز همه این امر رارعایت کردند و پرداختند. از آنجایی که بعضیها یهودیان را به صورت طعمه نگاه می کنند، یک روز از طرف دفتر والاحضرت اشرف پهلوی، انصاری رئیس دفترشان به چند سرشناس جامعه مراجعه می کند و توسط آنها پیامی به انصاری رئیس دفترشان به چند سرشناس جامعه مراجعه می کند و توسط آنها پیامی به

انجمن می دهد. این آقایان، بدون خبر قبلی در سالن انجمن کلیمیان در حال جلسه را باز می کنند، وارد جلسه می شوند وپیام انصاری را به اعضای انجمن ابلاغ می کنند: «اکنون که جامعهٔ یهودیان ایران از تمام مواهب این مملکت استفاده می کند لازم است در امر ایجاد مدرسه و تحولات فرهنگی شرکت کند." نخستین خواستهٔ او دریافت پانصد میلیون تومان پول برای خرید املاک اطراف بیمارستان رضا پهلوی (یعنی سرتاسر پل شمیران شامل میدان تجریش تا سه راهی نیاوران) بود.

خواستهٔ دوم او دریافت مبلغ دویست میلیون تومان برای تأسیس دانشگاه و صد میلیون تومان برای ایجادکارخانهٔ شیر پاستوریزه در همین شهر بود. این مسئله بسیار جدی بود. همهٔ ما مات و مبهوت ماندیم. به دنبال بحثهایی که درگرفت خود آقایان راوی به سرپرستی لطفالله حی گفتند: "البته باید این مبلغ را تقلیل داد ولی بی مایه هم فطیر است وباید زودتر اقدام شود."

اعضای انجمن بلادرنگ به آقایان مأموریت دادند ضمن صورت برداری از اشخاصی که قدرت پرداخت دارند، به انجمن خبر بدهند که چه باید کرد. فردای روز جلسه، دکتر کرمانشاهچی به من تلفن کرد وگفت: «رسیدهای اطاق بازرگانی ات را برای من بفرست وبه تمام تجاری که می شناسی اطلاع بده همین کار را بکنند.» ما اقدام کردیم و تمام پرداختی های بازرگانان یهودی را تا آنجا که ممکن بود جمع آوری کردیم.

در جلسهٔ بعد، با حضور پیامآورانی که به حقیقت هفته سیختی را گذرانیده بودند، پس ازبحت مختصری مبنی بر اینکه حتی صد هزار تومان هم جمع نشد، دکتر کرمانشاهچی برخلاف جلسه قبل که حتی یک کلمه حرف نزده بود، شروع به صحبت کرد و گفت: «هیچ ناراحت نباشید جواب آقای انصاری را من دارم!» همه ساکت شدند. یکی از آقایان پرسید: «چه جوابی دارید؟» دکترکرمانشاهچی گفت: «جواب این آقایان یک نه گنده است و اگرکسی شهامت این جواب را ندارد خودم این کار را خواهم کرد!» بعد با ارائه رسیدهای اطاق بازرگانی گفت: «ما هم مثل همه کمک کرده ایس دلیلی ندارد از ما انتظار مالیات یهودی بودن مطالبه کنند.» آقایان و خانمها جواب آقای انصاری را یک نه گنده دادند. آبهم از آب تکان نخورد و ما به کار خودمان ادامه دادیم.

من این مطالب را نه به عنوان قصه بلکه به عنوان خاطرههایی که باید ثبت شوند و به عنوان تجربه مورد استفاده قرارگیرند روی کاغذ آوردم. این پنج حکایت از هزاران رویدادهایی است که نشان می دهد تشکیلات یهودی همیشه و به هر صورت مثمر ثمربودند و مسئول نگهبانی و حفظ جان و مال جامعه بشهمار می رفتند. با استفاده از یکی ازجملات کتاب کلیله و دمنه این مثل بدان آوردم که مقایسهای با امروز ما به عمل آید. مقایسهٔ برخی از سازمانهای پر سروصدای امروزی با انجمن محلی کوی کلیمیان دیروزی نه تنها ۱۰ هزار مایل فاصله جغرافیایی دارند بلکه از نظرکمیت وکیفیت امکانات، فاصلهٔ آنها خیلی بیشتر است. این یکی پنجاه سال پیش در گوشهای از محله سر چال وکنج یک کنیسا با کمترین بودجه و مردم فقیر آن چنان بی دریغ و بدون چشمداشت و تظاهر خدمت می کردند و آن دیگری در ناف بورلی هیلز کالیفرنیا در محیطی دموکراتیک و سرمایه داری هنوز به صورت سنتی با انتخابات پیش ساخته برای مدیر عامل خود معاون ارشد، قائم مقام، معاون مشاور و غیره انتخاب می کند هرچند تمامی اعضای آن از بهترین وشریف ترین افراد جامعه ما دست چین شده اند.

## ۱۵ ـ تشكيلات يهوديان در ايران امروز

من از اوضاع انجمنهای فعلی در ایران خبری ندارم اما می دانم تقریباً همه کنیساها، انجمن کلیمیان، خانهٔ جوانان و خانه پیران همچنان زیر نظر انجمن کلیمیان تهران اداره می شوند. آنچه مایهٔ تأثر است این که انجمن کلیمیان، به علت کمی بودجه، برای نگهداری آرامگاههای پدران و اجدادمان دچار اشکال مالی است و باید به آنها کمک شود.

## ۱۶ ـ تشکیلات یهودیان ایرانی در امریکا

دراین بخش اشارهٔ کوتاهی به تشکیلات ایرانیان یهودی در آمریکا بخصوص لس آنجلس و نیویورک دارم.

### فدراسيونيهوديانايراني

درروز مجلس یا دبود مرحوم ناکام ابراهیم بروخیم، که به دست دژخیمان جمهوری اسلامی اعدام شده بود، پایه گذاری فدراسیون یهودیان ایرانی آغازگر دید. اکنون پس ازیک دورهٔ طولانی فدراسیون یهودیان ایرانی فعالیتهای خود را گسترده ترکرده است. این سازمان طی سالهای گذشته نیز در مورد مهاجرین یهودی که به آمریکا آمده اند بسیار فعال بوده است. فدراسیون دارای نشریه ای به نام شوفار است که ماهانه چاپ می شود.

### مركز آموزشي وفرهنگي نصح

جامعهٔ یهودیان ایرانی باز هم با داشتن همان روحیه تشکیلاتی خیلی خوب در آمریکا جا افتاده است. یهودیان ایرانی از بدو ورود اقدام به تأسیس کنیساکردند و با توسعه کنیساهای کوچک و عاریه ای، کم کم صاحب تأسیسات فرهنگی بسیار چشمگیری شده اند. کنیسای نصح اسرائیل به سرپرستی خاخام یدیدیا شوفط و فرزند برومند ایشان راب داوید شوفط دارای تشکیلات بسیار منظمی است و درکنارکنیساکودکستان، مهدکودک و دبستان نصح نیز فعالانه به کار آموزش فرزندان ایرانی مشغول است.

سازمان بانوان این مؤسسه به سرپرستی سونیا معتمد فعالیت چشمگیری دارند.

### مجتمع فرهنگى ارتص

در شمال لس آنجلس و در منطقهٔ ولی کنیسای ارتص و مدرسهٔ آن قرار داردکه ازافتخارات جامعهٔ ماست.

جامعـهٔ یهودیان لسآنجلس نباید فراموش کنندکه طرح ایجاد این کنیسا ازگوشهٔ یکاطاق و به همت شش نفر، به سرپرستی روبن دخانیان، ریخته شد و با پشتکار قابل تحسیناین شش نفر و جامعهٔ یهودیان ساکن لسآنجلس چنین کنیسا و مدرسهای ایجاد گردید.امیدوارم تشکیلات کنیسای ارتص نیز توسعه بیابد و تحولی در طرز ادارهٔ آن پیدا شود.اکنون موقع آن است که کارها از دست بنیان گذاران این مجتمع که در حقیقت از جان خودمایه گذاشتهاند، ولی حالا دیگر خسته هستند، به جوانان تحصیلکرده که خوشبختانه تعدادشان در جامعه زیاد است واگذارگردد. سازمان بانوان این مؤسسه به

سرپرستی منیژهٔ پورنظریان از پرثمرترین ارکان این مؤسسه به شمار می رود.

### سازمان بانوان يهودي ايراني لس آنجلس

در سال ۱۹۷۶ به منظور حفظ همبستگیهای ملی و مذهبی و اجرای اهداف خیریه \_ اجتماعی و فرهنگی گروهی از بانوان ایرانی مقیم لسآنجلس طی دیدار و تشویق رؤسای سازمان بانوان ایران که در آن زمان به لسآنجلس سفر نموده بودند سازمان جدیدی تشکیل دادند.

فعالیتهای این سازمان برمبنای محیط جدید و احتیاجات جامعهٔ یهودی مقیم لس آنجلس پی ریزی گردید. این سازمان مفتخر است که خود را حافظ دو اصل و میراث بزرگ «ملیت ایرانی» و «قومیت یهودی» بداند و همواره فعالیتهای خیریه و اجتماعی خود را بر روی این دو اساس پایه گذاری نماید. فعالیتهای این سازمان بنا به مقتضای زمان و رشد این سازمان و احتیاجات جامعه متفاوت بوده است که شمه ای از آن را فهرست و ارمی توان ذکرکرد.

- برگزاری جشنها و اعیاد ملی و قومی از جمله عید نوروز و انجام مراسم هفت سین بهقصد حفظ سنن ملی.
  - ۲. انتخاب مادران نمونه و معرفی آنان به جامعه.
  - ۳. تأسیس کلاسهای انگلیسی وکلاسهای آشنایی با شرایط زندگی در امریکا.
- ۴. گردهماییهای گوناگون و تشکیل گردشهای علمی دسته جمعی به منظور بازدید ازموزهها و مؤسسات فرهنگی و اجتماعی.
  - ۵. برگزاری جلسات ادبی، فرهنگی، اجتماعی و شعر.
- ۶. ایجاد بنیاد فرهنگی «موسی کرمانیان» وابسته به سازمان بانوان به منظور ارائه وامهای شرافتی و بورسهای تحصیلی به جوانان واجد شرایط که موجب شده است تاکنون ۱۴ پزشک ایرانی موفق به اخذ دانشنامه پزشکی از دانشگاههای مختلف این کشورگردند.
- ۷. تشکیل جلسات هفتگی هیئت مدیره سازمان به منظور اتخاذ تصمیمات گوناگون دررابطه با تهیه و تدوین برنامههای اجتماعی.

### سازمان فرهنگى ايرانيان يهودى كاليفرنيا

یکی از اولین تشکیلات یهو دی ایرانی که در بدو مهاجرت ایرانیان به آمریکا درست شد، سازمان فرهنگی ایرانیان یهودی کالیفرنیا است. این سازمان توسط عدهای از متقدمانفعالیتهای اجتماعی در لس آنجلس شروع به کارکرد. اولین کنیسای کیپور و رُشهشاناایرانیان توسط این سازمان در محلی بزرگ و مناسب دایرگردید و همه ساله در زمانهای مترکه به این فعالیت ادامه دارد. از جمله کارهای اساسی دیگر این سازمان ایجاد رابطه بامؤسسات فرهنگی و دانشگاهی برای اهدای بورسهای تحصیلی به دانشجویان در اسرائیل است. مبتکر تشکیل سازمان فرهنگی مسعود هارونیان است. با وجودي كه فعالين ديگري چون الياس قدسيان، ساموئل نيومَن، منصور سينايي، روحالله کروبیان، پروفسور رهبر درآن عضویت دارند ولی مرد فعال و دائمی سازمان همان مسعود هارونیان است. ازکارهای پر سروصدای انجمن فرهنگی اهدای تقدیرنامه و لوحهٔ افتخار به افرادشایسته و متقابلاً گرفتن تقدیرنامه و لوحهٔ افتخار از دیگران است. این انجمن در برگزاری بزرگداشتهای فرهنگیان و هنرمندان و علمای دینی نیز مهارت دارد. چون درآمدکنیساهای کیپور و رُشهشانای سازمان فرهنگی قابل توجه است، به کنیساهای نصح وارتص نیزکمکهایی می کند.از طریق تشکیلات داخلی سازمان فرهنگی در مورد نحوهٔ انتخابات هیئت مدیره ومسئولین آن اطلاعاتی در اختیار من گذاشته نشده است. امیدوارم سازمان فرهنگی فعالیتهای خود را گسترده تر و مردمی ترکند.

## سازمان يهوديان ايراني مقيم كاليفرنيا ـ سيامك

درمیان جوانان، سازمان سیامک پرتحرک ترین گروه هاست. اعضای این سازمان بسیار جدی و به سود جامعه کار می کنند. نشریهٔ آنها چشم انداز سر وقت و منظم منتشر می شود. باید به آنها کمک شود و آنها نیز درهای خود را به روی جوانان تحصیلکرده و با نیرو باز کنند.

### بنیاد مگبیت

بنیاد مگبیت در سال ۱۹۹۰ توسط پرویز نظریان در لس آنجلس احیا گردید. این بنیاد باهدف دادن وام دانشجویان ایرانی تأمین مخارج تحصیلی دانشجویان ایرانی تبار و

یامهاجرین کشور اسرائیل است. از اعضای سازمان مگیبت میخواهم با حسن نیتی که دارندبرنامههای خودشان را در جهت خواستههای فعلی جامعه متمرکزکنند. دو گروه جوانان مگبیت نیز از سازمانهای وابسته این بنیاد هستند.

### كانون سالمندان ايراني

چندی پس از مهاجرت ایرانیان به امریکا و اقامت در لسآنجلس، مسئلهٔ نگهداری ازسالمندان و ایجاد خانهٔ سالمندان مورد توجه عدهای به سرپرستی دکتر رحیم کهن قرارگرفت. این گروه با جمعآوری مبلغی یک ساختمان را در غرب لسآنجلس خریداری کردند که به دلیل انتخاب نادرست ناچار به فروش آن و خرید محل تازهای گردیدند. به همین دلیل، کانون سالمندان هنوز فعالیت اساسی خود را برای نگهداری افراد کهنسال ایرانی آغاز نکرده است. در پایان به دلیل نبودن آمار و آگاهی های کافی، از دیگر سازمان های مختلف یهودی ایرانی لسآنجلس فهرست وار نام می برم:

- "بنی بریت"گروه فریبرز مطلوب
- ٢. بنياد جامعهٔ دانشوران يهو د ايران
- ٣. پایا \_ پیوند ایرانیان یهودی اورنج کانتی
  - ۴. تورت حئيم هيبرو آکادمي
    - ۵. جنبش ایرانیان بنی توراه
      - ۶. خبادایرانیان
      - ٧. سازمان أرت ايرانيان
      - ۸. سازمان یهودیان کرد
  - شورای گروه ایرانی هداسا
    - ١٠. كنيساى اوهل موشه
      - 11. كنيساي كهن
      - ١٢. هيلل ايرانيان

هایده سهیم دارای درجهٔ لیسانس در ادبیات انگلیسی و فوق لیسانس در فرهنگ و زبانهای باستانی ایراناست. وی تحقیقات مفصلی بر روی زبان یهودیان همدان کرده است که حاصل آن مقالهایست که منتشر شده وکتابی که بزودی منتشر خواهد شد. هایده سهیم دارای درجهٔ M.Phil. در مطالعات خاورمیانه است. در طول تحصیلات خود در دانشگاه نیویورک در زمینهٔ تاریخ هنر ایران نیز مطالعاتی انجام داده است و مدتی نیز در رشتهٔ تاریخ هنر ایران فعالیت داشته است. وی هم اکنون مشغول گذرانیدن رسالهٔ دکترای خود در این دانشگاه است.

هایده سهیم در سمتهای مختلف از جمله مترجم رسمی شورای فرهنگی بریتانیا در تهران و مُدرّس زبانانگلیسی در دانشگاه تهران کارکرده است. وی هم اکنون در مرکز ایرانشناسی دانشگاه کلمبیاکه "دانشنامه ایرانیکا"،بزرگترین مرجع تحقیقات ایرانشناسی در آن تهیه می شود، فعالیت دارد.

## گویشهای یهودیان ایران

درکتاب دوم پادشاهان باب هفدهم آیهٔ ششم آمده است که هوشع پادشاه آشوراسرائیل را در "حَلَح و خابور و بر نهر جوزان و در شهرهای مادیان سکونت داد". زمان این واقعه ۷۲۱ قبل از میلاد مسیح یعنی بیش از یکصد و هفتاد سال قبل از آزادی یهودیان بابل به دست کورش کبیر است. این اولین اشاره ایست که در تاریخ به مهاجرت گروهی از یهودیان به ایران شده است. به این ترتیب می توان جامعهٔ یهود ایران را یکی از قدیمی ترین جوامع یهودی دنیا و یکی از کهن ترین گروه های قومی در ایران به شمار آورد. ولی این احتمال نیسز وجود دارد که حتی قبل از این تاریخ نیز یهودیان بطور انفرادی یا در گروه های نیسز وجود دارد که حتی قبل از این تاریخ نیز یهودیان بطور انفرادی یا در گروه های

کوچک به سرزمین ماد رفت و آمد داشته و بازرگانان یهودی به همراه کاروانهای تجاری به این سرزمین آمده باشند. در هر صورت میتوان بطور یقین گفت کهتقریباً در این تاریخ گروه بزرگی از یهودیانِ سامی زبان با فرهنگ و مردم آریاییِ ماد وزبانِ ایرانی آنها روبرو شدند. بزودی احتیاج یهودیانِ تازه وارد را وادارکرد که زبان مردم سرزمین جدید خود را فراگیرند.

تاریخ یهودیان ایران مملواز فراز و نشیب هاست ولی محدودیت ها و سختی هایی که یهودیان ایران در طی تاریخ متحمل شدند همیشه مانع از پیشرفت آنها در زمینه های مختلف نبوده است. یهودیان ایران نه تنها در زمینه های اقتصادی بلکه در زمینه های سیاسی و فرهنگی نیز نامی از خود باقی گذاشته اند.

قدیمی ترین دست نویس فارسی سندی است که در ابتدای قرن حاضر میلادی در دندان اویلیق در خُتن کشف شده است (نقشهٔ شماره ۱). این سند که به زبان فارسی و خط عبری و متعلق به قرن هشتم میلادی است، قسمتی از یک نامهٔ تجارتی است از یک تاجر یهودی ایرانی که به طرف تجارتی خود نوشته است. این سند و سعت فعالیتهای تجاریه و دی رانشان می دهد. ا

پزشک یهودی ایرانی، سعدالدوله، که به وزارت ارغون مغول رسید، یکی ازمتنفذترین مردان روزگار خود بود. معروف است که خواجه رشیدالدین فضل الله همدانی، وزیر معروف غازان خان مغول و یکی از مقتدرترین مردان زمان خود، که نویسندهٔ کتاب ارزندهٔ جامع التواریخ است، نیز یهودی بوده است.

از نوشتههای یهودیان آثار بسیاری به جا مانده است. این آثار را میتوان به آثار ادبی، تاریخی، تفاسیر و غیره تقسیم کرد. در شیمار آثار ادبی میتوان از نوشتههای شیمراییهودی، مانند موسی نامه، اردشیرنامهٔ شاهین شیرازی، فتح نامه و گنج شامهٔ عمرانی نامبرد. از جمله کتب تاریخی کتاب انوسی اثر بابایی لطف دربارهٔ تاریخ نامهٔ و سامهٔ تاریخی کتاب انوسی اثر بابایی لطف دربارهٔ تاریخ نامهٔ عمرانی نامبرد. از جمله کتب تاریخی کتاب انوسی اثر بابایی لطف دربارهٔ تاریخ نامهٔ و نامهٔ تاریخ نامهٔ نامهٔ تاریخ نامهٔ تاریخ نامهٔ نا

۲- برای اطلاعات بیشتر در مورد یهودی بودن رشیدالدین فضل الله ر.ک. به:

Amnon Netzer, "Rashid al-Din and His Jewish Background, Irano-Judaica III (1994), pp. 118-126

یهودیان ایران دردوران صفویه است وکتاب سرگذشت کاشان اثر بابایی فرهادکه شرح حال یهودیان کاشان در هنگام حملهٔ اشرف افغان به آن شهر است. ترجمه های متعدد ازکتب مختلف تورات و تفاسیر فارسی نیز از جمله آثاری هستند که از نویسندگان یهودی ایرانی باقی مانده اند. اینها همه نشان دهندهٔ فعالیت های فرهنگی یهودیان ایران است. این آثار عمدتاً به زبان فارسی وگاه به زبانی محلی و همه به خط عبری هستند. متأسفانه به دلیل اینکه این آثار به خط عبری هستند و به خط فارسی بازنویسی نشده اند، هنوز جای شایستهٔ خود را در کنار دیگر آثارادبیات فارسی باز نکرده اند. در کنار این آثار نسخه های خطی بسیاری نیز از شاهکارهای ادبیات فارسی مثل خسرو و شیرین به خط عبری موجودند که نمایانگر آشنایی و علاقهٔ یهودیان ایران به ادبیات فارسی هستند.

\* \* \*

اطلاعات ما دربارهٔ تحول تاریخی زبانهای یهودیان ایران بسیار ناقص است، بنابراین در این گفتار دربارهٔ زبانهای یهودیان ایران در دوران حاضر بحث می شود.

در اوایل این قرن زبان اصلی یا مادری یهودیان ایران زبانی متفاوت با زبان غیریهودیان هم مکان آنها، بخصوص مسلمانان، بود. به همین دلیل در این دوره بیشتر یهودیان، بالاخص مردان که در خارج از خانه با دیگران در ارتباط بودند، دو یا حتی چندزبانه بودند.

باید خاطرنشان کنم که موضوع بحث این مقاله تنها زبان گفتاری است و مراد از زبان گفتاری است و مراد از زبان گفتاری صرفاً زبانی است که یهودیان هر منطقه برای گفتگو با یهودیان دیگر یا در منزل به کار می بردند. ا

۱- در مورد تفاوتهایی که بین زبانهایی که یهودیان برای مکالمه با همکیشان خود و آنهایی که برای صحبت با یهودیان بکار می برند وجود دارد، ر.ک. به:

<sup>1-</sup>Amnon Netzer, "Studies in the Spoken Language of the Jews of Iran," (in Hebrew) *Culture and History: Ino Sciaky Memorial Volume*, ed. Joseph Dan, Studies in Sephardi and Oriental Jewish Heritage (Jerusalem: Misgav Yerushalayim, 1987), pp. 19-44.

بطور کلی گویشهای یهودیان ایران را میتوان به دو گروه اصلی تقسیم کرد: اول، گویشهای سامی دوم، گویشهای ایرانی

در اینجا لازم است در موردکلمهٔ گویش توضیح مختصری داده شود، چه در ادامهٔ این بحث از این کلمه مکرر استفاده خواهد شد.

معانیی دو کلمه گویش و زبان مرز مشخصی ندارند. بطور کلی زبان به مجموعهٔ دستوری (grammatical)، آوایی (phonetic) و واژگانی (lexical) گفته می شود که بین مردم منطقه ای مشترک است در حالی که لهجه یا گویش به صورتهای مختلف یک زبان اطلاق می شود. به این ترتیب هر زبانی را می توان گویش خواند و بالعکس. مثلاً فارسی زبانی است که در منطقهٔ وسیعی مورد استفاده است، ولی این زبان در کشورهای مختلف مثل افغانستان، تاجیکستان، ایران و حتی در مناطق مختلف ایران مثل خراسان یا یزدگونه های مختلف دارد که گویش های خاص آن مناطق هستند. گویش را در بعضی متون لهجه هم خوانده اند. در اصطلاح معمول امروزه لهجه به نحوهٔ صحبت کردن یک گویشگرهم گفته می شود، مثل لهجهٔ اصفهانی که خیلی آهنگین است یا لهجهٔ رشتی کویشگرهم گفته می شود، مثل لهجهٔ اصفهانی که خیلی آهنگین است یا لهجهٔ رشتی افراد با صورت خاص یک زبان در یک منطقه، با هم اشتباه نشوند، برای توصیف این طورتهای خاص یک زبان در یک منطقه، با هم اشتباه نشوند، برای توصیف این صورتهای خاص یک زبان، ازکلمهٔ گویش استفاده می شود.

همان طورکه گفته شد، گویشهای یهودی ایرانی به دو گروه سامی و ایرانی تقسیم می شوند.

گویشهای یهودی سامی در مناطق غربی ایران دیده می شوند. معروف ترین گویش دراین گروه، گویش یهودیان ارومیه ای است. یهودیان کردستان هم، از جمله یهودیان سقز وسنندج، به گویشهای سامی سخن می گویند. اینها از گروه گویشهای آرامی هستندا ومشابه زبان آسوریان ایران اند و مثلاً برای یهودیان ارومیه ای زبان آسوریان تا حدی مفهوم است و بالعکس. شاید این توضیح لازم باشد که زبان آرامی پس از عبری

<sup>1-</sup> E. Yar-Shater, "The Jewish Communities of Persia and Their Dialects." *Mèmorial Jean de Menasce*, ed. Ph. Gignoux and A. Tafazzoli, Fondation Culturelle Iranienne 185 (Louvain: Imprimerie Orientaliste, 1974), p. 453.

مهم ترین زبان درمذهب یهود است، زیرا قسمتهایی از تورات، مثل بخشهایی ازکتابهای عزرا و دانیال نبی و نیز تلمود به زبان آرامی هستند. همهٔ این گویشها مشخصات کلی زبانهای سامی را دارندیعنی کلمات آنها ریشهٔ ثلاثی دارند و مانند زبان عربی در بابهای مختلف صرف می شوند. البته در این زبانها کلمات عبری و فارسی و حتی کلماتی ازگویشهای محلی و جود دارد، مثلاً در گویشهای منطقهٔ کردستان کلمات کردی بسیاری راه پیدا کرده است.

دومین گروه گویشهای یهودیان ایران و مهمترین گروه آن، گروه گویشهای ایرانی است، که این گروه خود به دو دسته تقسیم می شود، گویشهای جنوبی یا فارسی وگویشهای مرکزی یا راجی.

قبل از تشکیل امپراطوری عظیم پارس توسط کورش کبیر، بخش عظیمی از فلات ایران تحت سلطهٔ پادشاهان امپراطوری ماد بود. آخرین پادشاه این سلسله، که به نامهای آژدهاک، آژیدهاک یا آزیدهاک از او یاد شده است، پدر ماندانا، مادر کورش کبیر بود. در دورهٔ سلطهٔ مادها بخش بزرگی از ساکنین فلات ایران به زبان یا گویشهایی مشابه سخن می گفتند که گونههایی از زبان مادی ایا زبان رسمی امپراطوری ماد بود (نقشهٔ شمارهٔ ۲). زبان منطقهٔ پارس زبانی بود محلی و متفاوت با زبان مذکور. درواقع پارسی در غرب ومرکز، زبانی بیگانه و جدیدتر است. با بر روی کار آمدن کورش پارسی وگسترش پادشاهی هخامنشیان طبعاً زبان منطقهٔ پارس ارجی بیشتر پیدا کرد و منطقهٔ نفوذ آن گسترش یافت و نه تنها زبان رسمی و اداری شد، بلکه رفته در شهرها جانشین زبانهای محلی شد. گویشهای محلی بیشتر شهرها به تدریج یا به کلی از بین رفتند، مثل گویش ری قدیم، یا فقط کلماتی چند از آنها باقی ماندند مانندگویشهای شمال مرکزی ایران، ۲

اما این تحول همگانی نبود. در مناطق دور افتاده تر و شهرهای کوچکتر و دهات این زبان جدید پارسی پذیرفته نشد و بیشتر مردم به استفاده از همان زبان سابق یعنی ۱- در مورد زبان مادی اطلاع زیادی در دست نیست. فقط با مطالعهٔ تطبیقی گویشهای مناطقی که جزو مناطق ماد کبیر (Media Minor) و ماد صغیر (Media Minor) بودهاند، زبانشناسان به این نتیجه رسیدهاند که زبانی وجود داشته که مأخذ و مادر این گویشها بوده است، که امروز اصطلاحاً به آن زبان مادی می گویند.

2-Gernot L. Windfuhr, "New Iranian Languages: Overview," Compendium Linguarum Iranicarum, ed. Rüdiger Schmitt (Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1989), p. 247.

زبان منطقهٔ ماد (وگونه های مختلف آن) ادامه دادند. از جمله گروه هایی که زبانهای سابق راحفظ کردند یهودیان ایران بودند. به همین جهت است که گفته می شود یهودیان حافظ گویش های باستانی ایران اند. در حالی که در بیشتر مناطق ایران زبانهای باستانی از بین رفته اند، یهودیان این گویش ها را حفظ کرده اند. از این روست که مطالعهٔ گویش های یهودی ایران از نظر زبانشناسی بسیار مهم و مورد توجه زبانشناسان است.

باری، گویشهایی که جزوگروه گویشهای فارسی قرار می گیرند آنهایی هستند که دنبالهٔ زبان یا زبانهای منطقهٔ پارس قدیماند، مثل زبان فارسی امروز. این گروه گویشها، گویشهای جنوبی و جنوب غربی ایران هستند و از لحاظ مشخصات آوایی و دستوری، بخصوص سیستم فعلی، مشابه فارسی هستند. گویشهای یهودیان شیراز و اطراف آن دراین گروه قرار می گیرند.

دومین گروه در این طبقهبندی، که بیشترگویشهای یهودیان ایران را شامل میشود، گروه گویشهای راجی یا گویشهای مرکزی یا گویشهای مادی است.

در مورد وجه تسمیهٔ کلمهٔ راجی توضیحات متفاوتی داده شده است. یکی این که این کلمه از صورت بدل شدهٔ نام ری گرفته شده. دیگر اینکه بعضی می گویند راجی به معنی رایجی است. صورت اول به نظر درست تر می آید، زیرا که در قدیم ری یکی از مهم ترین شهرهای منطقهٔ ماد بود و طبعاً زبان آن بیشتر شناخته شده بود. ولی تبدیل «ی» به «ج»همگانی نیست و معمولاً فقط در آغازکلمه دیده می شود مانند تبدیل «یهود» به «جهود». آبه این گویش ها، به خاطر منطقهٔ نفوذ آنها گویش های مرکزی نیزگفته می شود که منظور منطقه ای حدوداً بین ری وکاشان و اصفهان و همدان و تقریباً در مرکز ایران است و نام

<sup>1-</sup>Yar-Shater, Ibid.

<sup>2-</sup>Gernot L. Windfuhr, "Central Dialects," *Encyclopoedia Iranica V*, ed. Ehsan Yarshater (Costa Mesa, CA: Mazda Publishers, 1992), pp. 242-243.

۳-کلمهٔ جهود، که فقط در فارسی دیده می شود، صورتی قدیمی از کلمهٔ یهود است. این کلمه در متون سغدی و پهلوی آمده و به این ترتیب نمی تواند از عربی وارد فارسی شده باشد. این فرضیه که کلمهٔ جهود از ریشه جهد و در باب فعول می باشد، غلط و در مایه ریشه شناسی عوام (popular etymology) می باشد و فرضیه ای جدید است. احتمالاً وقتی که این کلمه بار معنایی منفی پیدا کرد، بعضی، برای توجیه استفادهٔ آن، این معنی را برای آن ساختند.

مادی هم طبعاً به خاطر منطقهٔ جغرافیایی ماد بزرگ (Media Major) به آنها داده شده است. از جمله گویشهایی که در این رده قرار می گیرندگویشهای یهو دیان همدان، کاشان، اصفهان، نطنز، فریزند، خوانسار، نائین، سده، گز، بروجرد، خمین، گلپایگان، تویسرکان، نهاوند، اراک، ملایر و غیره هستند (نقشهٔ شمارهٔ ۳).

گویشهای زردشتیان ایران نیز، که دری و گبری اهم نامیده شده اند، با این زبانها هم گروه و هم ریشه هستند، ابه طوری که مثلاً برای یهودیان همدان گویش زردشتیان قابل درک است. باید متذکر شد که منطقهٔ نفوذگویشهای مادی محدود به مرزهای کنونی ایران نیست و مثلاً گویش یهودی ـ تاتی منطقهٔ قفقاز گونهای از گویش تاتی است که خود از جمله گویش های مادی (ولی نه گویش های مرکزی) است .

نظر به اینکه بیشتر گویشهای یهودی ایران در گروه گویشهای مرکزی قرار میگیرند، بحث این مقاله بر این گروه متمرکز خواهد بـود. گـویشهای یـهودی مـرکزی دارای مشخصات خاص و مشترکی هستند که در اینجا به بعضی از آنها اشاره می شود.

# اول - بعضي مشخصات آواشناسي

بعضی مشخصات آوایی زبان مادی در این گویشها حفظ شده است، از جمله آوا یا صورت مادی z، بدین معنی که در مقابل بعضی کلماتی که در فارسی صوت d در آنها وجسود دارد در ایس گویشها صوت z وجسود دارد. فسیالمسئل دامساد یسا دومساد <sup>۳</sup>

۱ - کلمهٔ گبر، که متأسفانه مصطلحاً به زردشتیان یا بهدینان اطلاق می شود، صورت بدل شدهٔ کافر است و مانند
 کلمهٔ جهود بار معنایی منفی دارد. کلمهٔ بهدین ارجع است.

۲ - در مورد گویشهای بهدینان ر.ک. به:

V. Ivanov, "The Gabri Dialect Spoken by the Zoroastrians of Persia," Rivista degli Studi Orientali 16 (1934), pp. 31-97; Encyclopædia Iranica .v. "Behdinān Dialect".

<sup>3-</sup> E. Yarshater, Ibid., p. 460; Gilbert Lazard, "Judeo-Persian," Encyclopaedia of Islam (New Edition) IV (Leiden: E. J. Brill, 1978).

u ، الله عبرای دقت در بازنویسی اصوات از نشانه های خاصی استفاده شده که عبارتند از: a ، a ، a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a . a = a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a = a ، a = a = a = a ، a = a = a = a = a = a . a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a = a

راوا یا صوت  $\delta$  در اصفهانی در اصل z بوده که بعداً به  $\delta$  تبدیل شده) و âqâzumâ در آوا یا صوت  $\delta$  در اصفهانی در اصل z بوده که بعداً به  $\delta$  تبدیل شده) و âqazumâ مشهدی. به این نکته باید اشاره شود که زبان یهودیان مشهد هم از جمله زبانهایی است که به قهر زمان به بو تهٔ فراموشی سپرده شده و از آن فقط کلماتی چند باقی مانده است.

یکی دیگر از مشخصات آوایی این زبانها اینست که r در مقابل 8 فارسی می آید مثلاً pus (پسر) فارسی معادل pür نهاوندی، pir در همدانی و کاشی و بروجر دی و اصفهانی، por در یزدی، pur در کرمانی است.

دیگر اینکه z در برابر j در این گویشها است، مثل کلمهٔ (زیر) (zir)که در اصفهانی jir jir است و یا وزن، (zan)که در همدانی jan است و ریشهٔ (پز، (-paz)که در بروجردی -bepeju) pej = پخت) است.

# دوم - بعضی مشخصات دستوری

یکی از طرق دستهبندی گروههای زبانی در زبانشناسی بسر اسساس افسعال آنسهاست. گویشهای مرکزی یا مادی که بیشتر گویشهای یهودی جزو آنها هستند، سیستم فسعلی مشخصی دارند که با سیستم فعلی فارسی تفاوتهای آشکاری دارد.

به چند نکتهٔ مختصر در این مورد اشاره می شود.

مصدر (infinitive) در این گویشها مشابه فارسی است. در زبان فارسی هر فعل دارای دو ریشهٔ گذشته (ماضی) و آینده (مضارع) است و مصدر با اضافه کردن پسوند اشتقاقی به ریشهٔ گذشته ساخته می شود مثلاً «پُخت» ریشهٔ ماضی و «پَز» ریشهٔ مضارع است و با اضافه کردن «-ن» به «پخت»، مصدر «پختن» به دست می آید. در این گویشها نیز مصدر به همین صورت ساخته می شود، فی المثل در اصفهانی و همدانی و کاشی با اضافه کردن «- یا yan به ریشهٔ ماضی، مانند kant-an به معنی «کندن» در اصفهانی و کاشی. و hedâ-yan به معنی «دادن» در همدانی و مهدانی و مدانی.

فعل مضارع (simple present) از ریشهٔ مضارع و شناسه های فعلی یا ضمایر متصل ساخته می شود. مثلاً در فارسی مضارع فعل «کردن» از ریشهٔ مضارع «کُن» و شناسه های

#### هايده سهيم

فعلی، یعنی \_م، \_ی، \_د، \_ایم، \_اید، \_اند، ساخته می شود که می توان برای ایجاد حالت استمراری به آن پیشوند دمی، اضافه کرد. یعنی:

مغود جمع می کنم می کنیم می کنی می کنید می کند می کنند

در همدانی مضارع استمراری این فعل که از مصدر kartan است می شود:

هنرد جمع kerim kerân kerid keri kerend keru

که این -e-بلند در kerend همان یای مجهول است که در فارسی امروز از بین رفته است. در اصفهانی این صورت از مصدر kartan می شود:

> هغرد جمع kerim kerun kerid kere kerend keru

و همین صورت در کاشی از مصدر kādan می شود:

مغرد جمع keri(m) kerâ(n) keri(d) kere keran keru

در کاشی n در اول شخص مفرد و m در اول شخص جمع نامشخص یا اصطلاحاً بیرنگ ادا می شوند. ۱

۱ - اصوائیکه در پرانتز هستندمی توانند حذف شده یا تلفظ شوند. به عبارت دیگر هردو صورت مورد استفاده هستند.

می بینیم که در هر سه زبان اول شخص مفرد مثل فارسی به IT - ختم نشده و به IT - ختم می شود و سوم شخص مفرد به II - ختم می شود (keru). این از مشخصات اغلب گویش های این گروه زبانهاست ا. ضمناً می بینیم که در این صور تها پیشوندی مانند ومی استمراری دیده نمی شود ولی در بعضی زبانها نشانه هایی معادل آن یافت می شود. مثلاً در اصفهانی یک پسوند و جود دارد که معادل پسوند ومی استمراری در فارسی است و این فعل را در اصفهانی می توان به این صورت هم صرف کرد:

| جمع      | مفرد     |  |  |
|----------|----------|--|--|
| kerim-e  | kerun-e  |  |  |
| kerid-e  | keri-y-e |  |  |
| kerend-e | keru-v-e |  |  |

در دو صورت دوم و سوم شخص جمع تغییرات آوایی به خاطر وجود پسوند e-صورت گرفته است یعنی -y- و -v- به خاطر سهولت تلفظ اضافه شدهاند.

افعال لازم (intransitive verbs) یعنی آنهاکه مفعول صریح یا بیواسطه ندارند، مثل وخوابیدن، ورفتن یا وماندن، و افعال متعدی (transitive verbs) که مفعول صریح یا بیواسطه دارند، مثل ودادن، و آوردن، یا ودیدن، در حالت گذشته به صورتهایی متفاوت با فارسی صرف می شوند. مثلاً ماضی مطلق از مصدر وافتادن، که فعلی لازم است، در فارسی

| مغرد   | جمع     |
|--------|---------|
| افتادم | افتاديم |
| افتادى | افتأديد |
| افتاد  | افتادند |

است. مصدر این فعل در اصفهانی dar)kaftan) است و ماضی مطلق آن

مفرد جمع

<sup>1-</sup> Windfuhr, "Dialects," p. 249.

(dar)kaftomun (dar)kaftom

(dar)kaftodun (dar)kaftod

(dar)kaftošun (dar)kaftoš

و در همدانی ماضی مطلق مصدر dar)kaftan) می شود:

مفرد جمع

(dar)kaftim (dar)kaftân

(dar)kaftid (dar)kafti

(dar)kaftend (dar)kaft

در اینجا هم باز میبینیم که اول شخص مفرد در همدانی به n- ختم شده در حالی که در فارسی به m- ختم می شود (افتادم).

در کاشی همین صورت از مصدر daketan می شود

مغرد جمع

dāketi(m) dāketâ(n)

daketi(d) dākete

dākatan dākat

که nدر اول شخص مفرد (و همین طور m در اول شخص جمع) بیرنگ شده و کمکم از بین میرود.

در افعال هتعدی، یعنی افعالی که مفعول صریح دارند فعل ماضی به گونهای کاملاً متفاوت با سیستم فعلی فارسی صرف می شود. صرف این افعال در این گویش ها به صورت مجهول است و این مشخصهٔ گویش های مادی است که در زبان پهلوی نیز وجود داشته ولی در زبان فارسی از بین رفته است.

برای مثال: در زبان فارسی میگوییم «کاری راکردم» یا «جنسی را فروختم» ولی در این گویشها فعل صرف شده را می توان به این صورت ترجمه کرد که «کاری انجام شد به وسیلهٔ من» یا «جنس فروخته شد به وسیلهٔ او».

توضیح بیشتری لازم است. ماضی مطلق همان فعل «فروختن» را در نظر بگیرید. این

فعل در فارسی

مفرد جمع

فروختم فروختيم

فروختى فروختيد

فروخت فروختند

است. در همدانی ماضی مطلق از مصدر ferâtan عبارت است از:

مفرد جمع

be-mân-ferât be-m-ferât

be-dân-ferât be-t-ferât

be-šan-ferât be-š-ferât

که -be حرف اضافه، -ferât ریشهٔ ماضی، و -m و ,-m- و ,-t- -š-,-t- -š-,-t- -š-,-t- -š-,-t- و ,-mân-,-š-,-t- -šân- و ,-m- و ,-t- -š-,-t- -šân- و ,-m- و ,-t- ریش ماضی به شناسه های فعلی هستند. اگر فعلی با مفعول بیاید در این صورت این شناسه های فعلی به مفعول متصل می شوند. مثلاً kiye-t-ferât یعنی دخانه را فروخت، و فیره. توجه کنید که یعنی دخانه را فروخت، ... و غیره. توجه کنید که یعنی دخانه را فروخت، ... و غیره. توجه کنید که یعنی دخانه را فروخت این عبارت به همدانی می شود kiye-m-ferât

ماضی مطلق این فعل در اصفهانی از مصدر feratan مشابه همدانی است.

مفرد جمع

be-mun-ferât be-m-ferât

be-dun-ferât be-d-ferât

be-šun-ferât be-š-ferât

در کاشی همین صورت از مصدر herutan متفاوت با گویشهای مذکور صرف می شود.

مفرد جمع

munbārut bamerut

dunbārut baderut šunbārut bašerut

می بینیم که صورت این افعال در کاشی تحریف شده است، بدین معنی که bamerut در می بینیم که صورت این افعال در کاشی تحریف شده ادغام شده و به صورت -bam در اصل be-am-herut بوده که -be و ضمایر آمدهاند و h در ابتدای herut افتاده است. در صور تهای جمع، حرف اضافهٔ -be و ضمایر mun و dun و sun قلب شده اند یعنی جای خود را با یکدیگر عوض کرده اند.

آنچه تا به حال گفته شد البته مربوط به افعال با قاعده است ولی افعالی مثل «بودن»، «هستن» و «داشتن» که در همهٔ زبانهای هندواروپایی بیقاعده هستند، در این زبانها هم، که جزو زبانهای هندواروپایی هستند، صورتهای خاص دارند. مثلاً فعل «بودن» که در همدانی beðan، در اصفهانی beðan و در کاشی budan است و به ترتیب زیر صرف می شوند.

| هستند               | هستيد | هستيم              | هست               | هستی              | فارسى: هستم               |
|---------------------|-------|--------------------|-------------------|-------------------|---------------------------|
| hēnd                | hīd   | hīm                | hū                | hī                | همدانی: hân               |
| e <del>00</del> end | e00id | e <del>00</del> im | e <del>00</del> u | e <del>00</del> e | اصفهانی: e00 un           |
| han                 | hī    | hi <sup>(m)</sup>  | hu                | hē                | کاشانی: hâ <sup>(n)</sup> |

البته این گویش ها مشخصات دستوری و آوایی دیگری نیز دارند که برخی در بین همهٔ آنها مشترک و بعضی خاص یک یا چندگویش است که به خاطر طول کلام از ذکر آنها در اینجا خودداری می شود.

\* \* \*

در اینجا باید به زبان دیگری اشاره کرد که در بین یهودیان معمول بوده و آن زبانی است که به نامهای لوثراثی، لوثلاثی، لوتراثی و لوفلائی خوانده شده. از این زبان در متون

فارسی هم به نام لوتراثی ذکر شده ۱. نام این زبان از گنا ۱۳۲۳ می آید یـعنی ،نـه توراتی، به عبارت دیگر این زبان زبان توراتی یعنی عبری نیست. در حقیقت لوتراثی زبانی بوده است که یهودیان برای گفتگو با یکدیگر در حضور یک بیگانه (درواقع غیر یهودیان) به کار می بردند.

در اینجا این سؤال پیش می آید که یهودیان در حالی که زبان خاص خود را داشتند چرا باید احتیاج به زبان دیگری داشته باشند؟ باید باز توجه شما را به این موضوع جلب کنم که یهودیان در ابتدا به زبان منطقه ای که ساکن آنجا بودند صحبت می کردند. به مرور زمان که گونه ای از فارسی جانشین زبانهای محلی شد، ساکنان هر محل شروع به تکلم به آن زبان کردند و بیشتر آنها بجز یهودیان زبان محلی خود را فراموش کردند. به احتمال قوی لوتراثی زادهٔ زمانی است که زبان یهودیان و سایر مردم منطقه یکی بوده است.

لوتراثی آزبانی است باکلمات بسیار آرامی و عبری. تعداد بسیاری از اسامی در آن اعبری هستند، بعضی به همان صورت اصلی حفظ شدهاند مثل EVEN ( پپتر ) عبی سنگ یا ES به معنی درخت که در عبری جدید اِتص ( ایم ) تلفظ می شود. برخی کلمات تغییرات صوری کردهاند یا معانی آنها کاملاً معادل معانی آنها در عبری نیستند مثل کلمات تغییرات صوری کردهاند یا معنی صورت است و از پانیم ( ۱۹۴۵ ) عبری به معنی صور تها می آید، یا در خمینی EKELE ) عبری به معنی صور تها می آید، یا در خمینی EKELE ) معنی سگ که در عبری کِلِو ( پر پات

۱ - فرهنگ معین در توصیف کلمهٔ لوترائی می نویسد ، زبانی غیرمعمول که دو کس با هم قرار داده باشند که بدان سخن گویند تا دیگران از آن چیزی نفهمند، زبان شکسته .. دهخدا در لغت نامه این کلمه را به صورتهای لوترا و لوتره ذکر می کند و از قول فرهنگ جهانگیری می نویسد ، شکستهٔ زبانی ، زبانی بود که دو کس با هم قرار داده باشند که چون با هم سخن کنند دیگری نفهمد و آنرا زبان زرگری نیز گویند ». در حدو دالعالم نیز آمده ، مردم استر آباد به دو زبان سخن گویند یکی به لوترا [ی) استر آبادی و دیگری به پارسی کردانی ».

هر چه با خویش و آشناگوئی همه مرموز و لوتراگوئی (کمال اسمعیل)

۲ - برای توضیح مفصل تری از این زبان ر.ک.به:

Ehsan Yarshater, "The Hybrid Language of the Jewish Communities of Persia," ournal of the American Oriental Society 97/1 (January-March 1977), pp. 1-8.

٣ - مراد اسم دستوری است، مثل پسر، درخت، سیب و غیره، نه نام اشخاص.

۴ - حروف بزرگ (capital letters) نشان دهندهٔ کلمات یا بخشهایی از کلمانند که در اصل عبری یـا آرامـی
 هــتند. بخشهایی از کلمات که ایرانی هــتند با حروف کوچک نوشته شدهاند.

است و غیره.

ریشه های فعلی در لو تراثی اندک می باشد از این رو یک فعل می تواند چند معنی داشته باشد که گاهی حتی ممکن است در معنی مخالف هم باشند. معانی افعال نیز می توانند با کمک پیشوندها تغییر کنند. مثلاً ریشهٔ HEZ یا EZ به معنی رفتن و آمدن و رسیدن هر سه است. PEZ-un) که صورت متعدی آن است به معنی حمل کردن و آوردن و Pa-EZ به معنی برگشتن (به دو معنی رفتن و آمدن) است (پسوند اسا- و پیشوند -۷۵ هر دو ایرانی هستند) ایدر حالی که ریشه های فعلی به زبانهای آرامی یا عبری هستند، پیشوندها، پسوندها، شناسه ها، ضمایر، حروف اضافه و غیره به زبان محلی می باشند. یعنی شناسه ها یا ضمایر شخصی ای که در لو تراثی کاشان استفاده می شوند همان شناسه های فعلی گویش فیمودی کاشان است و شیره. مثلاً در لو تراثی نهاوند

## BENI-ci-mun â NAZK-un-dan

یعنی وپسرم را زدنده. ملاحظه می شود که کلمهٔ BENI (پسر)، که اسم است، و NAZK که ریشهٔ فعل است به معنی وزدن به آرامی هستند و ci - (پسوند تصغیر)، mun - (ضمیر ملکی متصل)، â (به معنی را)، un - (پسوند فعلی) و dan - (شناسهٔ فعلی) همه نهاوندی یعنی ایرانی هستند. بعضی از این کلمات و ریشه ها به مرور وارد گویش محلی شده اند و امروزه گویشگران کمتر آن ها را از زبان محلی تشخیص می دهند. مثلاً در گویش همدانی (و نه لوتراثی همدانی) همین کلمهٔ BENI-ci به صورت محبت آمیز به پسر اطلاق می شود.

لوتراثی بین همهٔ یهودیان ایران (با تفاوتهای مختصر) یکسان است و اشاره به وحدت ریشهٔ یهودیان ایران دارد. مطالعهٔ لوتراثی به همراهی سایر زبانهای یهودیان نه تسنها در مقایسهٔ تطبیقی گویش های ایرانی مؤثر است بلکه به تحقیقات زبانشناسی تاریخی عبری نیز کمک میکند ۲. ضمناً مطالعهٔ بیشتر این گویش ها ممکن است بتواند تاریخ دقیق تر ورود

<sup>1-</sup> E. Yarshater, "Hybrid Language," p.4.

<sup>2-</sup> Shaul Shaked, "Introduction," Irano-Judaica III (1994), p. 12.

یهودیان را به ایران مشخص کند.

متأسفانه لوترائی زودتر از دیگر زبانهای یهودی به سوی فراموشی رهسپار شده است. با همه گیر شدن فارسی، زبانهای محلی جای لوترائی را به عنوان زبان سری گرفتند. امروزتعداد بسیارکمی از یهودیان وجود دارندکه با این زبان آشینا هستند. باید توجه داشت که این زبان هرگز زبان مادری کسی نبوده است، به همین دلیل است که بعضی از محققان آن رازبانی مصنوعی نامیده اندکه شاید نام درستی نباشد. به نظر می رسدکه این زبانها \_ لااقل درقرن اخیر \_ بیشتر زبان کوچه و بازار بوده اند و به همین دلیل بیشتر مردان یهودی از آنها استفاده می کرده اند و همین قلّت متکلمین یکی از دلایل فراموشی زودرس این زبانها است. متأسفانه آنچه از این زبانها تاکنون ضبط شده بسیار اندک و ناکافی است و چنانچه زودتر اقدام به ضبط آنها نشود به زودی به جزکلماتی چند، نشانی از آنها باقی نخواهدماند.

محققین در مورد زمان پیدایش این زبان بحث دارند. با توجه به تغییرات زبانی که درسالهای اخیر درگروههای دیگر مثلاً مهاجران ایرانی امریکا در زمان حاضر دیده می شود، می توان در این مورد حدسهایی زد. می بینیم که ایرانیانی که به امریکا آمده اند پس ازمدتی ازکلمات انگلیسی استفاده می کنند. اما البته نحوه و میزان استفاده از کلمات انگلیسی در تمام طبقات یکسان نیست. آنها که مسن تر، فارسی زبان و یک زبانه هستند یعنی خیلی کم انگلیسی می دانند طبعاً کمتر ازکلمات انگلیسی استفاده می کنند و کلمات مورداستفاده شان منحصر است به آنچه که معادل فارسی ندارد، مثل «سوپر (ازsubway)». آنها که کمی «حوان ترند، درایران به مدرسه رفته اند، در بزرگسالی به آمریکا آمده اند و دوزبانه هستند به فارسی صحبت می کنند ولی فارسی شان با کلمات انگلیسی مخلوط می باشد. مقدار انگلیسی که این گروه استفاده می کنند البته بستگی به عوامل متعددی دارد، از جمله تسلطشان به زبان اصلی، تحصیلاتشان در آن زبان و میزان علاقه شان به حفظ آن. این افراد مثلاً می گویند «رفتم ایرپورت (airport) فلانی را پیکاپ (pickup) کردم». گروه سوم آنهایی هستندکه یادرکودکی به اینجا آمده اند یا در اینجا متولد شده اند. اینها فارسی سوم آنهایی هستندکه یادرکودکی به اینجا آمده اند یا در اینجا متولد شده اند. اینها فارسی سوم آنهایی هستندکه یادرکودکی به اینجا آمده اند یا در اینجا متولد شده اند. اینها فارسی سوم آنهایی هستندکه یادرکودکی به اینجا آمده اند یا در اینجا متولد شده اند. اینها فارسی سوم آنهایی هستندکه یادرکودکی به اینجا آمده اند یا در اینجا متولد شده اند. اینها فارسی

را از پدر و مادر یاپدربزرگ و مادربزرگ شنیدهاند، فقط کمی فارسی صحبت می کنند یا فقط این زبان رامی فهمند ولی به آن تکلم نمی کنند. این گروه درست به عکس گروه اول انگلیسی صحبت می کنند و فقط کلماتی چند از فارسی را که معادل دقیق انگلیسی ندارند استفاده می کنند. مثلاً:

Mom, I âbkeshed the rice. What should I do next?

My teacher was so bad axlăq today!

به نظر می رسد که این می تواند مسیری باشد که لوترائی طی کرده است. پس می توان نتیجه گرفت که لوترائی در زمانی مشابه این به وجود آمده است. یعنی نسل سوم یا چهارم مهاجران یهودی در ایران متوجه شدند که با استفاده از کلمات عبری یا آرامی، که به هرحال به واسطهٔ امور مذهبی تا اندازه ای با آن آشنا بودند، می توانند با همدیگر صحبت کنند بدون این که دیگران بتوانند گفته های آنها را درک کنند. اگر نسل سوم یا چهارم را درست فرض کنیم، شاید بتوانیم بگوییم که زمان پیدایش این زبان می تواند در حدود ۶۳۰ تا ۶۰۰ قبل از میلاد باشد. البته در حال حاضر این فرضیه ای بیش نیست و مطالعات بیشتری بر روی گویش های یهودی با توجه به زبانشناسی تطبیقی و زبانشناسی تاریخی برای ثبوت آن لازم است.

همانط ورکه همه به خوبی واقفاند، این زبانها در معرض فراموشی هستند. در ابتدای قرن اخیر میلادی باز شدن مدارس آلیانس ندای امیدی برای جامعهٔ یهود ایران بود. در این مدارس به دانش آموزان لباس مرتب پوشانیدند و برای اولین بار به آنها به طور منظم فارسی آموختند. به این ترتیب دو عامل مشخصهٔ ظاهر و لهجه (بار منفی سالها تحقیر) به تدریج از بین رفتند و جوانان به این نتیجه رسیدند که هرچه از آنچه صرفاً یهودی است مثل زبان وگفتار دور شوند و هرچه به مردم عادی نزدیک تر شوند از آزارها و اذیتها کاسته می شود. باز شدن مدارس دولتی، بسته شدن مدارس مذهبی و آزادیهای نسبی برای اقلیتها در دورهٔ رضاشاه زبانها و فرهنگ یهودیان را چند قدمی بیشتر به پایان راه نزدیک کرد. مهاجرت یهودیان به تهران و به شهرهای بزرگ و مهم تر از آن آمدن رادیو به ایران ضربه های بزرگی و مهاجرت یهودیان به این زبانها و فرهنگ وارد آورد. آنچه یهودی و شهرستانی به ایران ضربه های بزرگی و مسلمانی شیک. با انقلاب ایران و با مهاجرت اکثر یهودیان به بود منفور شد و تهرانی و مسلمانی شیک. با انقلاب ایران و با مهاجرت اکثر یهودیان به

### هايده سهيم

خارج، فرزندان ما در معرض زبانها و فرهنگهایی قرارگرفتندکه دیگر حتی مشابه زبان وفرهنگ مادری نبودند.

خوشبختانه بعضی از این گویشهای یهودی ضبط شده اند، هرچندکه فقط تعداد بسیاراندکی از آنها به صورت مقاله یا کتاب منتشر شده و در دسترس همگان قرار گرفته اند، ومتأسفانه برخی مدتهاست که به بوتهٔ فراموشی سپرده شده اند و بسیاری نیز به زودی به کلی فراموش خواهند شد.

ای کاش آنهاکه این گویشها را میدانند دانستههای خود را هرچه زودتر به دیگران نیزبیاموزند و دیگران آنها را که این زبانها را به یاد دارند ارج بدارند و سخنانشان را گرامی دارند. و همه به خاطر داشته باشیم که ما، یهودیان ایران، حافظ زبانهای باستانی این سرزمین هستیم.

## كتابشناسي

Ivanov, V., "The Gabri Dialect Spoken by the Zoroastrians of Persia," Rivista degli studi Orientali 16 (1934), 31-97.

Lazard, Gilbert, "Judaeo-Persian," Encyclopaedia of Islam, New Edition, vol.4 (1978),308-13.

-----, "Note sur le Jargon des Juifs d'Iran," inJournal Asiatique(1978), 251-55.

-----, "Remarques sur le Fragment Judio-Persan de Dandan-Uiliq," in Hommages et Opera Minoravol. 12, A Green Leaf: Papers in Honour of Professor Jes P. Asmussen(Leiden: Brill, 1988), 205-09.

Netzer, Amnon, "Rashid al-Din and His Jewish Background,"Irano-Judaica III: StudiesRelating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the Ages, ed. Shaul Shakedand Amnon Netzer (Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 1994), 118-26

-----, "Studies in the Spoken Language of the Jews of Iran" [in Hebrew], inCultureand History: Ino Sciaky Memorial Volume, ed. Joseph

#### هايده سهيم

Dan, Studies in Sephardi and Oriental Jewish Heritage (Jerusalem: Misgav Yerushalayim, 1987), 19-44.

Sahim, Haideh, "The Dialect of the Jews of Hamedan," in Irano-JudaicaIII: StudiesRelating to Jewish Contacts with Persian Culture Throughout the Ages, ed. Shaul Shakedand Amnon Netzer (Jerusalem: Ben-Zvi Institute, 1994), 171-81.

Schmitt, Rsdiger, ed., Compendium Linguarum Iranicarum (Wiessbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1989).

Utas, Bo, "The Jewish-Persian Fragment from Dandan Uiliq,"Orientalia SuecanaVII (1968), 123-36.

Windfuhr, Gernot L., "Behdinan Dialect," Encyclopaedia Iranica IV, ed. Ehsan Yarshater (Costa Mesa, CA: Mazda Publishers, 1990), 105-8.

-----, "Central Dialects,"Encyclopaedia IranicaV, ed. Ehsan Yarshater (Costa Mesa, CA: Mazda Publishers, 1992), 242-52.

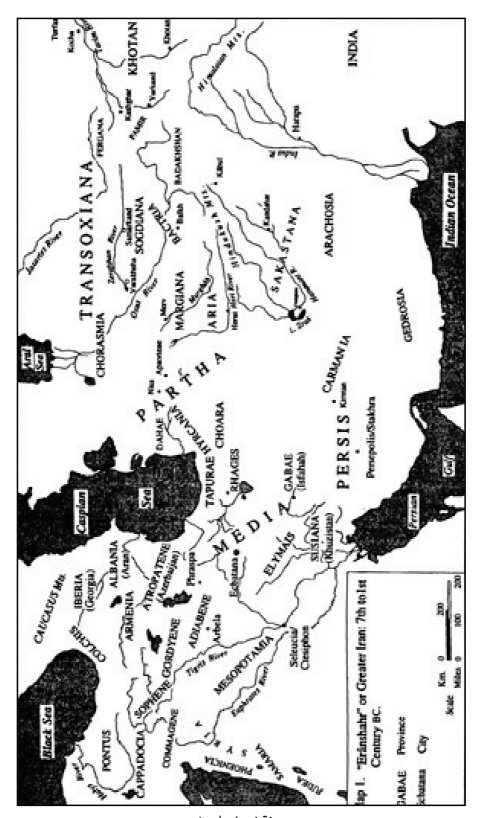
-----, "Dialectology," in Encyclopaedia Iranica VII, ed. Ehsan Yarshater (Costa Mesa, CA: Mazda Publishers, 1996), 362-70.

Yarshater, Ehsan, "The Jewish Communities of Persia and Their Dialects," inM<sub>1</sub>morial Jeande Menasce, ed. Ph. Gignoux and A. Tafazzoli, Fondation Culturelle Iranienne 185 (Louvain,1974), 453-66.

-----, "The Hybrid Language of the Jewish Community of Persia," in Journal of the American Oriental Society 97 (1977), 1-8.

-----, "The Dialect of Borujerd Jews," in Archaeologia Iranica et Orientalis: Miscellanea in Honorem Louis Vanden Berghe, ed. L. De Meyer and E. Haerinck (Gent, 1989), 1029-46.

سهیم، هایده گویش یهودیان همدان تز فوق لیسانس دانشگاه تهران ۱۳۵۳. کلباسی، دکتر ایران گویش کلیمیان اصفهان (یک گویش ایرانی) (تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۳). و با تشکر از آقای ژوزف دلیجانی برای کلمات کاشی.



نقشه شماره ۱



نقشه شماره ۲



نقشه شماره ٣

شیرین دخت دقیقیان متولد اسفند ماه ۱۳۳۶ خورشیدی (۱۹۵۷ میلادی) در تهران است. در سال ۱۳۵۴ تحصیل خود را در رشتهٔ شیمی دانشگاه ملی آغاز کرد. در سال ۱۳۵۸ اولین ترجمهٔ او به صورت کتابی دربارهٔ تاریخ روسیه منتشر شد. شیرین دخت دقیقیان پنج سال عضو هیئت تحریریهٔ روزنامهٔ تموز بود. یکی از تألیفات وی «منشأ شخصیت در ادبیات داستانی» \_ پژوهش در نقش پروتوتیپها در آفرینش ادبی \_ هم اکنون در دانشگاه آزادایران در رشتههای ادبیات و زبان و نیز در دانشگاه هنر به عنوان کتاب درسی تدریس می شود. آثار ترجمهٔ اوکه برخی چون هور لا و اسطوره شناسیها در بردارندهٔ گفتارهای پژوهشی از خود مترجم هستند، عبارتند از:

- \* «تولستوی از دریچهٔ یادها» بخشی از یادهای تولستوی و معاصرینش.
- \* هورلا (مجموعه داستان کوتاه) گی دو موپاسان \_ همراه با پژوهشی دربارهٔ زندگی و درونمایههای گوناگون آثارموپاسان از سوی مترجم. این کتاب در پاییز ۱۳۷۳ از سوی مجلهٔ ادبی آدینه پرفروش ترین کتاب در زمینهٔ ادبیات داستانی اعلام شد.
- \* رمان «داستان پسرم» My Son's Story نوشتهٔ نادین گوردیمر نویسندهٔ زن یهودی و عضوکنگرهٔ ملی آفریقاکهبرندهٔ جایزهٔ نوبل ادبی ۱۹۹۱ شد.
- \* رمان «دلبند» Beloved اثر تونی ماریسون نویسندهٔ زن سیاهپوست آمریکایی که برندهٔ جایزهٔ نوبل ادبی ۱۹۹۳شد.
- \* «اسطوره شناسیها» اثر رولان بارت منتقد و فیلسوف فرانسوی، که بررسی اسطوره از دیدگاه دانش نشانه شناسی Semiologie است.
- \* «نوشتار یا زندگی» نوشتهٔ ژرژ سامپرن، وزیر فرهنگ کنونی اسپانیا، که رمانی فلسفی است در بررسی تجربهٔاردوگاههای مرگ نازی.

# بررسى تطبيقى يهودى ستيزى دركشورهاى اروپايى و ايران

در طول تمدن، جریان خردستیزی همواره نمایندگانی داشته است. به موازات آن که دانش راه خود را گشوده است، نیروهای تاریکی نیزکه از ژرفای دهشتهای ماقبل تاریخ انسان

به جا ماندهاند، همواره دست اندرکار بودهاند. تاریخ اندیشه رقص خونین و رزمپرشور میان خرد و نادانی و دانش و جهل بوده است.

دراین مجال اندک که به مناسبت کنگرهٔ تاریخ شفاهی یهودیان ایران به من داده شده است، می کوشم در عین پرداختن به تاریخچهٔ آنتی سمیتیزم، بیشتر نقّادی آنتی سمیتیزم، چونان یک جریان خردستیز و نیز دیدگاه های مشهور ترین فیلسوفان نقّاد آن را مطرح کنمو در این رهگذر به مقایسهٔ تطبیقی سیر این پدیده در اروپا و ایران برسم.

شاید روش شناسی این بحث در قیاس با بحثهای عاطفی \_ مذهبی دربارهٔ آنتی سمیتیزم سرد و خشک باشد، اما به گمان من نگاهی فلسفی خواهد بود به برخی سویه های خاص آن که دستکم در میان ماکمتر مطرح شده است.

# آنتی جودائیزم \_ یهودیت ستیزی

«تمدن پیروزی اجتماع است بر طبیعت که هرچیز را به طبیعت ناب تبدیل می کند.» تئودور آدورنو (۱)

آنتی جودائیزم هرچند که پیش درآمد آنتی سمیتیزم است، اما تمیز مرزهای این دوپدیده ضروری است. در دنیای باستان تفکری پدید آمد که برخلاف کیشهای روزگارخود، نه به چند خدایی، بلکه به تک خدایی باور داشت. ابراهیم بتها را شکست و تبر را به دست بت بزرگتر داد. شاید برهان ابراهیم در برابر بت پرستان \_ که اگر بتها آفریدگار هستی هستند، پس بت بزرگتر می تواند بتهای کوچک تر را بشکند \_ آغاز برهان عقل سلیم دربرابر خرافه باشد و این آغاز رشته ای دراز بود. مناسک آیینی مذاهب آن زمان با موازین تفکر یهودی تضاد داشت. یهودیت با قربانی کردن کودکان و زنان در پای خدایان، خونریزی، فساد، سجده به بتها و بت انگاری انسان سر آشتی نداشت و بر دیدگاههای خود پافشاری

می کرد. آنتی جودائیزم طبیعتاً واکنش دنیای قدیم در برابر تفکر یهودی بود. بیراه نرفتهام اگر بگویم یهودیان گالیلهها و جوردانو برونوهای دنیای باستان بودند.

دو فیلسوف آلمانی، تئودور آدورنو و ماکس هورکهایمر در اثر خود به نام «عناصریهودیستیزی» اشاره می کنندکه: «یهودیان تبلور تکخدایی بودند... آنها تابوها را بهاندرزهای متمدنانه تبدیل کردند، در حالی که دیگران هنوز در بند جادو بودند.» (۲) همین فرق در ساختار اقتصادی جوامع یهودی نیز دیده می شود. در حالی که اقوام دیگر اکثراً گلهدار، صحراگرد، راهزن و یا مانند رومیان بردهدار بودند، کشاورزی اصلی ترین شیوهٔ تولید جوامع یهودی بود. حرام بودن شکار و تقدس کشاورزی که در داستان رقابت عساوشکارچی و یعقوب بر سر تبرک شدن از سوی پدر درمی گیرد، نمادي از تأكيد يهوديت بهشيوهٔ توليد پيشرفتهتر است. قوانين يهوديان دربارهٔ منع و محدودکردن برده داری وایستادن در برابر اصلی ترین شکل بندی اجتماعی\_اقتصادی روزگار باستان بود. یهودیاندر رم باستان استواری قهرمانانهای در باورهای خود نشان دادندکه نمادی از رویارویی پکتاپرستی با تمدنی بود که برای سرگرمی، شیرها را به جان گلادیاتورهای اسپرمیانداخت. قیام برکوهنا (۱۳۰ میلادی) پایههای امپراطوری روم را لرزاند. فریسیانچونان برآمد زحمتکشان یهودی در برابر اشراف، که فقط به مراسم قربانی کردن و دعامی پر داختند، اصل را آموختن تورات می دانستند و نقش بزرگی در سپردن آن به نسلهای بعدی داشتند. قیام مکابی ها صفحه هایی از تاریخ حماسی جهان بشمار می رود. امایهودیت با تفکر زردشتی دارای تضادکمتر و عناصر مشترک بیشتری بود. یهودیان وزردشتیان مردمانی کشاورز بودند. دستورهای این دو دین پیروان خود را وادار به پیرویاز اصولی انسانی می کرد و یکتاپرستی آنان را به یکدیگر نزدیک مىساخت. چند قرنپيش از ميلاد، كوروش هخامنشى بابل راگرفت، يهوديان را آزادكرد و آنان را دربازگشت و آبادكردن خانهٔ خدا آزادگذاشت. كمبوجيه هنگام تسخير مصر، معابد خدایان مصری را ویران کرد ولی به عبادتگاه یهودیان کاری نداشت. ارجی که تورات به هخامنشیان می گذارد، از همین رو است. (۳)

تاریخ یهودیان ایران در این دوره، در کتابهای عزرا و نحمیا بازتاب یافته است. مردمایران باستان با گشاده رویی پذیرای مهاجران یهودی می شدند. به ویژه یهودیان درماوراءالنهر (سـمرقند، بخـارا و...) که مردمان آن آوازهٔ بلندی در میهمان نوازی داشتند، وطن می گزیدند. (۴)

بیشک قانونهای محدودکنندهٔ مالکیت یا مقام در مورد یهودیان جایی در ایرانباستان نداشت. وجود یهودیان در طبقهٔ حاکم آن روزگارگواه این نکته است. ملکههاییهودی دربار هخامنشی (زن کوروش دختر زرووابل پادشاه یهود، استر همسرخشایارشاه)، مردخای در دربار اخشورش و عزرا نبی در دربار اردشیر دوم جایگاه بلندی داشتند. در این زمان استادان یهودی دانشگاههایی در ایران داشتند و به آموزش پزشکی ودانشهای دیگر دوران خود می پرداختند. (۵)

موارد نادر آنتی جودائیزم در دسیسهٔ نافر جام هامان، وزیر خشایار شاه وگواس پزشک دربار اردشیر سوم نمود می یابد.

اشکانیان با اقوام دیگر مدارا می کردند و در زمان آنها همچنان روابط یهودیان وایرانیان مثبت و سازنده بود.(۶)

در دورهٔ ساسانیان، پس از تسلط موبدان برکارهای سیاسی کشور، در شیوهٔ مدارا بامذاهب دیگر تجدید نظر شد. مزد کیان و مانویان سرکوب شدند. اوج گیری فشارفرمانروایان و شکاف ژرف میان کاستهای اجتماعی بکارگیری خشونت جانبدارانه را برای طبقات حاکم ناگزیر می کرد. موبدان ساسانی همزمان با رهبران کلیسا در کشورهای مسیحی، کارها را به دست گرفتند. در دورهٔ یزدگرد ساسانی مردم ایران آزار بسیار دیدند. آنتی جودائیزم رشد کرد و یهودیان نیز آزار دیدند. (۷)

یهودیان دوران باستان، در هر سرزمینی که زندگی می کردند، با وجود دشمنیها ودسیسه ها، با روحیه ای سازنده به کار و گسترش دانش می پرداختند. آنها هرگز نسبت به سرزمینهایی که در آن وطن می گزیدند و به ویژه ایران بی تفاوت نبودند و بازتاب این روحیه را در کلام یرمیای نبی می بینیم: «در راه نیکبختی کشوری که در آن زندگی می کنید، بکوشید!»

# تبلورآنتيسميتيزم

اگر آنتی جودائیزم، مبارزه آیینهای دوران کهن با یهودیت بود، آنتی سمیتیزم شکل جمود یافته و اسطورهای شدهٔ این مبارزه بشمار می رفت که در هالهای از خرافهها وافسانهها پیچیده شد و پاپها برای استوارکردن موقعیت سیاسی خود، در میان ناآگاهان به آن دامن زدند. در میان نقّادان برجسته ای که استحالهٔ «یهودیت ستیزی» به «یهودی ستیزی» را بررسی کرده اند، می توان به هانا آرنت نقّاد و فیلسوف آلمانی معاصر اشاره کرد. او دراثر خود به نام: ۸) The Origins of Totalitarianism و نیز در:

سول فرید لاندر اسطورهٔ یهود با جنبهٔ نژادی نیز آمیخته شد و آنتی سمیتیزم را شکل سسول فرید لاندر اسطورهٔ یهود با جنبهٔ نژادی نیز آمیخته شد و آنتی سمیتیزم را شکل بخشید که نه یک شیوهٔ تفکر، بلکه یک حرکت هیجانی شد و پشت آن نه بر براهین عقلانی، بلکه رسوبی از خرافه ها و وحشتهای قرنها تاریک اندیشی نهفته است. کم کم یهودی ستیزی دراروپا قوانین حقوقی مدون خود را یافت. حق مالکیت بر زمین و داشتن اسلحه از یهودیان گرفته شد. آنان به کارهایی چون صنعتگری، دوره گردی، بازرگانی و تجارت روی آوردند. آدورنو در دیالکتیک روشنگری می نویسد: «تجارت پیشهٔ یهودی نبود، بلکه سرنوشت یهودی بود.» (مانند یهودیان هلند) و نیز از راه اندوختن سرمایه یعنی تنها شکل مالکیت مجاز برای آنان. از این رو یهودی از این پس به کمک پول به گونه ای مالکیت دست می یابد که نیازی به اصل و نسب و نژاد ندارد. (۱۰)

فرمانروایان اروپا در وجودگرایش ضدیهود، یکی از بهترین خدمتگزاران خود رامی دیدند. آنان به محض اوج گیری تضادها و ناخشنودیها، خشم مردم را به سوی هدفی موهوم یعنی یهودیان متوجه می کردند.

قرون وسطی برای یهودیان اروپا دورانی سیاه و خونین بود. روحانینمایان مسیحی وفرمانروایان اروپا به طمع دستیابی به ثروتهای کشورهای شرقی اعلام جنگ صلیبی

کردندو به سوی کشورهای مسلمان یورش بردند. این نکته در تاریخ ثبت است که همزمان بابرخاستن هر موج جنگ صلیبی کشتار و غارت یهودیان در اروپا آغاز می شد. لئون پولیا کوف در: ".The History of Antisemitism"به گفتهٔ یکی از کشیشان مبلّغ جنگهای صلیبی در سال ۱۱۴۶ میلادی اشاره می کند:

«چرا ما به آن سرِ دنیا میرویم تا با اقوام دیگر بجنگیم اما به کسانی که بیشترین دشمنی را با مسیح داشته اند درکشورهای خودمان کاری نداشته باشیم؟»(۱۱)

در روئن فرانسه، همه یهودیان جزگروه اندکی که ناگزیر تغییر مذهب می دهند، کشته می شوند. یکی از هولناک ترین کشتارها در درهٔ راین آلمان از سوی لشکریان صلیبی صورت می گیرد و نیز در لندن، یورک و استنفورد. در ابتدای قرن چهاردهم در اروپاخشکسالی (۱۳۱۷-۱۳۱۵) و طاعون (۱۳۴۹-۱۳۴۷) در گرفت. در پاریس صدها نفر در اثرگرسنگی مردند. دهقانان آواره شدند و محافل کلیسا خشم آنها را به سوی یهودیان متوجه کردند. مُبلّغین می گفتند که طاعون انتقام شیطان از مسیحیان است که به وسیلهٔ عمّال خود یعنی یهودیان آن را سرایت داده است. (۱۲) حتی به زور شکنجه از چند یهودی اعتراف گرفتند که در آب شهر زهر ریخته اند. (۱۳) این اتهام وقتی حقیقت نمایی پیدامی کرد که ناآگاهان می دیدند یهودیان کمتر طاعون می گیرند و شمار تلفاتشان کمتر است. آنها در اثر سالها و قرنها شایعه پردازی، واقعیت مقررات سخت بهداشتی یهودیان دربارهٔ خورد و خوراک را نمی دانستند. در همین دوران گتوها شکل می گرند.

در آن روزگار یهودیان اروپا نتوانستند زندگی فرهنگی چشمگیری داشته باشند، اما بااین وجود بر سر اصول خود پایداری و در برابر دادگاههای تفتیش عقاید ایستادگی کردند. به قول برتراند راسل در تاریخ فلسفهٔ غرب، آنها «چنان عذاب و آزار می دیدند که نمی توانستند جز پرداختن پول برای ساختمان کاتدرالها وکارهایی از این قبیل سهمی در تمدن داشته باشند.» (۱۴)

اما در همان دوران، یهودیان مشرق زمین وضع دیگری داشتند. راسل در ادامهمی نویسد: «در این دوره فقط در میان مسلمانان بود که با یهودیان به مهربانی رفتار می شد وقوم یهود می توانست فلسفه و اندیشه های روشن را دنبال کند. در قرون وسطی مسلمانان ازمسیحیان متمدن تر و انسان تر بودند. » (۱۵)

از محیط فرهنگ اسلامی اسپانیای غربی (شهر قرطبه) دانشمندی برخاست که به گمانبسیاری از مورخان فلسفه، زمینه ساز نوزایی فلسفی و روشنگری شد. هنگام درنگ برگسترهٔ هفت قرن تأثیرگذاری ابن مایمون (هارامبام) باید به تأثیر متقابل فرهنگ اسلام ویهود نیز اشاره کنیم. بایدگفت که یهودیت در مواردی از اسلام بهره جسته است.

دانشمندان یهودی علم کلام را از معتزله، که متکلمان اولیهٔ اسلام بودند، گرفتند. هرچندبا روی کار آمدن فرقهٔ متعصّب موحدون، یهو دیان قرطبه ناچار به گریزیا تغییر ظاهری مذهب شدند، اما خانوادهٔ ابن مایمون توانست در مصر خلفای فاطمی ساکن شود. از این رومی توان فهمید که یهو دیان مصر در این دوران آزادی و رفاه داشتند. (۱۷) ابن مایمون تفسیر مشهور خود به نام دلالت الحائرین را به زبان عربی و خط عبری نوشت. هدف این کتاب همخوانسازی تورات با موازین خردگرایی و فلسفه و به گونهای، تطبیق فلسفه باشریعت یهود بود. از این رو هارامبام نه تنها از پیشروان خردگرایی زمان خود، بلکهپایهگذار روشنگری است و این مهم را از راه تأثیرگذاری بر اسپینوزا به اوج میرساند. دانشمندان مسلمان از جمله ابو عبداله تبریزی بر دلالتالحائرین شرح نوشتندکه در قرنچهارم میلادی در قاهره منتشر شد. ترجمهٔ لاتین این کتاب مورد استفادهٔ دانشمنداناروپایی قرون وسطی از جمله آلبرت بزرگ و توماس آکونیاس قرارگرفت. در قرنهای بعدی در آثار فیلسوفانی چون لایپنیتس و هگل، استناد به این اثر مهم یافت میشود.ابن مایمون افزون بر دانش خود، انسانی آزاده بود. در دائرهٔ المعارف اسلامی به نقل از اواین جمله آمده است که: «به دست آوردن یک درهم از راه نسّاجی یا نجّاری بهتر ازدریافت حقوق برای مقامربایی است.» او به همین دلیل به طبابت پرداخت و از پزشکانبزرگ دوران خود شد. او پزشک دربار خلفای فاطمی مصر و سپس صلاحالدین ایوبی،سردار مسلمان جنگهای صلیبی بود. یهودیان از اسپانیای غربی چونان پل ارتباطفرهنگی میان شرق و غرب سود جستند و فلسفهٔ ارسطو را به اروپا انتقال دادند. دانشمندانمسیحی به کمک این رهآورد، فلسفهٔ اسکولاستیک را تدوین کردند. تا پیش از جنگهای صلیبی تجارت کالا از شرق به غرب در انحصار یهو دیان بو د و دانشهایی چون کیمیاگری وستاره شناسی توسط آنها

به اروپا راه یافت.

پس از آنکه فردیناند اسپانیا را گرفت، دوران آسایش یهودیان نیز به سر رسید. اموال آنها مصادره شد. یا به زور تن به غسل تعمید می دادند یا کشته می شدند. برخی بهتر دیدندکه دست خالی به هلند مهاجرت کنند. (۱۸) فردیناند از راه مصادرهٔ اموال آنان ثروت فراوانی به دست آورد. ویل دورانت تاریخ نویس مشهور در کتاب تاریخ فلسفه می نویسد: «تقریباً در همان سال که کریستف کلمب آمریکا را کشف کرد، فردیناند نیز یهود را کشف کرد.» (۱۹)

در سرزمینهای زیر فرمان خلفای مسلمان (به جز هارون الرشید) یهودیان زندگی آسوده ای داشتند. آن گونه که دکتر حبیب لوی در تاریخ یهود ایران ذکرکرده است، ربی دانیال بن حسدای رهبر روحانی یهودیان بغداد بود و خلیفه دستور داده بود که هر عرب یایهودی و ملیت دیگرکه از جلوی پایش بلند نشود، تنبیه گردد. سلاطین در دربار خلیفه می ایستادند ولی ربی دانیال می نشست. (۲۰)

ایران نیز زیستگاه امن یهودیان بود. آنها در همهٔ بلاهایی که بر سر ایرانیان می آمد، همراه و همدرد بودند. اگرچه خلفای بغداد اکثراً با یهودیان خوب بودند، اما یهودیان ایرانی به دلیل فرودست بودن ایرانیان و ستمی که به آنان می رفت، هوادار سلسلههای استقلال طلب بودند. برخی از این سلسله ها شیعه بودند و یهودیان ایرانی با شیعیان مناسبات صلح آمیزی داشتند. زمینهٔ تاریخی آن به قسم وفاداری ۹۰ هزار یهودی در شهر انبار با حضرت علی داشتند. زمی گردد. (۲۱)

رابطهٔ فکری یهودیان با نهضتهای شعوبیه و به ویژه تأثیر پیروان قبالا بر اسماعیلیه، حروفیه و فرقههای تندرو وحدت وجودی جای یژوهش بسیار دارد.

متن رساله های اخوان الصفا، راه این پژوهش را هموارتر می کند. این فرقه با این باور که مذهب اسماعیلیه همهٔ مذاهب و دانشها را در برمی گیرد، در آموزه های خود آشکارا گزیده هایی از اندیشه های یهودی و مسیحی را وارد می کند. (۲۲) ارجی که فرقه های باطنیه، اسماعیلیه و قرمطیه به انسان می گذارند، بسیار نزدیک به اندیشه های یهودی در قبالا است. در رسالهٔ بیست و چهارم اخوان الصفا می خوانیم: «آدمیزاده

جهانی کوچک است وجهان آدمیزاده ای بزرگ» (۲۳) هنگام نوشته شدن این جمله، یک قرن و اندی ازشکل گیری زوهر و شمای آفرینش جهان که از سویی شبیه به بدن انسان است، می گذرد. امین مألوف در رمان سمرقند اشاره ای به وجود کتابی می کند به نام رازهای جاویدستارگان و اعداد درکتابخانهٔ الموت. (۲۴) در مجموع تفتیش عقاید مدرسی گرایان ودیدگاه حاکم بر اروپای قرون وسطی جایی برای مدارا و تبادل نظر خلاق با مذاهب دیگرباقی نمی گذاشت. اما نگرش عرفانی، زنده و پویا در ایران که همواره با دیدگاههای اجتماعی هم جوشی داشت و نیز برخورد احترام آمیزکتاب آسمانی مسلمانان با پیامبران یهود زمینه ساز هم زیستی یهودیان و مسلمانان می شد. در تاریخ آمده است که صوفیان قرنهای چهارم و پنجم در خانقاه های خود را به روی همهٔ مردمان، خواه اسماعیلیه، علوی و خواه پیروان ادیان غیر اسلام چون یهودی، مسیحی و زردشتی می گشودند و بدون داشتن هدف دعوت مذهبی، خواهان اتحاد همه یکتاپرستان راستین می گشودند و بدون داشتن هدف دعوت مذهبی، خواهان اتحاد همه یکتاپرستان راستین بودند. (۲۵)

سیل بنیان کن مغول امنیت یهودیان در ایران را نیز مانند دیگر دستاوردهای فرهنگایرانی نابود کرد. یهودیان در کنار هم میهنان مسلمان خود همه جاکشتار همگانی شدند، از جمله در نیشابور، سبزوار و مراغه. نخستین فتنه بر ضد یهودیان، در دوران فرمانروایی مغولان در ایران، پس از کشتن سعدالدوله وزیر یهودی ارغونشاه مغول رخ داد و یهودیان تبریز چپاول و کشتار شدند. ایران که به باور برخی تاریخ نگاران، پیش از حملهٔ مغول به پایهای از رشد اجتماعی، فرهنگی و فن سالاری رسیده بود که می توانست مهد انقلاب صنعتی دنیای نوین باشد، در اثر یورش مغول دچار چندین قرن وقفه شد و در این فاصله اروپا پیش افتاد.

# ورودآنتىسميتيزم بهايران

دیدیم که آنتی سمیتیزم از بنیانهای اندیشهٔ ایرانی بس دور است. اما این قبای ژنده، تحفهٔ لردهای انگلیسی به دربار شاه عباس صفوی بود. دشمنی انگلستان با عثمانی، این کشور را به سوی شاه عباس کشاند. در عثمانی یهودیان به آسودگی می زیستند و از این رو

یهودیان بسیاری از آلمان به قلمرو عثمانی مهاجرت کردند. شاه عباس برای جلب رضایت سفیران انگلستان از ارامنه پشتیبانی می کرد و یهودیان راکشتار می کرد. هرچند که شاه عباس به نام دین این کار را می کرد، اما ادعای او هنگامی باطل می شود که در تاریخ به شرحشرابخواریهای او بر میخوریم و نیز میبینیم که در نزدیکی اصفهان دهكدهٔ پرورشخوك تأسيس ميكند. (۲۶) افسانهٔ ريختن خون بچه در فطير نیز سوغاتی از اروپای قرون وسطی بود که تأثیر یهودی سیتیزی را در منحرف کردن سمت گیری مردم آزموده بود. ازاین تاریخ به بعد آنتی سمیتیزم به شکل اسطورهای خود در ایران پدیدار شد. کشتارها، غارتها، تغییر مذهبهای اجباری، محدود شدن کار و كسب و فقير شدن يهوديان ايران آغاز مي شود. رسماً قوانيني وضع شدكه يهودي را از پوشیدن لباس نو و خرید میوهٔ تازهباز میداشت. جزیهها سنگینتر می شد. مردان فقط حق پوشیدن لباس متقال آبی و زنهاچادر دورنگ زنگولهدار داشتند. همین ظاهر بعدها خود مایهٔ ریشـخند شد. یهودیان را بهانواع اتهامها زجر میدادند، همچون ملا عباکه حاضر به تغییر مذهب نشد و جلوی شاه عباس پیش سگهای درنده انداختند. (۲۷) یهودیان درگتوهای خود حق نداشتند درگاهخانهها را رنگ سفید بزنند و زبالهها را بسیرون ببرند. فقر و رنج بی اندازه، از آنان مردمانی غمزده ساخت که به قول دکتر حبیب لوی از بسیاری گریه و نالهٔ سوگواری لهجهٔ حرفزدنشان با صداهای کشدار و دلخراش همراه شد. سارتر در Reflexions sur la Question Juive (تأملي بر مسئلة یهود) مینویسد: «نه فقط بایداز مسیحیت پرسید «یهودی کیست» بلکه باید پرسید که تو از یهودیان چه ساختی؟»(۲۸)آنچه شاهان صفوی و بعداً زندیه و قاجاریه از یهودی ایرانی ساختند نیز چنین بود. برای آنان یهودی ستیزی رویهٔ سودمندی بود. به طور کلی نقّادان آنتی سمیتیزم به این جنبهٔ مهمپرداخته اند. در دیالکتیک روشنگری می خوانیم: «رفتاریهودی ستیزانه در شرایطی پدیدمی آیدکه انسانهای کور شده و محروم مانده از سوبژکتیویتهٔ خود، مانند سوژههایی به حالخود رها شدهاند. از بیرون حرکات آنها مرگبار ولی بدون معناست... پوگرومها (یهودی کُشیها) نشان دهندهٔ ناتوانی اندیشه، فهم و در نهایت حقیقت است. این بازیخطرناک کشتار، زندگی احمقانهای را استوار مي كندكه مردم تسليمش شدهاند. آنتي سميتيزم مانند سوياب اطمينان عمل مي كند و

کینه بر سر قربانیان بیدفاع خالی می شود.» (۲۹) ژان پل سارتر نیز در Reflexions... تأکید می کندکه: «آنتی سمیتیزم حرکتهای انقلابی را به سوی افراد مشخص می کند و نه نهادهای مشخص.» (۳۰)

در ایران، در تمام این مدت اعتراضهای دانشمندان و روحانیونی چون ملا محسن فیض کاشانی در زمینهٔ ستم به یهودیان بی فرجام می ماند. یکی از صفحه های تأثیرگذار تاریخ دربارهٔ این همدردی روشنفکرانه، سخنان میرزا رضای کرمانی است. او در اقرارهای خودمی گوید که یک بار در باغی فرصت بهتری برای ترور ناصرالدین شاه داشتم ولی چون در گوشهٔ آن باغ عده ای یهودی حضور داشتند منصرف شدم زیرا اگر شاه را می کشتم، خون را به گردن یهودیان می انداختند و فاجعه به بار می آمد.

یهودیان ایرانی راه دشواری را پیمودهاند تا سرانجام به شرایطی مشابه روزگار دیرین خود برسند. این روند از انقلاب مشروطیت آغاز شد. از گتوی تهران مجاهدانی بهمشروطه خواهان پیوستند. (۳۱)

پس از فتح تهران یهودیان محلهٔ تهران جرأت کردند زباله ها را جمع کنند. پاکیزه سازی روزانهٔ کوچه ها را سامان دهند. دیگر پوشیدن لباس نو فاجعه به بار نمی آورد. مشروطه خواهان در دفع دسیسه های ضدیهود با یهودیان همکاری دائمی داشتند.

در شمال ایران، در روسیهٔ تزاری نیز، کم کم بساط پوگرومهای تزارها برچیده می شد. یهودیان روسیه در پی به دست آوردن امنیت و حقوق خود بودند. هرچند پس از انقلاب۱۹۱۷ اوهام ضدیهودی باقی ماند و به ویژه در دوران استالین فاجعه به بار آورد، امارهبران اولیهٔ آن انقلاب به یهودیان به دیدهٔ احترام می نگریستند. (۳۲)

بی شک از خود می پرسیم که مردمان یهودی جهان، از دیرباز، چگونه زیر این همه فشار مرگبار زندگی فرهنگی خود را پی گرفته اند؟

من این راز را در جملهای از اسپینوزا یافتم که حکمتی یهودی در آن بازتاب دارد. اسپینوزا می گوید: «انسان آزاده کمتر از هر چیز دیگر به مرگ می اندیشد و حکمت او تفکر دربارهٔ مرگ نیست، بلکه تفکر دربارهٔ زندگی است.»

# آنتی سمیتیزم در دنیای مدرن

دوران نوزایی و روشنگری دستاوردهای بزرگی همراه داشت. تأکید بر آزادی فردی و حقوق بشرگذشته از نژاد، مذهب و ملیت از سوی فیلسوفان انقلاب فرانسه، هوای تازهای بود که به همهٔ ستمدیدگان دوران تاریک اندیشی در دفاع از حقوق خود یاری کرد. درهمین راستا یهودیان اروپا نیزکم کم از زیر فشارها قد راست کردند که خود تاریخی درازدارد وگفتاری جداگانه می خواهد.

اما آنچه در نیمهٔ اول قرن کنونی با نام جدید نازیسم پدید آمد، چندان هم پدیدهٔ تازهای نبود. آنتی سمیتیزم نازی در اثر بحران اقتصادی دههٔ سی و شدت بحران صنعتی در آلمان رشد کرد. (۳۳) ولی در واقع به استفاده از همان فرمول پیشینیان صلیبی آلمان روی آورد ونارضایتی ها را به سوی یهودیان که نقشهای مهمی در صنعت و تجارت داشتند، متوجه کرد.

سخنان هیستریک هیتلر در نبرد من مقدمهساز این جریان بود:

است. > (۳۵)

«یهودیان مسئول همه چیز هستند.» و «یهودیان باعث بدبختی ما هستند.» (۳۴) سارتر در آغازکتاب ...Reflexionsتعریف سادهای از آنتی سمیتیزم ارائه می دهد: «اگر کسی تمامی یا بخشی از بدبختیهای کشور یا شخص خود را به حضور عناصر یهودی در جامعه نسبت دهد و اگر برای رفع آنها خواهان محروم کردن یهودیان از برخی حقوق خود، راندن آنها از برخی فعالیتهای اقتصادی \_ اجتماعی، اخراج آنها از کشور یا نابودی دستجمعی شان باشد، می گوییم که این فرد دارای دیدگاههای یهودی ستیزی

تنها نقطه اتکای فکری نازیسم همانا نژادپرستی بود. از این دریچه می توانست اسطورههای کهنهٔ آلمانی را زنده کند و ذهن آلمانیها را به بیراهه بکشاند. اسطوره هایی چون پاکی خون، خاک، نژاد و معیارهای زیبایی. (۳۶)

یکی دیگر از نقّادان مهم آنتی سمیتیزم، ارنست کاسیرر، مورخ فلسفهٔ آلمانی است. اوهمزمان با اوج گیری نازیسم در آلمان، چیرگی اندیشهٔ اسطورهای بر خردباوری را

گو شز د کر د و ناگزیر به مهاجرت به ابالات متحده امریکا شد. کاسبرر در کتاب اسطورهٔ دولتThe Mythe of the State شکل گیری اسطورههای سیاسی را بررسی کرده آنها رابه ماری تشبیه می کندکه ابتدا شکار خویش را فلج می کند و سپس به آن حملهور می شود. مردم نیز بدون مقاومت تسلیم اسطوره می شوند. خرد کند می شود و شخصیت و مسئولیت فردی در میان اجرای یکنواخت آیینها رنگ میبازد. به یک معنی انسان به مرحلهای مشابه جوامع بدوی نزول می کند. اسطوره ها از کنج انزوا بیرون می جهند و نیروی اهریمنی خودرا به کرسی مینشانند. همهٔ اینها زمانی رخ میدهدکه انسان برای چیرگی بر دشواریها دانش کافی ندارد. کاسیرر استدلال می کندکه انسان امروزی نیز مانند انسان ابتدائی، آنجاکهدانشش برای انجام کارها کافی است، فقط به دانش تكيه مي كند و با جادو كارى ندارد. اما بهمحض احساس ناتواني و خطر به دامان اسطوره سقوط می کند. کاسپرر در کتاب دیگر خودبه نام: فلسفهٔ فرمهای نمادین La Philosophie Des Formes Symboliques تفاوتهایبنیادی شیناخت علمی و بینش اسطورهای را تحلیل می کند. (۳۸) از دید او، بینش اسطورهای تنها اصلی که می شناسد، اصل یکسانی و این همانی جزء وکل است. حال آنکه شناخت علمی برای پیوند دادن عناصر یک پژوهش، ابتدا با برخوردی نقّادانه آنها را ازیکدیگر جدا می کند. وی مینویسد: «هرگونه پیوندی که در اندیشهٔ اسطورهای به کارمی رود، این ویژگی را دارد که فقط در کلیت اسطوره به روشنی و تمیزکاملی دستمی یابد، در حالی که شناخت علمی فقط به شرطی می تواند عناصر خود را به یکدیگر پیوندبدهدکه آنها را با یک کنش انتقادی واحد از یکدیگر جدا سازد. اسطوره هر چیزی راکهوحدت بی چون و چرایش را خدشه دارکند، از خود می راند.» (۳۹)

از همین جا دشمنی دیدگاه اسطورهای نازی با خردگرایی دانشمندان و فیلسوفانیهودی آشکار می شود. شاید سرنوشت مردمان یهودی دنیا آن بوده که به دلیل قرنهامحرومیت از هر گونه حق مالکیت، بکوشند تا جهانی ترین چیز را از آن خودکنند، یعنی خرد. سار ترمی نویسد: «خرد مشترک ترین چیز جهان است. مال همه است و مال هیچکس نیست. نزد همگان یکی است. اگر خرد باشد، دیگر یک حقیقت فرانسوی و یک حقیقت آلمانی و جودنخواهد داشت. یک حقیقت سیاه یا یهودی در میان نخواهد بود. فقط یک

حقیقت هست.انسان در برابر قوانین جهانی و ابدی، خود نیز جهانی است.»(۴) سارترکه همهٔ اشکال اسیمیلاسیون یهودیان اروپایی را بازتابی از تحقیر و از خودبیگانگی آنها ارزیابی می کند، تنها گونهٔ مثبت آن را اسیمیلاسیون خرد یهودی با خردجهانی می داند. یهودیان خوب فهمیدند که تنها در این عرصه جایی دارند. ریاضیات یهودی دیگر بی معناست و یهودی ریاضیدان به این شیوه، آنتی سمیتی را که قوانین او رامی آموزد، به برادر خود تبدیل می کند. دیدگاه یهودی به هر چیز رنگ خردگرایی می بخشد. آن گونه که اسیپنوزا در الهیات حُب عقلی به خدا را مطرح می کند و نیز برای کتاب اخلاق روش شناسی استدلال هندسی را برمی گزیند. (او در این کتاب در بیان تز «جوهر الهی نامتناهی و یکی با طبیعت» در ابتدای هر فصل به ارائهٔ تعریف و اصول متعارف می پردازد). ادموند هوسرل، پایه گذار پدیدارشناسی فلسفی، وقتی هم از شهودمی گوید، شهودی خردگرا را در نظر دارد.

رویارویی خردستیزی آنتی سمیتیزم با هر چه رنگ اندیشهٔ یه ودی دارد، از همین جابرمی خیرد. نویسندگان دیالکتیک روشنگری با زبانی دیگر ایس معنا را بیان می کنند: "آنتی سمیتیزم می خواست نقش تنبیه کنندهٔ عهد عتیق را بازی کند و یهودیان را که از درخت معرفت خورده بودند، به خاک بازگرداند." آدورنو و هور کهایمر در مقالهٔ Ulysseou Mythe et Raison در همین کتاب می گویندکه: "ایدئولوژی های امروز چیزی نیستند جز شکلهای دگرگون شدهٔ ایدئولوژی های کهن." و "ایدئولوژی خردی است که به اسطوره بازگشته و به تهییج کور کورانهٔ زندگی کور بدل شده است." همین تهییج کور کورانه، انسانهای اسیر اسطورهٔ نازی را وا می داشت که برای فرونشاندن خشم خدایان ماقبل تاریخ خود، خون بریزند و قربانی بکنند. ابتدا خرد انسان قربانی می شود و سپس ۱۳ میلیون قربانی در کورههای آدم سوزی.

# آنتیسمیتیزم:گونهایروانپریشی

حال که به کارکرد دیدگاه اسطورهای در روان انسانها نزدیک شدیم، میتوانیم به

آراينقّاداني بپردازيم كه اين پديده را يك روانپريشي جمعي دانستهاند.

سـول فریدلاندر در Antisemitisme Nazi با بررسی گزارشهای بالینی رهبران نازی وبیماران آنتی سمیت به این نتیجه می رسد که ضدیهو دیهای متعصب اغلب پریشانیهای جدی در شـخصیت و رفتار دارند. وی می نویسـد: «تمامی زندگینامه نویسهای واگنر گفته اند که او دچار نوروز انتقام جویانهٔ شدید و دقیقاً واگنری بوده است.» (۴۱)

آنتی سسمیتی که نویسندهٔ پروتکل پیران صیون بود، یعنی سسرگئی نیلوس دچار اوهام وپارانویا بود و همواره در مرز جنون و عقل به سسر می برد. فروید آنتی سسمیتیزم را به ارضانشدن گرایش تهاجمی مربوط می داند و می گوید: "انسانها نمی توانند آشکارا و به آسانی گرایش تهاجمی درونشان را فرو نشانند. آنها که از ارضا این گرایش منع شدهاند، احساس ناراحتی می کنند. جوامع کوچک این امیتاز را دارند که غریزهٔ تهاجم می تواند از راهدشمنی با افراد خارج از گروه بروز کند."(۴۲) فروید یهودیان را طعمهٔ همیشگی این گونه بیماران می داند.

فرید لاندر با دیدگاهی فرویدی ذکر می کند که آنتی سمیتهای بسیاری در روانکاوی از خود عقدهٔ اُدیپ نشان داده اند. آنها در حالی که یهودیان را پدران مسیحیان می دانند، یهودی را نیز نمادی از پدر ارزیابی می کنند، به او حالت تهاجمی دارند. افسانهٔ آزار دادن کود کان توسط یهودیان، بازتاب این وحشت بیمارگونه از پدر ظالم است. آدورنو و هور کهایمر ارتباط یهودی ستیزی با پارانویای اختگی و همجنس گرایی راپیش می کشند. پارانویای اختگی، خشم بیمار را متوجه مردمانی می کند که رسم ختنه کردن دارند. همجنس گرایی نیز در تاریخچهٔ رهبران رایش سوم و باشگاههای آنان ثبت است.

سارتر نیز به سویهٔ روانکاوانه نقد آنتی سمیتیزم نظر داشته است. به اعتقاد او هر فردیهودی ستیز در وجود خود یک قاتل است. اگر هم پیش همگان نظر خود را دربارهٔ قتل نگوید ولی تحقیرها، آزارها و محروم کردنهای یهودیان در درون او نمادی از قتل هستند. سارتر به وجود سادیسم و دیگرآزاری جنسی در وجود فرد یهودی ستیز اشاره می کند و دریک نتیجه گیری کلی می نویسد: «آنتی سمیت کسی است که می خواهد بی رحم باشد، گردبادی خشمگین، توفانی ویرانگر و همه چیز باشد جزیک انسان.» (۴۳)

هرچند در تاریخ دیگر حیثیتی برای جریان آنتی سمیتیزم نمانده، ولی به گذر زمان نیازاست تا رسوب قرنها پاک شود. نقّادی آنتی سمیتیزم هنوز نیز موضوعی نو و مطرح است چراکه با همین پالایش مداوم سروکار دارد.

در سال گذشته، وزیر فرهنگ اسپانیا، آقای ژرژ سامپرن، رمانی فلسفی به زبان فرانسهبه نامنوشتار یا زندگی Ecriture ou la Vie منتشرکرد. ژرژ سامپرن در بیست سالگی به دلیل فعالیت در نهضت مقاومت فرانسه اسیرگشت و به بوخنوالد، اردوگاه مرگ نازی، فرســتاده شــد. او به تعبیر فلسفی خود در این رمان، دو ســال در آن "دوزخ شرّ بنیادی" به سربرد، او در رمان خود، اردوگاههای مرگ را همان تجربهٔ شرّ بنیادی مورد بحث کانتمی داند. هرچند سامپرن به صراحت می گوید که این رمان، یادمان یاران یهودی او درنهضت مقاومت و اردوگاه مرگ است و تصویری قهرمانانه از آنان ترسیم مي كند، اما بهنتيجه گيري انساني جهانشمول تري نظر دارد كه همانا پالايش مداوم ذهن بشر از خطر چنین دیدگاه هایی در هر رنگ و لباس است. او پس از سالیان دراز، در سال گذشته، همراهنوههایش به بازدید بوخنوالد رفت و در میدانگاهی اردوگاه مرگ ایستاد. شخصیتهای رماناو همه واقعی هستند. استادان یهودی دانشگاههای اروپاکه به عنوان نژاد پست دراردوگاهها می مردند (از جمله موریس هالبواکس، هانری ماسیرو)، یهو دیان مبارز و نیزنویسندهٔ مشهور فرانسوی پریمولوی که پس از آزاد شدن از آشویتس یادهای خود رانوشت اما سرانجام درد نوشتن و بسیاری اندوه و حیرت در برابر حیوانیت انسان، او را بهخودکشی واداشت. سامپرن می گویدکه تا چند سال دیگرگواه زندهای دربارهٔ اردوگاههاینازی وجود نخواهد داشت اما باید نسلهای جدید در این باره دانستههای كافى داشته باشند.

در اینجا، به مناسبت این کنگرهٔ بینالمللی، ترجمهام از این رمان به زبان فارسی به نام نوشتاریا زندگی را که امیدوارم به زودی در ایران به چاپ برسد به ژرژ سامپرن تقدیم می کنم وگزیده هایمی از توصیف او را از دود کوره آدم سوزی بوخنوالد برای شمامی خوانم:

"دود: همه میدانند دود چیست. باید بدانند. در تمامی حافظه های انسانی. دودکشهایی وجود دارندکه دود می کنند. برخی روستایی، برخی خانگی، دودکانونهای

گرمخانوادگی. ولی دربارهٔ این یکی دود چیزی نمیدانند و هرگز به درستی نخواهند فهمید.دود همیشـه حضـور دارد، مانند پری موّاج یا چـون مارپیچی بالای دودکش درشت كورهآدمسوزي بوخنوالد. ... "و شب حتى زبانهٔ شعله ها"... "لئون بلوم در آوریل ۱۹۴۴ همراه ژرژ ماندل تبعید شد و دو سال در بوخنوالد زندگی کرد. او در جایی بیرون محوطهٔاردوگاه زندگی می کرد: آن سوی سیمهای خارداری که نیروی برق در آنها جریان داشت. ... "او دو سال در ویلایی واقع در منطقهٔ سرباز خانه های اس اس بوخنوالد زندگی کرد بی آن که از وجود اردوگاه مرگ در بیخ گوشش خبر داشته باشد. او پس از بیرون آمدن از آنجا نوشت: اولین نشانهای که ما را غافلگیرکرد، بوی غریبی بودکه اغلب عصرهااز راه پنجرههای باز به مشاممان می خورد و شبهاکه باد همچنان در آن جهت می وزید، ذهن ما را سخت پریشان می کرد: این بوی کوره های آدم سوزی بود. می توان لئون بلوم رادر چنین شامگاهانی تجسّم کرد. احتمالاً در بهار، پنجرههایی گشوده به لطافت بهاریبازگشته و بخارهای دلانگیز طبیعت. لحظههای درد دلتنگی، پریشانی روح و ناپایداری آزارنده بازگشت بهار و ناگهان باد بوی غریب را با خود می آورد. بادی ملایم و روان همراه با بوهای گسی که سخت دل آشوبند. بویی غیرعادی که آشکارا بوی کورههای آدمسوزی است. "... "دود، گاه غلیظ، همراه با دودهای سیاه در آسمان رنگ به رنگ و پاسبک و خاکستری، کمی بخارآلودکه همراه باد، همچون نشانه و چونان بدرودی بر خیل زندگان وزیدن می گرفت. کفنی از دوده به پهنای آسمان، آخرین رد پای جسمها، جانها، یاران."

زمانی سارتر نوشت: "هیچ فرانسوی امنیت نخواهد داشت مادام که یک یهودی درفرانسه یا سراسر جهان در بیم جان خود به سر برد."

امروز تنها همان سهمی که یهودیان از این دود ثبت شده در حافظهٔ جمعی نوع بشردارند، کافی است تا آنان را موظّف کند پیشاپیش همهٔ کوشندگان آزادی و حقوق انسان باشند. ما امروز، این گفتهٔ سارتر را می توانیم چنین دگرگون کنیم: هیچ یهودی در امنیت نخواهد بود، مادام که یک انسان در هرگوشهٔ جهان به دلیل دیدگاهها، مذهب، نژاد، ملیت وغیره در بیم جان باشد.

ازهمین رواست که نقّادی آنتی سمیتیزم، برای پیشگیری از بروز جریانهای دیگرنژادپرستی

و اسطورهای همچنان کارساز است. (پاییز۱۳۷۴)

## كتابنامه

1-Theodor Adorno-Max Horkheimer.La Dialectique de la Raison. Gallimard 1974, p. 194.

2- Ibid. p 195.

٣- ر. ک. به "هخامنشیان در تورات" محمد قائمی. انتشارات تأیید، اصفهان، ١٣٤٩.

٤- ر. ك. به "حجت الحق ابوعلى سينا" سيد صادقى گوهرين. انتشارات علمي، چاپ دوم، ص١٣٠.

۵- ر.ک. به مقدمهٔ "منتخب اشعار فارسی از آثار یهودیان ایران" امنون نتصر. انتشارات فرهنگ ایران زمین،۱۳۵۲.

9- ر.ک. به "روابط اشکانیان با یهودیان" امنون نتصر. ره آورد شماره ۳۴. در این مقاله به موارد نبرد مشترک یهودیان و ایرانیان علیه سلوکیان اشاره شده است. سردار یهودی سپاه آنتیوخوس هفتم به نام یوحانان هیرکانوس به بهانهٔ تقدّس روز شنبه و عید شاوعوت به سربازان یهودی دستور می داد که با اشکانیان نحنگند.

۷- دربارهٔ ساسانیان، به ویژه ظهور مزدک و واکنش یهودیان رجوع کنید به:

Heinrich Graetz. History of the Jews. The Jewish Publication Society of America, 1974, p. 234.

- 8- Hannah Arendt. The Origins of Totalitarianism. Harcourt Brace Jovanovich, New York,1973.
- 9- Saul Friedlander. Antisemitism Nazi. Seuil, Paris, 1971.

۱۰- لازم به یادآوری است که همین موضوع خود دستاویزی شدکه یهودیستیزی بورژوایی باگرفتن ظاهرضدسرمایه داری نعل وارونه بزند و همهٔ تضادهای اجتماعی و طبقاتی را در یک تضاد، یعنی تضاد میان یهودی وغیریهودی خلاصه کند و به این شکل، گرایش جهت یافتهٔ مردم بر ضد بی عدالتی های این نظام را به بیراهه بکشاند.

11- Leon Poliakov. The History of Antisemitism (The age of crusades) Schocken Books, New York, 1976.

12- Ibid. p. 107 - 114.

13- Ibid. p. 154.

۱۴- "تاریخ فلسفه غرب" برتراند راسل. ترجمهٔ نجف دریابندری، کتابهای جیبی، ۱۳۵۳، جلد دوم، صفحه ۴۱.

**١۵-** همان جا.

۱۶- ر.ک. به "دائرةالمعارف بزرگ اسلامي" زير نظركاظم موسوى بجنوردى. جلد پنجم، ١٣٧٢.

۱۷- بر خلاف حکم حبیب لوی در "تاریخ یهود ایران" (جلد دوم).

۱۸- از جمله اجداد باروخ اسپینوزا، فیلسوف مشهور یهودی.

۱۹- "تاریخ فلسفه" ویل دورانت. ترجمهٔ عباس زریاب خویی. کتابهای جیبی، ۱۳۵۱، جلد اول، صفحه ۲۰۷.

٢٠- "تاريخ يهود ايران" حبيب لوي. كتابفروشي بروخيم. ١٣٣٩، جلد دوم، صفحه ٣٣.

۲۱- همان جا. ص ۱۴۱.

۲۲- ر.ك. به "كزيدهٔ متن رسائل اخوانالصفا" على اصغر حلبي. نشر زوار، ١٣۶٠.

٢٣- همان جا، ص ٧٠ (رسالهٔ اشياء همه صورت و اعيان است).

24- Amin Maalouf. Samarcande. Edition Jean Claude Lattes<sub>s</sub>s. 1988, p. 194.

۲۵- ن. ک. به "حجت الحق ابوعلی سینا" سید صادق گوهرین. ص ۳۴۶.

٢٠- "زندگاني شاه عباس اول" نصرالله فلسفي. انتشارات علمي، چاپ پنجم، صفحه ١١٣٨.

۲۷- ن. ک. به "تاریخ یهود ایران" حبیب لوی. جلد سوم، صفحهٔ ۲۵۲.

28- Jean-Paul Sartre. Reflextions sur la Question Juive. Nagel, 1963, p. 88.

29- Adorno... Dialectique de la Raison, p. 180.

30- Jean-Paul Sartre. Reflextions sur la Question Juive.

۳۱- در "تاریخ یهود ایران" آمده است که دو یهودی پیش از فتح تهران به مجاهدان پیوستند. یکی از آنها سخنورماهری بود و در دلیرکردن سربازان هنگام حمله نقش مهمی داشت و دیگری جوان هجده سالهای بود.

۳۲- هملوت آندیکس در Histoire de L'Antisemitisme گفته ای از لنین نقل کرده است: «یهودیان به دلیل کله شقی و اصول گرایی بهترین انقلابیون هستند. به این سبب در دنیای متمدن این همه چهره های جهانی درخشان و مترقی از فرهنگ و جهان وطنی خاص آن برخاسته است. درصد یهودیان در جنبشهای دمکراتیک همه جا بالاتر از درصد آنها در میان جمعیت است»

See: Hellmut Andics... Editions Albin Michel, 1967.

۳۳- کلود داوید درکتاب Hitler et le Nazisme این آمار را آورده است:

در آلمان تولید در ۱۹۳۲ به نصف و در برخی عرصه ها به ۳۰٪ رسید. خزانهٔ طلای رایش بانک در فاصلهٔ کوتاهی از ۲۲۱۶ به ۹۸۴ میلیون مارک رسید. دمکراسی آلمان تاب مقاومت در برابر این ضربه را نداشت. هرچند بحرانجهانی بود امّا آلمان هنوز در اقتصاد جهانی جا نیفتاده بود.

See: Claude David. Hitler et le Nazisme. Presses Universitaire de France, 1976.

34- Hermann Glaser. The Cultural Roots of National Socialism. Croom Helm. London, 1978,p. 228.

- 35- Sartre. Reflexions, p. 7.
- 36- Hermann Glaser. The Cultural Roots of...
- 37- Ernst Cassirer. The Mythe of the State. New Haven, London, Oxford, 1946.
- 38- Ernst Cassirer. La Philisophie des Formes Symbolique. Les Editions de minuit, 1972, Vol.2, p. 38.

۳۹- این بخش، از پیشگفتار مترجم فارسی «اسطورهشناسیها» اثر رولان بارت عیناً نقل شده است. اسطورهشناسیها، رولان بارت، ترجمهٔ شیرین دخت دقیقیان، نشر مرکز.

- 40- Sartre. Reflexions... P.144.
- 41- Saul Friedlander. Antisemitisme Nazi. P. 26.

نویسندهای به نام «هرمان گودش» که با نام مستعار «سر جان رت کلیف» مینوشت کتابی به نام «بی آرتیس» منتشرکرد که هجوگفتگوهای فلسفی مونتسکیو و ماکیاولی بود. سرگئی نیلوس آن کتاب را جعل کرد و همان سخنان ماکیاولی را از زبان یهودیان اروپایی آورد و در روزنامههای روسیهٔ تزاری چاپ کرد. ضدیهودهای کم سواد اغلباین کتاب جعلی را برگ برندهٔ خود می دانند.

42- Ibid. p. 30.

43- Sartre. Reflexions. p. 68.

سارتر می نویسد که آنتی سمیت می داند که یهودی با روحیهٔ خشونت بار نیامده و بنابراین بی دفاع است. آنتی سمیت نیازی به قهرمان بودن ندارد. هر فرد ناتوانی نیز می تواند یهودی ستیز باشد (تا وقتی که «شرّ» در وجود افرادی بی سلاح و تا این اندازه غیر هراس انگیز تجسم می یابد). از سوی دیگر سارتر آنتی سمیت را دارای کشش جنسی شدید به «شر» می داند که شر برای او در وجود یهودی خلاصه می شود. سارتر به اصطلاحی در فرهنگ عامیانهٔ فرانسویها اشاره می کند با عنوان: Belle Juive" (زن یهودی زیبا). این ترکیب در قیاس با ترکیب دیگری چون"" Belle Romaine (زن رُمی زیبا) و غیره، به شدت دارای بار سادیسم جنسی است. نمونهٔ بسیارگویایی تصاویر و کاریکاتورهای ضدیهود است که در دائر هٔ المعارف جودائیکا آمده است...

See: Encyclopaedia Judaica. Volume 3. p. 98 - 154.

# شكراله برآوريان

شکراله برآوریان لیسانس اول خود را در رشتهٔ علوم بازرگانی از دانشکدهٔ نفت آبادان، لیسانس دوم خود رادر رشتهٔ حقوق از دانشکدهٔ حقوق دانشگاه تهران و دکترای اقتصاد را از دانشکدهٔ اقتصاد دانشگاه تهران گرفته است. عنوان رسالهٔ دکترای او اثر وامها و اعتبارات خارجی در اقتصاد ایران است. سوابق کاری شکراله برآوریان بهترتیب حسابداری نفت در شرکت ملی نفت (۱۳۳۷-۱۳۲۹)، کارشناس مالی و اقتصادی در خزانه داری کل(۱۳۳۸-۱۳۳۷)، معاونت مدیر عامل و خزانه دار بانک توسعهٔ صنعتی و معدنی ایران (۱۳۵۸-۱۳۵۸)، مشاورت ارشد بایریشه فراینس بانک لندن (۱۳۵۸-۱۳۵۸) است. وی از سال ۱۳۶۱ تا امروز نیز در سمت معاون ارشد یونایتد میزراحی بانک لس آنجلس مشغول به کار است.

# نقش یهودیان در بانکداری، بازرگانی و صنعت

باور من اینست که پیشقدمی در این گونه تحقیقها و بررسیهای تاریخ و فرهنگ گذشته، هر قدر هم مختصر، مقدماتی یا ناقص باشد، از آنجاکه پژوهشگران دیگر را برمیانگیزد وتشویق میکند تا در این راه گامهای بلندتری بردارند، حائزکمال اهمیت است. در واقع بهروی کند و کاو و درک حقیقت و بجاگذاشتن تاریخ و فرهنگ گذشته دری باز می شود که از هر جهت لازم و واجب است.

هنگامی که من این دعوت صمیمانه را با خرسندی پذیرفتم و شروع به بررسی کردم، خیلی زود متوجه شدم، دامنهٔ بحث و میدان مطالعه آنقدر وسیع وگسترده است که در موردمطلب من میتوان دههاکتاب تحقیقی و مستند نوشت. بدین سبب، تصمیم گرفتم و سعی خواهم کرد نحوه کارم در این زمان کوتاه چنان باشدکه از هر مطلب مهم

## شكرالله برآوريان

گزیدهای مختصر بگویم و بگذرم، خاصه در مورد نقش یهودیان ایرانی در بازرگانی و صنعت در ایران معاصر. باشد تا پژوهشگران، دانشجویان و دیگر علاقه مندان بحثها را دنبال کنند و به تفصیل پیرامون هر بخش، تحقیق کنند و قلم بزنند. به منظور بررسی نقسش یهودیان ایرانی در بانکداری، بازرگانی و صنعت در ایران معاصر، لازم می دانم مقدمه ای دربارهٔ تاریخچهٔ پول و بانک، که نقش تعیین کننده ای در پیشبرد بازرگانی و صنعت دارد، به اطلاع علاقه مندان برسانم با این باور که بهتر بتوانیم به موضوع مورد نظر بپردازیم.

## بانک

## تاريخچها

از زمانی که پول رواج پیدا کرد و معمول گشت، معاملات مربوط به آن هم که اساس صرافی و بانکداری را تشکیل می دهد، به وجود آمد.

در بابل، که مردم آن در تجارت و داد و ستد پیشقدم بودند، معاملات بانکی وجود داشت که قانون گزاران آن دیار، مقرراتی راجع به معاملات پولی و حسابهای بین داشخاص وضع کرده بودند. در مجموعهٔ احکام حمورابی، که در سالهای ۱۹۵۸-۱۹۱۶ قبل ازمیلاد سلطنت می کرد، دستورها و احکامی راجع به وام دادن و مقرراتی مربوط به حقالعمل کاری ملاحظه می شود. بر روی آجرهایی که از آثار بابلی کشف شده است، قراردادهایی منقوش شده که حکایت از انتقال پول از بابل به لارسا (Larsa) می کند. بنابراین وجود فکر معاملات پولی و بانکی، از قریب دو هزار سال قبل از میلاد، حائزکمال اهمت است.

در قرن هفتم قبل از میلاد، در معابد بابلی، سپردههای مردم را قبول می کردند و به آنهابهره می دادند. اشخاصی که احتیاج داشتند از صندوق معابد وام می گرفتند و عدهای کالاهای تجارتی یا اشیا قیمتی خود را، در ازای اجرتی، نزد آنها برای نگاهداری

۱- بـ ه کتاب «بانـک» تألیف دکـتر عبدالحمید اعظمی زنگنـه، تهـران ۱۳۱۸، صفحهٔ ۱۲-۱، کـه از کتاب Joseph Hamel اقتباس شده مراجعه کنید.

## شكرالله برآوريان

به امانت می گذاشتند. البته باید توجه داشت که این گونه عملیات به صورت بسیار ساده عمل می شد. سپس باید از فنیقی ها نام برد که به واسطهٔ مجاورت با دریا و همسایگی با کشورهای بزرگ، در امر بازرگانی پیشرفت کرده بودند و با اصول صرافی و بانکداری آشنایی داشتند. یهودیان نیز از همان زمانها، بلکه پیشتر از آن در امر بازرگانی دست داشتند و بخصوص واسطهٔ صرافی بین تجار دیگر بودند. «در مذهب یهودی گرفتن ربح ممنوع است ولی این ممنوعیت در معاملات بین خودشان نافذ بود. یهودیان منعی برای گرفتن ربح از خارجیهاندارند و به همین جهت بیشتر معاملات صرافی آنها با تجار خارجی بود!»

دورهٔ مهم بانکداری، از قرن هفتم، از یونان آغاز می گردد. مصریها از یونانیهابانکداری را فرا می گیرند و سپس رومیها وارد معاملات می شوند و به تدریج در اواخردورهٔ جمهوری و اوایل دورهٔ امپراطوری، به هنگام اقتدار امپراطوری روم، شهر رُم مرکز تجارت و بانکداری می شود.

در رُم دو طبقه از تجار، که اهالی لمباردی و یهودیان باشند، در معاملات پولی تخصص پیدا می کنند و به تدریج فعالیت خود را در کلیهٔ شهرها گسترش می دهند. عده ای از کشیشهای کاتولیک که ابتدا مخالف بهره گرفتن و مانع پیشرفت بانکداری بودند، در نتیجهٔ پیش آمد جنگهای صلیبی، خود عهده دار عملیات بانکی شدند و به نام تامپلیه (Tamplier) برای اکثر امرا و سلاطین اروپا بانکداری می کردند. در سال ۱۵۸۷ درایتالیا یک بانک دولتی ایجاد شدکه حق انحصاری قبول سپرده ها و نقل حسابها را به عهده گرفت. این بانک ایجاد شدکه حق انحصاری قبول سپرده ها و نقل حسابها را به عهده گرفت. این بانک Banco di Rialto

پسس از وقوع انقلاب صنعتی، فعالیت بانکداری با شتاب زیاد رو به تکامل رفت. طبیعی است پس از پیدایش مراودات و تحولات عظیم بازرگانی بین المللی، بانکداری به صورت گستردهٔ امروز در آمده است.

بانکداری در ایران، به صورت جدید بسیار جوان است و از عمر آن حدود هفتاد سال بیشتر نمی گذرد. لیکن لازم به یادآوری است که در ایران، قبل از تأسیس بانک

۱- به کتاب «بانک» تألیف دکتر عبدالحمید اعظمی زنگنه، تهران ۱۳۱۸، صفحه ۲ مراجعه کنید.

به صورت رسمی، حمل و نقل پول به وسیلهٔ تجار و صرافها صورت می گرفت. درواقع صرافها قسمتی از کارهای بانکی از قبیل خرید و فروش فلزات، خرید و فروش پولهای خارجی و وام رادر برابرگرو انجام می دادند. رابینو (J. Rabino) یکی از شخصیتهای مجرب بانکی انگلستان، از قول کارت رایت (Cart Wright) انگلیسی حکایت می کند که: «در سال ۱۶۰۱ میلادی در بازار شهر قزوین، محلی مخصوص صرافها بود. در آنجا دوازده نفر صراف به کار خرید و فروش مروارید، الماس، طلا و نقره مشغول بودند و پول اسپانیولی رابه پول ایران تبدیل می کردند و به مردم هم قرض می دادند.»

در سال ۱۸۹۱، لرد کرزن در کتاب خود «ایران و قضیهٔ ایران» دربارهٔ مشهد مینویسد: «در این شهر ۱۸۹۱ تن صراف وجود داشت که سرمایه آنان به ۲۶۶۰۰۰ لیره (معادل ۹۳۰۰۰۰ تومان) بالغ بود.» ا

در اواخر قرن نوزدهم، با توسعهٔ روابط بازرگانی ایران با اروپا، نیاز به داشتن بانک به صورت جدید محسوس گردید. صرافها نمی توانستند ارزهای خارجی را به آسانی تهیه کنند، مزید بر آن سود پول گران بود و در اطراف ۲۴ درصد در سال دور می زد. در این دوره، هنوز آمادگی داشتن بانک به صورتی که در اروپا معمول بود، وجود نداشت وصرافها باگسترش فعالیت خود، حداقل قسمتی از نیازمندیهای بازرگانان و مردم عادی راانجام می دادند. این بدان جهت بود که در ایران فعالیت صرافی به طور کلی از چهار صدسال قبل رواج داشت و عدهای که با خارج تماس داشتند یا در شهرهای داخلی ایران نمایندگیهایی دایرکرده بودند، با تبدیل پولهای خارجی یا با حوالهٔ پول، نیازمندیهای مردم را برطرف می کردند. البته باید در نظر داشت که این صرافها از اعتماد و اطمینان کامل مردم برخوردار بودند، زیرا در غیر این صورت کار صرافی هیچ گاه به صورت کامل مردم برخوردار بودند، زیرا در غیر این صورت کار صرافی هیچ گاه به صورت پیگیر ادامه پیدانمی کرد. همان طوری که در پیش، بیان گردید، صرافها در اکثر شهرهای مهم ایران خاصه در شهرهای مشهد، قزوین، شیراز و اصفهان فعالیت داشتند.

اصولاً در مذاهب یهود، مسیحیت و اسلام گرفتن ربا حرام اعلام گردیده است. لیکن ۱- کتاب «تاریخچه سی ساله بانک ملی ایران» ۱۳۳۷-۱۳۰۷، صفحه ۱۹ پاورقی. درکتاب «بانک» تألیف دکتر زنگنه نیز دز این مورد قید شده که کنسول انگلیس در مشهد به سال ۱۸۹۰ گزارش داده که در شهر مشهد ۱۴۴ نفر صراف فعالیت داشتند.

باتعبیرها و تفسیرهای این دستورها، راههایی برای وام دادن و بهره گرفتن پیدا شد. به طوری که در اثر نیازمندی های بشر و پیشرفتهای اقتصادی روز به روز این گونه فعالیتها گسترده تر و جامع الاطراف تر شد.

چنین به نظر می رسد، در ایران، که از چهار صد سال پیشتر فعالیت صرافان یهودی، در کنار دیگر پیروان ادیان ادامه داشت و این امر از مشروطیت به بعد حالت تکامل یافته تری پیدا کرد، از زمان پهلوی بنا به اوضاع و احوال اقتصادی، مشکلات ارزی، سخت گیری یا آزادگذاشتن این گونه فعالیتها، امر صرافی گاه توسعهٔ فوق العاده یافت وگاه به شدت محدودگردید. صرافان یهودی هم، خود را با حالات مختلف وفق می دادند. تلاش یهودیان در پرداختن به صرافی، دادن وام با وثیقه یا بدون وثیقه علل گوناگون داشت.

- اوّل: یهودیان ایران، در دوران قبل از مشروطیت، از اشتغال به بسیاری از فعالیتهاممنوع بودند. یهودیان ایران حتی تا زمان ناصرالدین شاه، حق حمل و فروش پارچه را بهصورت دوره گردی نداشتند چه رسد به داشتن مشاغل دولتی، سیاسی و نظامی.

ـ دوّم: یهودیان ایران، به علت ترس از آینده، همواره سعی داشتند، قسمتی از درآمدخود را هر چند مختصر پس اندازکنند؛ پس انداز برای روز مبادا یا برای زمانی که در اثرمواجه شدن با مشکلات سیاسی و غیرسیاسی، احساس عدم امنیت، به حکم اجبار برای خرید جان خود و عیال و فرزندانشان مبلغی بیردازند و از مهلکه خلاص شوند.

\_ سوّم: به جرأت می توان گفت که یهودیان ایران به طور کلی در خصوص مسایل مالی همواره مردمانی امین و مورد اعتماد عامهٔ بازرگانان و دستاندر کاران امور مالی بودند.

همهٔ این عوامل موجب می شد تا یهودیان پس انداز مختصر خود را به کار بگیرند و علاوه برکارهای صرافی، از طریق وام دادن و بهره گرفتن درآمدی برای خود فراهم آورند. جای بسی تأسیف است که عده ای مغرض و ناآگاه به یهودیان نسبت می دهند که اینان، بارباخواری و گرفتن بهره های خارج از قاعده و سینگین از وام گیرندگان و بخصوص نیازمندان \_ آن هم در موارد اضطراری \_ سوءاستفاده می کنند و مآلاً موافق موازین انصاف و عدالت عمل نمی کنند. من با این جمع بندی و یک طرفه قضاوت

کردن این افرادمغرض موافق نیستم. البته باید خاطرنشان کردکه در هرگروه و جمعیت و صاحبان حرفه های مختلف، افراد نامناسب که احتمالاً خارج از قاعده و دور از انصاف عمل می کنندیافت می شوند، لیکن همگی را به یک چوب راندن شرط انصاف و عدالت نیست.

من قویاً اعتقاد دارم که فعالیتهای پولی و مالی یهودیان در ایران، بیشتر ناشی از نیازآنها و با توجه به مقتضیاتی بودکه در بالا بدان اشاره کردم. وانگهی، در امر صرافی ووامدهی، صداقت، امانت و درستکاری یهودیان ایران در پیشبردکار آنها نقش تعیین کننده داشت. من که خود در چند دههٔ گذشته درکار بانکی فعالیت داشتم، نیک از نقش فعال یهودیانایرانی در کار صرافی آگاهی دارم. صرافان یهودی، به علت اعتماد و اطمینان فوق العادهٔ بازرگانان به آنها، در تبديل ارز و خريد و فروش و حواله ارزهاي مختلف همــواره فعال وموفق بودند. این بدان جهت بـودکه به علت وجود قوانین و مقررات گوناگون وگاه ضد ونقیض، که وقت و بیوقت از سوی دولتها در مورد معاملات ارزی وضع می گردید، عدهٔزیادی از بازرگانان، (چه خریدار و چه فروشندهٔ ارز)، ترجیح می دادند در خرید و فروش ارز مثلاً ۲۵ تا ۵۰ دینارکمتر عاید شان بشود ولی از طریق بانکها عمل نکنند. وانگهیبازرگانان آنقدر از این گونه مقررات جورواجور وگاه ضد و نقیض و پی در پی واهمه داشتند که نه مایل بودند کل ارز حاصل از فروش کالاهای خود را به دولت بفروشند و نهاینکه اغلب نیازهای غیر بازرگانی خود را، \_ هرچند خرید و فروش ارز آزاد بود \_ ازبانکها تأمین کنند، زیرا میخواستند نامشان در جایی ثبت نشود. در سالهای قبل از انقلاب اسلامی که خرید و فروش ارز کاملاً آزاد بود، من اغلب از خودمی پرسیدم: «چه دلیلی دارد که هنوز صرافان درکار عادی خود یعنی خرید و فروشارزهای خارجی همچنان فعال هستند و بازرگانان و عدهٔ زیادی از مردم عادی نیازهایارزی خود را از طریق آنها مرتفع می کنند؟!»

دیدیم که احتیاط آنها بیجا نبود. زیراک چند ماه قبل از انقلاب لیست کذایی اسامی خارج کنندگان ارز از مملکت منتشر شد، موجب حیرت همه گردید و جنجالی بی سابقه بپاکرد. لیستی که به خاطر بدنام کردن عدهای بی گناه که حتی دیناری صرف خرید و فروش ارز نکرده بودند و تهییج افکار عمومی گنجانده شده بود.

لازم به تذکر است که این اقدامات جنبه های سیاسی و برهم زدن اذهان عمومی راداشت، زیرا به موجب مقررات بانک مرکزی ایران، خرید و فروش ارز به هر میزان آزاداعلام گردیده بود. پول هم مثل کالا است و هرکجا خریدار بهتر و درآمد افزون تر و جای امن تر داشته باشد نقل مکان می کند. در آن زمان هم عده ای پولشان را به دلایل مختلف، باتوجه به آزادی نقل و انتقال ارز، در کشورهای خارج به کار می گرفتند و از آن سود بیشترمی بردند. قانون هم که عطف به ماسبق نمی شود. لیکن دیدیم که بعد از انقلاب بیشترمی بردند. قانون هم که عطف به ماسبق نمی شود در و عدهٔ زیادی از صرافها را، اسلامی چه کسانی را به جرم خارج کردن ارز گرفتار کردند و عدهٔ زیادی از صرافها را، به خاطر خریدو فروش ارز که کالایی صد در صد مجاز بود، به زندان انداختند و اموال آنها را مصادره کرده از هستی ساقطشان کردند.

پسس از انقللاب هم هر چندگاه یک بارکار و فعالیت صرافان را آزاد می گذارند، لیکن ناگهان سر وقتشان می روند، آنچه موجودی ارزی دارند تصرف می کنند و آنها را به زندان می افکنند.

در دورهٔ سلطنت دودمان پهلوی، یهودیان ایران نقش مؤثری در کار صرافی داشتند ودر تهران و شهرستانها عدهٔ قابل توجهی به این کار مشغول بودند. از جمله افراد زیرصرافانی هستند که با صداقت و امانت به این کار اشتغال داشتند:

اسحاق کامران، ابراهیم کهن صدق، فرجالله حکیمی، موشی دلال، مئیر صیانی، یعقوب خضری، الیاس خضری، سعیدنیا، جهانگیر میثاقیه، امانالله نیسان، حبیب حگائیان، داودنعیمی، عاشقیان، ابراهیم کهنیم، داود نیسان، آقاگل گبای، دانیال لاوی و پسران، برادرانپورسلیمی، پاکپور و بهارستانی.

همان طوری که قبلاً اشاره کردم بانکداری به معنای واقعی و مبتنی بر پایههای صحیحبیش از هفتاد \_ هشتاد سال در ایران سابقه ندارد. در ابتدا، به سال ۱۸۷۲، هنگامی کهناصرالدینشاه در صدد مسافرت به اروپا برآمد، میرزا حسین خان مشیرالدوله ناچار بودبرای او پول تهیه کند. شخصی موسوم به بارون ژولیوس رویتر Baron JuliusReuter به کمک الیسون Alison سفیر انگلستان، با دادن پیشکشی های لازم امتیازاتزیادی به دست می آورند که امتیاز تأسیس یک بانک مرکزی، جزئی از آن بود. به علت رقابت شدید روس و انگلیس در ایران و عدم رضایت روسها از این قرارداد

که به قول کرزن Curzon «این امتیاز واگذاری کامل و فوق العاده عجیب تمام منابع صنعتی یک کشور است به دست بیگانگان» شاه مجبور می شود قرارداد را لغوکند. البته بهانه این بود که به موجب یکی از مفاد آن اگرکارهای لازم در مدت پانزده ماه شروع نمی شد امتیاز ازدرجه اعتبار ساقط می گردید. دولت ایران با استناد به اینکه کاری شروع نشده بود قراردادتاریخ ۳۰ ژانویه ۱۸۸۹ میلادی را باطل دانست.

مدتی بعد دولت ایران برای جلب انگلیسها برای بار دوم به بارون ژولیوس رویترامتیازی دادکه به موجب آن اساس و پایهٔ تأسیس بانک شاهنشاهی ایران ریخته شد.. این بانک علاوه بر فعالیتهای بانکی از حق انحصاری صدور اسکناس هم بهرهمندگردید.سپس بانک استقراضی روس برای رقابت با بانک شاهنشاهی تأسیس گردید. در سال۱۲۶۸ شخصی از اتباع روس موسوم به ژاک دو پولیاکف امتیاز ایجاد بانک و حقانحصاری حراج عمومی را از ناصرالدین شاه به دست آورد. بعدها دولت روس سهام این شرکت را خریداری کرد و ادارهٔ آن را به دست گرفت. بانک استقراضی روس شعب خودرا در شهرستانهای شمال ایران دایرکرد و ملاها و اعیان و درباریان برای دریافت وام بهاین بانک مراجعه کردند. بانک هـم بىدريغ به آنها وام مىداد. اين بانك تنها بـه وام دادن بهمردم قناعت نكرد بلكـه بيش از چهل ميليون مناط نيز به دولت ايــران وام داد. اين گونه وامهااز نظر اقتصادی و سیاسی برای ایران خیلی گران تمام شد. لیکن خوشبختانه، در بهمن ماهسال ۱۲۹۹، به موجب قرارداد ایران و روس، قروض دولت ایران ملغی گردید و دارایی بانک به دولت ایران واگذار شد. در تاریخ ۱۴ اردیبهشت ۱۳۰۶ قانون تأسیس بانک ملی ایران به تصویب رسید. البته فکر تشکیل بانک به سبک جدید، ده سال قبل از تشكيل بانكشاهنشاهي، به وسيلهٔ حاج محمد حسن امين دارالضرب، يكي از صرافان بزرگ وروشن بین تقدیم ناصرالدین شاه شده بود. ۲

۱- موضوع رسالهٔ دکتری اینجانب «اثر وامها و اعتبارات خارجی در اقتصاد ایران» است. برای آگاهی از شرایط و نحوهٔ دریافت این گونه وامها به کتاب مذکور رجوع کنیدکه در آن به تفصیل سخن رفته است.

۲- برای ملاحظهٔ اصل پیشنهاد حاج محمدحسن امین دارالضرب مراجعه شود به تاریخچهٔ سی ساله بانک ملی ایران، صفحات ۶۶ تا ۷۴.

احساسات پاک مردم ایران برای تأسیس بانک ملی ایران در اعلان تأسیس بانک ملی ایران در اعلان تأسیس بانک ملی به خوبی منعکس گردیده است. بانک در تاریخ سه شنبه ۲۰ شهریور ماه ۱۳۰۷ رسماً افتتاح شد. نقش بانک ملی ایران در اقتصاد مملکت و خدماتی که به ملت ایران کرد بر هیچ کس پوشیده نیست. بانک ملی ایران همواره یکی از برجستهترین و خوشنام ترین مؤسسات در سطح جهانی بود.

اما دربارهٔ فعالیت یهودیان ایرانی در زمینهٔ بانکداری، بررسیهای من حکایت از این دارد کـه حتی قبل از تصویب قانون تأسیس بانک ملی ایران، یهودیان ایران برای برپا کردنبانک اقدامات وسیعی به عمل آورده بودند.

در اینجا لازم می دانم اعلام کنم که کلیه اطلاعات من در این مورد به لطف لیلی بلور (گوهر بابازاده) و خواهرش استر بروخیم و بر اساس مذاکرات و مکالمات متعددی است که این دو بانو با عموهای خود داشتند و خاطراتی که از پدر برایشان باقی مانده است. خودمن هیچگونه مدرک یا نوشتهای در اختیار ندارم. نظر به اینکه تلاش من و دیگردست اندر کاران مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی، آگاهی و به دست آوردن سر نخی ازفعالیتهای یهودیان ایرانی در زمینههای مختلف است و با این امید که محققین فیژوهشگران آینده بتوانند بهتر این گونه مسایل را دنبال کنند، نداشتن مدارک کتبی مانع بزرگی محسوب نمی شود. البته هم دو بانوی نامبرده و هم اینجانب تلاش زیاد به عمل آورده ایم تا مطلب را با افراد دیگری که به این گونه مسائل وقوف و تسلط لازم دارند مرورکنیم که از لغزش احتمالی یا نقل مطالبی که با منطق وفق نمی دهد دوری جوییم.

داود و موسی پسران آقا آشر بابازاده، بنا به تقاضای من برای خانم لیلی بلور چنین تعریف کرده اندکه: «قبل از تأسیس بانک ملی ایران در سال ۱۳۰۳، شخصی به نام آقا آشرپسر حاجی الازار بابازاده، پس از مدتها تلاش و پیگیری، جواز تأسیس بانکی به نام «بانک رهنی وکارگشایی اطمینان» را از وزارت فرهنگ که در آن زمان وزارت فرهنگ وصنایع مستظرفه نامیده می شد دریافت کرد. در این جواز به او

۱- برای ملاحظه اعلان به تاریخچه سی ساله بانک ملی ایران، صفحات ۷۵ ، ۷۶ مراجعه شود.

ر - آقای آشر مردی ساده، متواضع و دوست داشتنی بود. صدای آهنگین و خوشی داشت که به هنگام خواندن تفیلا (نیایش) و پاتح الیاهو شنوندگان را مجذوب می کرد.

اجازهٔ فعالیتهای وام دهی درمقابل رهن و دیگر فعالیتهای کارگشایی داده شده بوده و در پایان جواز ذکر شده بود که این جواز به شما داده می شود تا از مزایای قانونی آن بهره مند شوید. ادارهٔ بانک به شخصی به نام میرزا آقاجان بابازاده، معروف به مسیو ژان (پدر خانم لیلی بلور و خانم استربروخیم) سپرده می شود. منشی بانک فردی به نام داود سارا خاتون بود. در آن موقع، مسیوژان این کار را به علت برخورداری از سوادکافی و اطلاعات لازم، در سن پایینتر ازبیست سالگی به عهده می گیرد و با لیاقت و شایستگی به امور بانک می پردازد. مسیو ژان، در ۶ سپتامبر ۱۹۸۶، هنگامی که در کنیسای بزرگ یهودیان در استانبول \_ ترکیه همراه بابیست و یک نفر از همکیشان خود مشغول نیایش بود، به دست تروریستها کشته می شود.این قتل در سراسر دنیا انعکاس وسیعی می یابد و جامعهٔ یهودی ایرانی را شدیداً متأثر می کند. پس از قتل مسیو ژان یکی از سران مذهبی اسرائیل او را از نظر مقام همطراز ربی هکیوا اعلام می کند زیرا این اتفاق زمانی می افتد که نامبرده در روز شبات، در کنیسا درمقابل تورات مقدس و به هنگام خواندن شمع ایسرائل مرگ را لبیک گفته بود. جسد مسیوژان را به اسرائیل می برند و در کوه زیتون به خاک می سیارند. روانش شاد.

آقا آشر در جامعه معروف به آقا آشر بانکی بود. او خانهٔ بسیار بزرگی داشت که قبلاً متعلق به یکی از شاهان قاجار بود. خانه دارای پنج اطاق، یک شاه نشین و پنج زیرزمین واقع در کوچه سرجنبک، کوچه امامزاده یحیی ابود. فعالیتهای اداری بانک در یکی ازاطاقها انجام می گرفت و اشیا و اجناسی که در مقابل پرداخت وام به امانت به رهن گرفته می شد در زیرزمینها قرار می گرفت. معمول کار چنین بود که وام گیرنده مثلاً یک تخته قالی، جواهر، طلا، نقره یا لباس در مقابل دریافت مبلغی و برای مدتی معین به رهن می گذارد و رسیدی حاوی شرح وام و مورد رهن در چهار نسخه تهیه می شد: یکی برای وام گیرنده، دومی برای وزارت فرهنگ و صنایع مستظرفه، سومی برای بانک رهنی وکارگشایی اطمینان و چهارمی برای بایگانی کل. رسم چنین بود که پس ازگذشت مدترهن، به صاحب مال خبر داده می شد برای تمدید و عقد قرارداد جدید مراجعه کندموافقت کند تا مال او به حراج گذارده شود. اگر با حراج موافقت می شد و یا حراج وبرداشت مبلغ وام و بهرهٔ مربوطه مابقی پول یا به صاحب مال داده می شد و یا

معتمد محل حاجی رحمیم دانیال (دایی آقاجان بابازاده) آن را میان فقرا و مستمندان تقسیم می کرد.

دومین بانک مشابه را حاجی شموئیل دردشتی وگئولای دردشتی تأسیس کردندکه محل آن در سر پولک محله بود. سومین بانک مشابه را حاجی رحمیم و حاجی اسحاق فهیمیان و چهارمین بانک مشابه را میرزا خداداد (پدر دکتر منتخب) تأسیس می کنند. پنجمین بانک مشابه به نام بانک خانبابای شانس و حاجی آقابابا بابازاده (عموی آقاجان) به ثبت می رسد. تحقیقات و بررسیها نشان می دهد که مؤسسات نامبرده با درآمد خوب و موفقیت مشغول به کار بودند تا آنجا که دولت متوجه می شود که خود باید به این کار دست بزند.

در این مورد بجاست عین مطلب مندرج در صفحه ۱۳۰ تاریخچهٔ سسی ساله بانک ملی ایران را نقل کنم تا نخست تاریخ تأسیس بانک یا مؤسسهٔ خصوصی اطمینان که قبلاً سال۱۳۰۳ ذکر شد روشن شود، دوّم محرز گرددکه پس از فعالیت چنین بانکها یا مؤسسات خصوصی بود که دولت به فکرگشایش بانکهای رهنی وکارگشایی افتاد. و اینک متن موردنظر:

«بانک کارگشایی \_ قبل از سال ۱۳۰۵، نیازمندان به وامهای کوچک، که مرجعی جز چندمؤسسـهٔ خصوصی یا افراد عادی نداشتند، برای رفع حاجت خود ناچار به قبول شرایطسـخت و پرداخت بهرهای سـنگین بودند و اکثراً اموالی که از طرف ایشان به وثیقه گذاردهمیشد، در ازای وام دریافتی به تملّک وام دهنده در میآمد. لذا، به منظور جلوگـیری از این گونه اجحافات، طبق قانون مصوب ۵ آبان ماه ۱۳۰۵، بنگاهی به نام «مؤسسـه رهنی دولتی ایران» از محل وجوه صندوق بازنشستگی کارمندان دولت، به وجود آمد. این مؤسسـه که تاسـال ۱۳۰۷ تحت نظر وزارت دارایی اداره میشد، طبق قانون اجازهٔ تأسـیس بانک ملی ایران، به این بانک واگذار شد و یکی از سازمانهای تابعهٔ آن محسوب گردید و از سال ۱۳۱۸ به بانک کارگشایی موسوم شد.»

پس از گذشت چند سال از فعالیت بانکهای خصوصی دولت به آنها یکسال مهلت می دهد تا مطالبات خود را وصول کنند و وثایق را به صاحبانشان پس داده یا حراج کنند تاجواز آنها باطل شود. سوای مؤسسات نامبرده، به احتمال زیاد افراد دیگری هم وجود داشتند

که در شهرستانها به این گونه فعالیتها اشتغال می ورزیدند. من به خوبی به یادمی آورم که هم پدرم و هم مادرم برایم چندین بار تعریف کردند که در اصفهان خانواده آقاحزقیا و آقا یدیدیا، از ثروتمندان بنام یهودیان اصفهان، در منزل خود (که من در کود کی مکرر برای بازی با همسالانم به آنجا رفته بودم، به کار دادن وام در مقابل وثیقه مشغول بودند و این فعالیت برای سالهای متوالی ادامه داشت و در زمان قحطی شدت یافت. امیدوارم هموطنان با خواندن این نوشته اطلاعات تازهای در این باب در اختیار مرکزتاریخ شفاهی یهودیان ایرانی بگذارند.)

در زمان سلطنت محمدرضاشاه که فعالیتهای بانکی همگام با دیگر فعالیتهای اقتصادی گسترش فوق العاده پیدا کرد، عده ای از یهودیان ایرانی در امر سرمایه گذاری برای تأسیس بانک فعالیت کردند. یکی از آنها شادروان حاج حبیب القانیان بود که از جمله اعضای هیئت مؤسس بانک توسعه صنعتی و معدنی ایران بود که در آن زمان، مبلغ قابل ملاحظه ای سهام بانک را پذیره نویسی کرد. به همین سبب هم برای دو یا سه دوره به عضویت هیئت مدیره بانک در آمد.

پس از آنکه فعالیت بورس اوراق بهادار در ایران گسترش یافت و سهام اکثر بانکها دربورس اوراق بهادار عرضه شد، یهودیان ایرانی همانند دیگر هموطنان در کارِ خرید وفروش سهام بانکی به فعالیت پرداختند.

تحقیقات این جانب در مورد یهودیانی که درکارهای بانکی اشتغال پیداکردندحکایت دارد که طی هفتاد تا هشتاد سال عمر بانک در ایران، ابتدا تنی چند از یهودیان ایرانی در بانک شاهنشاهی ایران آغاز به فعالیت کردند و به مقامهای بالا دست یافتند. پس از بسته شدن این بانک، عدهای از آنها جذب بانکهای دیگر شدند و عدهای دیگر به کارهای بازرگانی اشتغال پیداکردند.

پس از تأسیس بانک ایران و انگلیس و بانک ایران و خاورمیانه، عدهای از آنهایی که قبلاً در بانک شاهنشههای ایران کار می کردند جذب این دو بانک شدند. پس از تأسیس بانک ملی ایران در ۱۷ شهریور ۱۳۰۷ (۸ سیتامبر ۱۹۲۸) عدهای از یهودیان ایرانی، که دیدند در امر استخدام افراد غیر مسلمان سختگیریهای پیشین کمتر شده است، به بانک ملی ایران اقبال کردند و تنی چند از آنان هم به مشاغل سطح بالا دست یافتند.

پس از تأسیس بانک مرکزی ایران عدهای از آنها به آن بانک منتقل شدند و پستهای حساسی به دست آوردند.

نگارنده اسامی یهودیانی که در بانکهای نامبرده کار می کردند و تنی چند از آنهایی که به مقامات بالا رسیدند و خدمات شایسته ی به سیستم بانکی ایران ارائه کردند را گردآوری نموده است که صورت اسامی آنها را ذیلاً ملاحظه خواهید کرد. به سال ۱۹۵۹ کمی پس از تأسیس بانک توسعه صنعتی و معدنی ایران من نیز به مدت ۲۰ سال به این بانک پیوستم و تا بروز انقلاب اسلامی در سمت معاون مدیر عامل و خزانه دار در بانک مزبور خدمت کردم.

### بانک شاهنشاهی ایران

اسحاق احدوت

رحیم احدوت \_ بانک ایران و خاورمیانه

ربیع منصف \_ بانک ایران و انگلیس

الياهوييرنظر

عبدالله حكيم فر\_ بانك ملى ايران

ابراهیم بنایان \_ بانک انگلیس و خاورمیانه

صیون اهل زاده \_ بانک ملی ایران

روح الله بقايي

لقمان منظور \_ بانک ایران و خاورمیانه

يوئل سنبل

الياساقباليه

روبن باباجانيان

نصرالله افشاني \_ بانک ملي ايران

ربیع داود سینایی \_ بانک ملی ایران و خاورمیانه

رحمت اللله كهنيم \_ بانك بيمه بازرگانان، بانك ايرانشهر

ظهوريان

صادقياني

ملايم

بانک ملی ایران

ناصربنايان

انوشيروان جهانباني

دکتر سلیمان آقائی ' \_ بانک مرکزی ایران \_ بانک اصناف \_ بانک ایرانشهر

عبدالله اعتصامی اعظم "- بانک مرکزی ایران

موسى احدوت

ايسرائل احدوت

عزيز محجوبي

عبدالله فروهر

صيون ربان

موسى پوررستميان ۴- بانک شهريار

هوشنگ چادرچي

ناصر سعدي

هارون برادران

خانم حشمت باباجانيان

# خانم داودي

۱- از انوشیروان جهانبانی یکی از افسران، به خاطر صرف وقت و توجه زیادی که برای دادن اسامی عدهٔ زیادی از افراد نامبرده بالا، مبذول داشت صمیمانه سپاسگزاری می کنم.

۲- دکتر سلیمان آقائی پس از انتقال به بانک مرکزی آیران و فعالیت در ادارهٔ نظارت بر بانکها، مدیر عامل بانک اصناف شد. وی پس از تأسیس بانک ایرانشهر، بوسیلهٔ بانک توسعه صنعتی و معدنی ایران به مدیریت عامل بانک برگزیده شد و تا انقلاب در سمت یادشده باقی بود.

۳- عبدالله اعتصامی اعظم به بانک مرکزی منتقل شد و آخرین سمت او ریاست ادارهٔ اعتبارات بانک مرکزی ایران بود.

<sup>...</sup> ۴- موسی پوررستمیان به بانک شهریار پیوست و به مدیریت عامل آن بانک منصوب شد.

شكراله آزرمي

سليمان روح پرور

دکتر رحیمیان<sup>ا</sup>

دكتر بديعي

يحيى ابراهيمي

هوشنگ کهن طب

دليجاني

فيض جو

پایا

خرسندي

### بانك ايران و خاورميانه

عنايت الله احدوت

جلال عبودي

شهينعاشقيان

هوشنگ کهن

فرجالله بروخيم

ناقى

خانم ناقى

سیروس اهوبیم \_ بانک مرکزی ایران

# بانك ايران و انگليس

۱- دکتر رحیمیان، متخصص کلیه و مجاری ادرار در بیمارستان بانک ملی ایران اشتغال داشت.

۲- دکتر بدیعی، متخصص زنان در بیمارستان بانک ملی ایران اشتغال داشت.

۳- از عنایت الله احدوت به خاطرکمکهای او در جمع آوری اسامی عدهای از همکاران بانکی سپاسگزاری میکنم.

جهانشاه ني داود

ابراهیم مقدس۱- بانک تهران

بانكشهريار

آلبرت ابراهيمي

بانكساختمان

نوربه برآوريان

داودسيمانيان

گلچهرهٔ نهورای (برآوریان)

بانكتهران

منوچهر سعدیان۲

حزقيا طوبيان

عزيز دماوندي

سليمانسعديان

بانك توسعه صنعتى و معدنى ايران

دكتر شكراله برآوريان<sup>٣</sup>

مهندس ناصر دائىزاده

ابراهيم عناويم

۱- آخرین سمت ابراهیم مقدس در بانک تهران، رئیس منطقه و عضو شورایعالی و شورای اعتبار بانک بود.

۲- آخرین سمت منوچهر سعدیان در بانک تهران، رئیس منطقه و شورایعالی و شورای اعتبار بانک بود.

۳- آخرین سمت دکتر شکرالله برآوریان، معاون مدیر عامل و خزانهدار بانک بود.

۴- آخرین سمت مهندس دائیزاده، معاون مدیرعامل بانک بود. وی از بانک به کارخانه کاغذ پارس منتقل شد و به سمت مدیریت عامل منصوب گردید.

۵- ابراهیم عناویم ابتدا به سمت ریاست حسابداری و خزانهدار بانک منصوب و پس از آن با سمت حسابرس داخلی بانک فعالیت داشت.

# بازرگانیوصنعت

تا زمان سلطنت ناصرالدین شاه فعالیت های بازرگانی و صنعتی ایران با دنیای خارج گسترش زیادی نداشت. راههای زمینی و دریایی آنچنان که شاید و باید سریع، راحت یامطمئن نبودند. به همین سبب بازرگانان ایرانی، برای رسیدن و تماس با خارج به منظورایجاد روابط بازرگانی، دستشان بسته بود و فعالیت چندانی در این زمینه وجود نداشت.

پس از انقلاب مشروطیت به تدریج عدهای از جوانان برای ادامهٔ تحصیل عازم اروپا شدندو تبدیل به پُل ارتباطی بین ایران و اروپا برای ایجاد و گسترش فعالیتهای بازرگانی وصنعتی گردیدند. البته در یکصد سال پیش عدهای از بازرگانان یهودی که از سرمایهٔ کافی برخوردار بودند، علیرغم مشکلات موجود به اروپا سفر می کردند و به امر بازرگانی می پرداختند. لیکن بی گمان تعداد این گونه افراد در تهران و شهرستانها قابل ملاحظه نبود.

من خوب به خاطر دارم مرحوم پدرم برایم تعریف می کرد که پدرش در اصفهان با دوبازرگان معروف اصفهانی موسوم به آقا حزقیا و آقا یدیدیا، که قبلاً هم در زمینهٔ فعالیتهای کارگشایی از آنها سخن رفت، شریک بود و در زمینهٔ صدورکالاهای ایرانی به خارج فعالیت داشت. همچنین مرحوم پدرم از عموی خود ملا یشعیا تعریف می کرد که چگونه در سفر ناصرالدین شاه به اروپا در سال ۱۸۸۸، از جمله همراهان شاه بود و وسیلهٔ ملاقات شاه با موشه مونت فیوری را در لندن فراهم کرد.

پیش از این که در موردکار و کسب و تجارت یهودیان ایران تحلیلی به عمل آورم، لازم است یادآور شوم، طی سالهای قبل از مشروطیت و حتی سالهای چندی پس از آن، یهودیان ایران که از جمله اقلیتهای مذهبی بودند، از توسل به کارهایی جز دوره گردی، پیلهوری، بقچه کشی، زرگری، فعله گری، نختابی و مشاغلی در این حدود منع شده بودند. یهودیان حق نداشتند به کالاهایی چون میوه و لبنیات دست بزنند، در نتیجه نمی توانستند درکار خرید و فروش آن وارد شوند. این ممنوعیت بدان سبب بود

که هموطنان آنها چنینمی پنداشــتندکه دست یهودی به هر چه بخورد، آلوده و به قول معروف خودشان نجس مي كند. كار اين سختگيريها به جايي رسيده بودكه، تا اوايل سلطنت رضاشاه پهلوی هم،یهودیان در اکثر شهرستانها در روزهای بارانی زیاد از خانهٔ خود خارج نمی شدند، زیراامکان داشت تنشان به تن هموطن مسلمانی بخورد و از این رهگذر گرفتاریهای زیادی، کهرفع آن گاه بسیار دردناک میشد، به بار آید. خانم دکتر ایران کلباسی درکتاب خود به نام «گویش کلیمیان اصفهان» که به سال ۱۳۷۳ به چاپ رسیده در خصوص یهودیان اصفهان در پیشگفتارکتاب صفحه ۱۵ چنین مینویسد: «پهودیان اصفهان در زمانهای مختلف گهگاه مورد بیمهری قرارگرفتهاند. به طوری که درانتخاب شعل، عبادتگاه، محل سکونت، روش خانهسازی و حتی پوشش خود آزادىنداشتند. زماني آنها مجبور بودند علامتي به لباس خود الصاق نمايند تا شناخته شوند وكلاه و جوراب مخصوص بپوشند! شغل آنها غالباً دوره گردي بود و اجناسي چون پارچه، سوزن، سنجاق، قیچی و نخ را به در خانهها میبردند و به اقساط میفروختند و در این رفت و آمدها از تعرّض غير همكيشان خود و مخصوصاً مزاحمت اطفال در امان نبو دند. ٢ » بیان مطلب فوق و شواهد دیگری که برای چگونگی فعالیت یهودیان ایرانی در این مقاله آورده می شود جنبهٔ تحقیقی دارد و قصد وارد کردن مذهب در این گونه مسائل نیست. حساب مردم شریف ایران با عمل عدهای نادان بی سواد مغرض که امکاناً از پای منبر چند روحانی نما، که فقط تخم کینه و نفاق در میان مردمان می پراکندند، برمی خاستندو به قصد ایندا و اذیت عدهای بی گناه، روانهٔ کوچه و بازار می شدند، جدا می کنم و باصداقت و صمیمیت و از روی کمال انصاف و بی طرفی اعلام می کنم به همان نسبت که آموزش در ایران قوت گرفت، و دانش مردمان فزونی یافت و آزادیهای نسبی برقرار شد، یهودیان ایران هم چه در امر تحصیل علم و معرفت و چه در جهت اشتغال به بازرگانی وصنعت همگام با برادران مسلمان خود به پیشرفتهای چشمگیری نایل آمدند. آری، در این دوره فعالیتهای بازرگانی یهو دیان ایرانی بسیار محدود بو د و جز عدهٔ معدودی در چندشهرستان عمده، بقیه در محلهها با زجر و بدبختی و نداری میزیستند.

۱- نقل از احمد تفضلی (۱۳۵۰)، ص ۸۷.

۲- نقل از لطف الله هنرفر (۱۳۴۴)، ص۵۲

پنجاه سال پیش درآمد اکثریت یهودیان ایرانی بقدری ناچیز و محدود بود که اغلب خانواده ها از بخور ونمیری بیشتر بهره نداشتند.

دکتر پولاک که از ۱۸۵۵ تا ۱۸۶۰ پزشک ناصرالدین شاه بود اوضاع یهودیان همدان را که اقامتگاه تابستانی شاه بود مورد بررسی قرار داده مینویسد:

«یهودیها معیشت خود را به وسیلهٔ انواع کارهای نقره و طلاکه در آنها مانند قفقازیهامهارت و استادی دارند و یا به وسیلهٔ شیشهبری، حریربافی، معامله البسه کهنه و پوست تأمین می کنند.» در جای دیگر می گوید:

«همچنین بسیاری از آنها بنا، آهنگر، خیاط وکفاش هستند. بعضی به وسیلهٔ کتابهای ابن سیناکه مدفن او در همدان است تحصیل کردهاند و به طبابت مشغول هستند.» دکتر حبیب لوی در کتاب «تاریخ یهود ایران» خود به شرح مسافرتش که در تاریخ ۴دیماه ۱۳۲۸ به شیراز انجام گرفته می پردازد و می نویسد:

«به غیر از زمان سلسله پهلوی که تهران بزرگترین شهر یهودی نشین ایران گردید و مدتزمانی هم در عصر یزدگرد اول، اصفهان مهمترین شهری بشمار می رفت که تودههای یهودرا در خود جای داده بود. شیراز، همواره پرجمعیت ترین محل یهودی نشین ایران بود و ازاین شهر و اطراف آن است که یهودیان متوجه اکثر نقاط ایران شدند. هزار نفری از یهودیان در خیابانهای شمال شرقی ساکن شدهاند، اما بقیه در محلهٔ یهودی متراکم هستند. سه طبیب دیپلمه، دو نفر مجاز و چهار داروساز دارند و ۱۵۰ زرگر که همه به یک فامیل منتهی می گردند. پنجاه نفر تاجر و بقیه پیلهورند. ده درصد جمعیت مطرب، سه درصد عرق فروش هستند. قریب ۲۰۰ نفر صراف دارند که سرمایهٔ آنها از ده الی صدهزار تومان است.»

در آغاز فعالیتهای مشروطه خواهی در ایران عده ای از جوانان یهودی به سرعت به مشروطه خواهان پیوستند و مورد تشویق آنها قرارگرفتند. مسلمانان ایرانی که ذوق تحصیل زبان فرانسه داشتند برای معلمی سرخانه از دختران و پسران یهودی استفاده می کردند. عده ای متوجه بازکردن دکان در خیابان لالهزار شدند. عدهٔ دیگر مسافرت به اروپا و افتتاح باب تجارت بین فرانسه و ایران را آغاز کردند. عده ای هم برای تحصیل طبو دندانسازی به

۱- دکتر حبیب لوی، جلد سوم، کتاب هفتم، ص ۸۴۵ و ۸۴۶.

فرانسه رفتند.

در تهران چند نفر از جوانان یهودی برای فراگرفتن طب به بیمارستانها مخصوصاً به بیمارستانها مخصوصاً به بیمارستان امریکایی رفتند یا در داروخانه ها برای یادگرفتن داروسازی به کار مشغول شدند.



در اوایل مشروطیت تعداد یهودیان تاجرِ معتبر و سرمایه دار انگشت شمار بودند. ازجمله شخصیتهای درجه اول یهودیان تهران از مرحوم عزرا یعقوب کهن می توان نام برد. نامبرده اولین تاجری بود که بین ایران و انگلستان و عمدتاً شهر منچستر، روابط تجارتی واقعی ایجاد کرد. مرحوم عزرا یعقوب در سرای ارامنه حجره داشت و از خیرخواهان بزرگ بود. در دورهٔ محمد رضاشاه، تا قبل از شکوفایی اقتصاد ایران و بهره برداری از درآمد نفت، وضع اکثر یهودیان ایران از نظر اقتصادی نابسامان بود و اکثراً در وضع بداقتصادی و نداری زندگی می کردند.

در یادداشتهای کهنصدق، که از جمله وقایعنگاران معروف است، میخوانیم که: «جزوحرم محمدشاه یک زن یهودی تهرانی بود که اغلب برای سرکشی محله یهودیها به محله می رفت و یهودیان جلو پای اوگوسفند قربانی می کردند. در آن هنگام پنج نفر از علمای بانفوذ و حقیقی مسلمان ایرانی یک حکم شرعی را امضا می کنند که به موجب آن تکلیف غصب مال فرد یهودی توسط فرد مسلمان وکشتن فرد یهودی توسط فرد مسلمان روشن می شود. آنها حتی در مورد فرد یهودی مسلمان شده که بخواهد به مذهب خود برگردد حکم شرعی صادر می کنند که کشتنش واجب نیست. به موجب این حکم یهودیان تهران و خصوصاً کاشان وضع نسبتاً راحت تری پیدا می کنند و در کاشان یهودیان به تدریج در کارپشم و ابریشم و صنعت قالی وارد می شوند.

در سال ۱۸۷۸ در تهران ۳۰۰۰ نفر یهودی زندگی می کردند. شغل آنها علاقهبندی دور خانه ها، پیله وری، عرق کشی، نوازندگی و زرگری بود. در آن ایام، یکی از مهم ترین ومعتبر ترین تجار تهران مرحوم عزرایعقوب کهن بود. در کاشان داود و آشر مردخای کاشانی

از تجار معروف بودند در سال ۱۸۸۳ حدود ده نفر از یهودیان علاقه بنددوره گرد در بقچهٔ خود جنس بزازی هم می گذاشتند برای فروش عازم کوچهها می شدند. بزازهای مسلمان نزد عزت الدوله خواهر ناصرالدین شاه همسر امیرکبیر می روند و عارض می شوند. علت این که شاکیان نزد عزت الدوله رفتند این بود که شاه، پس از کشته شدن امیرکبیر، مالیات بزازخانه را به خواهرش بخشیده بود. مبلغ مالیات سالیانه ۴۰۰ تومان بود. آنهامی گویند اگر از کار یهودیان جلوگیری نشود مالیات را نخواهند پرداخت. در نتیجه عزت الدوله حکم کرد هر جنس بزازی را که دست یهودی دیده شود آتش بزنند. ۲ در اوان سلطنت ناصرالدین شاه طی سالهای ۱۸۴۴ تا ۱۸۵۱ جهانگردی به نام اسرائیل یوسف معروف به بنیامین دوم از اهالی مولداوی به شرق مسافرت می کند و کتابی منتشر می کند.

درقسمتی ازکتاب چنین مینویسد:۳

«در ایران یهودیان در یک محله ساکناند، حق تجارت پارچه ندارند. در بازار حقداشتن دکان ندارند و در روز بارانی حق خروج از خانه را ندارند.»

همچنین حدود سالهای ۱۸۸۳، بنا به سفرنامه نیمرک، در همدان عدهای از یهودیان به کارهای عطاری مشغول بودند، ولی یهودیان تهران به کارهای زرگری، طلا و نقره، دوره گردی و شراب فروشی اشتغال داشتند. در سال ۱۸۷۳ ناصرالدین شاه پس از مراجعتاز سفر اروپا محلی برای کار و تجارت در سرای امیر برای یهودیان در نظر می گیرد. درحقیقت مسافرتهای ناصرالدین شاه به فرنگ، خاصه ملاقاتهایی که او با سران آلیانس داشته، اثرات شگرفی در زندگی یهودیان ایران بجاگذاشت.

همان طوری که مکرر دراین مورد نوشته شده، دریکی از سفرهای ناصرالدین شاه، موضوع تأسیس مدارس آلیانس در ایران مورد موافقت او قرار می گیرد و به تدریج مدارس آلیانس در شهرهای مهم ایران تأسیس می شود. در آن زمان با مشکلاتی که برای دانش آموزان یهودی برای کسب دانش در مدارس وجود داشت، تأسیس مدارس آلیانس نقطهٔ عطفی در تشویق والدین برای گسیل داشتن فرزندانشان به مدارس یهودی گردید. من که

١- تاريخ يهوديان ايران، تأليف دكتر حبيب لوى، همان مأخذ.

٢- تاريخ يهوديان ايران، تأليف دكتر حبيب لوى، همان مأخذ.

٣-تاريخ يهوديان ايران، تأليف دكتر حبيب لوي، جلد سوم، صفحه ٩٥١.

فارغالتحصیل مدرسه آلیانس اصفهان هستم به خوبی آگاهم مدرسهٔ آلیانس که در محلی بسیار زیبا با بنایی با ابهت برپا شده بود، تا چه اندازه اسباب راحتی دانش آموزان دختر وپسر و خاطر جمعی والدینشان را فراهم آورده بود. دیوار نسبتاً کوتاهی مدرسه پسرانه را ازمدرسه دخترانه جدا می کرد. مدرسه پسرانه تاکلاس نهم و دخترانه تاکلاس ششم را در برمی گرفت. همواره رؤسای مدرسه از آلیانس فرانسه فرستاده می شدند. نظم و ترتیب مدرسه زبانزد بود. معلمین برجسته ای از فرهنگ مأموریت تدریس در مدارس را پیدا می کردند وموفقیت مدرسه آنچنان بود که تنی چند از خانواده های سرشناس مسلمان اصفهان فرزندانشان را برای تحصیل به مدرسه آلیانس می فرستادند.

به یقین می توان باور داشت که نقش آلیانس در ایران علاوه بر فراهم آوردن وسایل تحصیل برای دانش جویان یهودی، اسباب آبرومندی و پیشرفتهای آنان را فراهم آورد.

در آغاز دورهٔ پهلوی، به همان نسبت که تحولاتی شگرف در شئون مختلف مملکتی پدید آمد، یهودیان ایران در کلیهٔ شئون بازرگانی و صنعت پیشرفت کردند. اگر بخواهم هریک از رشتههای بازرگانی یا صنعت را به تنهایی مورد بحث وگفتگو قرار دهم و نقش وسهم یهودیان ایران را در پیشبرد آن رشتهها روشن کنم، به این مقاله کفاف نمی دهد و شایدتهیه و تنظیم چند جلدکتاب هم پاسخگو نباشد. علیهذا، دو سه مورد را انتخاب کردهام که به گمانم حائز اهمیت فراوان است و به بقیه فقط اشاره خواهم کرد.

در خصوص بازرگانی و صنعت، رشتهٔ ورود و ساخت دارو را برگزیدهام تا هم ازراهنماییها و اطلاعات وسیع برادران لوی برخوردار شوم و هم از آگاهیها و دانش وسیع همسر عزیزم سیماکه دکتر داروساز و متخصص علوم آزمایشگاهی است، بهره بگیرم. ازهر سه تن این عزیزانسیاسگزارم.

تا قبل از جنگ جهانی اول، دارو در ایران به فرم و شکل نسخه پیچی رواج داشت. امراض در ایران، اغلب حالت اپیدمیک می کرد و بهداشت در شرایط بسیار ابتدایی بود. شاگرد داروخانه که نسخه را می پیچید، با دست خود که امکاناً آلوده به انواع میکرب بود، می توانست عملاً مرکز انتقال بیماریهای فراوان باشد. استانداردی برای درست کردن و یاکنترل دارو وجود نداشت. در مصاحبهای که با دکتر اونر لوی داشتم اشاره کرد که

زندهیادپدرش دکتر حبیب لوی، در فرانسه رشتهٔ جراحی دندانپزشکی را به اتمام رساند و پس ازجنگ اوّل جهانی با اطلاعاتی که در زمینهٔ پزشکی و آشنایی به بهداشت ارویا خاصه فرانسه پیدا کرده بود، برای اولین بار، دارو را به شکل تخصصی (Specialit) از فرانسه وارد کرد. با گذشت زمان و تا شروع جنگ جهانی دوم همهٔ كشورها به ايران دارو صادرمي كردند. همين كه جنگ شروع شد، اكثر ممالك صادرات دارو را به ایران قطع کردند. فقط کمی دارو ازکشور سویس که بیطرفی خود را در جنگ حفظ کرده بود به ایران وارد میشد. هزاران هزار انسان مخصوصاً كودكان از نبودن دارو تلف شدند. شايد براى شماشنيدن اين موضوع جالب باشد که تنها مملکتی که در آن موقع به ایران آزادانه دارو صادرمی کرد مملکت فلسطین آن زمان و اسرائیل امروز بود. در آن زمان، تنها سولفامیدوارداتی، سولفامید آلبوزال بود که ازکارخانجات Teva و Zori واقع در فلسطین بهایران صادر می شد. در آن هنگام، این داروها جان هزارها بیمار را نجات داد. در آن زمانفلسطین تحت قیمومیت انگلستان بود. دکتر حبیب لوی، با تکیه بر اطلاعات وسیع خود،فعالیتهایی در این زمینه به عمل می آورد و انگلیسها را قانع می کندکه مانع صدور آلبوزال به ایران نشوند و سهمیهای از آن برای ایران برقرارکنند. موافقت می شود و از این رهگذرچه انسانهایی که از مرگ حتمی خلاص میشوند.

بعد از جنگ جهانی دوم مجدداً سیل دارو به ایران روانه می شود. لیکن صنایع دارویی ایران پیشرفتی در امر تولید نشان نمی دهد و اهم فعالیت صنایع دارویی ایران متوجه ساخت شربتهای سینه، اسهال و پارهای قرصهای مسکن می شود. آن هم نه به صورت کاملاً بهداشتی و به همین سبب، اطبای ایرانی اعتماد زیادی به داروهای ساخت داخل نداشتند. حتی در ابتدای کارکه خسروشاهی ها تولیدارو را بر پاکردند و سپس صنایع داروپخش از سوی بنیاد پهلوی ایجاد شد جز چند قلم دارو امکان تهیه داروهای مهم فراهم نبود.

اولین کارخانهٔ عظیمی که در ایران، باکمک اسرائیلی ها و سویسی ها و بر اساس استاندارد

۱- برای آگاهی از شرح حال دکتر حبیب لوی به کتاب The Biographi of Habib Levy. A Giant in the time مراجعه شود. تألیف Morris Mandel مراجعه شود.

FDA امریکا به امر داروسازی پرداخت توسط خانوادهٔ لوی بنیان گذاری شد. ۱۷ کمپانی عظیم بینالمللی همانند Russel, Organon, Bristol Mayer, EliLilly و Merck عظیم بینالمللی همانند ساخت داروهای خود را به این کارخانه دادند. داروهای این کارخانهها به موجب قرارداد رویالتی در ایران با بالاترین استاندارد بینالمللی ساخته می شد.

داروهاىFreezDryingكه ساخت آن على الاصول بسيار مشكل است يا آنتى بيوتيكهاى بنام همانند سِفِلكسينها در اين كارخانه كهInternationalDragson Industries نام داشت توليد مى شد.

دکتر اونر لوی می گوید: «وقتی ما آغاز به سرمایه گذاری هنگفتی کردیم همکاران ما واطبّای ایرانی هشدار می دادند که، مردم عادی و حتی دکترها به داروی ساخت داخلی اعتمادی ندارند و ممکن است زیان کنید. ما گوش نکردیم زیرا معتقد بودیم چنانچه استاندارد را در بالاترین حد ممکن رعایت کنیم و قیمت هم به مراتب پایین تر از داروی ساخت خارج باشد، طبیب ایرانی هم پس از مقایسه با ما همکاری خواهد کسرد، مردم به تدریج به ما اعتماد پیدا می کنند و مصرف آن رواج می یابد. کارآیی یا Potency داروهای ساخت کارخانهٔ مزبور براساس مدارکی که موجود است و آزمایشهایی که درمراکز مهم استاندارد دارویی بزرگترین کشورهای اروپایی و امریکا به عمل آمده است حتی از داروهای مشابه ساخت خارج بالاتر و مؤثرتر بود.

این کارخانه را به عنوان نمونه یادکردم. امّا بی گمان می توانم گفت که نقش یهودیان ایرانی در تجارت و ساخت دارو بسیار اهمیت داشت. زیرا درصد عمده ای ازوارد کنندگان دارو در خیابان ناصرخسرو و دیگر مراکز تجمع وارد کنندگان معتبر دارویهودی بودند. بازرگانان معتبر دارو همانند خانوادهٔ شوشنی، خانوادهٔ شهابی، خانوادهٔ ویکتوری، خانوادهٔ مرادپور، خانوادهٔ مسنن، خانوادهٔ سوفر فروزان و دیگران که اسامی آنها بسیار و تعدادشان از صدها می گذرد در امر ورود دارو و مآلاً ساخت دارو به معنای واقعی نقش آفرین بودند. نیز باید از دکتر لالهزاری، پروفسور شموئیل رهبر، دکتر شهابی، دکتر شعبان معنوی، دکتر برال و دکتر ناتان در امر دارو و تحقیقات دارویی و پزشکی بهشایستگی نام برد که همگی از افتخارات جامعه یهودی ایران محسوب می گردند.

اًونر لوی معتقد است: «نقش یهودیان در قسمت داروسازی به حدی پیشرفت کرده

بود که طبق برنامه تنظیم شده مقرر بود تا پنج سال بعد کلیه احتیاجات داخلی از نظر هورمون ها Freez Dryingها و آنتی بیوتیکها در داخل تأمین شود. و Freez Dryingها و آنتی بیوتیکها در داخل تأمین شود. و آنها و سرمایه گذاری مشترک به میزان ۲۵۰۰۰۰۰۰۰ دلار ایران به صورت مرکز تهیه این داروها برای کشورهای خاورمیانه و افریقا درآید. متأسفانه با بروزانقلاب این برنامه بهم خورد.

برویم بر سسر صنعت قالی ایران و بپردازیم به تجارت قالی ایران. یهودیان ایرانی در امرتجارت این کالای بی نظیرکه نامش با نام ایران همواره عجین است، فعالیت پیگیری داشته اند. در این کار از بازارگرفته تا مغازه های بزرگ و چند دهنه خیابان فردوسی که مملواز نفیس ترین و برجسته ترین قالیهای بافت قدیم و جدید بود شاهد ذوق و پشتکاریهو دیان ایران بودیم. حتی در اروپا هم مراکز عمده فروشی قالی ایرانی اغلب به همت یهو دیان ایرانی برپا و اداره می شد. در لندن برادران سلیمانی در هامبورگ برادران بلور و درزوریخ و ژنو مرادپورها. اینها در معرفی و فروش قالیهای ایران از معتبر ترین تجار بودند. همین طور در میلان، پاریس، کپنهاگ، نیویورک، لس آنجلس و حتی در شهرهای مختلف برزیل.

با اطمینان می توان گفت که در پیدا کردن شاهکارهای فرش ایران، ازکوره دهات گرفته تا مراکز مهم تهیه فرش، یهودیان ایرانی با پیگیری و تلاش خستگی ناپذیر فعالیت کردند و در معرفی نام خوب ایران در سرتاسر جهان سهم بارزی داشتند.

در خصوص صنعت، راست است که در دوران گذشته یهودیان ایرانی، جز به صنایع ظریفهٔ طلا و نقره سازی، ابریشم بافی و زری دوزی، آنهم به صورت محدود وارد نشدند. برعکس در دوران پهلوی، خاصه دورهٔ محمدرضاشاه پهلوی، یهودیان ایران در فعالیتهای صنعتی نقش بسیار مؤثری را بازی کردند. شما فقط به کارهای صنعتی زنده یاد حاج حبیب القانیان و برادران دیگر او توجه کنید و ببینید این خانواده با چه دل و جرأت و پشتکاری قدم بر میدان گذاشتند. خانوادهٔ القانیان نه تنها صنعت آوردند بلکه ریسک آوردن صنایعی را پذیرفتند که برای اولین بار در ایران پایهریزی می شد. مگر می شود صنعت یخچال سازی و صنایع آلومینیوم سازی را که آنها آوردند دست کم گرفت. مگر می شود از فعالیتهای سازندهٔ خانوادهٔ نهایی در امر بیمه نام نبرد. در

فعالیتهای ساختمانی، خرید وفروش زمین، املاک و مستغلات یهودیان ایران همگام و همدوش با برادران مسلمان خوداز سرمایه گذاریهای هنگفت دریغ نکردند و در ساخت و پرداخت اقتصاد ایران در پنج دههٔ گذشته به گونهای بسیار مؤثر اقدام کردند. در دورهٔ شکوفایی اقتصاد ایران، یعنی هنگامی که درآمد نفت از سالی سه چهارمیلیارد دلار ناگهان به ۲۶ و ۲۷ میلیارد دلار در سال بالغ شد و از این رهگذر مبالغ زیادی هم صرف توسعهٔ صنعت و بازرگانی گردید، یهودیان ایرانی هر روز بیشتر از روز قبل درطرحها و پروژههای گوناگون ازکارتن سازی گرفته تا آجرسازی، از پلاستیک سازی تاصنایع فلزی، از بیمه و بیمه گری گرفته تا مستغلات، از جوراب بافی گرفته تا نساجی وصدها صنعت دیگر با تلاشی خستگی ناپذیر فعالیت نشان دادند و غالباً هم موفق بودند. یهودیان ایران علیرغم دورهٔ طولانی و سختی که در نداری و نابسامانی بسر بردند، بودند. یهودیان ایران علیرغم دورهٔ طولانی و سختی که در نداری و نابسامانی بسر بردند، در چنددههٔ گذشته، از زندگی بسیار راحت و شرایط مرفه برخوردار شدند. آرزوی من اینست کهاین همه تلاش و فعالیت و نقش فعالی که یهودیان در پیشبرد اقتصاد ایران به اینست کهاین همه تلاش و فعالیت و تقش و تحقیق عمیق قرارگیرد.

جهانگیر بنایان در سال ۱۲۹۳ خورشیدی (۱۹۱۴ میلادی) در یک خانواده که چند نسل پی در پی به شغل بنایی و معماری اشتغال داشته اند و در بیست قدمی سر چال (محلهٔ یهودیها که خود محلهٔ کوچکی از ناحیهٔ عود لاجان تهران بشمار می رود) به دنیا آمده است. تحصیلات ابتدایی خود را در مدرسهٔ نور و صداقت و تحصیلات متوسطه را در مدارس اسلامی و تدین به پایان رسانیده است. وی از کلاس ششم ابتدایی کار نقشه کشی ساختمان و گرفتن جواز از شهرداری را آغاز کرد. بنایان از سال سوم متوسطه و قبل از تأسیس دانشکدهٔ معماری درسال ۱۳۱۴ (۱۹۳۵) اولین دفتر ساختمانی خود را تأسیس کرد. در سال ۱۳۱۷ (۱۹۳۸) در پی مکاتباتی بارضاشاه کبیر در بنیان گذاری اولین دانشکدهٔ معماری در ایران توفیق یافت و خود به نام اولین دانشجوی این دانشکده نام نویسی کرد.

در سال ۱۳۳۰ و ۱۳۳۱ در پی تجربیات تأسیس دانشکدهٔ معماری، هنرستانهای اُرت را در تهران، اصفهان وشیراز تأسیس کرد که هنوز و همچنان مشغول فعالیت هستند. از زمانی که یهودیان تهران ازگتوی محله خارج شدند\_ غیر از یکی دو مورد \_ آنچه کنیسا، مدرسه وگورستان یهودی در تهران بنا شده توسط جهانگیر بنایان طراحی وساخته شده است. اولین فعالیت اجتماعی وی در سازمان قول ناعیم زیر نظر سلیمان حئیم و عبدالله خرمیان (درگذشته اند) بود. بعد از درگذشت دکتر سپیر سرپرستی کانون جوانان و درمانگاه سپیر (که بعدها تبدیل به کانون خیرخواه شد) به عهدهٔ وی سپرده شد. وی سالها مشاور انجمن کلیمیان بود. با ایجاد ساختمان اردوگاه برای عراقیها و سایر مهاجرین در تنظیم برنامهٔ مهاجرت شرکت داشت. بخشی از این ساختمانها فعلاً به نام خانهٔ پیران مورد استفاده است.

# محلات و گورستانهای یهودی

انگیزهٔ نوشتن این مقاله روشن شدن گوشهٔ تاریکی از عمر طولانی گالوت ما در ایراناست. این که یک بار و برای همیشه \_ با دلایل کافی و غیر قابل انکار \_ ثابت

۱- تقدیم به دوستان عزیزی که به فکر سرنوشت یهودیهای ایران هستند و گالوت را دوباره در آمریکا تجربه می کنند

شود که،برخلاف عقیدهٔ اکثریت یهودیها و غیر یهودیها، حتی برخی از مورخین مشهور ایرانی وغیرایرانی، یهودیهای ایران حدود ۲۰۰ سال قبل از فتح بابل توسط کورش کبیر و صدوراعلامیهٔ مشهور او در مورد آزادی یهودیان (که منجر به بازگشت عدهای از آنها به اسرائیل و اسکان عدهٔ کثیری در ایران شد) یعنی ۲۷۰۰ سال پیش، ساکن این مملکت بودهاند وسکونت آنها در ایران از بسیاری اقوام و ملل دیگر ساکن ایران قدمت بیشتری دارد. دیگراینکه جابجایی یهودیان در این مملکت پهناور بارها و بارها اتفاق افتاده است و سکونتشان در دوران مختلف و در شهرهای گوناگون انجام شده که امروز اثری از آنها نیست. اغلب این شهرها در اثر جنگ یا اتفاقات دیگر از بین رفته اند، و حتی اسمی هم از یهودیهای این شهرها برده نمی شود. فقط گاهی نامی از این شهرها را در بعضی کتابهای تاریخ می توان یافت.

# محلاتيهودي

دراین مقاله از شهر بزرگ ری (شاهزاده عبدالعظیم فعلی) و بندر معروف سیراف (یابندر طاهری) که هر دو شهر محل سکونت جمعیت کثیری یهودی بوده است مختصراً مورد بررسی قرار خواهدگرفت.

۱- بررسی تاریخی در مورد یهودیان محلهٔ باطان واقع در شهر ری قدیم یا شاهزاده عبدالعظیم فعلی (واقع در شش کیلومتری جنوب تهران) و ارتباط آنها با یهودیهای دماوندوگیلیارد، محلهٔ یهودیها در تهران، عودلاجان، مهران و اطراف میدان اعدام.

دکتر حبیب لوی، محقق و مورخ معاصر، معتقد است که یهودیان دماوند و گیلیارد بیش از دو هزار و پانصد سال در این دو دهکده ساکن بوده اند (تاریخ یهودیهای ایران نوشته دکتر حبیب لوی در سه جلد). وی عقیده دارد که یهودیهای دماوند و گیلیارد پس از شکست دولت اسرائیل توسط شلمناسر پادشاه آشور مستقیماً به این منطقه آورده شده اند وحتی بین اسامی گیلیارد و گیلعادکه نام منطقه ای در اسرائیل هست شباهتی یافته است. دکتر حبیب لوی وجود سه قطعه سنگ قبر در قبرستان گیلیارد را که متأسفانه

امروز اثری ازآنها نیست \_ دلیل این نظر میداند و داستان بدون سند تاریخی و کاملاً ساختگی آمدنعزرا به دماوند را (که شرح آن در زیر خواهد آمد) دلیل کافی برای این مدعا میداند. این داستان متکی به هیچ سند تاریخی نیست و کلاً مثل داستان سارح بت آشر در جنوب اصفهان است که هر دو ساخته و پرداخته ذهن اشخاص مختلف برای مقاصد معین و درزمانهای معینی بوده است.

اما داستان در جلد اول تاریخ یهودیهای ایران (از صفحهٔ ۲۰۳ سطر ۱۹ تا صفحهٔ ۲۰۵ سطر ۲۰ تا صفحهٔ ۲۰۵ سطر ۳) بطور خلاصه از این قرار است:

عزرا (یکی از انبیای یهود) در حدود ۲۵۰۰ سال قبل به دماوند و گیلیارد مسافرت کرده جمعیت ۶۰ هزار نفری این دو دهکده را که یهودی بودند دعوت به بازگشت به اسرائیل می کند. وی به آنها بشارت می دهد که به امرکورش بزرگ دولت اسرائیل تجدید حیات خواهد کرد و لازم است که آنها هم به اسرائیل وطن قدیمی خود بازگردند. ولی یهودیهای گیلیارد و دماوند قبول نمی کنند و عزرا عصبانی شده آنها را لعنت می کند ومی گوید: "روزی خواهد رسید که جمعیت شما در این محل به قدری کم خواهد شد که حتی ده نفر برای مینیان (قدیش زدن) هم پیدا نشود". این جمله بر یهودیهای گیلیارد و دماوند خیلی گران آمد و آنها هم عزرا نبی را دشنام دادند و گفتند تو هم به وطنت نخواهی رسید. از قضا عزرا هم در بین راه شوش و بابل وفات یافت و به اسرائیل نرسید.

این داستان، همانطور که ذکر شد، به هیچ وجه مستند نیست. نه در کتاب عزرا که در هیچ جای دیگر از تاریخ گالوت طولانی یهود نوشته ای در این مورد پیدا نشده است. آنچه مسلم است اسرای آشور در حدود ۲۷۰۰ سال قبل به ایران وارد شدند ولی نه در منطقه گیلیارد و دماوند.

در مورد پیدا شدن سه قطعه سنگ قبر درگیلیارد، دکتر حبیب لوی در صفحات ۱۹۲ و۱۹۲۳ جلد سوم مینویسد:

سنگ اول تاریخ ۱۸۸۸ شطاروت دارد که مطابق است با ۱۵۷۷ میلادی سنگ دوم تاریخ ۱۸۷۵ شطاروت دارد که مطابق است با ۱۵۶۴ میلادی سنگ سوم تاریخ ۱۸۶۵ شطاروت دارد که مطابق است با ۱۵۵۴ میلادی

و امسال که ۱۹۹۶ میلادی است به نوشتهٔ خود دکتر حبیب لوی تاریخ این سه سنگ بهترتیب ۴۱۹ \_ ۴۳۲ و ۴۴۲ سال قدمت دارند.

حالا چگونه می توان این تاریخها را به بیش از ۲۵۰۰ سال مربوط دانست؟ چرا حتی یک سنگ که تاریخ آن به هزار یا هزار و پانصد سال متعلق باشد پیدا نشده است؟

اشتباه دیگر تشابه نام گیلیارد با گیلعاد است. در اصل گیلیارد یکی از توابع گیلان ومازندران است و مردم گیلان راگیل وگیلک مینامند وگیلیارد هم نام دهی است که مردم گیلک در آنجا زندگی کرده و می کنند. از سوی دیگرگیلیارد هیچ ارتباطی با گیلعاد کهمنطقهای در اسرائیل است ندارد. از این گذشته منطقهٔ گیلیارد و دماوند هنوز هم بعد ازهزاران سال منطقهای نیست که از نظر اقتصادی یا حتی کشاورزی خودکفا باشد و بتواندزندگی شصت هزار نفریهودی را تأمین کند. حتی امروز هم آرد و گندم این مناطق ازخوار و ورامین تأمین می شود. باید در نظرگرفت که قطعاً غیر از ۶۰ هزار یهودی عدهٔ زیاددیگری هم مردم بومی در این مناطق ساکن بودهاند. اگر به فرض محال این دو منطقه بکلیخالی از سکنه هم میبود، باز هم غیرممکن بودکه ۶۰ هزاریهودی بتوانند در آنجا زندگی کنند. از اینها گذشته دماوند و گیلیارد منطقهای است که زمستانهای طولانی و سردي دارد واغلب تا پنجاه سال قبل که جادهٔ آسفالت شده، ماشين رو و حتى خاكى نداشت \_ فقطبايد با الاغ و قاطر رفت و آمد مي كردند، آنهم فقط شش ماه از سال. تنها در دوران سلطنت پهلوي با ایجاد یکي دو جاده مردم این دو دهکده توانستند با خارج ارتباط دایم پیداکنند. نویسنده این سطور ۵۰ سال قبل، وقتی تازه اتوبوس در این جاده به کار افتاده بود، باغچهٔ کوچکی در دماوند داشت که گاهی تابستانها چند روزی به آنجا مى رفت و هنوز جادهٔ آسفالته وجود نداشت.

در آن زمان سیصد تا سیصد و پنجاه نفر یهودی در دماوند زندگی می کردند و تقریباً تمام میردان مجبور بودند برای امرار معاش به دهات و شهرهای اطراف رفت و آمدکنند. یک کنیسای مخروبه هم داشتند که دو سال قبل از انقلاب برای اینکه ملک آن از دستبردمردم طماع آن ناحیه محفوظ بماند، به دستور انجمن کلیمیان و زیر نظر اینجانب، با دیوارسنگی قطور و بلند محصور شد. اگرکنیساهای دیگری هم قبلاً وجود داشته

توسط مردم مسلمان آنجا تصرف شده است.

اما این یهودیان ازکجا به این منطقه آمدهاند و شرح حال، زندگی و قدمت یهودیها درشهر بزرگ ری باستان چیست؟ برای روشن شدن این مطلب احتیاج به چند مقدمه به شرحزیر است:

طبق روایت تورات کتاب دوم پادشهان باب ۱۷ آیه ۶ و باب ۱۸ آیه ۱۱ م كشوراسرائيل بعد از سلطنت حضرت سليمان، بر اثر اختلاف داخلي، به دو قسمت شمالی وجنوبی تقسیم شد. دو سبط از اسباط دوازده گانه (طایفهٔ یهودا و بنیامین) دولت یهودا را درجنوب و اورشلیم تشکیل دادند. وجه تسمیه یهودی نیز به همین دلیل است. ده سبط دیگردر بخش شمالی دولتی به نام دولت اسرائیل تشکیل دادندکه همسایهٔ دولت قدرتمند آشورشد و پایتخت آن شهر سامره بود. ولی متأسفانه اختلافات دولت یهودا و دولت اسرائیل بهقدری شدت گرفت که مدتها باکمال بیرحمی به جان هم افتادند و با یکدیگر جنگهای سختی کردند. در نتیجه هر دو دولت آنقدر ضعیف شدند که هر دولت ضعیف دیگری طمع در بلعیدن آنها می کرد. مثلاً دولت آشور که در زمان حضرت سليمان جرأت تجاوز بهخاک اسرائيل را نداشت، اين بار اين كشور را لقمهٔ مناسبی یافت و طی سه جنگ \_ که درآخرین آنها بسیار طولانی بود \_ بکلی کشور اسرائیل را از بین برد، آنرا ضمیمه کشور خودکرد و تمام سکنهٔ باقی مانده را به شهرهای کشور مادکوچانید. این دولت در جنگهای اول ودوم اسرای اسرائیل را در نینوا و اطراف نینوا جای داد ولی یهودیهای اسیر در هر فرصتی به اسرائیل باز می گشتند، علم طغیان بر می افراشتند و سعی می کردند استقلال خود را از نوبه دست آورند. به همین جهت در جنگ سوم به سرداری شلمانسر اسرای یهود را به طرف شرق کشور آشور یعنی شهرهای مادکه در آن زمان در تصرف دولت آشور بود راندند. جنگ اول در سال ۷۳۵ قبل از میلاد و جنگ دوم در سال ۷۱۵ قبل از میلاد اتفاق افتاد.در این جنگها تلفات بسیار زیادی به کشور نوپای ضعیف شده اسرائیل وارد شد.

لازم به توضیح است که حدودکشور مادکه قبل از شکست دولت اسرائیل از آشور به توضیح است ولی مسلم است به تصرف این دولت در آمده بود هنوز بطور دقیق معین نشده است ولی مسلم است که آذربایجان، کردستان، همدان و ری از جمله شهرها و ایالات مهم کشور ماد بودند.

ری یکی از شهرهای پرجمعیت و مهم کشور ماد بشمار می رفت بطوری که مدتها پایتخت دولت اشکانی نیز بود.

نکتهٔ مههم دیگر اینکه تورات مقدس که امروز متشکل از پنج سِفِر تورا، کتابهای تاریخ، پادشاهان و انبیا (یشعیا \_ یرمیا \_ عزرا \_ استر \_ ایوب \_ ملاخی و...) است و رویهمرفته شامل سی و نه کتاب است، تا حدود سال ۲۰۰۰ قبل از میلاد، جمعاً چهل و شش کتاب بود. در آن زمان علمای یهودی هفت جلد ازکتاب مقدس را حذف کردند (کتاب توبیت وکتاب یهودیت دو جلد آن است) و دیگر در نیایشهای خود از آنها استفاده نمی کردند. ولی پیروان مسیحیت به خصوص کاتولیکها هنوز از تمام آنها برای نیایش استفاده می کنند و دو کتاب توبیت و یهودیت بسیار مورد استفادهٔ آنهاست. در این دو کتاب به وضوح شرح داده می شود که شهر ری عدهٔ زیادی یهودی داشته است. اینها مسلماً همان یهودیهایی هستند که توسط دولت آشور به سرداری شلمناس، ۲۷۰۰ سال قبل از اینکه کورش کبیر بابل را فتح کند و یهودیها را آزاد سازد) به قبل (یعنی ۲۰۰ سال قبل از اینکه کورش کبیر بابل را فتح کند و یهودیها را آزاد سازد) به این نقطه آورده شدند. البته عدهٔ زیادی از آنها هم در ۲۵۰۰ سال پیش (یعنی در زمان فتح

شرح زیر در صفحهٔ ۵۵ جلد اول کتاب ری باستان (نوشتهٔ حسین کریمان \_ استادادبیات و تاریخ دانشگاه تهران \_ از انتشارات دانشگاه ملی \_ دو جلد) چنین آمده است: توبیت مرد یهودی بود که در حدود ۷۰۰ سال پیش از میلاد می زیست. او از قبیلهٔ نفتالی بود (یهودیهای دماوند نیز معتقدند از قبیله نفتالی هستند). توبیت در جنگهای بین کشور اسرائیل و دولت آشور اسیرگشته به نینوا آورده می شود. وی مردی پارسا، امین، پرهیزکار، باتقوا و در عین حال ثروتمند بود و به همکیشان خود خیرات و مبرات زیادمی کرد. او که ساکن نینوا بود، مقدار ده تالان نقره به یکی از خویشاوندان خود به نام گابائیل یا که ساکن نینوا بود، مقدار ده تالان نقره به یکی از خویشاوندان خود به نام گابائیل یا خود را (که او هم توبیت نام داشت) به شهر ری فرستادکه ده تالان راگرفته به نینوابیاورد این کار انجام می شود و لی متأسفانه توبیت پدر کور می شود و توبیت دوم یعنی توبیت بسر به راهنمایی فرشته رفائیل او را شفا می دهد.

بابل) از آنجا به جنوب ایران آورده شدند.

در تاریخ ایران نوشتهٔ گریشمن نیز آمده است که آشوریان جمعی از یهودیها را درشهر ری

نزدیک تهران فعلی مسکن دادند و این قوم در ری زندگانی آرامی داشتند.

در کتاب ایران قدیم نقل شده است که سلاطین اشکانی نسبت به ملت یهود رئوف ومهربان بودند و از آنها در مقابل رومیها حمایت می کردند. در آن زمان که ری پایتخت دولت اشکانی بود، این شهر در مسیر جادهٔ ابریشم قرار داشت. جادهٔ ابریشم دنیای شرق رابه دنیای غرب متصل می کرد و تجارتهای عمدهٔ شرق به غرب، که در شهر ری به دست یهودیها بود، از طریق همین جاده انجام می شد (صفحه ۵۰ سطر شهر ری به دست یهودیها بود، از طریق همین جاده انجام می شد (صفحه ۵۰ سطر کار این تجار در تمام مسیر جادهٔ ابریشم از بندر طاهری یا بندر سیراف واقع در خلیج فارس (که یک شهرکاملاً یهودی بود و حتی مدتها نیز یک فرماندار یهودی به نام روزبه داشت) رفته بودند. اگر عمری باقی باشد، برای آشنایی یهودیان ایران و سایرین، شرح کاملی در مورد این شهر واهمیت تجارتی آن \_ در زمانی که تقریباً تمام سکنهٔ آن را یهودیها و تجار یهودی تشکیل می دادند و قبرستان بزرگ و عظیم آن شاهد این مدعا است \_ خواهم نوشت.

بطور خلاصه این بندر تا قبل از حملهٔ اعراب به نام بندر سیراف مشهور بود. بعد ازحملهٔ اعراب و قلع و قمع یهودیهای آن (کشتن یا اجبار به تغییر مذهب) نامش را عوض کرده آنرا بندر طاهری نام نهادند. علت این تغییر نام چنین ذکر شده است که چون درگذشته ساکنان این بندر یهودی بودند شهر نجس بوده و حالا که ساکنان آن مسلمان شده اندطاهر شده و آنرا طاهری نام نهادند. این بندر هم اکنون نیز به همین نام خوانده می شود.

سراورل اشتاین درکتاب خود، به نام بررسیهای تاریخی در شمال غربی هندوستان چاپ سال ۱۹۳۷، دربارهٔ بندر سیراف و قبرستان بزرگ و قدیمی یهودیهایش عین نوشته های بالا را تأیید می کند. لویی وایدربرگ باستانشناس معروف فرانسوی نیز شهرسیراف را شهری کاملاً یهودی می داند که کار ساکنانش تجارت از شرق و هندوستان از طرق جادهٔ ابریشم بود و از بندر طاهری یا سیراف و اصفهان و ری و همدان و تبریز وارمنستان به طرف اروپا ادامه داشته است (مجله ایران باستان سال ۱۹۶۱). درمختصر البلدان ابن فقیه در این باب چنین آمده است:

«واليها (الري) تقُع تجارات ارمينيته و اَذربيجان و خراسان و الخزر و بلاد بُرجان،

لان تُجاراً لبحر يسافرون من المَشرق الى المَغرب، و من المَغرب الى المَشرق، فيحملون الديباج وَالخزالفائِق مَن فرنجه الى الفرما، ويركبون البحر من القُلزم، فيحملون ذلك الى الصين... وهم التُجّار اليهود الّذين يقال لهم الرا هدانيته يتكلمون بالفارسيّه والروميّه والعربيّه والافرنجيّه...»

ابن خداداد تقریباً در ۱۹۰ سال قبل از میلاد مسیح مینویسد: "تجاریهودی که برای تجارت به ری آمده بودند، زبانهای یونانی \_ عربی \_ رومی \_ فرنگی \_ اسپانیایی \_ اسلاو، عبری (و البته زبان فارسی محلی نیز) می دانستند."

دربارهٔ نوشتهٔ ابن خداداد باید تذکر دادکه وقتی یهودیها به شهر ری وارد شدند تاجرنبودند فقط به عنوان اسیر توسط سردار آشور به این شهر آورده شدند. اینان را، مثل تمام اسرای جنگی آن زمان، مدتها به بیگاری در کارهای دولتی از قبیل ساختمان و جاده سازی گماشتند. سپس چون زمین برای گلهداری وکشاورزی به آنها داده نمی شد، کم کم کاسب و تاجر شدند.

در کتاب مقدس زرتشتیان وندیداد اوستا \_ گرد نخستین بند شانزدهم \_ آمده است که:"من، اهورامزدا، دوازدهمین کشور با نزهت که آفریدم کشوری با سه نژاد است : نژادایرانی \_ نژاد زردپوست \_ تورانی و نژاد سامی." منظور از نژاد سامی همان یهودیهای ساکن شهر ری، قبل از ظهور زرتشت و پیدایی دین زرتشت و قبل از حمله اعراب وتصرف شهرهای مهم ایران از جمله شهر باعظمت ری است. کاملاً پیداست که تمام سکنهٔ شهر بزرگ ری قبلاً مذهب دیگری داشته اند و بعد زرتشتی شده اند. زرتشتیها بطور کلی نظر خوب و موافقی با یهودیها نداشتند، ولی یهودیان با تمام فشارهای وارده مقاومت نشان می دادند و با سرسختی مذهب خویش را پاسداری می کردند. ولی مطابق شیوهٔ همیشگی عده ای کشته شدند یا تغییر مذهب دادند. آن عدهٔ بازمانده با دادن جزیه، مذهب خود راحفظ کردند تا بتوانند به نسلهای بعد بسپارند.

تا قبل از حمله اعراب به ایران، یهودیها در شهر ری زندگی نسبتاً راحتی داشتند. ولی بعد از اسلام آوردن جمعیت کثیری از این شهر، وضع یهودیان عوض شد بخصوص وقتی اختلافهای عقیدتی بین فرق مختلف شیعه و سنی یعنی شافعی \_ حنبلی \_ زیدی

- حنفی ورافضی زیاد شد. پیروان شیعه همیشه - تا قبل از حکومت سلسلهٔ صفویه - در اقلیت بودند. یهودیها نیزکه بین این فرقه ها با سلیقه های مختلف زندگی می کردند، دچارگرفتاریهای متعددی می شدند. با تمام این احوال در زمان حمله و یورش چنگیز مغول و تیمور به این شهر هنوز جمعیت کثیری یهودی در این شهر زندگی می کردند و دارای کنیساهای متعدد و قبرستان بزرگی بودند. زندگانی یهودیهای شهر ری قبل از حملهٔ مغول از لحاظ اقتصادی واجتماعی بی شباهت به زندگانی یهودیها در تهران قبل از دوران خمینی نبود. در این شهر بزرگ هر فرقه برای خود محلهٔ مخصوصی داشتند، تقریباً جدا از یکدیگر زندگی می کردند و فرقه های مختلف حق نداشتند از مسجد و امکانات محلهٔ دیگر استفاده کنند.

یهودیها در محلهای به نام محلهٔ باطان زندگی می کردند. دروازهٔ باطان نیز مشرف به این محله بود. توضیح اینکه شهر ری در موقع آبادی تعداد زیادی دروازه داشت که هر دروازه منتهی به جادهٔ مخصوصی می شد. هر یک از این جاده ها به یک طرف مملکت می رفتند. جاده ای که از دروازهٔ باطان وارد و خارج می شد جادهٔ معروف ابریشم بود که دنیای شرق را به دنیای غرب وصل می کرد. در محلهٔ باطان هم، مثل محلهٔ عود لاجان، منطقهٔ وسیعی ویژهٔ سکونت بود و تعداد زیادی کاروانسرا برای ورود و خروج کاروانهای حامل کالا دراین محله وجود داشت.

تجار یهودی به خاطر آشنایی با زبانهای مختلف، نه تنها عهدهدار تجارت از شرق به غرب یعنی از هندوستان و چین به اروپا بودند بلکه با تمام شهرهای مهم داخل مملکت نیزروابط تجارتی داشتند. اینان کالاهایی از شرق مملکت به غرب و از شمال به جنوب یابالعکس حمل می کردند. ممالک اطراف ایران آن زمان نیز با یهودیهای باطان معاملاتی داشتند. خلاصه اینکه شهر بزرگ و پرجمعیت و بااهمیت ری مرکزی برای کلیهٔ معاملات تجارتی آن زمان بود. شهر ری که قبل از حملهٔ چنگیز و مغول و تیمور یک بار توسطاعراب مورد قتل و غارت و ویرانی قرارگرفته بود، بار دیگر توسط مغولها خراب و ویران گردد. ولی این بار شهر ری چندین برابر بزرگتر و آبادتر و پرجمعیت تر خراب و ویران گردد. ولی این بار شهر ی چندین برابر بزرگتر و آبادتر و پرجمعیت شده بود بطوری که کمتر شهری از نظر اهمیت در خاورمیانه به پای آن می رسید. بر اساس نوشتهٔ مورخین مختلف جمعیت این شهر قبل از حملهٔ مغول بیش از یک میلیون

نفر بوده است.

یهودیان که از قدیمی ترین اقوام ساکن شهری با این عظمت و اهمیت بشمار می رفتند، به لیاقت، سواد، ثروت و تجارت معروف بودند. شهر ری با این خصوصیات مورد حملهٔ چنگیز خونخوار و ویرانگر قرارگرفت. در کتاب مرصادالعباد تألیف نجم الدین دایه رازی دربارهٔ شهر ری وکشته شدگانش در یورش اول چنگیز از هفتصد هزار نفرکشته سخن رفته است. در همان زمان زنها به اسارت گرفته شدند و اطفال به بردگی برده شدند. بعدها باز هم شهر ری مورد حملهٔ مغولها و تیموریان قرارگرفت و هر بارکشتارهای دیگری در این شهر شد و ویرانیهای دیگری به بار آمد. گفته می شود بعد از آخرین یورش تیمور در یک ساکن نبود و جایی برای سکونت بر جای نماند.

دراین یورشها وکشتارها عده ای قلیل توانستند هستی خود را بر جای بگذارند و فرارکنند. و از این عده آنهایی که به طرف کوههای البرزیعنی شمال شهر ری و تهران فرارکردند جان سالم بدر بردند. بقیه که به طرف شهرهای دیگر فرارکردند باز در آن شهرهاگرفتار مغولها شدند. این بدان علت بود که مغولها کمتر درکوهها به جنگ میپرداختندچون می دانستند اگر چند نفر درکوهها سنگر بگیرند می توانند یک لشکر را از پای درآورند. شیوهٔ مغولها این بود که هر شهری را اول در محاصره می گرفتند و بعد شروع به قتل و غارت می کردند. این کار درکوهها به سادگی امکان نداشت. در میان فراریهایی که به طرف کوههای شمال شهر ری یا شمال تهران فرارکردند، عدهٔ قلیلی یهودی بازمانده بودندکه دماوند، گیلیارد، ناحیه عودلاجان، مهران و میدان اعدام را انتخاب کردند و توانستند بازحمت زیاد و سختی فراوان خود را با محیط و فق دهند. اینان چون اکثراً باسواد بودند دراین دو ناحیه و دهات اطراف به طبابت مشغول شدند و سالهای متمادی باسواد بودند دراین دو ناحیه و دهات اطراف به طبابت مشغول شدند و سالهای متمادی عده ای از آنها که تا اوایل سلطنت رضاشاه کبیر شغل عمدهٔ بسیاری از مردان طبابت بود. نام عدهای از آنها که تا اواخر سلطنت قاجاریه و اوایل سلطنت پهلوی در دماوند و گیلیارد و عده ای آن آنها که تا اواخر سلطنت قاجاریه و اوایل سلطنت بهلوی در دماوند و گیلیارد و عده ای از آنها که تا اواخر سلطنت قاجاریه و اوایل سلطنت بهلوی در دماوند و گیلیارد و

دهات اطراف به طبابت مشغول بودند چنین است: حکیم یعقوب ملقب به اشرف الاطباء (جد خانوادهٔ صفایی. این خانواده به گفتهٔ خود تا هفت پشت طبیب بوده اند) \_ حکیم بسن یمین \_ حکیم افرائیم \_ حکیم نهورای (پدربزرگ طبیب نیاها) \_ حکیم رحمت پدر میرزا دکتر حبیب حکیم \_ حکیم عزیز مروتی و چند حکیم دیگرکه بطور کلی طبابت شغل خانوادگی آنها بود و طبق رسوم قدیم از پدر به پسر به ارث می رسید. این حکیمها علاوه بر دماوند و گیلیارد، در تمام دهات اطراف تا سواحل دریای خزر نیز رفت و آمد می کردند.

بطور کلی یهودیهای مقیم دماوند، تهران وگیلیارد روزهای اول فکر می کردنداقامتشان در این دو ناحیه زندگی موقتی خواهد بود و از نو به شهر ری مراجعت خواهندکرد. ولی در حدود ششصد سال قبل، بعد از آخرین حملهٔ تیمور از آن شهر باعظمت چیزی باقی نماند و دیگر قابل سکونت نبود ولی یهودیها در گیلیارد و دماوند برای همیشه ساکن شدند.

حالا بازگردیم به مسأله سه قطعه سنگ قبرکه قدیمی ترین آن ۴۵۰ سال قدمت دارد (وبه هیه وجه نمی توان آنها را مربوط به دوران عزرای نبی دانست). بطور کلی در دوران طولانی اقامت وگالوت یهودیان در ایران، که به دلایل غیر قابل انکار در حدود تقریباً ۲۷۰۰ سال می شود، بسیار اتفاق می افتاد که بر اثر جبر زمان و فشار و آزار و اذیت، یهودی بیچاره مجبور به جلای وطن می شد و از یک شهر به شهر دیگر نقل مکان می کرد. هرگاه جای امن تری برای زندگی پیدا می کرد، بعد از چند سال به شهر قدیمی برمی گشت و اجساد اجداد با پدر و مادر خود را از قبر بیرون می آورد و همراه با سنگ قبرشان به شهر و محل اقامت جدید \_ و به خیال خود امن تر \_ که محل سکونت خودش بود انتقال می داد تابتواندگاهی به زیارت آنها برود.

منِ نویسندهٔ این مقاله در طول زندگی خود دوبار این کار را انجام دادم: اول بار زمانی بود که انجمن کلیمیان تهران قطعه زمینی در خیابان سپه داشت. این خیابان از میدان توپخانه به چهارراه حسن آباد امتداد داشت. در آن زمان من که عضو انجمن کلیمیان تهران بودم مأموریت یافتم این زمین را بسازم و تبدیل به مستغلاتی کنم که برای انجمن درآمدی داشته باشد. این کار را بعد از تهیه نقشه و مقدمات دیگر انجام دادم ولی

در موقع پی کنی و پایه ریزی به تعدادی مقبره برخوردم. پس از پرسش زیاد معلوم شد قبل از اینکه خیابان سپه ایجاد شود، این قطعه زمین قبرستان یهودیها بود. در ابتدا قطعه زمین منکورکه خیلی بزرگتر بود از میدان حسن آباد به طول یک کیلومتر به طرف شرق امتداد داشت و مسجد مجد، مریضخانهٔ بزرگ جنب آن، تمام خیابان سپه، بخشی از جنوب خیابان سپه و یک مدرسهٔ دولتی جنوب خیابان را نیز شامل می شد. این زمین با کوشش انجمن کلیمیان، درزمان نمایندگی مرحوم مراد اریه، از نو از تصرف ادارهٔ اوقاف به مالکیت یهودیان در آمد. البته آنچه به انجمن داده شد، مقدارکمی از اصل زمین بود که تبدیل به ساختمانش کردیم وهم اکنون نیز در اختیار انجمن کلیمیان تهران است و منبع درآمدی برای آنها بشمارمی رود.

وقتی معلوم شدکه تعداد زیادی قبر در زیر پایهها وجود دارد، پس از کسب تکلیف ازمقامات صلاحیت دار مذهبی، کلیهٔ استخوانهای باقیمانده را جمع آوری کردیم و هر یک را جداگانه به مقبرهٔ جدیدی واقع در خیابان خراسان انتقال دادیم. هنگام حفاری به چندقطعه سنگ قبر هم برخوردیم که روی آنها را با خاک پوشانده بودند. این سنگها نیز به قبرستان جدید خیابان خراسان حمل شد.

بار دوم هنگامی بود که بنده هنرستانهای اُرت را در ایران تأسیس می کردم. بهترین محلی که برای این هنرستانها و تأسیسات آن پیدا کردم همان قبرستان قدیمی واقع در اول جادهٔ مازندران بود. چون در آن زمان پول کافی برای خرید محل بزرگ و ایجاد این هنرستانها وجود نداشت، به ناچار زمین قبرستان را که مدتها بود برای تدفین مورد استفاده قرار نمی گرفت و مرتب از سوی مردم به زمینهای آن تجاوز می شد برگزیدیم. آن زمان چیزی نمانده بود که کلیهٔ گورستان تصرف نیز بشود. لذا به پیشنهاد من و تصویب انجمن کلیمیان، مقداری از این زمین را که حاوی قبرهای فراوان بود برای تأسیس هنرستان در نظرگرفته شد و ساختمان آغاز گردید. سیاست کلی من در این زمین بود که کلیهٔ ساختمانها یک طبقه باشند و تا حد ممکن مقدار زمین زیادتری تصرف شود. در نتیجه این بار نیز به مسئلهٔ انتقال قبرها مواجه شدم. هنوز تعداد زیادی برای زیارت اموات خود به این قبرستان مراجعه می کردند. قرار شد به تمام کنیساها و یهودیان تهران اطلاع داده شود تا هرکس که مایل بود بیاید و اموات خود

را به قبرستان جدید انتقال دهد. در مدت زمان کوتاهی تعداد زیادی از این اموات با سنگهای مربوطه به قبرستان جدید واقع در خیابان خراسان انتقال داده شد. مسألهٔ قابل توجه این که در این مورد نیز بسیاری از مردم اموات خود را با سینگ قبر مربوطه به گیلیارد دماوند انتقال دادند و در بخش ویژهای که برای این کار در نظر گرفته شده بود از نو تدفین کردند. قبرستان گیلیارد از شهر و توسعه شهری به کنار بود و محل امن تری برای مردگان و تعداد زیادی از خانواده های تهرانی (از جمله فامیل خود من) اموات خود را در گیلیارد به خاک می سیردند.

امروز، همانطورکه در نقشهٔ تهران بزرگ دیده می شود، شهر ری یکی از محلات تهران است. اگر بگویم یهودیان تهران بیش از ۲۷۰۰ سال قبل به این شهر آمدند، اغراق نکردهام. محلهٔ باطان در شهر ری قدیم را نیز می توان مادربزرگ محلههای یهودیان تهران نامید.

در هر صورت، در سال ۱۲۹۹ شمسی در ایران اتفاقی افتادکه نه تنها سرنوشت و زندگانی یهودیهای ایران بلکه سرنوشت مملکت و ملت ایران را نیز تغییر داد: یهودیهایی که قرنها مجبور بودند در محلات پست با بدبختی و فقر و فلاکت زندگی کنند و حقنداشتند قدمی از محلهٔ خود به بیرون بردارند، با آزادی نسبی اهدایی رضاشاه، مثل فنری که تحت فشار باشد، از جاکنده شد و در تمام زمینههای اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی پیشاپیش همهٔ اقشار مردم ایران شروع به فعالیت کرد و، به موازات این فعالیتها، خود راکم کم از محلهٔ معروف یهودیها در ناحیه عودلاجان بیرون کشید و در نقاط مختلف تهران سکونت اختیار کرد. این یهودیان در به وجود آوردن محلات مختلف تهران عامل مؤثری بودند.

یهودیها از دو جهت و در دو مسیر به طرف شیمال تهران حرکت کردند: یکی از طریق خیابان پهلوی به طرف شمیرانات و دیگری از طریق خیابان سیروس و بهارستان و سیاه یا کمی انحراف به طرف چپ وارد جادهٔ قدیم شمیران شده به طرف شمیران حرکت کردند.این دو جاده در میدان تجریش بهم می پیوستند. اکثر محلات مهم یهودیهای تهران دراطراف این دو مسیر ایجاد شد.

#### جهانگير بنايان

### ۱- مسير غربي

اولین محلهای که در خارج از محلهٔ عود لا جان به وجود آمد، محلهٔ قوام السلطنه و چهارراه حسن آباد بود. اولین کنیسای خارج از محله در یک کوچهٔ فرعی از خیابان قوام السلطنه به نام کنیسای حئیم و توسط پدر من استاد عزیز معمار ساخته شد. وقتی جمعیت یهودی یک محله زیاد می شد، اولین اقدام ایجادکنیسا و پس از آن تأسیس مدرسه بود.

در دومین محلهٔ تهران، یعنی خیابان حاج شیخ هادی، باز در مرحلهٔ اول یک کنیسا وسپس مدرسهٔ پسرانه و دخترانه ایجاد شدکه ساختمان این مدارس نیز توسط اینجانب اجرا شد.

سومین محله در اطراف خیابان آناتول فرانس در غرب دانشگاه بود. کنیسای این محله توسط مایر عبدالله [از عراقیهای مقیم تهران] ساخته شدکه ابتدا کلوب وکنیسا بود و بعد مدرسه با اضافه کردن یک طبقه به ساختمان موجود توسط بنده به وجود آمد.

چهارمین محله در اطراف خیابان کاخ شمالی بودکه محل تأسیس کنیسا و مدرسهٔ ابریشمی شد و باز من مجری ساختمان آن بودم.

پنجمین محله یوسف آباد است که کنیسای آن ساخته شد ولی دیگر فرصتی پیدا نشد تامدرسهٔ آن هم ایجاد شود.

ششم، محلهٔ زعفرانیه و ولنجک بودکه کنیسای آن توسط اسحق حکیم ساخته شد.

### ٢- مسير شرقي:

اولین محله در اطراف مدرسه آلیانس و خیابانهای اطراف آن مثل خیابان ژاله و غیره به وجود آمد.

دومین محله در اطراف خیابان فخرآباد بودکه ساختمان کنیسا و مدرسهٔ دخترانه وپسرانهٔ آن توسط نویسنده اجرا شد.

سومین محله، محلهٔ زرین نعل بودکه با وجود جمعیت زیاد، در آن کنیسا و مدرسهای ساخته نشد. اهالی این محله از امکانات محلهٔ فخر آباد استفاده می کردند.

چهارمین محله در خیابان گرگان به وجود آمد و یک کنیسا وکودکستان هم در آنجا ساخته شد.

پنجمین محله دروازه شمیران است که کنیسای آن ساخته شد و باز مجری آن من بودم.

## جهانگير بنايان

ششمین محله، محلهٔ دروازه دولت است که مجری طرح کنیسا و مدرسه آن هم نویسندهاین مقاله بود.

هفتم در مسیر جادهٔ شمیران، در ناحیهٔ باغ صبا، محلهٔ بزرگی ایجاد شدکه مدرسه وکنیسا هم داشت.

لازم به تذکر است که محلات بسیار دیگری هم، درگوشه وکنار تهران، توسط یهودیها ایجاد شد ولی ساکنانشان موفق نشدندکنیسا یا مدرسهای ایجادکنند. این محلات عبارتاند از: ناحیهٔ امیرآباد \_ ناحیهٔ نواب \_ تهران نو \_ نارمک \_ قلهک \_ تجریش \_ دروس \_ نیاوران و...

### قبرستانهای یهودی در تهران

بنا به نوشتهٔ شادروانان سلیمان کهن صدق مبتکر تقویم معروف کهن صدق در ایران و دکتر حبیب لوی نویسندهٔ تاریخ یهودیان ایران، ورود یهودیان از شهرستانها به تهران درسال ۶۸۵۰ عبری یعنی ۲۵۱ سال قبل بود. در همان سال قبرستان خیابان سپه خریداری شد و برای دفن اموات مورد استفاده قرارگرفت. به نظر من اولین قبرستان یهودیان تهران به دلایل مختلف در محله، یعنی نقطهای از مسیر بازار و خیابان پامنار \_ در قسمتی که بازار سقف نداشت \_ کمی پایین تر از سه راه دانگی معروف به محله و درکوچهٔ قبرستان بود.

برای آنهایی که تا سی یا چهل سال قبل در محله زندگی می کردند، اسم کوچهٔ قبرستان آشناست و محل آنرا می شناسند. این قبرستان پس از مدتی توسط خانه های مسلمانان احاطه شد، مورد تجاوز و تصرف واقع گردید و در نتیجه با فتوای ملاهای وقت تبدیل به خانه های مسکونی شد. در آن زمان اشخاص زیر در این خانه ها زندگی می کردند: نجات الله رعنان، خانبابا رعنان، ماشاالله دونل که شغل مطربی داشت، خانوادهٔ عزیزی که بعدها بهایی شدند، پدربزرگ خودم استاد اسحق معمار، خانبابا رفائیل، یوسف بقال داماد زیور قابله، موسی برال، عزیز ریبقا آرون ترک (ترکانها)، آقاجان کهنیم، ربی ملا اهرون، حئیم ساقی پدر حاجی میرزاآقا و حاج عزیز القانیان، اسحق لوی، یوسف نجار،

رحیم اسحق، ابراهام حکاک، سلطان سلیمان و چندین خانوادهٔ یهودی دیگر. میدانیم که سکونت یهودیان در تهران به طور دسته جمعی و یک مرتبه صورت نگرفت تا قبرستانی به بزرگی قبرستان خیابان سپه لازم باشد. به قرار تحقیقات اینجانب حدود این قبرستان از طرف شرق به ادارهٔ پست، از طرف غرب به نزدیکی میدان حسن آباد، از طرف شهمال تا یکصد متری محور خیابان سپه و از جنوب نیز تا یکصد متری خیابان سپه می رسید که این مساحت برای رفع نیاز اولین خانواده های یهودی مهاجر به تهران زیاد بود. اگر قبول کنیم که سکونت یهودیان در تهران از ۲۵۱ سال قبل شروع شده باشد، قبرستان خیابان سپه نمی تواند اولین قبرستان یهودیان باشد.

در مورد تاریخ سکونت اولین خانوادههای یهودی در تهران روایتهای مختلف گفته ونوشته شده است. ولی آنچه مسلم است در موقع ایجاد قبرستان خیابان سپه مقداری از استخوانهای اموات مدفون در قبرستان محله به قبرستان جدید انتقال داده شده است. از میان ساختمانهای موجود در این محوطهٔ وسیع (تمام سطح خیابان سپه از پستخانه تا نزدیک چهارراه حسن آباد) که از قرار بر روی قبور یهودیان ساخته شده است می توان از بیمارستان سینا، مسجد مجد، مدرسه حافظ، ساختمانهای جنوب خیابان سپه و تعدادی ساختمانهای محلهٔ سنگلج نام برد که بعدها تبدیل به پارک و ساختمانهای دیگری شد. نکتة قابل ذکر این که تمام اراضی قبرستان از قبل به مالکیت ادارهٔ اوقاف درآمده بود. در زمانی که مراد اریه نماینده مجلس و رئیس انجمن کلیمیان تهران بود با کوشش فراوان در زمانی که مراد اربه نماینده مجلس و رئیس انجمن کلیمیان باقی مانده بود را از تصرف اداره اوقاف خارج کرد و به تصرف انجمن کلیمیان بازگرداند و سند مالکیت آن بهنام انجمن کرد.

در این زمان به من که عضویت انجمن کلیمیان را داشتم تکلیف شدکه این زمین را به به صورت مستغلاتی درآورم. فوری نقشه های لازمه را تهیه کردم، جواز ساختمان را به نام انجمن گرفتم، آنرا تبدیل به مستغلات آبرومندی کردم تا برای انجمن کلیمیان که درآمد مستمری نداشت از محل درآمد آن درآمدی کسب شود و منشأ خدمات زیادی گردد. درطبقهٔ اول ساختمان تعدادی مغازه و در طبقات بالا دفاتر اداری ساخته شد. جالب این که انجمن کلیمیان پولی برای انجام این ساختمان نداشت، ولی وقتی

نقشهٔ ساختمان آماده شد، مغازه ها از روی نقشه پیش فروش شدند و از محل سرقفلی آنها تمام مخارج ساختمان تأمین گردید. در این مورد باید از روح الله مناسبیان یادکرد که زحمات قابل توجهی متحمل شد و روح الله کهنیم که امور مالی آنرا با دقت نظارت و سرپرستی می کرد.

در جریان گودبرداری و پی کنی زمین مقدار زیادی مقبره پیدا شدکه، باکسب اجازه ازمقامات مذهبی مربوطه، هر یک از آنها در کیسهٔ مخصوصی ریخته شد و با تشریفات لازم به قبرستان خیابان خراسان منتقل گردید. بطور یقین وقتی دفن اموات در قبرستان خیابانسپه ممنوع شد و قبرستان جادهٔ مازندران به نام بهشتیه خریداری گردید، تعدادی از اموات از نو به قبرستان جدید یعنی بهشتیه منتقل شدند \_ یعنی تا اینجا بعضی از این اموات سهبارگور به گور شدند. البته ملاحظه خواهید کرد که کار به اینجا هم خاتمه پیدا نمی کند.

قبرستان سوم به نام بهشتیه، در سال ۵۶۲۹ عبری (۱۲۸ سال پیش)، در اول جادهٔ مازندران خریداری شد و تا سال ۵۶۹۶ (۶۱ سال پیش) مدت ۶۷ سال مورد استفاده قرارمی گرفت و سند مالکیت آن به نام افندی فامیلی بود که بعدها فرزندش حبیب الله فامیلی آن را به نام انجمن کلیمیان منتقل کرد. در مورد ثبت این اسناد صیون اریه (نهایی) زحمات زیادی کشید

در سال ۱۹۵۰-۱۹۵۰ میلادی، هنگامی که دولت اسرائیل تازه استقلال یافته بود، سیل جمعیت خواهان مهاجرت به اسرائیل از تمام شهرهای ایران به سوی تهران به راهافتاد. در همین احوال هم دولت عراق مایملک کلیهٔ یهودیان عراقی را مصادره کرد و آنهارا از عراق بیرون انداخت. این بیچارگان که تنها می توانستند به ایران بیایند به سوی کشورما روی آوردند. این آوارگان نیز به جمع یهودیان ایرانی سایر شهرستانها که در انتظار فرارسیدن نوبتشان برای اخذ ویزای مهاجرت به اسرائیل بودند اضافه شدند و وضع فوق العاده بدی در تهران به وجود آوردند. در آن زمان انجمن کلیمیان خود را موظف دیدکه از همهٔ این افراد مراقبت و نگهداری کند. انجمن تصمیم گرفت برای مهاجران در زمینهای بهشتیه یک اردوگاه ایجادکند. باز این مأموریت به عهده بنده واگذار شد. وقتی این اردوگاه کاملاً آماده شد و خوابگاههای متعدد، بخش بهداری و بخش اداری آن درست شد،

## جهانگير بنايان

مأموریت مهم دیگری قبول کردم و آن ایجاد و تأسیس هنرستانهای اُرت درایران بود. در موقع پی کنی وگودبرداری برای ساختمانهای اردوگاه و هنرستانهای اُرت بااینکه در نظر اول زمین بایر و بدون هیچ علامت قبری بود، باز تعداد زیادی مقبره پیدا کردیم که با کسب اجازه از مقامات مربوطه و آگهی در کنیساها، از بازماندگان خواستیم که کار انتقال اموات خود را به عهده گیرند. تعدادی از بازماندگان این کار را انجام دادند وانتقال امواتی که بدون صاحب بودند را ناچاراً خود انجام دادیم.

در اینجا باید برای ضبط در تاریخ یک نکتهٔ مهم را متذکر شوم. برای انجام عملیات ساختمانی در بهشتیه لازم بود نقشه کاملی از تمام زمینهای باقیماندهٔ بهشتیه تهیه کنم (مقداری از این اراضی قبلاً توسط اشخاص دیگر ضبط شده بود). این اراضی رویهمرفته به چهار قسمت تقسیم شده بودند: سه قسمت آن جلوی خیابان مازندران و یک قسمت درعقب این زمینها بود. در این قسمت قبور زیادی به چشم میخورد. در قسمت جلوی خیابانو در وسط دو زمین، یک باغچه وجود داشت که هنوز هم موجود قسمت مساحت کل این اراضی طبق نقشهای، که باید در بایگانی انجمن کلیمیان وجود داشت به باشد، مدمن مرمربع بود. پس از اینکه اردوگاه و هنرستانهای اُرت در جلوی خیابان ساخته شد، قسمت عقب هنوز قبرستان متروکه بود. به انجمن کلیمیان پیشنهاد کردم اراضی باقیمانده را اعم ازقبور و اراضی بایر به قطعات دویست یا دویست و پنجاه متری تقسیم کنند و به معلمین بی بضاعت و اگذار نمایند تا آنها هم صاحب خانه شوند. چون درست در مقابل این اراضی، شهرکی به نام مفت آباد توسط اشخاص بی خانمان ایجاد شده بود، امکان داشت آنها این اراضی را هم متصرف شوند. این نقشه وکلیهٔ نقشه مای دیگری که توسط من تهیه شدند، دربایگانی انجمن کلیمیان موجود بود و امیدوارم هنوز هم وجود داشته باشد.

در پایان باکمک روح الله کهنیم دبیر انجمن، دیوار سنگی قطور و بلندی دور تمام اراضی کشیده شد و قسمت وسیعی که شامل قبور زیادی بود را تبدیل به جنگل مصنوعی کردیم. بعدها در جوار این اراضی بیمارستانی ساخته شد و صاحبان آن فشار

## جهانگير بنايان

زیادی واردمی کردندکه مقداری از اراضی قبرستان به آنها واگذار شود که تا قبل از انقلاب اسلامی درمقابل این خواستهٔ آنها مقاومت کردیم.

اما قبرستان چهارم در جادهٔ خراسان مابین قبرستان مسلمین و بهاییان قرار داشت. زمین این گورستان ۴۶ سال پیش خریداری شد و نقشهٔ ساختمان مرکزی آن را یک مهندس یهودی از فراریان جنگ بینالملل دوم به نام بدانسکی تهیه کرد. ساختمان آن توسط استادعزیز معمار پدر من انجام شد. ادارهٔ امور این قبرستان زیر نظر لقمان میکائیل و نظارت داود القانیان انجام می شد.

سه سال قبل از انقلاب، از طرف دولت فشار زیادی به انجمن کلیمیان وارد شدکه باید دفن اموات در این قبرستان ممنوع گردد. چون زمینهای اطراف این گورستان تبدیل به خانههای مسکونی شده بود، انجمن تصمیم گرفت زمینی در جاده ساوه خریداری کند. قبرستان پنجم باز هم در جادهٔ خراسان، کمی دورتر از قبرستان چهارم خریداری گردید وهنوز فعال است. نمی دانم با ایجاد این گورستان جدید بر سر گورستان چهارم با انبوه خانههایی که اطراف آن ایجاد شده چه آمده است. آیا اموات گورستان چهارم بر جای مانده اند یا اینکه باز هم باید تعدادی از آنها را به ناچار و طبق روال گذشته به گورستان جدید منتقل می کردند. نمی دانم در حال سرنوشت گورستانهای گذشته گرفتار شوند و پس ازمدتی تبدیل به اماکن مسکونی سرنوشت گورستانهای گذشته گرفتار شوند و پس ازمدتی تبدیل به اماکن مسکونی گردند یا هر قسمت آن شبانه ضبط شده تبدیل به منزل مسکونی گردد؟ آیا اگر چنین شد آنقدر جوانمردی وجود خواهد داشت تا حداقل اسکلتهای موجود را به گورستان جدید انتقال داده مجدد دفن کنند؟

در هر صورت، سرنوشت تعدادی از اموات ما چنین بود: نخست تدفین در قبرستان محله، بعدگور به گور شدن از آنجا به قبرستان خیابان سپه، سپس به گورستان بهشتیه واقع در خیابان مازندران و بالاخره به قبرستان گیلیارد یا قبرستان جدیدتر خیابان خراسان. قدیمیها دربارهٔ شخصی که در زندگی دچارگرفتاریهای زیادی می شد، می گفتند:"وقتی بمیرد گالوتش تمام می شود!" اگر هم می خواستند کسی را دعا کنند می گفتند:"انشاالله

## جهانگیر بنایان

گور به گور نشوی!" مگر نمی دانستند تا وقتی خود در زمان حیات به گالوت خویش خاتمه ندهیم، از دیگران نباید چنین انتظاری داشته باشیم.

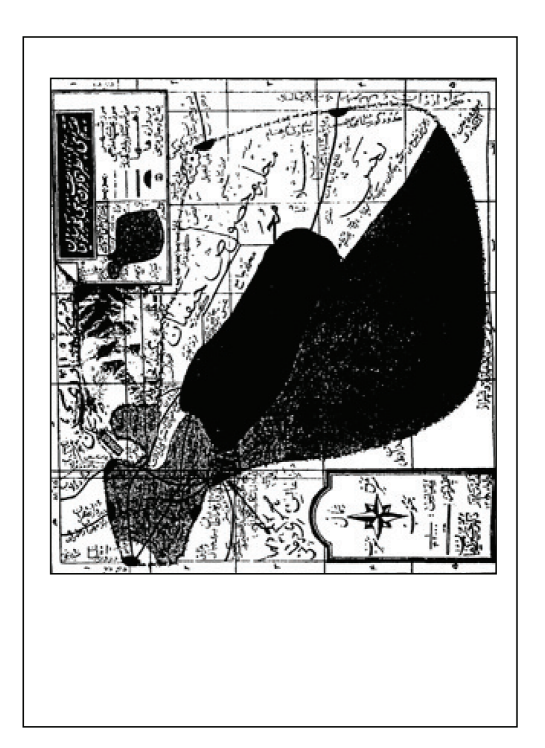
یهودیان در ایران ۲۷۰۰ سال یا بیشتر قدمت تاریخی دارند. در تمام شهرها و دهات ایران، از شمال تا جنوب و از شرق تا غرب، آثار تاریخی و سنگ قبرهایی که تاریخ آنها قدمتشان را نشان می دهد، به عیان دیده می شوند، با این وصف هرگزیک یهودی در ایران «شهروند» به حساب نیامده است.



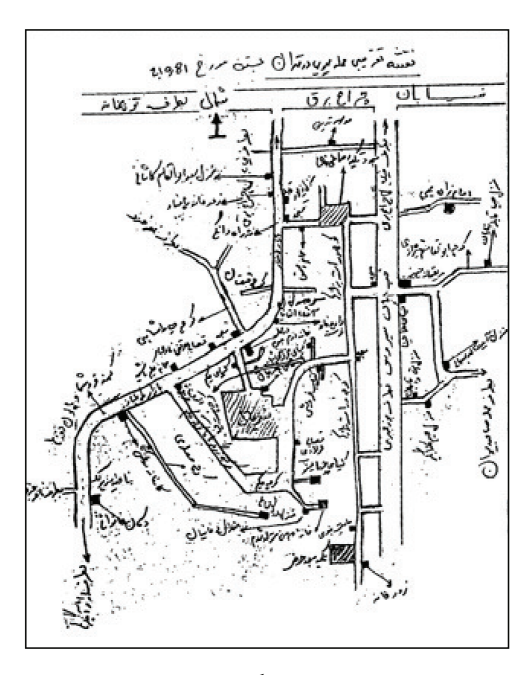
١- نقشه دارالخلافه تهران ١٢٧٥



٧- نقشه محله يهوديان



۳- نقشه شهر ری با تقسیم بندی مذهبی



۴- این نقشه محله یهودیان تهران توسط جهانگیر بنایان و از روی حافظه ترسیم شده است

### ترجمه: سليمان نعيم

## فيلم يهوديان مشهدا

در سال ۱۸۳۹ یهودیان مشهد وادار به تغییر مذهب وگرایش به اسلام شدند. ولی آنها مدت صدسال در خفا یهودی زیستند. این فیلم به یهودیان مشهد تقدیم می شود.

## انوسیهایمشهد

آقای متی نامدار شهروند اسرائیلی در سال ۱۹۷۲ (هفت سال قبل از روی کار آمدن خمینی) به اتفاق همسرش به مشهد باز می گردد و از زادگاه خود دیدار می کند. متی نامداردر حالی که یک فیلم خانگی را که خود گرفته است نمایش می دهد از مشهد می گوید: «این فیلم را خود من برداشتم و برای شما نشان می دهم. ما اکنون در هواپیما هستیم و از پنجرهٔ هواپیما منظرهٔ هوایی شهر مشهد را تماشا می کنیم. این شهر مشهد است که به دلیل مقبرهٔ امام رضا امام هشتم شیعیان شهر مقدسی به شمار می آید. این خیابانهای مشهد است و این خیابان مجاور خانهٔ سابق ما است. این هم فیلم مستندی را پخش کرد که مورد توجه فراوان قرارگرفت. گفتار متن فیلم توسط مهندس سلیمان نعیم از عبری به فارسی برگردانده شده است.

صحن حرم حضرت رضا است. این یکی ازخیابانهای اصلی دیگر مشهد است و بانکی که نزدیک خانهٔ ما بود و این هم داروخانهای که در این گوشهٔ خیابان قرار دارد.» مصاحبه گر از متی می پرسد: «نام خیابانها و ساختمانها را به سختی به یاد می آوردی؟» متی می گوید: «نه. من وقتی مشهد را ترک کردم شانزده ساله بودم و به همین دلیل همه جا را خوب به یاد می آوردم.»

اینجا نمای صحن حضرت امام رضا است. واقعاً دوران خوبی بود. زندگی آرامی داشتیم. جز در سال ۱۹۴۶ که به ما حمله کردند، به ما سنگ پراکندند و چند تایی را زخمی کردند. این اتفاق حوالی شب عید پسح روی داد.»

مصاحبه گر مي پرسد: «دليل حمله به يهوديان چه بود؟»

متی توضیح می دهد: «می گفتند یهودیها هر سال قبل از عید پسح یک بچه مسلمان رامی کشند و خونش را در نان فطیر می ریزند. متعصبین مشهد می خواستند ماجرایی را که درقرن ۱۹ در دمشق روی داده بود، از نو در مشهد تکرارکنند. به نظر می آید عناصری دست اندر کار بودند که این موضوع به فراموشی سپرده نشود و مرتب آن را به یاد مردم می آوردند.»

نادرشاه افشارکه در سال ۱۷۳۴ در ایران به قدرت رسید برای اولین بار خانواده های یهودی را به مشهد آورد. مشهد برای شیعیان متعصب شهری مرکزی بود. نادرشاه همیشه می خواست مشهد را به یک مرکز مهم تجاری تبدیل کند و با آوردن یهودیان به این شهر وبهره گیری از استعدادشان در کسب و کار و تجارت به خواستهٔ خود جامهٔ عمل بپوشاند. با حمایت نادرشاه میدان فعالیت یهودیان در مشهد گسترش می یابد و روابط تجاریشان حتی به کشورهای دیگر هم توسعه پیدا می کند.»

خنّان می گوید: «نادرشاه جمعاً چهل خانواده با خود آورد. هفده خانواده را به کلات فرستاد. سیزده خانواده در مشهد ماندند و هفت خانواده روانهٔ سبزوار شدند. او می خواست گنجهایی را که از هند آورده بود برای نگهداری و حفاظت به دست یهودیان بسپارد. همهٔ مسلمانان شهر شیعه بودند و چون نادرشاه سنی بود به آنها اعتماد نمی کرد. در آن هنگام همه ما یهودیها را دوست داشتند و مورد مهرشان قرار می گرفتیم. با ما دادوستد می کردند. خرید و فروش می کردند. ما از آنها پوست و پنبه می خریدیم و

به آنها ترياكمي فروختيم.»

مصاحبه گرمی پرسد: «تریاک می فروختید؟»

می گوید: «ما اصلاً تریاک تولید می کردیم.»

مصاحبه گر می پرسد: «برای بقا؟»

خنّان می گوید: «نه. برای بقا نبود. تجارت پرمنفعتی بود.

موفقیت یهو دیان با حمایت نادرشاه باعث نارضایی، رشک و حسد شیعیان مشهدمی شو د. باکشته شدن نادرشاه ورق سرنوشت یهودیان برمی گردد و تجاوز آشکار به حریمآنها آغاز می شود. این مسئله هر روز بیشتر از روزگذشته می شود و آهسته آهسته تبدیل به یک امر عادی و روزمره می گردد. علاوه بر حسادت به وضع اقتصادی بهتر یهودیان وتعصبات مذهبی، یهودیان مشهد متهم به جاسوسی برای انگلیسی ها می شوند. در آن زمان بین ارتش ایران و انگلستان بر سر افغانستان جنگی درگیر بود. در سال ۱۸۳۹ شیعیان مشهدیهودیان را متهم میکنندکه سگی راکشتهاند و جسدش را به جای جنازهٔ یکی از بزرگانمذهبی مسلمان جا زدهاند. بلافاصله پس از پراکنده شدن این شایعه، دهها یهودی کشتهمی شوند و بقیه یهودیان مشهد به زور مجبور به تغییر مذهب می گردند.» یک پژوهشگر موزهٔ اسرائیل می گوید: «این کتاب دعا جزو معدود سیدورهایی است که توسط یهودیان مشهد حفظ شده و باقی مانده است. در آن روز وحشتناک حمله به محلهٔ يهوديان، متجاوزين كليهٔ كتب مقدس آنها را به همراه ساير وسايل كنيسا جمع مي كنند وهمراه خود به مساجد مي برند. در پشت جلد اين سيدور روي قسمت چرمي آن به خطعبری و زبان فارسی پیغامی برای مردم دنیا نوشته شده است. «در روز ۱۲ ماه نیسان سال۱۸۳۹ مسلمانها به یهودیان حمله می کنند، ۳۲ نفر را می کشند و بازماندگان را مجبور به تغییر مذهب کرده مسلمانشان می کنند.»

پروفسور امنون نتصر، پژوهشگر اسرائیلی ایرانی تبار می گوید: «تحقیقات نشان می دهند که وقتی در ۲۷ مارچ ۱۸۳۹ این فاجعهٔ بزرگ در مشهد روی داد، عدهٔ زیادی از وقوع آن بی خبر ماندند و مدتها پس از آن نیزکسی از این قتل عام با اطلاع نشد. یهودیان دنیا از این رویداد فجیع تنها در دههٔ سوم قرن بعد آگاه شدند. اما از قرار معلوم تعدادمعدودی از این ماجرا خبر داشتند. به عنوان نمونه، یوسف وولف، سیاح و شاعر، از این موضوع

باخبر بود. امکان دارد که مونته فیوری نیز از این رویداد آگاهی داشت. به احتمالزیاد حکومت مرکزی از این موضوع بااطلاع بود چون عریضههای متعددی به آنها رسید. ولی در آن زمان در دنیا سروصدای زیادی برپا نشد. مثلاً پس از رویداد دمشق،اعتراضهای شدیدی شد اما دربارهٔ فاجعهٔ مشهدکه جمعیت یهودی یک شهر یعنی کِهیلای آن شهر را یک جا و به زور مسلمان کردند، سی تا چهل نفر راکشتند و قریب یکصد نفر نیزبه شدت زخمی شدند، مردم دنیا سکوت اختیار کردند. جالبتر اینکه خودِ یهودیان ایران نیز از این موضوع بی خبر ماندند.

اولین برنامهٔ مسلمان شدن مراسم تغییر نام در داخل مساجد بود. برای یهو دیان جدیدالا سلام تمام مراحل زندگی به دو صورت مختلف انجام می گردید: در خارج ازخانه، مسلمان و در پستویا زیرزمین خانه، یهودی. آقای حکیم یک یهودی مشهدی است و می گوید: «به هر نوزاد از همان سالهای اول تولد چنین تفهیم می شدکه در یک وضع بحرانی استثنایی قرار دارد و باید یک زندگی دو گانه داشته باشد. به ما گفته می شد در مقابل غیریهو دیها نباید اصلاً از رویهٔ زندگی داخلی خود صحبت کنیم. این رازداری مطلق ازروزی که بچهها عقل رس می شدند طبیعت دومشان گردید. به این ترتیب همهٔ یهو دیان جدیدالا سلام دو نام داشتند: مثلاً اسم مسلمانی پدر بزرگ من شیخ ابوالقاسم بود و اسم عبری اش بنیامین؛ اسم مسلمانی پدر من ابراهیم و اسم عبری اش آبراهام بود؛ مرا در خارج از خانه موسی صدا می کردند و اسم داخل خانهٔ من موشه بود. در دوران زندگی پدر م بسیاری از یهودیان اسامی غلیظ مسلمانی داشتند.»

در پس دیوارها و زیر پشت بامهای بلند خانههای مشهد مراسم ختنه سوران یهودیانانجام می شد. آنها روزهای شنبه مغازههای خود را باز می کردند اما به دادوستدنمی پرداختند. زنان مشهدی همه روزهای هفته شمع روشن می کردند تا بتوانند بدون ایجادشک شبهای شبات نیز شمع بیفروزند. اگرکسی فوت می کرد بر مرده نماز میتمی گذاردند ولی طبق سنت یهودی برایش هفت روز عزاداری می کردند.

یکی دیگراز تغییرات اساسی نحوهٔ پوشیدن لباس بود. خنّان می گوید: «لباسهای یهودیان جدیدالاسلام شبیه البسه مسلمانان محل زندگیشان بود. یهودیها این لباس رامی پوشیدند تا یک غریبه نتواند تشخیص دهدکه آنها مسلمان واقعی هستند یا جدیدالاسلام.»

صیون لوی می گوید: «کسانی بودندکه هر روز به مسجد می رفتند تا نماز بگذارند. اینهادر ظاهر مسلمان بودند. مثلاً اگر قرار بود پنج رکعت نماز بخوانند هر روز این کار را انجام می دادند. اگر در مسجد نماز نمی خواندند این فریضهٔ مذهبی را در خانه انجام می دادند. پدر من سورهٔ فاتحه را یاد من داده بود تا بخوانم. ولی خودش هرگاه به بازار می رفت گوشت غیرکاشر می خرید و به خانه می آورد. بعد آن گوشت را طوری سر به نیست می کردند که آثاری از آن باقی نماند.» برای مصرف گوشت خوراکی خانوادهها در خفاطبق سنت یهودی گوسفند و مرغ را در خانه ذبیح می کردند و به اتفاق به مصرف می رسانیدند.

پروفسور امنون نتصر اضافه می کند: «حکومتهای ایران همواره به مستبد بودن شهرت داشتند. صدور فرمان تغییر دین اجباری در آن کشور بسیار رایج بود. البته کسانی هم بودند که از روی خواسته و به میل خود تغییر مذهب دادند. ولی مدار کی هست که نشان می دهد در قرن چهاردهم اقلیتها به زور وادار به تغییر مذهب می شدند. همین طور در دوران صفویه که از قرن شانزدهم آغاز می شود. می توانم بگویم که سلسلهٔ صفویه روزگاری تاریک و فاجعه آمیزی برای یهودیان ایران آفریدند. در این دوران تعداد بسیاری یهودی قتل عام شدند و جمعیت یهودی شهرها و دهات زیادی مجبور شدند دسته جمعی موجود حاکی از این است که برای جمعیت یهودی بسیاری از شهرها چون تبریز، موجود حاکی از این است که برای جمعیت یهودی بسیاری از شهرها چون تبریز، میاندوآب، مراغه و شیراز و شهرهای دیگر، کمی قبل از قرن نوزده و ماجرای مشهد، میاندوآب، مراغه و شیراز و شهرهای دیگر، کمی قبل از قرن نوزده و ماجرای مشهد، همان اتفاقات به صورتی روی داده بود. حتی در ایران قرن بیستم نیز نسبت به یهودیها تجاوزهایی شد و عده ای از آنها را وادار کردند که مسلمان شوند. اما می توان با قاطعیت تجاوزهایی شد و عده ای از آنها را وادار کردند که مسلمان شوند. اما می توان با قاطعیت کفت که فاجعهٔ مشهد یکرویداد منحصر به فرد بود.»

از تـرس اینکه مسلمانان دختران یهودی را به همسری بگیرند، انوسیها تصمیم گرفتنددختر بچهها و پسر بچههای خود را در سنین کم به عقد یکدیگر درآورند. از اینجا سنتازدواج بچهها در میان یهودیان مشهد آغاز شد. این کودکان به آنچه در اطرافشانمی گذشت واقف نبودند و نمی دانستند چه اتفاقی دارد روی می دهد. نخست عقد مطابق سنت اسلامی جاری می شد و بعد در خفا عروس و داماد بچه سال را زیر

خوپا مىبردند وعقد يهودى مىبستند.

مصاحبه گر از یوخوت لوی می پرسد: «در چه سنی ازدواج کردی؟»

یوخوت سالخورده مشهدی که هنوز خوب عبری صحبت نمی کند باکمک دخترش پاسخ می دهد: «۹ ساله بودم.»

دینا بت صلِل یک بانوی دیگر مشهدی میگوید: « من در شش سالگی به عقد یک پسربچه سال در آمدم و در هشت سالگی از هم جدا شدیم. تا یازده سالگی در خانهٔ پدر ومادرم بودم. دیگر خیلی برای ازدواج دیر شده بود و پدر و مادرم به شدت نگران من بودند. بالاخره در سن یازده سالگی جوانی از راه رسیدکه برای من کاملاً غریبه بود. ولی مادرم او را می شناخت و با ازدواج ما موافقت کرد.»

مصاحبه گر از یوخوِت میپرسد: «روز عروسیات را به یاد میآوری؟»

يوخوت مي گويد: «بله.»

مصاحبه گر میپرسد: «خوشحال بودی؟ ناراحت بودی؟ آخر خیلی بچه سال بودی. چه حالی داشتی؟ گریه می کردی؟ می خندیدی؟»

یوخوِت می گوید: «نه! گریه می کردم! همه خوشحال بودند و ساز و آواز و خوراکی همبود. ولی من گریه می کردم.»

مصاحبه گرمیپرسد: «چرا؟»

یوخوت جواب می دهد: «می ترسیدم. پدر و ما درم را می خواستم.»

بسیاری از یهودیان مشهدکتوباهای دوگانه داشتند: کتوبای عبری ادامهٔ زندگی و سنت یهودی و عقدنامهٔ اسلامی که توسط عاقد تهیه می شد و برای حفظ ظاهر بود.

صیون لوی می گوید: «با در نظرگرفتن رسم و رسوم آن دوران، یک دختر شانزده ساله دیگر یک دختر شانزده ساله دیگر یک دختر ترشیده بود. به چنین دختری به زبان فارسی می گفتیم \_ خونه مونده \_ یعنی دختری که در خانهٔ پدر مانده است و دیگرکسی او را به زنی نمی گیرد. توجه کردید؟ شانزده ساله! یعنی یک دختر در شانزده سالگی از سن ازدواجش گذشته بود و دیگر باید باهرکسی که پدر و مادر وادارش می کردند، عروسی کند.»

ترس از دست دادن هویت باعث شده بودکه جدیدالاسلامهای مشهد، کلیهٔ مراسممذهبی یهودی را خیلی شدیدتر ازگذشته نگهدارند.

#### سليمان نعيم

این یک شمعدان حنوکاست که قطعاتش از هم جدا می شوند تا اگر غریبهای وارد خانه بشود، بتوانند این قطعات را به سرعت از هم جداکنند و وی متوجه نگرددکه این یک شمعدان مذهبی است.

این یک هگادای پسح است که از روی حافظه نوشته شده. چون کلیهٔ کتابهای مقدس ومذهبی یهودیان مصادره و ضبط شده بود، تعدادی از حافظان تورات از نو و به مدد حافظه کتابها را نوشتند.

این بخشی از توراتی است که توسط میخاییل لوی که نام اسلامیاش رجب جمشیداُفاست، ترجمه شده. وی نخست کتاب را جلد می گیرد و بعد آن را می نویسد تا بتواندمحتویاتش را از دیگران مخفی نگه دارد.

البته دراین دوران کسانی هم بودندکه هم خواستند و هم توانستند از موقعیت استفاده کنند. این گروه خود را به بزرگان شیعهٔ شهر نزدیک کردند و از این بابت بهرهٔ فراوان بردند. مصاحبه گر از آقای حکیمی می پرسد: «افراد خانوادهٔ شما خیلی بیش از دیگران تظاهربه اسلام می کردند تا آنجایی که حتی بقیه یهودیان مشهد نسبت به شما مشکوک شده بودند که آیا یهودی جدید الاسلام هستید یا مسلمان دوآتشه؟»

آقای حکیمی می گوید: «خانوادهٔ حکیمی و بقیهٔ خانوادههای مشابه که رهبران جامعهٔ یهودی بودند، با مسلمانان روابط نزدیک و صمیمانهای داشتند. برخی از آنها حتی به سفرمکه هم رفتند و حاجی شدند و حجرالاسود را طواف کردند. هرکس به مکه می رفت لقب حاجی می گرفت. باید اضافه کنم که خیلی از جدیدالاسلامها در پایان قرن گذشته از مکه به بهانهٔ زیارت مسجد عمر به اورشلیم می رفتند و از آنجا سری به کوتل معراوی می زدند تازیارتی هم کرده باشند و به راستی حاجی شوند. برخی از آنها چون دیدند وضع زندگی درارض موعود خوب است، همان جا ماندند.»

اما بجز معدودی از یهودیان مشهد، سایریهودیان ایران نتوانستند خود را به اور شلیم برسانند. به همین دلیل تعداد زیادی از یهودیان که در غرب و شمال ایران ساکن بودندهویت یهودی خود را از دست دادند.»

پروفسور نتصر می گوید: «در دههٔ ۷۰ من سالی یکی دو بار به ایران سفر می کردم و به مناطقی می رفتم که بتوانم تاریخچه وگذشتهٔ یهودیانی که در آنجا زندگی می کردند را

بهدست بیاورم. مثل دهاتی که در آن همگی افراد مسلمان بودند ولی پدرانشان یهودی بود. چند نمونهاش دهاتی است به نام ورتو، زِفره و سِدِه. سِدِه، البته امروز ده بزرگتری است. شما در آنجا آدمی را میبینید، از او نام پدر و اجدادش را میپرسید. جواب میدهد: «اسمپدرم علی بود. اسم پدربزرگم محمد. اسم پدر پدربزرگم محمدعلی.» و در این بازگویی گذشته یک باره به نامی میرسیدکه آهنگ یهودی دارد. مثلاً متوجه میشویدکه نامپدربزرگ پدربزرگ او مردخای بوده است. از او میپرسید: «مردخای یعنی چه؟ معنی اش چیست؟» می گوید: «یک اسم ترکی است.» این اتفاق برای خود من در ده ورتو افتاد.

اهالی ده زِفره دربارهٔ ده همسایه تعریف می کنندکه مردم آن گرچه ظاهراً مسلمانند دراصل مسلمان نیستند و یهودی اند. وقتی به آن ده مجاور رفتم اهالی آن ده نیز همین داستان را دربارهٔ ده همسایه تکرار می کردند. در مسجد یکی از این دهات میشکانی دیدم که به عنوان منبر از آن استفاده می کردند ولی مردم آنرا میشکان نمی نامیدند. ولی در ده دیگری حتی نامش را هم میشکان میخواندند. از یکی از اهالی ده پرسیدم: «میشکان دیگری حتی نامش را هم میشکان میخواندند. از یکی از اهالی ده پرسیدم: «میشکان یعنی چه؟» گفت: «این اسمی است که از پدران و پدران پدرانمان یادگرفته ایم. در این دهات جملات و اسامی یهودی فراوان است. حتی در یک ده دو صفحه از تفسیرکتاب حزقیای نبی به من داده شدکه گمان می کردند به زبان زردشتی نوشته شده است. آنها نمی داند و به کلی مسلمان شدند. اعجاب آور تر اینکه همگی این مسلمانان بسیار نسبت به یهودیان متعصب می شدند و دشمنی پیدا می کردند.»

تا آنجایی که می دانیم این تنها تفیلیمی است که متعلق به زائران جدیدالاسلام مشهدی است. این تفیلیم کوچک متعلق به متتیاه و کهن است که در زمان حج با خود به مکه برده بودو آن را مورد استفاده قرار می داد و از سوی خانواده اش به موزهٔ اسرائیل در اورشلیم هدیه شده است.

افراهیم کهن آهارانوف، می گوید: «زمانی رسیدکه مسلمانان متعصب نسبت به یهودیان سوء ظن پیدا کردند و به این نتیجه رسیدند که اینها دارند تظاهر می کنند. برای رفع این سوءظن بزرگان قوم یهود تصمیم گرفتند به حج بروند. آنها به زیارت مکه رفتند

و با لقب حاجی به مشهد بازگشتند. مرحوم پدربزرگ من متتیاهوکهن، وقتی به سفر حج رفت یک تفیلیم کوچک را با خود همراه برد و آن را در زیر لباس پنهان کرد. او از این تفیلیم برای نمازگزاردن استفاده می کرد و در حضور صدها هزار مسلمان معتقد نماز یهودی خود رابجا می آورد. این شجاعت و قهرمانی او باورنکردنی بود چون اگر رازش آشکار می شد جزایش جز مرگ چیز دیگری نبود. این حجاج برای بازگشت به مشهد راه اورشلیم رابرگزیده اند. وقتی پدربزرگ من دید که زندگی در اورشلیم خوب است، به شهر خودبازگشت و به مردم پیشنهاد کرد که به اورشلیم سفرکنند و در آنجا زندگی را آغاز نمایند.»

این ماجرا در دههٔ ۹۰ قرن گذشته اتفاق افتاد و سفر حج بهانه ای برای مهاجرت به اورشلیم شد. دو نفر به اسم حاجی یحزقل و حاجی عدونیا، از رهبران عَلیای مشهد به اورشلیم بودند. این سفرها با مهاجرت دسته جمعی «احوی صیون» \_ یعنی دوستداران صیون که از روسیه به اسرائیل مهاجرت می کردند \_ همراه گردید.

خنّان می گوید: «موج مهاجرتهای بعدی از مشهد به اورشلیم، با مشکلاتی روبرو شد کهانوسیها انتظارش را نداشتند. تعداد زیادی یهودیان از ایران به لبنان می رفتند و از طریق سبرا و شتیلا به اورشلیم می آمدند. اعراب مسلمان آنها را نزد ما می آوردند و تحویل می دادند. ادارهٔ سخنوت یهودی اصلاً ما را به حساب نمی آورد و هیچ کمکی نمی کرد.»

مصاحبه گرمی پرسد: «چرا؟»

خنّان پاسخ مىدهد: «از خودشان بپرسيد!»

مصاحبه گر می پرسد: «شما به تنهایی آنها را آوردید؟»

خنّان پاسخ می دهد: «ما به تنهایی آنها را کمک می کردیم. مهاجران مشهدی را به خانه های ما می آوردند و در ازای هر یهودی که تحویل می دادند از سه تا هفت لیره پول می گرفتند. اگر انگلیسی ها آنها را در راه می گرفتند، هاراو تسوال که در کساد زندگی می کرد، به ما اطلاع می داد و ما می رفتیم آنها را از زندان نزد خود می آوردیم. اگر به سخنوت مراجعه می کردیم و از آنها کمک می خواستیم جواب ما را نمی دادند و می گفتند به ما مربوط نیست.»

#### سليمان نعيم

مصاحبه گر می پرسد: «تو چنین چیزی را به یاد می آوری؟»

خنّان می گوید: «بله. اصلاً نمی خواستند به ماکمک کنند. تمام این کارها را ما خودمان دستِ تنها انجام می دادیم.»

پروفسور نتصر می گوید: «حقیقت بایدگفته شود. سخنوت یهودی در صدور جوازورود \_ نه به یهودیان مشهد و نه به یهودیان ایرانی \_ خیلی دست و دل بازی نشان نمی داد. ایسن اجازه های ورود به کندی و تک تک به یهودیان ایران و مشهد داده می شد. تنها هنگامی تعداد زیادی سهمیهٔ ورود برای ایرانیان صادر می شدکه متقاضیان مهاجرت ازاروپا یا روسیه به ایران رفته بودند و از ایران قصد مهاجرت به ارض موعود را داشتند.» در این سند یهودیان مشهد از نمایندهٔ سخنوت تقاضا کردند سهمیهٔ جواز ورودمشهدیها به ارتص را زیادترکند.

بنیامین کهن آهارانوف از نمایندههای برجستهٔ انجمن یهودیان مشهد بود و خود ازگروه انوسیهای مشهد به شمار میرفت. او یک دیپلمات فرانسوی در اورشلیم بود و ازنفوذ خود در سفارت فرانسهٔ ایران و ادارهٔ سخنوت یهودی استفادهٔ فراوان می کرد.

این سند دوم نامهٔ یکی از نمایندگان سخنوت مشهد است که از ادارهٔ مرکزی سخنوتیهودی میخواهد تا برای نجات یهودیان مشهد سرعت عمل بیشتری نشان دهد.

مصاحبه گر از خنّان می پرسد: «با رسیدن به اِرتص مسایل شما تمام نمی شد؟» خنّان پاسخ می دهد: «وقتی ما به اِرتص می رسیدیم با مسایل دیگری روبرو می شدیم. در ارتص وضع خیلی بدتر می شد. تازه قدم به این خاک که می گذاشتیم به ما می گفتند شمایهودی نیستید. این کسی که عکسش را نشانتان می دهم قبول نکرد که ما یهودی هستیم. این فرد پدر رئیس جمهورمان ها راو هر تسوگ است.»

پروفسور امنون نتصر در این زمینه می گوید: «هاراو هرتسوگ نوشت که در یهودی بودن مشهدی ها شک دارد. نخست به خاطر اینکه امکان داشت ازدواجهای مختلفی بینشان روی داده باشد و مسئلهٔ بسیار مهمتری که مجبورم آن را اینجا مطرح کنم، مسئلهٔ حرامزاده به شمار آوردن آنها بود.»

خنّان می گوید: «چکار می توانستیم بکنیم؟ دیگر نمی شد برگردیم. خجالت و

شرمندگی زیادی در بازگشت انتظارمان را می کشید. خیلی سخت بود.»

امنون نتصر می گوید: «این بار دیگر فریاد جهانگیر شد. جماعت یهودیان مشهدی اروپا، مخصوصاً مشهدیان لندن و همچنین جمعیت مشهدیان ایالات متحده به سخنوت یهودی مراجعه کردند و از آنها خواستند که یهودیان مشهد را بدون چون و چرا و به عنوان یهودیان کامل و صد در صد بشناسد. آنها در شکایتنامهٔ خود از این رفتار غیر انسانی وسراسر تبعیض ابراز نفرت کردند. در آن زمان اسحاق رافائل رئیس بخش آریایی سخنوت بود. وی به دو راو راشی که هر دو در اسرائیل بودند مراجعه می کند: هاراو هرتسوگ و هاراو اوزیل. راو هرتسوگ راو راشی اشکنازی ها بود و راو اوزیل راو راشی سفارادی ها. متأسفانه کسانی که عقیدهٔ خودشان را دربارهٔ یهودیهای مشهد نوشته بودند، اصلاً از زندگی داخلی آنها و ماجرایی که بر سرشان آمده بود اطلاعی نداشتند و براساس حدسیات خود آن قوانین را گذرانیده بودند. خوشحالم بگویم که در این مورد براساس حدسیات کمک آمد و رأی مثبت او مورد قبول قرارگفت.»

مارچ ۱۹۹۰ محلهٔ بخاراییهای اورشلیم، کنیسای حاجی ادونیای کهن در اورشلیم: یکی از دوکنیسایی که توسط مهاجران مشهدی در اواخر قرن گذشته ساخته شده است. خانوادههایی که به صورت عوله می آمدند نخست در این کنیساها مسکن داده می شدند و از آنها پذیرایی می گردید. تمام این کنیساها با خرج خود مهاجران ساخته شد و به جامعهٔ مشهدیها تقدیم گردید.

مصاحبه گر دربارهٔ مهاجرینی که از طریق سبرا و شیتیلا آمدند سؤال می کند. استویعقوبی می گوید: «بعد از جنگ جهانی دوم رهبران جماعت مشهدی \_ که یکی از آنهافر جالله لوی نصراللهاف بود \_ به لبنان می رفتند، یهودیان مهاجر را از متولا به اورشلیم می آوردند و در این کنیساها اسکان می دادند. تمام این عملیات سری بود و این کنیسا مرکزاصلی. پس از اینکه مهاجران به اینجا می آمدند آنها را تقسیم می کردند و به سراسر ارتص می فرستادند. ما در اینجا یک باشگاه درست کردیم که مرکز فرهنگی هم بود و فعالیتهای زیادی در آن انجام می شد.»

خنّان می گوید: «باید به شما بگویم که ما خیلی منظم و سازمان یافته بودیم.»امروزسالها بعد از ماجرای مشهد، نوادههای انوسیها همچنان با هم زندگی می کنند و با

#### سليمان نعيم

یکدیگرروابط نزدیکی دارند.

خنّان اضافه می کند: «سازمانی را که ما داشتیم هیچ کدام ازگروههای دیگر نداشتند.» امروز هم بعد از پنجاه سال هنوز جوانان و سالمندان در سازمانهای فرهنگی با یکدیگرهمراه هستند، به گذشتهٔ خود پای بندند، داستانهای قهرمانی پدرانشان را در سینههای خودمخفی نگاه می دارند و آن را برای دیگران تعریف نمی کنند. شاید هنوز هم می ترسندرازشان برملا شود. پس از این همه سال، مشهدیها هنوز زندگی پر از راز و رمزی دارند.»

خنّان می گوید: «پدران ما خانواده های سطح بالای اجتماع بودند و پستهای مهمی داشتند. آنها آدم های عادی و معمولی نبودند. به همین دلیل نواده هایشان نیز این خاطرات را با غرور فراوان نزد خود نگاه می دارند و با کمترکسی در این زمینه سخن می گویند.»

پارهٔ یکم: اشعار

## ناصرحكاكها

# مقاممادر

کجا پیدا شود همتای مادر کدامین دل طید از بهر فرزند کدام آوا بگوش دل نشیند نباشد نغمهای موزون و دلکش مغنّی گر بود داود ثانی هر آغوشی نباشدگرم و پُرمهر کدامین دایهای را می توان دید بگیریم دایه از افلاکیانست بگیریم دایه از افلاکیانست بگیریم دایه بسوزد دامن امان بهین دایه بسوزد دامن امان زبهر راحت خواب و خور طفل اگر محزون شود رخسار فرزند اگر محزون شود رخسار فرزند سرشکی گر چکد از دیدة طفل خلد خاری اگر در پای طفلش

که غمخواری کند همپای مادر بمانند دل بی تای مادر بجیز نرم و لطیف آوای مادر به پیش نغمه لالای مادر ندارد گرمی آوای مادر مگرر آغوش پُرگرمای مادر که باشد همسر و همتای مادر گرفتن کی تواند جای مادر نسوزد دل نگوید وای مادر هدر گرد همه شبهای مادر بدرد آید دل از ای وای مادر بدرد آید دل از ای وای مادر شود بیتالحزن دنیای مادر میدر خون چکد از نای مادر میرشک خون چکد از نای مادر سرشک خون چکد از نای مادر

#### ناصر حكاكها

تبی گر عارض آید بر رخ طفل رسدگر پای طفلش بر لب بام به هنگام خطر پروا ندارد ندارد طاقت یک لحظه دوری بسازد تا ترا فردای بهتر نهال قامتت تا راست گردد اگر خواهی جمال حق ببینی سزدگر نقد هستی را بریزی اگر کفری نباشد در بیانم

زند آتش بسرتا پای مادر کند محشر بپای غوغای مادر سر بیباک و بی پروای مادر ز طفل خود دل شیدای مادر رود یکسر زکف فردای مادر شود خم قامت رعنای مادر نگر بر منظر و سیمای مادر بزیر مقدم والای مادر بزیر مقدم والای مادر بگویم فاش خدایست تای مادر بنازم قیمت والای مادر

## جهانگيرصداقتفر

# «مرثیهای برای خدایان»

تقدیم به: ستیون سپیلبرگ Steven Spielberg

ویکبار
از بطنِ جهنمی پتیارهای
حرامزادهای آنچنان میزاید
که روسیاه تاریخ
رنگ میبازد
در قیروار اندیشههای پلشتش
و شیطان به قهقههای فاخرانه
میلادش را نفیر برمی آورد
به کنگرههای کاخ خدایان
که:
«اینک مرا به ابدیت پیوند است.»

\* \* \* وآنگاه

که در ظلمات بامداد دروغینی

ديوان و ددان

بی امان

آدم را به مسلخ بیداد قربان کردند

خدایان،

\_ بىزبان لالى ترديد وكفر و هراس \_

خفیفانه به عرش جلالی که نمی شاید شان

خون فشانی ابلیس تباران را

آنچنان بی تفاوت به نظاره نشستند

که سیل خون معنای دگر یافت

وگور،

ورستاني شد

در تنگِ بي حرمتِ هزار لاشگي و بي نشانگي.

(شگفتا!

نوحي نيافتند شايد

كه توفاني نازل نشد

به پهندشت زمین

و ظلم آباد «سدم»

در خروش خشمآتش خدایی نسوخت

اگرچه حتّی

یک «لوط» هم

یافت می نشد

كه خرقه پوش راستينِ تقوى باشد.)

و جلادان، باری

در ردای ناجیان نسل غافل انسان

#### جهانگيرصداقتفر

عدالت را در محراب مقدس ترین معبد عشق آنچنان نامردانه بکارت ربودند و بال و پرش آنچنان ناجوانمردانه سوختند در کورههای کورکینه و نفرت تا حقیقت خلقت اسطوره واری نمود در آینه ی کشتار و انهدام و بی پوزشی زکلام کفر – اندیشه ی انکار

گهواره جنبان عافیت شد.

\* \* \*

آه،

هزارگندمزار اگر دوباره بزاید حلال زادگانی از نژاد خدایان صیقل نمیشود دگر

آئینههای کدورت وکفر صیقل نمی شود این لوحههای گور از نقشِ خالکوبِ خون شهیدان و به هیچ آبشار تطهیری هم حتّی

روسیاهی تاریخ به سپیدی نمی گراید هرگز.

تيبوران ـ ١٦ ژانويه ١٩٩٤

### يعقوبطبري

## هشدارا

آوردهاندکه در جنگهای سخت
یک چند اسیر سیهروز تیرهبخت
با دست ناتوان خود از بهر خویشتن گور می کنند.
لیکن بدون اسارت بدون زور،
ماکندهایم گور
از بهر خویشتن.
لیکن بدون سیاست بدون جنگ،
ما بسته ایم سنگ
بر پای خویشتن.
ما بسته به همه پای بستگان
در خاکریز اسارت نشستگان
در خاکریز اسارت نشستگان
کاین بند شوم را اگر نگشاییم و نگسلیم
این سنگ گور ماست که بر پای بسته ایم.

۱- این شعر یعقوب طبری شاعر ساکن مریلند، در شب دوم کنفرانس و در برنامه «به یاد مرتضی خان نی داوود» توسط هما پرتوی خوانده شد.

## مهین عمید (نگاه)

# مرتضيخاننيداود

رودی از سیماب گویی ره بدلها می گشود

ساز نیداود بُد یا زهره میزد چنگ و عود

شهسوار پهنه گستردهٔ آهنگ بود

بازتاب عشق ایران و همان فرهنگ بود

چشمهٔ جوشنده بود آن ساز بیمثل و نظیر

زخمهها بر تار لغزان همچو شبنم بر حرير

در دل مشتاق او بُد شور\* و دشتی همنورد

مرده را جان داد و عیسیوش هنر را زنده کرد

شاهپرکآسا به گُلگشت ترّنم میچمید

حاصل گشت وگذر در پودِ تارش میدوید

جنبش هر بـرگ بهرش نغمهٔ ماهـور بود

بال هر بلبل نشان از دستگاه شور بود

**گوشــه**ها هرگوشــهای با همتش آباد شد

از تمام قطعهها در نغمههایش یاد شد

<sup>\*</sup> ۲۲ گوشه، دستگاه و نغمههای موسیقی ایرانی با حروف برجسته مشحص شده است.

چارمضرابش بسان چارفصل عاشقان

از چکاوک تا زبیداد و سهگاه و اصفهان

رنگهایش شادی افزا، نغمه هایش دلنواز

سوزو سازووصل وحرمان مي تراويد ازحجاز

قصهٔ راوندی و لیلی و مجنون و دوگاه

با صدای تار او بَر متنِ جان می بُرد راه گریه را

باخنده می آمیخت شادی را به غم

شوشتری با بختیاری هر نوا هر زیر و بم

نرمشيي پروانهآسا پرشيي تا آسمانپرطنين

آنسان کے میلرزید عرش وکھکشان

نالهٔ «مرغ سـحر»\* بـود و دل تنگ بهار

آنکه با آهنگ و ساز مرتضی شد ماندگار

«مرغ حق»بود و بنان ميخواند شبها تا سحر

زخمهٔ ساز و ملوک و مرتضیخان و قمر

تا جهان باقیست یاد مرتضی پاینده است

اختری رخشان و در اوج هنر تابنده است

شورها برپا شده زان ساز در حال (نگاه)

شورشی کرده بپا در جان رام سربراه

<sup>\*</sup> ترانه «مرغ سحر» ساخته ملکالشعرای بهار.

# داستانِراستان

درگذاری دور وگنگ و بی نشان كاۇشىي پىگىر و بنيادى جوان رهنوردانی ز خیل عاشقان كوشــش قومي ســترگ و پرتوان لطمهها خورده ز دست این و آن همچنان رسم زمین و آسمان كـس نبرده ره به كنـه و عمق آن از پےس خاکسے تر سےرد زمان پرتحمل، پاکدل، روشن روان رد شده از صحنه چون بازیگران با خردمندان دانا هم عنان فاش سازد اندكي راز نهان که نمرده است و نمیرد جاودان سرزمین پرشکوه باستان با «نگاهی» موشکاف و پای جان تا بخواند رمز آن نسل جوان

گردشی داریم در دور زمان فرصتی کوتاه و این قصه دراز معبری در پیچ و تاب قرنها عاشقان دین و ایمان و خرد قرنها و قرنها در این دیار گاه در اوج و زمانیی در حضیض بىنشان و نام نابوده وليک چند خطی یاکه عکسی ماندهاست ملتی گردون تراز و حق شناس مردمی سرخورده و دردآشنا جملگے پا در رکاب معرفت قطرهای از بحرگر پیدا شود در دل خاک اهورایی ما خاک ایران خاک گردان دلیر چندگامی در گذشته میزنیم داستان راستان را رو کنیم

به اولین کنفرانس بینالمللی مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی ۱۴ ژانویه \_ لسآنجلس

### طوبي كروبيان

# در جستجوی یار

کے تا کام گیرم از آن گلعندار رهایسی دهم مرغ جان را ز دام بگیرم من آشفته زلفش به دست برم تلخی هجر او را زیاد ز درد فراق و ز شوق وصال ندیدم نشانی از او هیچ جای کے دامان آن ماہ آرم بے کف به هر یار و بیگانه سر میزدم بگو يار و دلدار و جانانه كيست؟» کے جانے نشار سراپای اوست ندارم کنون هیچ از وی نشان» گل شادی از چهرهاش بردمید بديدم لب جوى با ياسمن» بتم را لب جوی جویان شدیم نسیمش مرا داد بویسی زیار دل از خوبے و خرمے می رہود

به صد شور و شوق آمدم سوی یار چـوگل بويمـش تازه سـازم مشـام ز چشمان مستش شوم مست مست به یك چند بوسه گرم هدیه داد حکایت کنم گر بیابم مجال وليكن چو جويا شده در سراي شدم از پی یار از هر طرف چـو دیوانهها دربـدر مـیزدم یکی گفت: «ای دوست افسانه چیست؟ بگفتم: «همان دلبر لالهروست مرا مونس جان و راحت رسان چـو حالم بدیـد و ز وصفش شـنید بگفتاکه: «پارتورا در چمن به طرف چمن هردو پویان شدیم چمن پر زگل بود و نقش و نگار به هرگوشهاش سبزهای رسته بود

#### طوبى كروبيان

همه یاس و نرگس همه یاسمین به هر شاخساری نشسته هزار کنار بنفشه لب جویبار زصدگونه گلهای خوش عطر و بوی بپرسیدم از باغبان کهن بگفت: «آنکه آرام و بس خوش خرام شب و روز او می کند از تویاد همان نازنین گلرخ دلربا از ایس روکه این دلبر خوبچهر همیشه به هر جا دلش سوی تست زیاری همیشه برد از تونام خوش من آن پری زیباد دی وز گزند خزان

که می بود فصل گل و فرودین شده نغمه خوان سرود بهار گل و لاله و ناز دیدم هزار ندیدم من آن دلبر لاله روی ندیدم من آن دلبر لاله روی «کدامین بود یار جانان من؟» به سویت به صد ناز برداشت گام دلش باشد از یاد نام توشاد که از دل چو بت می پرستد تو را زسوی تو دلجو بسی دیده مهر فرمیشه به یاد گل روی تست کنونت چو بیند رسیده به کام» بدیدم که آن مظهر دلبری یگانه گلی است کو بود در امان یگانه گلی است کو بود در امان

پارهٔ یکم: پیامها و نامهها

## فدراسيونيهوديانايراني

برگزاری کنفرانس سه روزه تاریخ شفاهی یهودیان ایران \_ از انقلاب مشروطه تا انقلاب سه روزه تاریخ شفاهی یهودیان ایران \_ از انقلاب مشروطه تا انقلاب اسلامی \_ ابتکاری تحسین برانگیز و قدمی بزرگ در روشن کردن زوایای ناشناخته روزگاران پیشین ملت ما بشمار می رود و بی شک مقامی والا در صفحات تاریخ قوم مادارد

انتخاب سخنرانان دانشمند و باتجربه وکیفیت مطالب موردگفتگو نیز نشان از دقت نظر وکاردانی شما دارد که گوشههای مختلفی از موفقیتهای فرهنگی، سیاسی، اجتماعی، ادبی وامور خیریه یهودیان را روشن کرده و راه را برای تحقیقات وگفتگوهای تحقیقی بسیارضروری بازمی کند.

همکاری صمیمانه جوانان که سلیقه و خوشرویی را در تمام دوران کنفرانس مرعی داشتندو در اداره هر برنامهای نظم و متانت را به حد اعلا نمایان ساختند، شایسته تقدیر است و این نوید را می دهدکه در آینده بیشتر و بیشتر این همکاریها گسترش یابد.

هنرمندان با فرهنگی که صمیمانه همیاری خود را به منصه ظهور رسانیدند و با فرزانگی خود تحسین و سپاس همگی را برانگیختند، کیفیت تنظیم نور و صدا با توجه به گوناگونی برنامهها بخصوص موقع شناسی و دقت در حفظ وقت برنامهها شایان یادآوری و تقدیربسیار است. سلیقه شما در انتخاب محل برگزاری کنفرانس، نکته بسیار مهمی بود.

موفقیت و سرفرازی همگی را از خداوند خواهانم.

با احترام سلیمانرستگار رئیس فدراسیون یهودیان ایرانی

# انجمن كليميان تهران

### همكيشان عزيز و هموطنان گرامي،

خوشوقتیم سیاس فراوان خود را برای کوشش قابل تحسین شما در برگزاری اولین کنفرانس بین المللی یهودیان در ایران معاصر به اطلاع برسانیم.

تلاشی که شما به انگیزهٔ شناخت تاریخی/اجتماعی زندگی یهودیان در ایران آغازکردهاید، بی گمان چراغ راه کسانی خواهد بود که این مقوله را چون بخشی از تاریخیهودیت و ملت ایران مورد بررسی و تحقیق قرار خواهند داد. نسل ما نیز، که خود درجایگاهی از همین بررسی قرارگرفته است، به قضاوت خواهد نشست که در این مقطع تحولات جاری چه تأثیری بر تاریخ قوم یهود و ملت ایران بر جای گذاشته است و چهمیراثی به نسلهای بعد منتقل خواهد کرد.

از خداوند متعال برایتان پاداش نیکو و توفیق خدمتگزاری به مردم، سلامتی و عاقبت خیرطلبمی کنیم.

سپاسگزار خواهیم شدکه سلام و امیدهای خوب ما را به اطلاع هموطنان ایرانی وهمکیشان یهودی و مردم آمریکا برسانید.

با احترام رئیس انجمن کلیمیان تهران: هارون یشایایی (یشعیا)

# بنیاد مگبیت

موفقیت شما را در فراهم آوردن و ادارهٔ کنفرانس بین المللی مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی که از تاریخ ۱۳ تا ۱۵ ژانویه ۱۹۹۶ با موفقیت کامل به انجام رسید تبریک و تهنیت می گوییم. شما همواره در برپایی و به ثمر رسانیدن این گونه برنامه ها موفق بوده اید و اطمینان داریم در کنفرانس های آینده نیز بیش از پیش موفقیت خواهید داشت.

از سوی بنیاد مگبیت برای شما و همکارانتان در این امر مهم مزید توفیق آرزو داریم.

پرویز نظریان رئیس، بنیاد مگبیت نجات گبای رئیس هیئت مدیره، بنیاد مگبیت

# اميرشوشاني

پس از عرض سلام، خاطراتی ازکارهای اجتماعی انجام شده توسط مهندس مکابی و خودرا در ایران به استحضار می رسانم. در ضمن یادآور می شوم که در این راه مهندس جهانگیر بنایان از پیش کسوتان به شمار می رود و دارای خاطراتی ذیقیمت در ارتباط با جامعهٔ یهودیان است.

در حدود بهار سال ۱۹۶۰ مرحوم راب لوی مؤسس او تصر هتورا به دفتر مشترک مهندس منصور مکابی (مقیم ایران) و من مراجعه کرد. او تقاضای ساختن یک مدرسه ابتدایی برای ساکنان یهودی محلهٔ سه راه طرشت تهران را داشت تا نوباوگان یهودی، ضمن تحصیل مبانی یهودی، بتوانند برنامه های معمول کلاسهای ابتدایی را نیز فراگیرند.

ما، با مراجعه به وزارت فرهنگ و شهرداری تهران، نقشههای شهرداری و نقشههای اجرایی ساختمان مدرسه را \_ که با محاسبات فنی مهندس عبیر (مقیم اسرائیل)، نظارت مالی شادروان موسی الیاسیان که از افراد خیر و خدمتگزار جامعه بود و نظارت اجرایی بنده و مهندس عبیر انجام شده بود \_ به تصویب رسانیدیم و یک مدرسه ۱۲ کلاسه بااسکلت بتونی، سالن اجتماعات، ناهارخوری و قسمت اداری بنا نمودیم. پس از آن، باسرپرستی مالی ابراهیم رشتیان، مدرسهای با نمای آجر قرمز و ۱۲ کلاس درس در یکی ازکوچههای باغ صبا، برای ساکنان آن محل ایجادکردیم.

در همین سالها زلزلهای شدید در همدان به وقوع پیوست که از شدت آن گنبد بقعهٔ استر ومردخای شکافی برداشت و تا پایین بنا رخنه کرد. انجمن کلیمیان همدان به ریاست دکترمنصور نورانی (ساموئل نیومن) و عضویت دکتر سعید ناصری، طالع همدانی و حئیم مکابی(عموی مهندس مکابی) از انجمن کلیمیان تهران، که ریاست آنرا مرحوم مراد اریه دارابود، درخواست کرد تا بقعه را با نظارت مهندسین تعمیرکند. این بقعه به عنوان آثار

باستانی در ادارهٔ باستان شناسی ثبت شده بود و اجازه داده نمی شد تعمیرات آن بدون متخصصین فنی انجام پذیرد. لذا انجمن کلیمیان تهران از دفتر ما خواست تا در تعمیرات بقعه شرکت کنیم. نظارت مالی این طرح با روح الله مناسبیان (که از اشخاص خیرخواه جامعه و مقیمنیویورک) بود. ما مدت شش ماه هر هفته، در معیت روح الله مناسبیان، به همدان می رفتیم. در این مدت دور ساختمان بقعه را به پهنای یک متر و عمق دو تا سه متر (نسبت به مقاومت زمین و با توجه به اینکه اطراف بقعه پر از قبرهای قدیمی بود) متر خاکبرداری کردیم. سپس بابردن استادکار مفتول بندی (آرماتور) از تهران، یک کلاف بتون آرمه دور تا دور بنا تعبیه کردیم. برای پرکردن شکافی که در اثر زلزله ایجاد شده بود، پس از تماس با ادارهٔ باستان شناسی، قرار بر این شدکه آجرهای کهنه و پوسیده را با آجرهای قدیمی همان رنگ تعویض کنیم و از ملاطی که همرنگ ملاط بکار رفته در بنای بقعه باشد قدیمی تا بهقدمت آن (که به گفته ای ساختهٔ اتابکان فارس است) لطمه ای وارد نیاید. ضمناً پدر اینجانب و سالخوردگان قدیمی تعریف می کردند که تاج زرین استر ملکهٔ ایران در قسمت انتهای گنبد که حدود ۱۵ تا ۱۶ متر ارتف عدارد آویزان بوده ولی دزدان با تطمیع سرایدار (شماش) آن را می دزدند.

پس از مدتی، مهندس یاسی گبای از سوی لطفالله حی \_ نمایندهٔ کلیمیان و رئیس انجمن کلیمیان \_ مأموریت مییابدکه در زیرزمین قسمت جنوبی بنا (که باغچهای مشرف به خیابان اکباتان است) کنیسایی بسازند. البته خود بقعه از سالهای قبل کنیسایی کوچکمتصل به ضلع شمالی داشت که زائران مراسم تفیلا و نیایش را در آنجا انجام میدادند.

بقعه استر و مردخای دارای دو صندوق کار چوب است که از نظر قدمت ارزنده هستند وبین دو صندوق چاهی است که مردم سکهٔ نیاز در آن میاندازند.

حدود سالهای ۱۳۴۱ خورشیدی (۱۹۶۴) اینجانب ساکن محمودیه بودم و برای ادای مراسم نیایش به کنیسای کوچکی که زنده یاد اسحق حکیم پدر سعید حکیم و مسعود حکیم در یکی از کوچههای خیابان پسیان تأسیس کرده بود، مراجعه می کردم. در روز کیپور سال ۱۳۴۱، که مراسم تفیلا زیر چادری در قسمت انتهایی حیاط انجام می گرفت، مرحوم مراداریه پیشنهاد کرد: "حالا که مهندس شوشانی اینجاست اقدام به ساختمان اساسی کنیسا کنیمتا از وضع ناموزون چادر زدن و این گونه تفیلا خواندن راحت شویم."

در پی این تصمیم، اقدام به تهیه نقشه و اخذگواهی آن از شهرداری شمیران کردم و شروع به ساختمان کنیسا نمودم. این کار تقریباً ۷ سال طول کشید و می شودگفت این کنیسا تنها کنیسای مجهز به سیستم تهویه مطبوع باقیماندهٔ تهران است. البته کارها همه با نظارت مالی سعید حکیم و کمک و معاضدت روح اله مناسبیان و دکتر عادل باروخیان انجام پذیرفت.

كليهٔ خدمات مهندسي ذكر شده بدون هيچگونه چشمداشت پاداش مالي انجام گرفت.

با تشكر و امتنان

مهندس امير شوشاني

### نجات گیای

دوستان مركز تاريخ شفاهي يهوديان ايراني

به این وسیله مقالهای راکه چندی پیش دربارهٔ ارت نوشتهام برایتان میفرستم تا درآرشیو مرکز حفظ شود آگاهیها در مورد این مؤسسهٔ جهانی کامل گردد.

# ارتبينالمللي

ارت بین المللی توسط Nikolai Bask به وجود آمد. Bask توجه کرده بود که غالبیهودیان آن روز روسیه به امور تجارت و خرید و فروش مشغول اند و کمترین توجهی به صنعت و کشاورزی نشان نمی دهند. وی تنها راه ورود آنها به کارهای صنعتی و کشاورزی را تأسیس هنرستانهای حرفه ای مخصوص یهودیان می دانست.

تا بعد از جنگ جهانی اول، ارت فقط در روسیه فعالیت می کرد ولی پس از جنگ، نهضت ارت به کشورهای مختلف توسعه پیدا کرد ولی بیشتر فعالیتها از روسیه رهبری می شد.

بعد از جنگ جهانی دوم، به همت عدهای از رهبران یهودی اروپا، تشکیلات ارت جهانی به نام World Ort Union به وجود آمد و فعالیت خود را در پنج کشور توسعه داد. دررأس این عده دکتر سینگولوسکی Dr. Singolowski است که به گردن ارت جهانی حقمهمی دارد. به همین علت یکی از هنرستانهای ارت در کشور اسرائیل به نام او نامگذاری شده است. از تاریخ تأسیس ارت مدت ۱۱۵ سال می گذرد که ظرف این مدت بیش از ۲۱۲ میلیون زن و مرد جوان یهودی فار غالتحصیل داشته است که توسط ارت پروانهٔ ورود به دنیای آزادی و آسایش و افتخار به دست آورده اند. در حال حاضر ارت عهده دار

ادارهٔ هشتصد مدرسه و مرکز آموزش حرفهای در ۲۷ کشور و ۵ قاره است و ۱۲۰٬۰۰۰ دانشجو در سراسر دنیا در رشته های برق و مکانیک، دوزندگی، بازرگانی، الکترونیک، روباتیک، ارتباطات راه دور، کامپیوتر، لیزر، فایبراپتیک، بیوتکنولوژی پرورش می دهد.

حدود ۷۰٬۰۰۰ نفر از این دانشجویان دربیش از یکصد مدرسه و آموزشگاه فنی ارت دراسرائیل به تحصیلات فنی خود ادامه می دهند. درمهم ترین مراکز فنی کشور اسرائیل، فارغ التحصیلان ارت سهم عمده ای در ادارهٔ آن دارند. دانشجویان ارت در چهارگوشهٔ جهان از آرژانتین و شیلی و برزیل گرفته تا رم و میلان و کاز ابلانکا، و از پاریس و لیون ومارسی تا بمبئی و از پروشالائیم و تل آویو و ناتانیا، تا ژنو و لندن و نیویورک، همه فعال بانشاط و سربلند و کاری آماده برای زندگی آینده هستند.

# ارت ایران

برنامهٔ مدارس حرفهای ارت ایران در سال ۱۹۵۰ شروع شد. البته چندی قبل از این تاریخ کمیتهای به همت عدهای از رهبران اجتماعی آن زمان از جمله مرحوم مرتضی سنهی،مرحوم موسی طوب و مرحوم مهدی کهینم (کوه نور) تشکیل شده بود که هدف آنها کمکمالی و تشکیلاتی به تأسیس هنرستان بود.

از بدو تأسیس مدارس ارت ایران \_ که مجهز به کارآمدترین برنامهها و عالی ترین کادرآموزشی و مدرن ترین آزمایشگاهها وکلاسهای درس بود \_ این آموزشگاه نه تنها پشتوانهٔ تأمین آینده برای هزاران دانشجوی دختر و پسر در سطح عالی تعلیمات فنی بود بلکه یکی از اجراکنندگان برنامههای پیشگام و پیشرفته آموزش فنی و حرفهای در سراسر کشورشناخته شده بود تا آنجا که انجام وظیفه تربیت معلم فنی برای سراسرکشور ایران به عهدهٔ ارت ایران واگذار شده بود.

کمیته های ارت ایران مرکب ازکمیتهٔ مرکزی وکمیتهٔ بانوان حامی و پشتیبان و یاری دهندهٔ این سازمان بودند و پیشرفتهای ارت باعث سربلندی و افتخارکمیته ها و اجتماع یهودیان ایران بود. رؤسای کمیتهٔ مرکزی ارت ایران از بدو تأسیس آقایان موسی طوب، مرتضی سنهی، مهدی کهنیم (کوه نور) و ابراهیم راد و آخرین رئیس کمیتهٔ مرکزی نگارنده این سطور بود

که تا زمان انقلاب اسلامی در این مقام باقی ماند.

ریاست کمیتهٔ بانوان با خانم سنهی و بعداً به عهدهٔ شمسی بنایان واگذارگردید. لازم است در اینجا از زحمات ارزندهٔ مهندس جهانگیر بنایان، مرحوم مهندس اِلی، مرحوم دکترلقمان امینی و پروین معتمد یاد شود.

مرحوم مهدی خان کهنیم (کوه نور) در دورهٔ ریاست مرتضی سنهی و موسی طوب، همیشه عضو فعال کمیتهٔ مرکزی بود و بعدها خود نیز به ریاست ارت انتخاب گردید. دورانتصدی ایشان سالهای توسعهٔ ارت و ساختن بناهای جدید و به وجود آوردن رشتههای جدید بود. مهدی کهنیم زحمات زیاد و ارزندهای برای پیشرفت و توسعهٔ کار ارت متحمل گردید. در زمان ریاست وی اعضای سرشناس و فعالی در کمیتهٔ اجرایی فعالیت می کردند. از جمله ابراهیم راد، دکتر شکراله برآوریان، مرحوم مهندس لطف اله حلیمی و خود من . در آن زمان بود که به تشویق مهدی کهنیم ابراهیم راد با هزینهٔ شخصى ساختمان تربيتمعلم را ساخت كه بعدها تبديل به خانهٔ پيران شد. متأسفانه به تدریج بین مهدی کهنیم وابراهیم راد، در نوع ادارهٔ کارهای کمیتهٔ مرکزی، سوء تفاهم و اختلاف نظر به وجود آمدکه منجر به استعفای مهدی کهنیم و ریاست ابراهیم رادگردید. در دورهٔ ریاست راد اتفاق مهمالحاق کمیتهٔ مرکزی وکمیتهٔ بانوان ارت به صندوق ملی بود که در یک جلسـهٔ تاریخی باحضور نمایندگان سازمانهای آن زمان قرارداد مربوطه امضا گردید. هم زمان با سالهای ریاست ابراهیم راد، سالهای شکوفایی اقتصادی کشور ايـران بود. دركليهٔ محافل خارجهمواره صحبت از بالا رفتن سـطح ثروت مردم و در نتیجه ثروتمند شدن طبقهای ازیهودیان ایرانی بود. در نتیجه کمیتههای وابسته به ارت از طرف تشکیلات مرکزی ارتجهانی در ژنو شدیداً تحت فشار قرارگرفتندکه اجتماع یهودیان ایران خود باید بودجهٔ ارت ایران راکلاً و یا لااقل قسمت عمده ای از آن را تأمین کنند. لذا ابراهیم راد تصمیم گرفت که برای جمع آوری وجوه بیشتر هر ماه یک شبنشینی و یک ناهار به نفع صندوقارت ایران ترتیب داده شود. وی طرح خود را در جلسات متعددی که مشترکاً از طرف کمیتهٔ مرکزی وکمیتهٔ بانوان تشکیل می شد به بحث گذاشت ولی اعضای کمیته ها طرح راغیرعملی دانستند و مخالفت کردند \_ بخصوص که طبق قرار با صندوق ملی، جمع آوری پول از طرف سازمانهای وابسته منع شده بود. بالاخره در یکی از جلسات که طرح آقای رادبطور قطعی رد شد نامبرده از ریاست کمیتهٔ مرکزی استعفا کرد.

پس از استعفای ابراهیم راد دعوتی از اعضای ارت و سران اجتماع به عمل آمد و در پی رای گیری بنده به ریاست کمیتهٔ مرکزی انتخاب شدم که تا زمان انقلاب اسلامی در این سمت خدمت می کردم. بعد از این انتخاب در کنگرهٔ جهانی ارت در ژنو شرکت نمودم ودر آن کنگره به عضویت در کمیتهٔ مرکزی ارت جهانی انتخاب شدم.

## مسعودهارونيان

محترماً، وظیفه خود میداند از زحمات طاقت فرسایی که در تدارک و برگزاری نخستین کنفرانس تاریخ شفاهی یهودیان در ایران معاصر متحمل شده اید عرض سپاس و قدردانی نمایم.

ابتکار تحسین برانگیز، خلاقیت و حسن مدیریتی که به چشم میخورد شایسته بسی مباهاتبود. امیداست باکوشش پیگیر و عشق و پشتکار شما دوستان ارجمند، کنفرانسهای آیندهلس آنجلس پرمحتواتر و در سطح وسیعترکماکان با موفقیت انجام پذیرد.

بدیهی است سخنان سخنرانان، سخنوران و ارباب دانش برای ضبط در تاریخ و گسترش اطلاعات عمومی افراد جامعه، اعم از یهودی ایرانی و آمریکایی، چاپ می شود و دردسترس عامه قرار خواهدگرفت. از سوی دیگر، با توجه به نکتهبینی و توجهی که درمسئولین امر وجود دارد، به یقین مصرانه کوشا هستند تا این اطلاعات جامع، صحیح و دقیق چاپ گردد. هر آینه در جریان بعضی کنفرانس ها مطالب، اطلاعات و پاسخی مبتنی برسهو، نسیان یا اشتباه ناخود آگاه از بعضی از سخنرانان ابراز شود باید اصلاح گردد واطلاعات درست و دقیق در دسترس خواننده قرارگیرد.

من باب نمونه، در جلسهٔ روز دوشنبه ۱۵ ژانویه ۱۹۹۶، آقای شموئیل کامران دربارهٔ "تاریخچه سازمانهای یهودیان ایرانی" ایراد سخن کردند و در دو مورد زیر مطالبی اظهارداشتندکه احتمالاً به علت نسیان شایستهٔ اصلاح است:

### ١-كميته داوري و حل اختلاف انجمن كليميان تهران:

تا آنجاکه ذهن نگارنده یاری می کند، شموئیل کامران از عبداله زرگریان به عنوان مسئول این کمیته نام برد. لازم به تذکر است که عبداله زرگریان یکی از اعضای کمیته یاد شده بودو

حسب دعوت نگارنده برای همکاری دعوت گردیده بود.

برای مزید اطلاع صفحاتی چند از نشریه صندوق ملی انجمن کلیمیان تهران مورخ شهریور۱۳۵۱ (حدود ۲۴ سال قبل) به پیوست تقدیم می گردد. ملاحظه می فرمایید که اعضای کمیتهٔ داوری و حل اختلاف عبارت بودند از: زنده یادها مرتضی معلم، عبداله ناسی، عطاءاله یُم طوب و الیاهو قدسیان، عبداله زرگریان، حئیم شوفط، حق نظر فرحنیک ونگارنده به عنوان مسئول. به سخن دیگر عبداله زرگریان به عنوان یکی از اعضای کمیته بذل مساعی می کرد.

ضرورت دارد اضافه کند:

الف \_ نظر به اینکه نجات گبای، به علت اشتغال به بعضی مسئولیتهای دیگر اجتماعی، مجال همکاری نداشت، مطلقاً در جلسات شرکت نکرد و در نتیجه مستعفی تلقی شد. به جای او از حاج ابراهیم اسحق پور دعوت به همکاری گردید.

ب\_ بانوانی که به کمیته داوری و حل اختلاف مراجعه و دادخواهی می کردند، اکثراً مطالبی محرمانه داشتند که قهراً باید فقط با یک زن در میان بگذارند. علیهذا از پری هارونیان نیز دعوت به همکاری گردید که با سایر اعضای اشتراک مساعی می کرد.

### ۲- مؤسسات درمانی و بهداشتی کانون خیرخواه و بیمارستان کورش کبیر:

بعد از پایان دوره تصدی سوفر فروزان و همکارانشان، صندوق ملی انجمن کلیمیان عهده دار ادارهٔ کانون خیرخواه گردید و دکتر خدابخشیان را به مدیریت فنی آن انتخاب کرد. سپس با رعایت مفاد اساسنامهٔ کانون، انتخابات عمومی انجام شد و عده ای افراد تازه نفس به عنوان اعضای هیئت مدیره مسئولیت قانونی اداره مرکز یاد شده را به عهده گرفتند.

با توجه به پروانهٔ تأسیس کانون خیرخواه (صادر شده از سوی ادارهٔ اطلاعات شهربانی کل کشور به شیمارهٔ ۴۸۴-۶۵۱۸) که به پیوست تقدیم می شود، ملاحظه می فرمایید که این پروانه در تاریخ ۲۰-۳-۲۵۳۵ به نام اعضای هیئت مدیرهٔ جدید صادر گردید. اعضای هیئت مدیرهٔ منتخب عبارت بودند از:

دكتر عزتاله خدابخشيان \_ دكتر عطاءاله رامين \_ دكتر مهرداد پاكنيا \_ حقنظر فرحنيك \_ شادروان دكتر عزيزاله ويكتورى \_ يعقوب كامران و نگارنده مسعود هارونيان.

اجازه فرمایید اضافه کنم که مدیریت فنی بیمارستان، بر حسب مقررات، باید به عهدهٔ یک طبیب گذاشته می شد. بنابراین دکتر خدابخشیان که شخصاً دارای بیمارستان خصوصی بودو صرف نظر از صلاحیت شخصی، در امر ادارهٔ بیمارستان نیز متبحر و ورزیده به شمارمی رفت، به انتخاب صندوق ملی انجمن کلیمیان مدتی تصدی ادارهٔ مؤسسات مورد اشاره را تبرعاً به عهده گرفت. او پس از مدتی از ادامهٔ قبول مسئولیت فنی عذر خواست. درنتیجه دکترکامران بروخیم به عنوان مدیر فنی بیمارستان استخدام گردید و جانشین دکتر خدابخشان شد.

مراتب برای مزید اطلاعات مسئولین محترم مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی، کنفرانس"یهودیان در ایران معاصر: از انقلاب مشروطه تا انقلاب اسلامی" نگاشته شد.

با تقديم احترام

مسعودهارونیان لس آنجلس، اول فوریه ۱۹۹۶

#### پيوست:

۱- اوراقی چند از مجله صندوق ملی مبنی بر تشکیل کمیته داوری و حل اختلاف مورخشهریور۱۳۵۱

۲- عکس اعضای کمیته داوری و حل اختلاف انجمن کلیمیان ۱ برگ

۳- پروانهٔ صادره از ادارهٔ اطلاعات شهربانی ۲ برگ

جمع ۵ برگ



# فرم سفارش تروعا

# مجموعهٔ مقاله های پژوهشگران شرکت کننده در کنفرانسهای سالیانهٔ مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی

برای دریافت این مجموعه لطفاً اطلاعات زیر را همراه با چکی به مبلغ ۱۵ دلار به علاوه ۳ دلار هزینه پستی به نام مرکز و به نشانی زیر بفرستید:

CIJOH - P.O.BOX 2543 Beverly Hills, California 90213-2543

Tel: Office (310)472-3012 Info: (818)9.08.08.08 Fax: (310)472-3043

Internet: www.cijoh.org E-Mail: cijoh @ cijoh.org

|       | لطفا این بخش را تحمیل <b>دنید</b>                  |
|-------|----------------------------------------------------|
| Name. |                                                    |
|       | s                                                  |
|       |                                                    |
| TEL:( | ) FAX:( )                                          |
|       | مبلغ ضمیمه برای شمارهٔ زیر است:                    |
|       | 🗆 تروعا ۔ جلد اول                                  |
|       | 🗆 لطفاً نام مرا به فهرست پستی مرکز اضافه کنید.     |
|       | 🗆 برای کمکک به فعالیتهای مرکز مبلغ زیر را میفرستم: |
|       | ۵۲۲دلار ۵۲۵دلار ۱۲۲۰دلار ۵دلخواهدلار               |
|       |                                                    |

گسترش و ادامهٔ فعالیتهای مرکز تاریخ شفاهی یهودیان ایرانی که سازمانی غیرانتفاعی است بستگی به یاری شما دارد. کمکهای مالی شما می تواند مشمول معافیت مالیاتی بشود.

## TERUA Order Form

In order to receive the Center for Iranian Jewish Oral History Journal, *TERUÃ* Volume I, please complete the form below, enclose a check for \$15.00 along with \$3.00 for shipping and handling and mail to:

| Center for Iranian Jewish Oral History P.O. Box 2543 Beverly Hills, California 90213-2543                    |                   |                                         |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|--|--|--|
| el: (310) 472-3012 Info: (818) 9 08 08 08<br>ax: (310) 472-3043<br>ww. cijoh. org E-Mail: cijoh @ cijoh. org |                   |                                         |  |  |  |
| Please print and complete                                                                                    | e:                |                                         |  |  |  |
| Name                                                                                                         |                   |                                         |  |  |  |
| Address                                                                                                      | -                 | *************************************** |  |  |  |
| Tel: ( )                                                                                                     | FAX: ( )          |                                         |  |  |  |
| [] <i>TERUĀ</i> , Volume I                                                                                   |                   |                                         |  |  |  |
| [] Add my name to your                                                                                       | mailing list.     |                                         |  |  |  |
| [] Enclosed is my donati                                                                                     | on to the Center. |                                         |  |  |  |
| []\$26.00 []\$52.00<br>[]Other                                                                               | []\$126.00        | []\$500.00                              |  |  |  |

To ensure success in this undertaking we need your support.

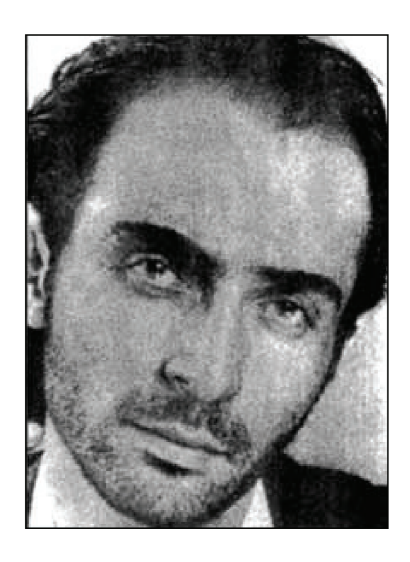
#### Shaun Toub

Shaun is very proud of his Persian heritage and is very active in the community. "We have beautiful traditions and values that make us unique." He stipulates, however, that our community puts too much emphasis on making money, not on the passion that you should have in life. "It is more important to go after what you love. If you love what you do, you will make money at it because you'll be better than everybody else." Shaun would also like to dispel the myth that, "... art is a taboo. Anything in life that is different than what is expected is sometimes not accepted." Through various charity events and public speaking engagements, Shaun would like to inspire the community to embrace the arts, as the arts enhances everyday life.

Many have asked Shaun what his dreams are now that he has realized many of his goals. Shaun replies, "Dreamers keep on dreaming, because if you don't dream it, you will not see it. My dream is to one day be nominated for an Oscar, which is an incredible honor because it would be the affirmation that my work has touched people's lives."

About his philosophy in life, Shaun quotes George Burns: "I would rather be a failure at doing something that I love, than being a huge success doing something that I hate." He continues, "I hope that the future generation will be encouraged to do what they love, because with that love they can succeed."

# Shaun Toub



#### Shaun Toub

### Shaun Toub: Biography

Shaun Toub was born in Iran and raised in Manchester, England until he returned to Iran at the age of 6. When he was 14, he moved to Switzerland, then moved to New Hampshire to finish his last year of high school. After 2 years of college in Massachusetts, Shaun transferred to USC.

Shaun has had the desire to act since he was 5 years old, and as a child, you could find him entertaining his family and friends - always feeling very much at home on center stage.

In 1988, Shaun was working in the Los Angeles area in the field of real estate. During this time he met a talent agent who was looking for some office space. Shaun and this agent became fast friends, and one day Shaun expressed his wish to become an actor. The agent took him seriously and asked Shaun to "read" for him. He was very impressed with Shaun's natural talent and sent him on a casting call. On Shaun's second try, he was cast in his first role and the rest, as they say, is history. In Shaun's words, "Some may believe it is luck. I believe luck is when opportunity meets preparation and I took advantage of it." Eight years later, Shaun has appeared in 120 television episodes including: Hunter, The Bold and the Beautiful, Columbo, Louise and Clark, Married with Children, General Hospital, Can't Hurry Love and several movies made for television. He has also had roles in feature films including: Bad Boys, Broken Arrow and Executive Decision. Currently, Shaun is starring in a HBO film called Path to Paradise which is scheduled to be released in January of 1997.

#### Houman Sarshar

board of the art committee that organized a fund raising auction for the Encyclopedia Iranica, edited by Professor Ehsan Yarshater. Above and beyond its financial success, the auction proved a rather unique event representing an unprecedented collection of works by more than ninety individual Iranian artists living in exile as well as in Iran.

Houman is a graduate of the Gestalt Associates for Psychotherapy in New York, and he currently has a private psychotherapy practice in New York City.

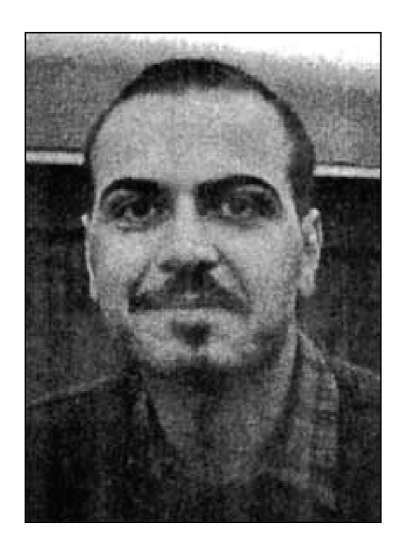
### Houman Sarshar: Biography

Houman Sarshar was born in Iran on June 3, 1968. He attended grammar school at Lycee Razi until he moved to Los Angeles with his family in 1978 where he continued his French education at Le Lycee Francaise de Los Angeles. He received his French Baccalaureate with honors in 1986. Houman has a Bachelors of Arts in English and French Literature from UCLA, and he is currently a candidate for a Ph.D. in comparative literature at New York's Columbia University. For his dissertation, he will be presenting a comparative study of patterns of revolution in the works of Freud, Joyce and Proust.

In his academic career, Houman has focused predominantly on issues of modernity in the West as well as Iran. Two of his articles regarding different aspects of modernity in Persian literature will appear in 1996. The first, "From Allegory to Symbol: Emblems of Nature in Nima's Poetry" will be part of an anthology of critical perspectives on Nima Yushij, which is to be published in celebration of the hundredth anniversary of Nima's birth. The second, "A Dance into Speech; a Dance of Autority: The Female Narrative Voice of Mahshid Amirshahi," is to appear in a special issue of Nimeye Digar, devoted to four contemporary Iranian women novelists.

During the past six years in New York City, Houman has organized a series of art shows at Columbia University and in SoHo, displaying the works of contemporary Iranian painters such as Nasser Ovissi, Hossein Mahjubi, Sadegh Tabrizi, Parviz Kalantari, and Abbas Moayeri. In 1992, Houman was on the

# Houman Sarshar



### Haleh Mahboubi - Gabbay: Biography

Haleh Mahboubi was born in Tehran, Iran in October of 1969. She moved to the United States with her family in 1978. Her education began with her enrollment at Akiba Academy elementary school. She then attended Westlake School for girls and afterwards continued her education at the University of Southern California. Haleh received her Bachelors of Science degree in Business Administration with an emphasis in Real Estate Finance. She applied her business and real estate knowledge at Pacific Triangle Management Corporation after graduating.

Since childhood, Haleh has always had a certain passion for poetry and literature. Although Haleh's education and her love for poetry were never interrelated, they each played an integral role in her life. Although Haleh has spent most of her life in the United States, most of her focus is primarily on Persian poetry and literature. At this point in her life, she dedicates her time towards learning and reciting classical and contemporary poetry.

Today, Haleh obtains great joy and satisfaction with opportunities to recite poetry at various events, gatherings and on stage. Haleh's talent in literature, poetry and ability to appear on the stage was discovered by her mentor and dear friend, the well known and respected artist, Mrs. Homa Partovi.

Haleh is married to Darioush Gabbay and is blessed with a son named Daniel. Her goal in the near future is to master the art of literature and poetry and reach her expectations in this field.

# Haleh Mahboubi - Gabbay

"Poetry enables me to look at the world without any boundaries and legalities and capture what comes close to my heart. It gives me a sense of identity in terms of who I am and what I stand for in life."



down to earth." She further goes on to say "when I sail to any particular destination and I'm sailing against the wind, I have to tack my boat on a zigzag or I will not reach my destination -- so it is with life. To reach a goal sometimes I have to deviate for a while and explore the tangents. But on the other side of the scale I try not to maintain the same course for too long or risk missing my mark. Instead I often try to throw myself out of my comfort zone to grow and move forward."

to have the chance to pick the fruit of every tree, or have my share of every sweet-imagined possibility? Just tell me where, tell me where?

If I were only meant to tend the nest, then why does my imagination sail, across the mountains and the seas, beyond the make-believe of any fairy tale?

Why have the thirst if not to drink the wine?
And what a waste to have a taste of things that can't be mine?

And tell me where-where is it written what it is I'm
meant to be,
that I can't dare -to find the meanings in the
mornings that I see.
Or have my share -of every sweet-imagined possibility?
Just tell me where -where is it written?
Tell me where -or if it's written anywhere?

one unexpected wind shift can capsize my boat. It truly humbles you and makes you realize how life is very similar. It does not matter what you do in life if you feel no sense of purpose, and it can all turn upside down when you least expect it. This ultimately teaches you the value of humility when it's just you in a boat and all you see is open water, it metaphorically brings you

ca coupled with many traditional unwritten rules and limitations of their homeland.

Written by Alan and Merilyn Bergman, this song is a beautiful marriage of words and music:

There's not a morning I begin without a thousand questions running through my mind, that I don't try to find the reason designed.

The reason why a bird was given wings, if not to fly and praise the sky with every song it sings.

What's right or wrong, where I belong within the scheme of things.

And why have eyes that see and arms that reach unless your meant to know there's something more? If not to hunger for the meaning of it all, then tell me what a soul is for? Why have the wings unless your meant to fly? And tell me please, why have a mind if not to question why?

And tell me where -where is it written what it is I'm
Meant To Be,
that I can' dare

various youth activities for the youth in the community to keep them off of drugs. Having been accepted into two prestigious internships, the United States Superior Court's Child Abuse Division and Voice of America, she now plans to continue her projects on a larger scale.

One might think with all of her involvement she must be manic, yet she has a calm disposition and few know that she has been certified in sailing because of her love for the water. "There is so much to learn from sailing" she states. "I've discovered when I'm on the water how one wrong move, one gust of wind, one unexpected wind shift can capsize my boat. It truly humbles you and makes you realize how life is very similar. It does not matter what you do in life if you feel no sense of purpose, and it can all turn upside down when you least expect it. This ultimately teaches you the value of humility when it's just you in a boat and all you see is open water, it metaphorically brings you down to earth." She further goes on to say "when I sail to any particular destination and I'm sailing against the wind, I have to tack my boat on a zigzag or I will not reach my destination -- so it is with life. To reach a goal sometimes I have to deviate for a while and explore the tangents. But on the other side of the scale I try not to maintain the same course for too long or risk missing my mark. Instead I often try to throw myself out of my comfort zone to grow and move forward."

\* \* \*

### Where Is It Written? By, Alan and Marilyn Bergman

On Sunday the fourteenth of January 1996, Sharona Kianmahd sang the hit song from the Motion Picture *Yentle entitled Where Is It Written?* It struck a deep cord in her heart when she first heard the lyrics as it personified the internalized conflicts often faced by many first generation Persian/American Women living with the dreams and ambitions afforded to them in Ameri-

## Sharona Kianmahd: Biography

Sharona Kianmahd currently a UCLA senior, majoring in Political Science with a concentration in International Relations, has always had theatrical interest as well, beginning with age three with her young singing debut at her grandmother's house, on her personal stage -- better known as the dining room table. The applause from members of the family kept her belting out famous tunes until she was either exhausted because it was past her bedtime, or the dinner table on which she sang on, had to be set -- whichever one came first.

She began her studies in Political Science during her freshman year at UCLA with the clear objective of attending law school. A few law classes and rigorous debates later she was glad to have trusted her instincts and knew she had found her niche. She then began her work at the West Hollywood Detective Bureau as a Detective Assistant and less than a year later was the youngest ever to be promoted to Assistant Crime Analyst. Her duties included relating criminal data to identify and evaluate crime series, and patterns. She maintained effective liaison with local, state, and federal law enforcement agencies to exchange crime information. And would work on projects involving serial criminals. This eventually led her to her 150 page senior thesis A Theoretical and Comparative Study of Capital Punishment.

However, to Sharona her goals will not end with just a career in law, for she is also a community activist. As president of her high school's Public Relations club, she put on such projects as feeding the homeless, visiting convalescent homes and creating



#### Divid Ghodsian

School at The Buckley School where he was a pianist for the school orchestra. He earned The College Board designation of A.P. Scholar with Distinction in recognition of his college-level achievement on Advance Placement Examinations. Skipping his senior year at Buckley, David was accepted to UCLA as a sophomore. He attended UCLA for one year. Then he participated in "Semester at Sea," a shipboard University program sponsored by the University of Pittsburgh for Arts and Sciences, from September to December of 1993 and had classes aboard the S.S. Universe which stopped in several countries around the world. He graduated from UCLA with a B.A in Economics at age 19.

#### Divid Ghodsian

David Ghodsian, 20, a student of Bruce Sutherland since 1989, began his piano studies at age eight.

In 1995, David performed Mozart Concerto No. 20 in d minor, K. 466 with the Downey Symphony. In 1994, he won first place as well as the prize for best performance of a Transcendental Etude in the Los Angeles Liszt Competition. He performed with the Peninsula Symphony as a result of winning second place in the 1994 Peninsula Symphony Association Edith Knox Competition as well as the prize for the audience's favorite performer at the televised final round of that competition. In 1993, he won the nationwide ARTS Level III Award of the National Foundation for Advancement in the Arts in Miami. In 1992, he was selected as one of four pianists in California by the Music Teachers Association of California to be a Young Artist Guild winner and he was awarded the statewide Christine Plumb Scholarship. He has been selected to perform at the international Young Artists Peninsula Music Festival twice. He won first place in the 1992 Open Solo and 1991 Chopin Divisions of the Southwestern Youth Music Festival and he has won awards at The 1993 San Jose Beethoven Competition, the 1992 Bach Division of SYMF, the 1991 Open Solo Division of SYMF, the 1991 Brentwood-Westwood Symphony Competition and has participated in a Design for Sharing master class at UCLA. He has also performed in master classes conducted by David Burge, Ick Choo Moon, Marilyn Neeley, and Aube Tzerko.

From 1992-1993, David performed recitals for the Seal Beach, Stanislaus, West Los Angeles, Pomona, Pasadena, South Bay, Lakewood and Orange County West branches of the Music Teachers Association of California as a Young Artist Guild winner. He played at the 1992 Convention Young Artists Guild concert of the MTAC. He also played a solo recital at the University of Judaism.

In June 1992, David completed his junior year of High

# **David Ghodsian: Biography**

"The highlight of the evening... pianist David Ghodsian ripped through an absolutely spectacular performance of Mendelssohn's Piano Concerto in g minor. Only 18 years old, Ghodsian showed a maturity, composure, and ferocity that astounded. He is a gifted young musician with a rocksolid technique and a tremendous facility of expression. Conductor Joseph Valenti took the first movement at quite a clip, but Ghodsian used the speedy tempo to his advantage. What is already a dynamic composition took on a palpable electricity. The whole of the performance was utterly convincing. Where Mendelssohn called for poetry, Ghodsian provided. Where fireworks were called for, Ghodsian delivered and then some."

Peter Lefevre, Daily Breeze 1994

"David Ghodsian... turned his large hands and talents to the keyboard with a will and a way that would do credit to artists much his senior. His Liszt Sonetto 104 Del Petrarca revealed a large soul as well... Ghodsian gave [Shostakovich's] musical full homage in its range from the tranquil to the torrential."

Clarence Anderson, Palos Verdes Peninsula News 1992

"The Shostakovich Preludes at the hands of David Ghodsian are spun out naturally, effortlessly, with absolute accuracy and an especially fine sense of proportion and balance."

Michael Moreskine, The California Music Teacher 1992

# David Ghodsian



که مطلقات را جز شک

پاسخیم

يش

نیست

حضور را

باری،

بي حس وصل يافتم،

با هر بوسه که بر لبانم فشرده شد،

حباب ظریف فاصله را چشیدم

و بدين گونه بود

که به صداقت پیوند

پی بردم.

با من بگو،

با من بگو آنگاه

که آرزوی خواب

شب را از روز جدا می کرد

آیا هرگز

در سلامت یک پنجره

لغزندگی نور را در شب

به تحصن

نشستهای؟

🗖 ژانویه ۹۶

رها

بندبند بافتهها را

از هم

میگشایند.

«تعلق گاه» من كجاست؟

زادگاهم،

آن زمان نام «وطن» به خودگرفت

که از هفت مرز زمین گذر کرده بودم،

به جغرافيايي سيّال پيوستم

و «تعلق» را

بجرآن ناگزير حس تمنّا

بيش نيافتم.

پس به مذهب گذر از حدود و معانی و

عبور ازکنارههای تعاریف،

گرويدم،

دیگرگونه خدایی آفریدم

نه چنان نادیدنی

كه بايستهٔ پرستيدن باشد و

نه بدانسان دور

كه شايستهٔ مهر ابدي.

از من مخواه

که حکایت از وصل و پیوندکنم،

# آزادهفرهمند

🗖 از من مخواه

كه نام خودگويم.

ریشه هایم در آب است و

هويّتم

حكايتي روان.

من از شهرگذر کردم

که در جثهٔ هر زن

خوف هیبت مردی نهفته بود،

با سبیلی سیاه و

چشماني عبوس،

و بر سينهٔ هر مرد

رنج دفن نگاهی مرطوب

خالكوبي شده بود.

مخواه از من

که از زنانگیم گویم

که دو اخگر سینهام خود

روایت خشم و محبت می کنند

وگيسوانم

of the amorous waves of love... was no longer full; the night, no longer fulfilling. he wolves henceforth

- If you ever many, approach her tenderly; is in grief.

## **Vacuous**

A subtle need to be touched replenished her veins, spreading throughout her body. Yet, the urge of being enveloped amidst the shelter of his arms, into the disillusion of finding his unextended arms, empty...

Upon the descent of one or more droplets of dew, a subtle wish to be kissed,
Yet,
the desire of being touched by his emphatic gaze,
faded away at the unraveling clash and empty eyes.

- Is his heart getting emptied?
- Can her heart ever be emptied?

The wolves henceforth mourned relentlessly, over the memory of the standing pair of rocks which could no longer welcome the graceful brush

cal engineering, she switched her major to philosophy. Convinced that she could no longer imagine herself an engineer, she divorced herself from that field and discovered an unending and deep passion in the arts and the humanities.

In 1995, she obtained her Bachelor with honors in philosophy at UCLA, and will pursue graduate studies beginning the fall of 1996. She is currently working at the UCLA's Center for Near Eastern Studies, researching film archives and producing cinematography. She has been an old-time member of the "International Social and Cultural Women's Foundation" and has been actively involved in organizing the celebration of the "International Women's Day" for the past several years.

Drawing, oil painting, photography and playing piano have been the realms into which she has stepped and stayed. She has been ever-more-persistently navigating in the world of poetry, which she started since the age of thirteen. Azadeh has recently published select pieces in magazines, and has written lyrics for the feature film The Broken Bridges, that is planned to be released by the summer of 96. She is currently in the process of publishing a collection of her recent works in Persian.

You may recognize her outdoors a she frequently speaks to sparrows, hugs trees and often pauses to bow to small and rare flowers. She also likes wearing her glasses as they give her the privilege of taking them off and taking a break from the world of cars and buildings around her. Try asking her what her most favored life style is and you will immediately hear, "...leading a receptive, contemplative, and creative life, colored with a world of positive imagination." She dreams of being a teacher and scholar from fall through spring, traveling in the summer time, and drinking wine under eh moonlight in all seasons.

\* \* \*

# **Azadeh Farahmand: Biography**

In Azadeh's life, immigration initiated so many changes and transitions that her history prior to coming to the United States seems almost like a movie she once watched and never forgot. In her early childhood she would often annoy everyone by walking barefoot in and out of the house. She kept different kinds of birds as she grew up and has been a pet lover ever since.

Now in Los Angeles, she does not understand why people watch basketball games or eat popcorn in movie theaters. Her intellectual drive is rested within a broader cosmological perception, nourished with existential wonders and moved by cultural, historical and gender questions. She also loves dancing, feels spirited around fire, and is a strong believer in female's intuitive power. Not surprisingly, Azadeh is vested with eccentric habits: when too stressed, she may chew her nails; instead of taking her car to the car wash, she often waits for rain to give her a hand!

She listens to Carmen and the Beatles, admires Beethoven, Chopin, Satie, Salif Keita, and falls for the voice of Mercedes Sosa. She reads Hedayat, Beckett, Kafka; admires Nietzsche, Heidegger and Simon De Beauvoir; and loves watching "artsy" films with deep dialogues. Her favorite novelist is Millan Kundera, whom she considers her soul mate. She also feels she owes so much to Hafez and Ahmad Shamlou as her long time companions.

Her friends and I agree that she is more of a right-brained kind of person, even though she started out quite left-brained: towards the end of her third year in UCLA's engineering department, despite her high grades and accomplishments in mechani-



#### Fariborz Davoodian

دو روز پیـش رفتـم خواسـتگاری ماشيين من جلو در، مشل وصله بود اول کاری شدم دیوونه يه راست رفتن سر بحث مال و اموال تو حساب بانكبت چقد يول دارى؟ يدر و پدرجد تو چکارهاس؟" اما مثلی که بندو حسابی آب دادم توکه شبا میخوابی تو چاردیواری اصلاً واسه چی اومدی خواستگاری؟"

بسکه کشیدم شبا بیکاری خونهشون بزرگ و بالاتیه بود در وا شد و رفتم تو خونه نه حال پرسیدن و نه احوال گفتن: "کارمندی یا کارمند داری؟ خونت مال خودته با اجارهاس؟ هـر چـي پرسـيدن جـواب دادم گفتن: "تــوكه درآمد خــوب نداري توکه نه بنز می رونی و نه فراری

حـــالا بگــير، بگــير، زن بگير بگـــي، بگـــي زن بگـــي

كسي قدر محبت نميدونه همه دنبال قر و فرن پی خونه و ماشین و جواهرن از اونجا مشل گربه جسستیم بهتر از زن بالای جونه

اینه راه و رسیم زمونه خلاصه ما فلنگو بستیم گفتیــم تنهــا مونــدن تــو خونــه

آقے نگیں نگیں زن نگیر نگ\_یر، نگ\_یر، زن نگ\_یر

# فريبرز داوديان

# (Persian Rap) زنبگیر

درس خونده و عاقل و مهربونم سر ساعت نُه از خونه بیرونم شبا وقتى برمى گردم خونه ام چــارهم چيــه نميـدونم یه رفیق خوب، یه همدم بگیر"

من یه جوون خوب و آرومه صبحا ریـش میزنمـو دوش میگیرم از صبح تا شب دنبال نونم تنهایی یه کم گیج و حیرونم مادرم هی میگه: "زن بگیر

سگه: " بگیر، بگیر، زن بگیر ىگــــــــــر، بگـــــــــــر، زن بگـــــــــــــر"

از حال ما جوونا چه میدونه که میری غذاهای لذیذ دوره و زمونـه دیگـه عوض شـده زن گرفتن راسـتی خیلی سخت شده هيچ قدر محبتو نميدونن يى خونە و ماشىن و جواھرن"

فكــر ميكنــه ازدواج آســونه بهش میگم: "ای مامان عزیز این آدمایی که دور و برمونن همــه دنــال قــــر و فـــــــرن

میگه: " بگیر، بگیر، زن بگ ىگـــــــــر، بگــــــير، زن بگــــــير"

## **Fariborz Davoodian**

"The future some of us are so busy building, whether personally or the world as a whole, is only a continuation of a past which we so often disregard."



etic's pig-headedness and his wife's secrecy, and anyone but myself would have given up. I went to your father many times, told him you are my niece and I have a right to know about you, but he was more tight-mouthed than even I could handle. Still, here we are, finally reunited."

I stood at the open door, one hand still resting on the knob, and watched in disbelief as bottles of rosewater and cherry and quince syrup, bags of dried cumin and ground saffron, boxes of halva and dates, bunches of radishes and spinach and grapeleaves lined the shelves. She took out two fresh chickens--"too expensive," she remarked, "but I don't cook if it's not Kosher,"-- and a canvas sack of bleached white rice: "Basmati," she showed me the elephant design printed on the front of the sack. "From India. Persian rice is far superior, of course, but these days you can't get it even in Iran."

She was opening cabinets, pulling drawers, rearranging my few dishes and learning how to work the stove. She found a bowl I did not know I owned and filled it with cold water, soaked a bag full of vegetables I had not seen since the days of my child-hood in Iran, and began to sharpen my only kitchen knife by pulling the blade against that of a table knife. Only when she felt me about to go to the phone and call for help did she bother to explain herself:

"I'm staying all day," she said. "I know you don't want me to, nut you're my niece, I raised your mother, and I intend to get to know you better. So, as long as I'm here and you look like you haven't had a decent meal in years, I figure I should fix you some lunch."

but that did not count because Mercedez was the illegitimate child of a Russian aristocrat and an Assyrian phantom.

The woman before me now was unusually tall and thin, her legs so long she looked like a stilt-walker in a skirt, her neck so bony I could see the movement of her Adam's apple as she spoke. She had on a pair of men's wing-tip shoes, a long, navy-blue skirt and a brown polyester shirt. Over the shirt she wore a man's gray wool jacket--part of a suit, she would volunteer minutes later, that had once belonged to Mr. Charles. A black scarf was tied in a double knot under her chin. Underneath it her hair, white at the roots, was a Clairol olive at the matted ends. She wore thick spectacles with wide black rims--a gift, she also volunteered, from the relief-workers of the UNHCR (United Nations High Commission for Refugees) in Pakistan.

She shook her head in disappointment.

"You're too thin. You must be one of those girls who like to diet." The word diet sounded like an insult.

I told her I weighed five pounds more than my recommended weight.

"Whoever made that recommendation must be anorexic themselves," she answered. She sighed and shook her head.

"You are thin and naive. No wonder you're divorced."

She picked up the baskets she had rested on the floor and headed for my tiny kitchen where the stove had never been used. She put the baskets on the counter next to the sink, took off her jacket and hung it up neatly on the back of my only chair, and began to empty strange and unusual-looking foods into my refrigerator.

"I've been trying to find you since your grandfather sent you away in 1966," she said without looking at me, so absorbed she was in the task of stocking and organizing my kitchen. "It was an impossible job, you know, what with Teymur the Her-

This is the part I cannot understand, that makes it so much harder to accept what has happened--the fact that I know he loved me, and loved my mother, and that more than anyone else, it is he who has suffered through the distance he put between us all.

I graduated high school in 1975, went to Berkeley and studied English literature. My father hardly wrote to me any more, but he did send me money, paid for my school and my room and board during summer vacation through a bank-account he had established in San Francisco. When his father died, he sent me a telegram, but stressed that I need not send flowers. I married and divorced, moved five times in three years. I worked as a manager at the bookstore near the university, wrote at night and on week-ends. I told my father I wanted to be a writer. He did not write back.

When the Islamic Revolution unseated the Shah in 1978, I had not spoken to Sohrab for over a year and had not written to him for almost as long. I had no Iranian friends, no contact with anyone who knew my parents. Then the new Islamic government of Iran published a list of suspected Zionists, pro-monarchy traitors, and people who, generally, were considered anti-revolutionary and "corrupt on earth". Sohrab the Sinner, who had never had an interest in politics, was accused of all of the above and convicted in absentia. Condemned to death, he escaped before the revolutionary guards could catch him. Twenty-six months later, I still had no news of him.

My first thought when I opened the door was that Miriam was old--much older than my mother--and that she bore no trace of a beauty that must have earned her the name Miriam--as beautiful as--the Moon. Then I remembered that I had seen her before, once when she had come to our house to deliver news of her own mother's death, and that when I had asked Roxanna she had said yes, Miriam was indeed the most beautiful of all her sisters. She had been prettier than any other girl in their ghetto, outranked only by Mercedez the Movie-Star who had green eyes,

With the receiver still in my hand, I watched as the woman hung up at the other end, then bent over and wiped her shoes with a handkerchief she had taken out of her sleeve. She picked up two green woven baskets--the plastic kind women carry to market in third-world countries--and crossed the street without once looking to either side for cars. I watched till she had stepped on the sidewalk outside my building and vanished from view. Then I went to the door, face flushed and hands ice-cold, and wondered what I would do if she ever materialized on the other side.

By 1980, I had lived in America for thirteen years and never had contact with a family member or a friend of my parents' from Iran. My father had sent me here when I was ten years old. Eight months earlier my mother, Roxanna the Angel, had thrown herself off the third floor balcony of our house on the Avenue of Faith.

My father, Sohrab, could not bring himself to tell me Roxanna had died. He said instead she had gone away, to an unnamed country, and that she would not be coming back for a long time. Then he sent me to a Catholic boarding school near Chino, California, and did his best to give me a new life. There were secrets he wanted to keep from me, questions he was afraid I would ask. I never knew why Roxanna had killed herself, or where she was buried. Perhaps my father was protecting me. Perhaps he was afraid to hear the answers uttered out loud. Whatever the case, he sent me away with the clear intention of cutting me off.

In America he wrote to me a few times a year. He signed his letters "your loving father" at first, then "sincerely", finally "respectfully". He called me a few times on my birthday, once on the anniversary of my mother's death. He did not mention her name but I knew why he had called. Before we hung up I asked if he still thought about her.

"Every day," he said, and I believed him.

mother. You don't know me but I know everything about you and even things you never imagined could be true."

The year was 1980 and I was studying law at Boalt Hall in Berkeley.

"Go to your window and look outside," she continued without giving me a chance to catch my breath. I would have thought she was a prank caller except that she spoke Farsi with a heavy Jewish accent I had not heard in years. So I scrambled out of bed and carried the phone to the window. There she was, at the phone stand outside the dry-cleaning store--a lone, dark figure on a deserted street in the early-morning fog--waving at me as she spoke.

"You wouldn't know this," she said, "but I've been traveling up and down the state of California looking for you."

She was looking straight at my window, as if she could see me standing there trying to decide if she were not a figment of my imagination. "We had to escape Iran, Mr. Charles and I. Mr. Charles is my husband. He's from the ghetto, of course, like myself and your mother. But his mother thought she'd given birth to Moses, so she gave him a prince's name: Chaaarles. Never mind she could never pronounce it herself.

"Anyway, nothing doing. He can't even write his own name, much less run a kingdom." She sighed, indicating this was an old wound she was not going to re-open at that moment. "After the revolution I went to see your father and asked him for your address and phone number. He wouldn't give it to me. You know how he is. He never wanted any of us to come near you. The next day his name came up on the "most wanted' list and he had to go underground. I don't suppose you've heard from him in the last two year. But never you mind. I'm here now and I'll find him if it's the last thing I do. Hang up and open the door. I'll be over in a minute."

# The Labyrinth of Longing

## By: Gina Barkhordar Nahai

Gina Barkhordar Nahai lived in Iran till the age of thirteen, then moved to a French boarding school in Lausanne, Switzerland. She came to Los Angeles in 1977 to attend UCLA where she received a B.A. and a Masters in International Relations. She then moved to USC for a Master of Fine Arts in Creative Writing. While at USC, she taught creative writing at the undergraduate level. She also worked as a consultant at the Rand Corporation on a project sponsored by the Office of the Under Secretary of Defense for Policy. The findings of that project were published in 1987.

Gina's first novel, *Cry of the Peacock*, was translated into five languages and released worldwide. Reviewed internationally by major publications, it won First Place at the Los Angeles Arts Council Award for Excellence in Literature, Honorable Mention by Chicago Magazine's Nelson Algren Award, and was nominated by Crown Publishing Group for the Pulitzer Prize in Fiction.

She is currently in the process of finishing her second novel, The *Labyrinth of Longing*, an excerpt of which the Center for Iranian Jewish Oral History is proud to present.

\* \* \*

When she had called me that morning from the public phone opposite my apartment, Miriam the Moon had introduced herself as "your Dear-Auntie-Miriam. The one who raised your



#### **Omid Arabin**

lives were etched deeply onto our psyche, I believe, and they did not suddenly disappear when we moved to America. Rather, we were forced to impose upon them new and completely incongruous visions, ones that were developed within a world of entirely different values and prospects. And therein lies what I believe is an essential conflict that, whether we admit it or not, is operative on both micro and macro levels in each and every one of our lives.

The specific aim of my current video project is to define this conflict and uncover, as much as possible, its myriad manifestations. At the same time, the video would serve as a record of a moment in time; a moment in which we are living as young "Iranian-Americans", a transitional generation trying to build the future while coping with the ubiquitous traces of the past.

#### Omid Arabin

## **Omid Arabian: Biography**

Born in Tehran in 1967.

Moved to New York in 1978.

B.A. in Architecture, Columbia University, 1987.

M.A. in Cinema, New York University, 1990.

Current project: Deflected Trajectories.

Deflected Trajectories is a long-format video that combines interviews of six young Iranian-Americans with other footage (both original and borrowed from films about Iran and Iranians).

"It's like a ball that's rolling along, and at some point it just changes coordinates and rolls along in a different direction" -- this is how my best friend describes his experience of trans-location at the end of the seventies. It is typical of how the younger generation likes to characterize the change as the slightest of shifts, unimportant really in the larger scope of our continuous lives, our unbroken string of experiences. When I speak to my friends about loss, about rupture, about a feeling of something missing, they think for a while, and then shake their heads: no, I don't see that big fork in the road, they say, I don't see it as a break, a discontinuity.

It is my contention that the events of 1978 and the subsequent migration have shaped and affected our lives and personalities to a far greater extent than many of us recognize, or want to admit; a far greater extent, even, than the lives of our parents, conventional wisdom notwithstanding. The ten to fifteen years that we spent in Iran, growing up as Iranians, forged both our characters and, more importantly, our dreams, aspirations, and expectations - our visions of our own future selves and future

## **Young Adults Night**

On Sunday, January 14, 1996, the Center for Iranian Jewish Oral History hosted its first Young Adults Night during its first annual international conference held at the Simon Wisenthal Center's Museum of Tolerance. The Young Adults Night Event was established by the Center for Iranian Jewish Oral History in order to showcase the creative young adults in the Jewish Iranian community. The program featured a documentary video presentation, a book reading, a "Persian Rap", classical piano recital, original poetry reading, an on stage art exhibition, poetry recital, contemporary musical renditions on piano and a video presentation featuring clips starring an Iranian Jewish actor.

The Center would like to thank the ten young adults, Omid Arabian, Gina Barkhordar-Nahai, Fariborz Davoodian, Azadeh Farahmand, David Ghodsian, Sharona Kianmahd, Haleh Mahboubi-Gabbay, Farivar Mobin, Yas Rabbani, Houman Sarshar and Shaun Toub whose presence helped make the unforgettable evening a huge success, and whose talent is an inspiration to all.

An all new, and original, Young Adults Night program will be held each year the Center for Iranian Jewish Oral History hosts its annual conference.

Each talented participant's biography is highlighted in this journal to give an insight into the background and personalities of each artist.

# PART II YOUNG ADULT ARTISTS

## Master Morteza Neydavood

300 audio cassettes made from those performances remains as the affirmation of that musical generation's work. In 1977, Neydavood emigrated with his family to the United States. He lived in San Francisco until his death at the age of 90.

# Master Morteza Neydavood

The greatest Iranian Jewish classical musician of this century was Morteza Neydavood, a master of the tar, a traditional Persian string instrument. Born into a Tehrani musical family in 1900, at a very early age he showed signs of being a prodigy. His father, himself a recognized player of the tonbak, a traditional Persian percussion instrument, discovered him playing an instrument the small boy had created for himself from scraps of wood and wire. Convinced by the quality of the music this impromptu instrument produced, the father recognized the boy's great talent.

After studying with two of the greatest tar masters, he began (with his brothers Musa and Suleyman) to concertize with some of the most accomplished classical musicians of that epoch. Neydavood also discovered two of the most famous classical singers of the era: Gholamhossein Banan and Ghamar. During the mid-thirties, he performed in public with the unveiled Ghamar as she sang, a revolutionary event in the history of Iranian classical music.

In 1940, he began to perform live on the Iranian national radio. But because of the bureaucratic and increasingly restrictive policies of the radio directors, he soon stopped. Increasingly, Neydavood retreated from performing or recording. At the height of his creative mastery, he withdrew from public performance.

Not until the mid-seventies did Neydavood return to widescale public performance, including a return in triumph to Iranian radio, where he recorded the only complete canon of traditional Persian music of that earlier generation. A library of over

# Master Morteza Neydavood



California Press, Berkeley, Los Angeles, Oxford 1993.

Landshut, S. Jewish Communities in the Muslim Countries of the Middle East, Hyperion Press, Connecticut 1950.

Levi, Habib. *Tarikh-i Yahud-i-Iran*, Beroukhim Bookstores, Iran 1960.

Loeb, Laurence D. *Outcast: Jewish Life in Southern Iran*, Gordon & Breach, New York 1977.

Martin, Douglas. *The Persecution of Baha'is of Iran: 1844-1984*, The Association for Baha'i Studies, Ontario 1984.

Rendsburg. "Jews in Persia, Then & Now." *Midstream*, Theodore Herzel Foundation 1988.

Savory. *Iran Under Safavids*, Cambridge University Press, Cambridge 1980.

Scofield, Hugh. "Israeli Role in Iran," Christian Science Monitor, v.78, Nov. 21, 1986.

Shaked, Shaul. *Irano-Judaica: Studies relating to Jewish contacts with Persian culture throughout the ages*. The Ben-Zvi Institute, Jerusalem 1982.

Soroudi, Sorour. "Jews in Islamic Iran," *Jerusalem Quarterly*, Fall, 1981. Middle East Institute, Jerusalem.

Stern, Henry A. *Dawning of Light in the East*. Wertheim & Macintosh, London 1854.

despite disapproval from other Muslim nations; trade and information continued between the two countries. However, with the downfall of Mohammad Reza Shah and the coming to power of Khomeini and Islamic radicals, the conditions of the Jews deteriorated again and many were persecuted. Many Jews were forced to flee the country by any means possible. As the Islamic Republic consolidated, it began to tolerate the minority groups. However, the situation of the Jews in Iran is still far from stable. Fluctuation from repression to near equality is characteristic of the situation of the Jews of Iran. However, with the establishment of Iranian Jewish communities outside of Iran. more Iranian Jews are starting to leave Iran and their population in Iran has been reduced from 100,000 before the revolution to about 25,000. Therefore, the fate of the Jewish population of Iran is very unstable and only history will be able to tell us about the role of Jews in the future of Iran.

## **Bibliography**

Barkhordar Nahai, Gina. Cry of the Peacock. Crown, New York 1991.

Bakhash, Shaul. The Reign of the Ayatollahs: Iran and the Islamic revolution, Basic Books, New York 1984.

Cowen. "The Secret Jews of Meshed", *Hadassah* Magazine, Fall, 1981. Women's Zionist Organization of America, Baltimore.

Encyclopedia Judaica, Volume 13. Keter, Jerusalem 1971.

Kelley. Irangeles: Iranians in Los Angeles, University of

One may suspect that some of the sources may contain exaggerated or dubious facts about Iranian Jews. However, the elders who lived through the Pahlavi era and even the Qajar period confirm these facts; their stories were very similar to the information in the sources. The restrictions did exist and every Jew lived day by day. But Jews learned to cope with their problems. As the persecutions increased, so did the will of the Jew to survive. Iranian Jewry was also reinforced by the Jewish emphasis on the strength of family life (Landshut, pp. 64-65). The family is a cherished entity that kept everyone together during good times and bad. Furthermore, Iranian Jews worked hard, so once opportunities became available, they were able to make up for years of social and economic deprivation. In addition, Jews saw education as a way of achieving social mobility (Kelley, p. 25).

The history of Iranian Jews is filled with episodes of discrimination, persecution, forced and voluntary mass and individual conversions, and spontaneous and clericallyinstigated mob attacks as well as occasional periods of relative calm and prosperity. During the nineteenth century, when the power of the Shi'i clergy had been fully established, Jews were used as scapegoats by ambitious clerics who instigated riots to show their power over the weak central government or to exhort money for protecting the community (Kelley, p. 28). Even though the most objective, and a variety of, sources were used in order to represent both sides of the issue, it is difficult to find anything but stories of oppression, especially in the Safavid and Qajar periods. The coming to power of the Pahlavi dynasty improved the conditions of the Jews and gave them many of the rights they deserved. Although some restrictions still existed, the Jews prospered greatly during the Pahlavi dynasty. Many Jews improved their economic status. The cultural life and religion of the Jewish community once again revived with the help of Jewish schools and foreign institutions such as the Alliance Israelite. In addition, the Jews had a lot of influence on Mohammad Reza Shah. The Shah also acknowledged the existence of Israel

beliefs and as a part of this, they were unofficially allowed to have liquor (i.e. wine) in their houses and could have parties with music as a part of the entertainment. Jewish schools still exist in Iran and religious education is still present.

Jews have had a lachrymose history; the story of Iranian Jews is no exception. The history of Jews in Iran has been bipolar, comprising of many stories of persecution and oppression while also containing some periods of freedom and prosperity. Most of the hardships the Jews faced during the Safavid period were associated with the idea of nadgis, while during the late Qajar and Pahlavi periods these hardships were tied to Muslim resentment of the influence of foreign powers in Iran and them perceiving the Jews as being allied to these foreign powers. The condition of the Jews in the mahalleh with the restrictions imposed on them, and the hardships they endured make up a horror story that seems to be repeated throughout Iranian history. It is hard to believe that any group of people could be put through so much suppression and still survive. The first impression that one gets after reading about all the instances of massacre of the Jews and their forced conversions to Islam is that things could not have been as bad as they are portrayed and some descriptions might have been exaggerated. However, source after source, report the same kinds of tragic occurrences in the Iranian Jewish community. Reports from travelers through Iran, at different times throughout the 19th and 20th century, describe how the Jews were treated: "If a Jew is recognized as such in the streets, he is subjected to the greatest insults. The passers-by spit in his face, and sometimes beat him so cruelly, that he falls to the ground, and is obliged to be carried home" (Loeb, p. 293). Reports also discussed how entire towns of Jews were forced to convert to Islam. Usually it was a life or death choice given to those caught in a compromising situation (such as Jews who were arrested or were in need of help) (Stern, p. 250). Many of the Jews who were converted to Islam led dual lives where they still practiced many of the Jewish rituals (Shaked, pp. 283-91).

not be harmed" (Soroudi, p. 113). However, despite all these promises, many Jews, mainly wealthy or influential ones, were persecuted by the Islamic government on the basis that they were Zionists or they had imperialistic loyalties. For example, Habib Elqhanian, who was mentioned before, was accused of being an "Israel spy, a Zionist, and an exploiter who had sucked the blood of the Iranian people," and was put to death because of this (Soroudi, p. 110).

Nevertheless, with all the anti-Israeli slogans, it was revealed in 1986 that Israel had been sending arms to Iran since 1978 in exchange for Jews being allowed to leave Iran. As a result of the deteriorating conditions of Jews in Iran, many did start leaving the country. Before the revolution, there were approximately 80,000 Jews in Iran but today about 25,000 remain. It was reported that 70-80 Jews arrive each week at the refugee camps in Vienna (Scofield, p. 11). After the government made it illegal for people to leave the country, many of the Jews either bribed their way out or made a dangerous over-land journeys through the borders of Pakistan or Turkey. "The refugees arriving in Vienna are reported to be bearing tales of growing persecution and official discrimination: more and more Jews are being made to leave their government jobs; Jewish property has been confiscated; Jews have been repeatedly imprisoned for extortion; and Islamic committees are said to have seized control of schools and tried to force young Jews to convert" (Scofield, p. 11). Stories of tortures and horrible conditions of the Jews in the notorious Evin prison were frequently heard. However, the Jews were not alone in their struggles. Other minority groups, like the Baha'is, were also persecuted in great number.

In recent years, conditions have improved to some extent and if the Jews do not oppose the regime and do not have any Zionist beliefs, they can live normal lives like the rest of the population. Jews even have some privileges, not allowed to Muslims. The Islamic Republic gave the Jews freedom to uphold their religious

as the prominent leader. Before coming to power, Khomeini attacked both Israel and the Jews by saying that "it was [the Jews] who first began the anti-Islamic propaganda and conspiracies [in the seventh century], the extent of which has reached to the present" (Soroudi, p. 112). Khomeini was also against the Shah's relationship with Israel. When the Local Councils Laws of 1962 were passed allowing for women to vote and not requiring voters or candidates to take the oath of allegiance to the Quran, Khomeini said, "[these laws] were perhaps drawn up by the spies of Jews and the Zionists... The Quran and Islam are in danger. The independence of the state and the economy are threatened by a takeover by the Zionists, which in Iran have appeared in the guise of Baha'is" (Bakhash, p. 26). He believed that an Islamic government that would execute justice is the only solution to Iran's problems. In his pre-revolutionary preaching, in contrast to Shariati, Khomeini did not differentiate between Israel and the Jews in general and Jews as a religious minority (Soroudi, pp. 112-13). While he was in France, Khomeini addressed the question of Iranian Jewry:

I have given a message to the representatives of the Jewish community [of Iran] who came to visit me here... I told them that we would even invite all those Jews who have left their country under the influence of propaganda and are now in Israel, to come back to their country and participate in rebuilding it. In Iran, under Islamic rule, they will have all the freedom, religious freedom, they could wish for (Martin, p. 31).

Khomeini's attacks on Israel, Zionism, and world Jewry continued after his return to Iran. However, he also tried to ease the anxieties of the Jewish community that the Islamic government differentiates between Iranian Jews and Zionists as long as Jews 'behave themselves', i.e., do not associate with Israel and conduct their economic activity properly, they will

also in training Iranian agents in torture techniques (Soroudi, pp. 100-11). On the other hand, to the Jews "it was only the personal strength and goodwill of the Shah that protected them: that plus God's intervention!" (Loeb, p. 291).

Nonetheless, much like his father, Mohammad Reza Shah suppressed all his opponents, including many members of the ulama. The continuous process of secularization by the government benefited the religious minorities. As a result, most of the minority groups supported the Shah. Under the Shah's rule, Jews enjoyed great economic prosperity. Quite a few of the Jews as well as other minority and Iranian Muslims acquired a fortune during Iran's economic boom. However, it seemed that the Jews preceded other minorities in their wealth. For example, the first skyscraper in downtown Tehran was built by Habib Elqhanian; he was also the first Jew to be executed after the 1979 revolution (Soroudi, p. 110).

As Mohammad Reza Shah became more powerful, his tactics changed to one of the suppression of all opposition to the regime. As a result, there was a lot of discontent among the popular masses who felt that their leader was more loyal to the West than to his own people. At this time, the ulama were gaining a lot of power and mosques became the center for gatherings of opposition groups. One Islamic leader that grew in popularity among the educated younger generation was Dr. Shariati. In talking about Jews, Shariati differentiated between Jews as a religious group and a Jewish nation. He expressed sympathy for Jews who had been subjected to anti-semitism for centuries; which he believed was brought on by the Christians. He ignored the many anti-Jewish persecutions at the hands of Muslims, especially in Iran. He rejected the formation of Israel as a state but accepted coexistence with the Jews (Soroudi, pp. 111-12).

Although Shariati's followers were in the forefront of the 1979 revolution, it was Ayatollah Khomeini who came to power

be taken into consideration that not all Iranians were against the existence of a Jewish state, because Israel could have been a great counterweight in the case of a possible Arab attack on Iran. Furthermore, Arabs living in Iran tried to provoke the Iranian Muslims against the Jews by passing out anti-Jewish leaflets but there was no direct attack on the Jews except for one incident in Kurdistan. in 1950, Jewish Kurds, which numbered somewhere between 12,000-14,000, were persecuted by the Sunni Muslims but the government intervened and helped those who wanted to move to Tehran or even to Israel. Murder and rape forced many Jews to flee Kurdistan in a hurry, and by April of 1951, only 3,500 Jews were left in the area (Robinson, p. 16). During the anti-Israeli Mossadeq regime, there was an increase in antisemitic propaganda by the Muslim clergy, the National Socialist movement (Sumka) and the Pan Iranianist Party, the latter two with fascist ideology (E.J., p. 1442). During the first half of the 1952, it was reported from Tehran that the government asked the Jewish community for a 5 million pound loan. Pressure was brought on by the clerical leader, Ayatollah Kashani, who threatened to massacre the Jews (Robinson, p. 20). Even the newspapers, that were under government control, attacked the Jews. When the Shah regained his power, anti-Jewish propaganda was ended. However, with all the improvement in the conditions of the Jews, there were still Muslims in the 1960s that believed Jews were unclean. For example, "a Muslim vegetable store owner would not permit a Jew to touch his merchandise, but would pick out the goods for him, for fear that the Jew might render all his fruits and vegetables unclean" (E.J., pp. 1442-43). Anti-Jewish sentiments that were kept silent for a while, erupted during the Six-Day War and the Yom Kippur War. The relationship between Israel and Iran led to more hostilities toward the Jews. According to Soroudi, it seemed that Iranians believed that Israel had a great influence over their country. The situation got even worse when many Iranians believed that the Israeli intelligence agency, Mossad, assisted Iran in forming SAVAK, not only in helping it in intelligence development but

he needed in the oil dispute with Britain. However, with the return to power of a stronger Mohammad Reza Shah,

Iran's disappointment at the Arab attitude in the oil dispute with Britain, Israel's victory in the Sinai campaign in 1956, and the Arab – particularly Egyptian – anti-Iranian activities in the Persian Gulf area caused Iran to reconsider its attitude toward Israel in order to keep its relations with friendly Arab countries such as Jordan and Saudi Arabia. In 1958, Iran asked Switzerland to present Iran's interests to Israel. In 1960, the Shah publicly recognized Israel, an act that severed Iran's relations with Egypt for ten years. After the Six-Day War in 1967, Iran declared: "the Arab-Israel conflict is wrongful and threatening to peace in the Middle East" while adding: "territorial gain should not be made by force" and demanded Israel's withdrawal from the occupied territories (E.J., p. 1444).

On the other hand, the Shah repeatedly stated that Israel has the right to exist and admitted publicly that the two countries maintain economic and commercial relations. Israel's contracting firms were active in Iran. Israel provided Iran with technical aid, mainly in agriculture, and produce. In return it received petroleum, landing rights for El Al, the Israeli national airline, and "unofficial sympathy from the Iranian government in its struggle against the Arabs" (Loeb, p. 290).

Despite the favorable attitude of the government, there were still occasional outbreaks against the Jews (Loeb pp. 290-91) although between 1948 and 1968, no attack on the Jewish population was recorded (E.J., p. 1442). The feeling of most Iranians toward the establishment of a Jewish state was one of resentment, because they had for centuries tolerated Jews and now Israel symbolized the independence of the Jews who were no longer under the rule of Islam and, with the takeover of territory which was considered to belong to Muslims, were even victorious over them (Soroudi, pp. 108-09). It should also

Javanan, a youth organization established in 1938, the women's organizations, and a Jewish hospital which opened in Tehran in 1958, all improved the hygienic conditions of the Jews. Community organizations formed with every Jewish community electing a committee composed of prominent Jews in the town and in 1957, there was an attempt at establishing an Iranian Jewish Congress but most of these committees were short lived due to rivalries and quarrels (E.J., p. 1442). Furthermore, many of these organizations improved the people's knowledge of their religion. As previously mentioned, the *Gandj-e Danesh* schools maintained a comprehensive system of religious education in addition to teaching Hebrew in the Alliance schools. Prior to this, even though Iranian Jews were observant to Jewish laws, many were unaware of important aspects of the religion (E.J., p. 1441).

Furthermore, Zionist beliefs grew deeper under Mohammad Reza Shah. From 1944, Zionist youth organizations were active in Iran and were aided by Israeli emissaries after 1948. However, there was very little Zionist activity by the older generation. After the formation of the state of Israel in 1948, Zionist beliefs intensified among Jews, although Iran voted against the partition of Palestine and the creation of a Jewish state in November 1947 (because of solidarity with other Muslim countries) (E.J., pp. 1441-42). On March 15, 1950, Iran granted de facto recognition to Israel so that it could negotiate the situation of property of Iranians in Palestine. An Iranian representative was also sent to Israel but an Israeli diplomatic mission to Tehran was not approved.

After 1948, Jews were increasingly identified with Israel and hence considered politically suspect (Kelley, p. 100). With the coming to power of Mossadeq's government in 1951, relations with Israel were broken and the Iranian representative in Israel was called back, the de facto recognition of Israel was revoked, and Zionist movements were forced to go underground. The reason for this was Mossadeq seeking the support of anti-Israel clergy within Iran and the support of Arab governments, which

For 10 hours of work a day they earned about the equivalent of 8 to 10 cents. The main occupation of the Jews was peddling; they bought their merchandise in cash and had to sell it on credit to peasants in the country. "To obtain payment was rather difficult and many peddlers are severely beaten on such occasions; some never return from such trips" (Robinson, p. 20). The majority of the Jews still lived in the mahalleh even in the modern city of Tehran. It is not known whether these Jews stayed in these filth ridden places because of their exclusion from other areas of the city or whether they chose to live there as a means of self-protection (Landshut, p. 62).

The process of migration to the cities became sizable in the 1930s before which most of the Jews were widely scattered in towns and villages. As a result of emigration and internal migration, the Jewish population became more urban and Tehran became the center for Iranian Jewish life. Rural Jews and small town dwellers, who once constituted 25% of the Jews, were now less than 2% (Loeb, p. 290). in 1948, 60% of the 95,000 Jews that lived in Iran were in Tehran, Isfahan, and Shiraz (E.J., p. 1439). Improved roads, postal, and telephone services greatly enhanced communications between urban and rural Jewish populations as well as correspondence with Jews outside of Iran. Therefore, the new generation had more opportunities than their parents. Young people were quick to adopt Western standards which the Shah tried hard to implement. Hundreds of students, boys and girls, attended college in the United States and Europe (Loeb, p. 290). Israeli emissaries would come to Iran to teach in Jewish schools. Jewish women became more educated than they had been before. With the support of the American Joint Distribution Committee, an Iranian Jewish women's organization, Sazman-e Banovan-e Yahudi-e Iran was established in 1947, with the design to help the needy, (<u>E.J.</u>, p. 1440).

Other community organizations also formed which functioned in improving the conditions of the Jews. The Qanun-e

The nationalistic beliefs of the government lead to more racist sentiments. With the rise of Hitler and Nazi Germany in 1933 and Reza Shah's support of Hitler's ideas, anti-Jewish propaganda intensified once more. Verbal abuse of the Jews continued. In Shiraz, Muslims used to say: "Hitler is the cameo around my neck" (Loeb, p. 24). They went around Shiraz marking Jewish houses they would take when Hitler would arrive in Iran (Loeb, p. 24). Muslims would buy goods from Jews at higher prices but on credit, hoping that by the coming of Hitler to Iran, they would not have to pay back the Jews. Furthermore, with the help of the German embassy, anti-Jewish literature was distributed criticizing the poor living conditions of the Jews and taking the worst situations among them as general demonstrative examples of the entire Jewish population. The fact that most Jews were limited in the kinds of jobs they could hold was criticized; even though most of these conditions were due to limitations placed on them by the Muslims. The poor, starving Jews that lived in the ghettos were claimed to be the greatest threat to Iranian life. As a result, many Iranians turned against the Jews and once again, the living condition of the Iranian Jews deteriorated (Levi, pp. 969-71).

However, with the forced abdication of Reza Shah by foreign powers in 1941, and the coming of his son, Mohammad Reza Shah, things once again improved for the Jews. in 1947, with American Joint Distribution Committee's aid to education, medical services, feeding programs for the children, and sanitation programs to clean up the mahalleh, the standard of living of the Jews greatly improved to where it was sometimes even higher than that of the non-Jewish population. The number of poor was reduced and a new upper class minority was emerging (Loeb, p. 290). However, one source reports that in the 1950s only 1% of the Jews were wealthy, 10% in the middle class, and 30% barely making a living. It is stated that 50% of the Jews were desperately in need of assistance and their living conditions were below the low Iranian standards (Robinson, p. 20). In Tehran, Jews were happy to work at cleaning the sewers.

Despite such progress, the opportunity for Jews to advance under the Pahlavi dynasty was clearly limited. Jews rarely attained top academic or research posts in the universities. Certain government positions were reserved by constitutional promulgation for Shi'I Muslims. Even in bazaars, where Jews were a significant presence, Muslim merchants rarely invited their invited their Jewish counterparts to drink tea (Kelley, p. 100). The discriminations and the deep-rooted prejudices of the Muslims against the non-believers could not be eliminated merely by the introductions of new laws; for example, in 1922, riots against Jews took place in Tehran (Kelley, p. 99). The traditional contempt still affected their lives and only a minority of Iranians were willing to socialize with the Jews. Even until the late 1940s, a Jew could not be elected as a member of Parliament in the ordinary way, and even today, only one Jew can represent the whole of the Jewish population. A resolution passed by the Council of Ministers did not allow Jews to become judges. Many restrictions made it hard for a Jew to join the civil service, and the National Bank of Iran refused to employ Jews. Even though highly qualified, Jewish teachers had great difficulty finding jobs in government schools. Concessions were rarely granted to the Jews (Landshut, pp. 65-66). These continued political and social discriminations made it easy for the Jews to accept the idea of Zionism which spread to all parts of the country in the early 20th century and was accompanied by mass immigrations to the Holy Land. Although Reza Shah prohibited political Zionism (Loeb, p. 289), it still existed. The Jewish Agency became extremely active in Tehran. Modern Hebrew was incorporated into the curriculum of the Jewish schools. This awakening of Zionist ideas was expressed in the form of Judeo-Persian and Hebrew press in Tehran. The first Persian textbook of modern Hebrew was published followed by the history of the Zionist movement. In the 1920s, Jewish newspapers in Persian were also printed, Ha-Ge'ullah and Ha-Hayyim, which represented the voice of the new Jewish movement in Iran (E.J., pp. 318-19).

p. 65). However, education was hindered by the lack of funds to maintain the Jewish schools and the lack of clothing and shoes for children that could enable them to go to school. Also, since healthier children had to go to work to help with their family survival, many of them were left uneducated (Robinson, p. 22).

The turning point for Jews came in 1921 with the rise of Reza Shah and the establishment of the Pahlavi regime in 1925. He adopted the idea of secular nationalism and wanted to Westernize and centralize the country; he carried out many reforms that affected the social, cultural, and political structure of the country. By reducing the power of the Shi'i clergy, freeing the country of fanatical beliefs, and eliminating the Shi'i concept of uncleanness of the non-believers, Reza Shah laid the foundation for a revival of the Jewish culture in Iran (E.J., p. 319). During his reign, the Jews ceased to pay the poll taxes (Jizya) and had their own representative in the Majlis who served the Jewish community not by participation in public debates but by personal influence on the Shah. Furthermore, the government prevented hostile outbreaks against the Jews. Jews were no longer restricted from any profession and could even find jobs at government offices; this opened up a window of economic opportunity for the Jews economically. They were requited to serve in the army and pay the same taxes as Muslims. The law passed by Reza Shah, which prohibited women from veiling, removed a source of insult to the Jewish women who had previously been required to appear unveiled in public. Although the government did not want the Alliance schools to spread because of their emphasis on the French language, these schools did grow in number, as previously mentioned. Also, Jewish girls as well as boys were permitted to attend public schools and for the first time Jews could become government-licensed teachers. Gandj-e-Danesh schools eventually took over the responsibility of Jewish religious education in Iran with the consent of the government (Soroudi, pp. 106-07; Loeb, pp. 289-90).

the Jews were abolished; at least legally if not in practice. Yet, there were still some limitations placed on minority groups. For example, the Jews, like the Armenian and Zoroastrian minorities, were not allowed to have a representative in parliament and had to be represented by a Muslim deputy (Landshut, p. 66). But with the counterrevolution by Mohammed Ali Shah in 1907-09 and the closing down of the majlis, followed by the intervention of Great Britain and Russia and later World War I, many Jews were left disappointed.

During the reign of Mozzafar-ed-Din Shah, after the campaign of European Jews, the first school of the Alliance Israelite Universelle was finally opened in Tehran in 1898, followed by similar schools in Hamadan in 1900, in Isfahan in 1901, in Shiraz and Sena in 1903, and in Kermanshah in 1904. These schools served a role in the struggle for spirituality of Jews during the time when Christian missionaries and the Baha'i movement were threatening the Jewish survival (<u>E.J.</u>, p. 318). The establishment of the first Alliance Israelite school in Tehran was a great step toward the reduction of illiteracy. The area covered by the schools was limited while the educational task was enormous. However, through the years, the educational facilities available to the Jews increased through the activities of the American Joint Distribution Committee & O.R.T. (vocational training schools and workshops), and the Ganj-e Danesh movement which aimed at strengthening traditional Judaism and Hebrew education with the support of prominent American and European philanthropists. The Ganj-e Danesh cooperated with Alliance to establish new schools, teacher training seminars, summer camps, and other educational facilities (E.J., pp. 318,1440). By 1951, there were 23 Alliance schools comprised of 8,000 students and 34 such schools by 1958 in addition to 38 other Jewish schools, which helped reduce illiteracy among Jews to about 75%. Although Persian was the prominent language taught at these schools, the European influences led to teachings of European languages, mainly French and English (Landshut,

especially the persecution of Jews in Hamadan in 1865 reached the Board of Deputies of British Jews and the Anglo-Jewish Association which urged intervention by French and British ministers in Tehran. In 1871, there was an outbreak of famine in which the Jews experienced new hardships. The leaders of European-Jewry sent relief fund to the Jews in Iran. In 1873, when Nasser-ed-Din Shah visited Europe, the European Jewish community led by the Alliance Israelite Universelle and the Anglo-Jewish Association organized a movement to show the Shah the importance and influence of European Jewry and to stress their equality in all European countries and requested an improvement in the conditions of Jews in Iran. In every European capital through which the Shah traveled, committees of the most influential Hrws were organized and presented him with petitions calling for the improvement of the Persian Jews' situation. Impressed by the strength of the European Jews, the Shah promised to take the protection of the Jews under his own and his grand vizier's control, to establish a special judicial court for the Jews, and above all to help in the establishment of Jewish schools in Iran. However, when the Shah went back to Iran, the weak central government failed to prevent new outbreaks of hostility against the Jews. Therefore, in Nasser-ed-Din Shah's next visit to Europe in 1889, the European Jewish delegation met with him again and demanded the establishment of Jewish schools (E.J., pp. 316-17).

Under Muzaffar-ed-Din Shah (1896-1907), an improvement in the condition of the Jews, as well as other religious groups, occurred in connection with the constitutional movement. Iranian Jews had an active part in the constitutional movement and received official thanks for their effort from the first parliament of Iran in 1906 (E.J., p.317). For the Jews, the constitution meant a step towards emancipation and equality. The constitution strengthened the Jewish self-respect and also increased the respect Muslims had for the Jews. The dualism between civil laws and religious laws as well as discriminatory restrictions against

restricted in the kinds of jobs they could hold. Since the Muslims would not buy anything from Jewish craftsmen, there were few artisans. The Muslims also did not buy any meat, fish, or vegetables from Jews because it contained moisture. Therefore, most Jews continued to be brokers and agents, dealers in rugs or antiques, millers, tailors, and weavers. A Jewish traveler observed that the Jews were not allowed to keep open shops, not even in their own quarters (Loeb, p. 293). In some places, Jewish peasants and even small landowners existed. In a few cities such as Hamadan and Tehran, there were some Jewish physicians. However, because of the historically unfriendly attitude of the Iranian rulers, Jews never played any role as bankers, court treasurers, and tax collectors as they did in neighboring Muslim countries. The average earnings of all of the occupations were incredibly low compared to those of Muslims (Robinson, pp. 17-20).

The low legal and economic positions were followed by a decline in culture. Jews rarely had any Hebrew or Persian education. There were few Talmudic scholars, even among the rabbis. Many of the religious leaders rarely knew anything beyond the Five Books of Moses and the regulations for the slaughters of animals and circumcision. Since the Jews could not use Muslim printing presses (because they would make them unclean) and they did not have any of their own, they had to rely on imports of Jewish material from other countries (Robinson, p. 19). Because of this low status of the Jewish culture, the Persian Jews were highly superstitious, like their Muslim counterparts. Their belief in ghosts and sorcery was very widespread. A common occupation, mostly undertaken by women, was the selling of charms against illness, any kind of danger, and protection from the "evil eye" (Landshut, p. 64).

The Jewish minority in Iran was left entirely to itself and had very little contact with the Jewish world at large during the Qajar period. Reports of the terrible conditions of the Jews and

grime cover the walls and the sun never penetrates (Landshut, p. 62).

Furthermore, as previously mentioned, on rainy days the Jews had to stay indoors because their wet clothes could make anything they touched unclean. One person from Shiraz told the following anecdote:

When I was a boy, I went with my father to the house of a non-Jew on business. When we were on our way home it started to rain. We stopped near a man who had apparently fallen and was bleeding. As we started to help him up, a Muslim akhond stopped and asked me who I was and what I was doing. Upon discovering that I was a Jew he reached for a stick to hit me for defiling him by being near him in the rain (Loeb, p. 21).

For the same reason, Jews could only use highways but no paths or ride on horseback in towns. The Jews could only use water wells that were not used by Muslims. The Jews were many times publicly humiliated:

At every public festival the Jews are collected and a number of them are flung into the hauz or tank, that King and mob may be amused by seeing them crawl out half-drowned and covered with mud. The same kindly ceremony is witnessed whenever a provincial governor holds high festival: there are fireworks and Jews (Loeb, p.23).

Muslims could come into the house of a Jew anytime they wanted, drink their liquor, take anything they liked and there would be no objection from the Jewish homeowner because any kind of opposition from the Jew could have cost him his life (Robinson, pp. 17-18).

Furthermore, due to the laws passed against them, Jews were

the least cry of pain during the proceeding, the blows already given are not reckoned, and the punishment is begun afresh (Loeb, p.293).

A Jew who converted to Islam could claim to be the sole inheritor of family property, regardless of the existence of children or nearer Jewish relatives. This law of apostasy, as it was called, was repealed twice (in 1881 and 1890) but continued to be applied de facto thereafter because the civilian laws could not overrule the religious laws. This ended when the dualism of religious and civilian laws was abolished by the 1906 constitution.

The condition of Iranian Jews under the Qajars was analogous to their condition under the Safavids. The Jews lived in extreme misery and backwardness as a result of these restrictions on their political, social, and economic rights. As before, Jews resided in their own Jewish quarters. A description of the inhumane living conditions in the ghettos by J. Kopellowitz who traveled through the country was as follows:

The people who live in the ghetto are, almost without exception, sickly and short-lived. Eye and skin disease are common. The men are wretched physical specimens, and the women age early. Hunger and pestilence brood over the whole community and early take heavy toll of life. The people move about amidst indescribable squalor and filth. The streets and yards are heaped with refuse, and the air is filled with stink. Dirty and ragged children, undernourished and covered with sores, play in the narrow streets and alleys and around the garbage heaps, breathing daily the foulest air. The shops that line the streets are tiny cells, dark and dirty; their wares are thrown in a heap, without any attempt at cleanliness or order. The houses are all mean, but those of the poor are mere hovels, built almost underground. Smoke and

(Robinson, p. 17). In 1849, the American missionary, Henry Stern, visited Shiraz and observed that and observed that all the silk merchants in the Vakil bazaar were Jews forcibly converted to Islam (Stern, p. 264). More often, individuals were singled out and forcibly converted. However, most of the newly-converted Jews led a dual life where they secretly practice their old Jewish traditions. They succeeded in arranging gatherings for prayers, observed the Jewish festivals and specially Sabbath, fasted, had circumcisions, and tried to avoid intermarriage with the Muslims (Shaked, p. 280).

The persecution also continued under the reign of Nasered-Din Shah (1848-96) and more severe legal and social discriminations were enforced. From 1622-1925, all Jews had to wear a Jewish headgear and a special badge of red fabric which was later changed to a silver pin with the inscription of "Ben-Israel". They had to have a special haircut. The entire community was held responsible for crimes and misdemeanors committed by an individual. For instance, the massacre of Jews in Tabriz in 1831 led to no more Jews living in this town since the incident. It was thought that a Jew had killed the son of a Muslim. Subsequently, the Muslims of the town raided the Jewish ghettos, at first killing all of the Jewish children by throwing them on daggers that were placed on the ground. Then, all the houses were burnt and all who remained were killed (Barkhordar Nahai, pp. 55-56).

Furthermore, the oath of a Jew was not accepted in a court of justice. Courts usually favored the Muslims:

Upon the least dispute between a Jew and a Persian, the former is immediately dragged before the achund, and, if the complainant can bring forward two witnesses, the Jew is condemned to pay a heavy fine. If he is too poor to pay... he is stripped to the waist, bound to a stake and receives forty blows with a stick. Should the sufferer utter

interred on Iranian soil (E.J. pp. 314-315).

The Jews of Iran had contact with the outside Jewish world, particularly with Eretz Israel, through the "Messengers of Zion" who toured the Jewish communities in that period. The "Messengers of Zion" fostered love for Zion and collected funds for the charitable institutions in the Holy Land. Some of the funds went to Eretz Israel to support the Jews who were living there at the time. The movement of Shabbetai Zevi (1625-1676), who claimed to be the "Messiah" and had the allegiance of thousands of Jewish families in the Ottoman Empire and beyond, made an impact on Iranian Jewry because it was at this time that Jews began to migrate to neighboring regions such as Afghanistan, Turkestan, Samarkand, Bukhara, Kurdistan, the Caucasus, and to Egypt (E.J. p.316).

The political and religious foundations of the Qajar dynasty (1794-1925) were essentially a continuation of those of the Safavid dynasty. The Shi'ite concept of the uncleanness of the nonbelievers prevailed, with the Iranian authorities also following the same ideology. This intolerance toward the Jews led to many legal and political restrictions which made the daily life of a Jew an uninterrupted sequence of persecution, oppression, and discrimination. Again, masses of Jews sometimes even whole Jewish communities were forced to convert to Islam. Worst instance of conversions were in 1839 under Mohammad Shah in the town of Meshed where all the Jews became jaded al-Islam. As mentioned earlier, they would close down the synagogues, take the Jews to the Mosque where they had to publically state their belief in the Muslim religion. They newly-converted Muslims had to break from their Jewish past. "To test publically their break from their Jewish tradition, some were even forced to eat a portion of camel meat boiled in milk" (Shaked, pp. 279-80). In Shiraz where a fair portion of the Muslims are thought to be descendants of Jews, and in certain towns where there are no Jews left, their customs still indicated their Jewish origin

however, if the taxes were not paid on time, the nasi would be dismissed, imprisoned, or in an extreme case executed (<u>E.J.</u> pp. 314-315).

Since the Jews were, as stated, considered practically infidels and almost everything they touched became unclean, Muslims did not rent houses to Jews. Consequently, Jews as a rule could not live anywhere except in Jewish quarters. These quarters could not be expanded because Muslims did not sell their houses to Jews; Muslims buried their dead in the cellars and Jews were not allowed to use such dwellings (Robinson pp. 17-18).

The religious life of the Jews in the Safavid period was built on a rigid traditional rabbinical basis. All of the traditional rituals such as observance of Sabbath and festivals, daily prayers, and dietary laws were strictly adhered to. However, to most foreign observers who were judging the Persians with European prejudices, Persian Jews seemed very ignorant of Jewish laws and most did not know any Hebrew. It is true that they were not well educated in Jewish laws but "in an atmosphere of hatred and intolerance, of suffering and persecution, which swept over Persian Jewry under the Safavid dynasty, all the energies and efforts of Persian Jews had to be concentrated on mere physical survival" (Shaked, p. 290). The Jewish quarter was practically self-sufficient; it has houses and apartments for the various Jewish families, schools for the children, synagogues for prayer, and markets for food. In the Safavid times, at least one synagogue existed for every Jewish settlement in Iran. The Iranian Jewish community had to adhere to a rigid and traditional rabbinical authority. The rabbis were community leaders and sole representative to the outside world, i.e. the local Muslim authority. A typical feature in the life of an Iranian Jew was the custom of making pilgrimages to some of the Jewish "holy places in Persia," in particular to the mausoleum of Mordecai and Ester in Hamadan, to the tomb of the prophet Daniel in Susa, and to the burial places of other biblical heroes believed to be

such as disemboweling or being thrown to the dogs (Soroudi p. 103). At times, unbearable pressures caused the conversion of entire communities. Mass and individual conversions to Islam became common occurrences. The best known instances are in the towns of Meshed and Shiraz, where a fair proportion of the Muslim population are assumed to be descendants of Jews. Once the pressure weakened, most of the "converted" Jews returned to Judaism. Nevertheless, a considerable number remained Muslims. In the town of Meshed, a flourishing Jewish community acted as Muslims outside of the house, while they practiced Judaism inside the house (Cowen p. 58).

The Jewish communal and religious life is worthy of exploration as well. Under the Abbasid Arab Empire, the exilarch was the supreme authority for all Jewish communities in the Diaspora. From his seat in Baghdad, he exerted authority over all Jewish religious and cultural matters. However, with the establishment of Iran as a Shi'i state under the Safavids, the official bonds which the Iranian Jewish communities might have maintained formally with Jewish authorities outside of the borders of the country were extremely severed. Thus, Iranian Jews were no longer responsible to any dominant authority and their community would be solely under the rule of the Safavid Shi'i regime. The Jewish communities in the Diaspora no longer had any means of communication with each other because they were not under a common, singular rule. At this point, Iranian Jewry desperately needed a religious and cultural leader. Due to the geographical proximity to the central government and their numerical strength, the Jews of Isfahan, the new capital of the Safavid dynasty, assumed the religious and cultural leadership and functioned as the representatives and spokesmen for all Iranian Jewry. At the head of the community in Isfahan was a nasi, a highly respected individual (not necessarily a rabbi) who was responsible for the prompt payment of taxes to the local authorities. If the taxes were paid on time, the local authorities would present the nasi with a sign of distinction and honor;

regulations were passed to make Jews look inferior and despised. Some regulations, such as the mandatory use of a yellow or red patch, or the prohibition to ride a horse, were based on the Code of Omar I and implemented in other societies as well but never to the extent they reached in Iran. Perhaps the most significant of such decrees was one called for Jewish women on the same level as prostitutes, who did not cover themselves. In the same category belonged the decrees which regulated the behavior of Jews to Muslims: 1) A Jew should walk on the sides of the street and not in the middle and he/she should not walk faster than a Muslim: 2) A Jew is forbidden under any circumstance to talk loudly to a Muslim. If a Muslim curses a Jew, the latter should not retort, but lower his/her voice: 3) A Jew who asks a Muslim to pay back a debt should do so with fear and trembling: 4) Jews should not eat fresh and good quality vegetables (Soroudi pp 104, 105). Part of these regulations recall the degrading attitudes of the Arabs toward the Iranians, especially the Zoroastrians, at the beginning of the Arab conquest of Iran. The major reason of these discriminatory regulations was the ulama's persecutions provided a source of income for government officials as well as the ulama because wealthy Jews would provide a bakhshish (bribe) in order to cancel an anti-Jewish decree or to stop a pogrom. Another incentive was the involved ulama's aspirations for popularity among the masses, especially in later periods, so they would have popular backing and thus political clout (Soroudi p. 105). Due to this incentive, it is no surprise that the frequency of persecutions grew in time.

During these periods of persecutions, many Jews were forced to espouse Islam, their leaders were tortured to death, and Jewish books were confiscated (Robinson p. 17). Persecutions frequently occurred in the form of pogroms: attacks on the Jewish ghetto, plundering, raping, beating, and killing. Other forms of persecution involved collective subjection of a community to hunger or thirst, expulsion from towns to regions with hard climate, imprisonment and torture of the leaders in cruel ways

only within the ghetto, leading to a significant decline in the number of Jews who ran lucrative businesses. This prohibition, combined with an earlier one against Jews serving in government positions, drove most of the Jews to peddling, a major Jewish occupation in many communities up to the end of the nineteenth century (Soroudi p. 103). The Armenians also helped in the deterioration of the position of the Jews. Until the middle of the fifteenth century, the Jews of Iran were the middlemen in the trade between Iran, India, and Turkey but after this period, the Armenians took over the role of the Jews and incited the people against them. In other instances during the eighteenth century, the Kurds started looting the Jews, while in Hamadan Jewish communities were also abused (Robinson, p. 20).

Social relations between Muslims and non-Muslims were determined by the "ritual uncleanness" of the latter. The justification for this belief has been the Shi'i interpretation of verse 28, Surah IX, of the Quran. Sunni Muslims believe in this "impurity" only in case of polytheists. A similar view of the impurity of dhimmis is found is other Shi'i communities (such as that in Yemen), but it is believed that in Shi'i Iran this practice, like the general rigidity towards non-Muslims, was influenced by similar Zoroastrian traditions. During the Safavid period, some of the restrictions imposed in this regard were as follows: 1) A Jew is prohibited to live outside the ghetto; 2) A Jew should not enter the house of a Muslim or touch any of his belongings; 3) A Jew should not enter the shop of a Muslim; he/she should stand outside and ask for the merchandise; 4) A Jew should not come into the streets, i.e. outside the ghetto, on a rainy day, for water would carry his/her "impurity" to a Muslim (Soroudi, p. 104).

Beyond the specific purpose of each restriction, there was a common denominator for all the decrees enumerated so far: to create conditions to which a Jew, or any non-Muslim, would feel inferior to a Muslim in his/her legal, economic, and social status. Furthermore, to degrade Jews in the eyes of Muslims,

ulama with such measures, anti-Jewish pressure abated for a short time (Soroudi p. 105). During this brief period of tolerance, Jews were called "the glory of the Shi'ite world." Iranian Jews, who sealed a transaction with a handshake rather than a contract, had a reputation for honesty, so Nadir Shah used Jews as his guardians for his war booty from newly conquered India (Cowen p. 57). Nadir Shah was assassinated in 1747 (he had created his own religion and proclaimed himself God), and Shi'ism was once again the official religion of the state. But the Shi'i ulama now stood somewhat in opposition to the state, for following the fall of the Safavids, the position of Iranian kings was weakened and they no longer claimed from the Imams (Soroudi p. 105).

The worst known persecutions of Iranian Jews occurred during the reign of the Safavids. Under no dynasty was hatred for the Jews more intense. To begin, the foreign policy of the Safavids worked against the Jewish community in Iran. The European powers, due to the fact that Iran was also hostile to the Ottoman sultans, embraced Iran as an ally. Some European representatives introduced their anti-Semitic views to the Safavid government, which in turn, propagated these sentiments in the form of regulations affecting the legal status of the Jews in the Empire. This intolerance towards Jews was representative of Shi'i intolerance towards followers of other religions (Soroudi p. 102). some regulations infringed upon the legal status of Jews. One such qanun stated that a Muslim who killed a Jew would be exempt from punishment if he paid a token ransom (Soroudi p. 103). Another decree encouraged conversion of Jews to Islam. Since severe persecutions of Jews only made them attain more resolve to maintain their faith, the ulama laid down a regulation according to which any non-Muslim who had converted to Islam would inherit all the possessions of a deceased Jewish relative (Savory p. 231). Other regulations were aimed at restricting Jews economically. One prohibition imposed on Jews saw that they could not open shops in the bazaar, the economic center of town. This regulation limited Jewish businesses to operation

becomes ritually unclean (Robinson p. 17). The concept of nadgis led to the introduction of a special headgear which was enforced on all Jews of Iran and to a crusade against Hebrew books. These measures culminated under Shah Abbas II (1624-1666) in the forced conversion of all Jews in Iran, a catastrophe which brought them to the very brink of destruction (E.J. p. 314). During this persecution, the Jews of Iran suffered tremendously as their coreligionists had during the Inquisition in Spain at the end of the fifteenth century. Under Shah Abbas II's orders, the Jews of Iran were forced to abandon their religion, their synagogues were closed, as they were taken to mosques and forced to publicly confess adherence to Islam (a major factor for these orders was the power of the ulama to greatly influence Shah Abbas II). After the Jews had converted, they were called jadid al-Islam, New Muslims (Cowen p. 58); they no longer had to wear any mark of distinction and were also exempt from the jizya, or poll tax for non-Muslims. One hundred thousand Jews throughout the Safavid Empire are said to have outwardly embraced Islam but to have continued to practice their religion in secret (Savory p. 231) [This is similar to tagiyya which refers to the peculiarly Shi'i practice of concealing one's religious identity to protect oneself (Rendsburg p. 44)]. Their double life did not escape the attention of the Iranian authorities, and finally led to an edict issued in 1661 allowing the Jews to return openly to their religion (E.J. p. 314). After this decree was issued, the Jews of Iran celebrated their Sabbath and religious holidays more freely and openly than before but still very carefully.

Under the successors of Shah Abbas II, Shah Suleiman (d. 1694) and Shah Husein (d. 1722), the persecution and oppression of the Jews were, however, renewed, and it was only with the rise of Nadir Shah (1736-1747) that the Jews were saved from complete annihilation (E.J. p.315). Nadir Shah, a Sunni, abolished the status of Shi'ism as the state religion and attempted to bring different Islamic sects together. He also angered the Shi'ite clergy by confiscating some of its lands. By dwarfing the

The life of the Jews of Iran at the commencement of the Safavid reign had been one of suffering and persecution. In the late fifteenth century and the early sixteenth century, the Jews experienced a temporary improvement under Shah Abbas I, who introduced reforms in order to weaken the theocratic basis of the state and free Iran from the fetters of the increasingly powerful clergy, and to break the political, economic, and cultural isolation of the Safavid Iran (E.J. p. 313). Shah Abbas realized that one of Iran's most urgent needs was trade with the outside world in order to improve the Safavid economy and to increase immigration from neighboring countries. Unlike his predecessors who were antagonistic towards Europeans and non-believers, Shah Abbas encouraged the immigration of Europeans, Turks, Armenians, and Georgians who were skilled artisans and merchants, and thus could contribute to Safavid commerce. By granting freedom of religion and special privileges to all who were prepared to come to his territory, Shah Abbas was able to succeed in opening Iran to the outside world (E.J. p. 313). These liberal and tolerant attitudes towards foreigners made Persia an epicenter for European representatives who desired to obtain commercial, political, and religious concessions.

During this time, Iranian Jews collectively took advantage of this liberalism and flourished. They acted as brokers, dealing particularly in drugs and jewelry. They also made wine and were in charge of internal trade, acting as merchants and bankers (Savory pp. 175, 187, 197). Unfortunately for the Jews, this period of toleration and thus of prosperity came to a halt with the death of Shah Abbas I in 1629. As mentioned before, a significant factor for Jewish prosperity during this period was Shah Abbas's control of the ulama and his ability to contain clerical influence on the state.

The second half of the seventeenth century was a time of excruciating suffering and persecution for Iranian Jewry. The clergy introduced the concept of nadgis (or najis) whereby anything touched by a non-Muslim, especially if it is moist,

with Islamic hegemony than they were before with Zoroastrian dominance. During this early Islamic period, Iranian Jews, like other Jews within the empire, benefited from the new cultural and economic prosperity and contributed to the birth of the great Islamic civilization of the medieval times (Soroudi p. 100). In the time of Sultan Mahmud (997-1030) of the Ghaznavid Dynasty, the Jew Isaac of Ghazni was in the Sultan's service and was entrusted with the administration of his lead mines in Balkh in Khorasan. Two Jewish merchants from Tustar known as the Banu Sahr al-Tusari rose to great influence and positions in the service of the Fatimids in Egypt. Thus Iranian Jews were afforded the opportunity to participate actively in the affairs of the state and in the time of Arghun Khan (1284-1291), a Jew by the name of Sa'd al-Dawla al-Safi ibn Hibatollah achieved an unexpected and spectacular rise to power and influence. The cultural climate which had enabled these prominent men to achieve power in the economic and political sphere also led to a genesis and growth of Judeo-Persian literature (Encyclopedia Judaica pp. 310-12).

The history of the Jews in Babylonia and Persia under Tamerlane, in the late fourteenth century is extremely obscure. Historians believe that the Jews did not escape the destructive annihilation of western Asia by Tamerlane and his men during this time. The Jewish communities were decimated primarily due to three main reasons: warfare, fanaticism of the masses, and intolerance of the authorities (<u>E.J.</u> p. 312). However, with the emergence of the Safavid Dynasty in Iran, the Jewish settlements, although severely reduced in numbers, had managed to survive.

Safavid rulers introduced Shi'ism as the state religion. One of the purposes of espousing Twelver Shi'i Islam as the official religion of the country was to furnish a distinct religious basis for the political unity of Iran vis-a-vis the political aspirations of the Sunni Ottoman Empire. According to the Twelver Shi'i religion, only the prophet's cousin and son-in-law, Ali, and his descendants have the legitimacy to rule the Muslim peoples.

to the Arab invasion of Iran in the seventh century C.E, two significant factors affected the status of Jews. The first was the joint interest of both Jews and Persians which united them against common enemies, the Greeks and later the Romans. The second factor was the Zoroastrian religion. Under both the Achaemenian (559-330 B.C.E) and the Parthian (249 B.C.E-226 C.E) dynasties, Zoroastrianism was not the official state religion, and hence did not adversely affect the general tolerant state policy toward minorities. Under the Sassanians (226-651 C.E), however, Zoroastrianism became the official religion of the state. Fortunately for the Jews, this transition was not detrimental to their status because without missionary aspirations and an independent political entity, Jews did not pose any threat to the Zoroastrian religion or to the empire's safety (Soroudi p. 99). Because of this factor and active Jewish support for the Sassanian Empire, Jews enjoyed a favorable position in the eyes of Sassanian kings. However, severe persecutions against Jews, and against other minorities and heretics, resulted when intolerant and Zoroastrian priests were able to manipulate and influence the less powerful kings and their policies towards minorities (Soroudi p. 100).

In studying Jewish history, one finds that periods of minority persecutions often followed heavy religious influence on state affairs or when there was an integration of both religion and state. However, when powerful kings ruled (and thus religious leaders did not meddle in state affairs) or when there was a separation of religion and state, Jews enjoyed extreme economic prosperity and religious toleration.

Arab armies took over Iran in the mid-seventh century. The Code of Omar I gave the monotheistic minorities ("people of The Book") dhimmi status and they became "protected subjects" under the Caliphate. Although the dhimmis were second class citizens, subject to the same taxation as during the Sassanian period, practically they were in a much better position now

# History of Jews In Iran: 1500 - Present

By: Peyman Banooni Sammy Simnegar

**Peyman Banooni** completed his undergraduate education at the University of California, Los Angeles in June of 1995. Because of his interest in Iranian history, especially that of Iranian Jewry, he conducted research at UCLA on the history of Jews in Iran covering the period of the 1800's to the present day. Although this has been a minor part of Mr. Banooni's studies, he has spent some time studying the social, political, religious, and economical issues of Iranian Jews. Currently, Mr. Banooni is studying medicine at the UC San Diego Medical School.

**Sammy Simnegar** was born is Shiraz, Iran on May 3, 1973. He moved to the United States in 1979 at the age of 6. He attended Taft High School from 1988-1991 and was elected Student Body President during his senior year. He subsequently attended the University of California, Los Angeles from 1991-1994 where he studied Middle Eastern Jewish History.

Sammy is currently employed as a Senior Trade Analyst for a company which consults management on international business. He plans to earn his MBA and eventually start an import/export company. In the long run, Sammy would like to be a professor at a university.

\* \* \*

This paper will commence with a historical background of Iranian Jewry and then proceed to focus on the political history, persecutions, and the communal/religious life of Iranian Jews from 1500 to the revolution of 1979. During the ancient pre-Islamic age, stretching roughly from the eighth century B.C.E

Jewish community have acted so unselfishly if the tables had been turned? So why are Iranian Jews of that generation so reticent to talk about these events?

Which leads us to another problem stemming from the nonrecognition of what the Tehran community did. In the post-Holocaust Jewish world, traditional identity markers (such as Torah, tefilah, minhagim) have been joined with another: how did the Holocaust directly affect you? Communities (such as the U.S.) which were untouched are affected as much by this question as those nearly exterminated. Here in Los Angeles, it has been reported that Iranian Jewish children studying in Yeshiva, have gone home to their parents to confront them about not knowing about the Holocaust, not having enough Holocaust awareness and for not having done anything during the Holocaust. Because of the grandfather's grace at not accepting credit or honor for the mitzva, the grandchild is at a loss, lacking a crucial piece to the complicated new post-Holocaust Jewish identity. And not just Iranian Jews in Los Angeles, but in Hamburg and New York and perhaps even Israel.

Another question that must be asked is what is the place in Holocaust historiography for this? Another: How does this compare with the irrational behavior of the Righteous Gentile? And my favorite: When will the community receive its just recognition of this life-giving episode and life-affirming character?

I have heard from both groups the question: "Will this lead to a reunion?" Perhaps that could be a tool to recognize what the Tehran community really did and introduce this incident to the larger Jewish world.

is strange that this incident should just drop out of sight this way. What are the reasons for this?

First, why did the Tehran Jewish community help? In a situation fraught with dangers for themselves (famine, hunger, disease), why did they open themselves so to this band of refugee children? "It wasn't just the Polish children; there were other people from Poland there and from the concentration camps in Russia. We tried to help them too, all of them. My father would never say no to any of them." "It wasn't just Jews who helped; all Iranians were proud to help anyone, especially children." The Tehran community was the only Jewish community in Eurasia that was free to help its troubled co-religionists to such an extent. And has since gone woefully unrecognized for their generosity. The Jewish communities in the neutral countries, such as Switzerland and Turkey were hampered by their government's policies guaranteeing their neutrality. The Swedish community is the only other neutral country with a Jewish community, Spain having none. Sweden's help is comparable.

What I think though is the most important key to this lack of recognition of the Tehran community's beneficence, is the utter unself-consciousness about what they did. "We didn't really do anything; it was nothing... what did we do? nothing really." These are answers I heard over and over as I asked the question "What did you / your family do during the war for the children?" A complete unself-consciousness about the enormity of saving the lives of so many Jewish children, the one group who was almost totally destroyed in the war. Perhaps this can be laid at the feet of traditional Persian concepts of generosity and kindness to strangers, but this lack of self-recognition of the magnitude of the deed goes beyond the traditions. "Of course we helped them with what we could: they were Jews, we were Jews. What else would we do?" This is an interesting question in the face of the fact of the large Iranian Jewish community which has sprung up in Los Angeles since the Revolution. Would the Los Angeles

Most of them didn't have mothers." Members of both groups queried, the Polish children and the Iranians remembered very lovingly one man in common, Dr. Sapir, a physician who took care of the children and the other Polish and Soviet refugees who flooded into Tehran and paid for his kindness to them with his life: he contracted typhus from a refugee and died.

The **Sachnut** and **Aliyah Bet** took the children under control, established discipline, tried to socialize them and prepare them for what their lives would be in Palestine. "There was a boy, about 10 or 12, who would get under the wire and go trading with the Persians. He would trade his bread for anything that seemed useful. Trading was forbidden but he did it anyway." "We went, I think it was at Passover, to see them. We took some food and wine and vodka. We were just kids too and we ate and drank together." "My father wanted to bring some of the children to stay with us but it wasn't allowed. They were going to Palestine. My father wanted them to sleep under a roof instead of a tent."

The Tehran community also took it upon itself to find them some religious books for their education. "My mother said that grandfather said they should learn their prayers, the little ones, they didn't have anyone to teach them." "They were so unlucky; we had our parents, they didn't and they were little too, like us."

\* \* \*

The Polish children who became know as Yaldah Tehran, went on to enter Palestine and were placed on **Youth Aliyah kibbutzim**. They became a footnote in Holocaust historiography, their stories lost in a sea of ever more incredible rescues or losses. The story of **Yaldai Tehran** has not been told in Holocaust literature ever in an Iranian Jewish voice; the one book in English about this historic rescue is taken from the records of the **Sachnut** and written for children. In a Holocaust literature, increasingly focused on rescues by unlikely communities, usually Gentile, it

was intransigent when it came to the passage of Jews across its territory. Worried about its neutrality, Turkey allowed no Jews in who didn't have all transit and exit visas for destination far away. This was their agreement with both the Germans and the British, who were hoping to discourage Jews from trying to get to Palestine. With the water routes to Palestine effectively closed in 1942 by Turkey and the vehement demonstration of its will by its towing of the **Struma** which led to its sinking with only one survivor, the **Mossad Aliya Bet** had to find a land bridge into Palestine. Tehran was the only choice, poised as it was between the refugees coming from the Soviet Union and Palestine, occupied by the cooperating powers, especially Britain. And there was a Jewish community in Tehran who had some ties to Palestine which could be trusted.

Along the Soviet shores of the Caspian, Aliya Bet shlichim organized teenagers who had been members of youth Zionist groups in Poland to be the leaders of the children to be evacuated in small groups to Tehran. After their crossings, they were gathered into Tehran by British authority to wait their permits to enter Palestine. After their gruesome and grueling journeys across a Soviet Union at war, these traumatized children, housed in a tent camp city to the west of the center of Tehran, weren't prepared for the camp-like setting. "We saw mountains, we saw nature... Other young people came to visit us. They told us they were Jews but they didn't speak Jewish... Someone told me they wanted to buy the girls but I didn't believe it."

The **Sachnut** and **Aliya Bet** depended on the local Jewish community for help with the children. They needed food, clothing, medical care. "My father organized food for them... half of what we had, he took to them every week. He would go to other houses and ask for them." "There was really nothing to eat, onions and bread. We shared with them." "There was nothing anyway, my father worked as a porter (*kar-e hammali kardeh*, *hammali miduni chieh?*) but he gave them as much as he could.

the Germans in the Soviet Union, all the Jews of Europe were in their reach. In January 1942, the notorious Wannsee Conference sealed their fate. No longer would emigration from German or German-occupied territories be the ideal; there were too many to emigrate, too few places for them to go and no routes on which to send them. Extermination instead of emigration would now be the rule.

As the Germans went east through Poland in June 1941, Jews fled ahead of the belligerents, going as far east as they could. The Soviet Army sometimes helped them, sometimes not. Families suffered the most, sometimes splitting up so that older members could get to Kazakhstan or Tashkent, hoping to go the Shanghai, the only place on earth that did not require an entry visa. "My father left us to go east, me and my mother. When she got sick, she gave me to another Polish family and when she died, they gave me to another Jewish family headed east." This was typical for how the Polish Jewish children began their way east. "The way east was the way to life, my father told me: the direction the sun came up in, always to follow it. We would live then." Some of the families had illegal visas they hoped to use once they arrived in China, others had absolutely nothing.

Not only did Polish Jews go east but also Catholic Poles went, in the hopes of being reunited someday with other Poles led by the Polish government-in-the-exile and fighting for their country. A deal with Stalin and the Polish government-in-exile permitted free passage for the Poles across the Soviet Union. Their proposed route was across to the Black Sea through the Bosporus and then (later as the Black Sea crossing became absolutely impossible) to the Caspian Sea and back over the Levant, with the Mediterranean as the destination.

The Jewish Agency (**Sachnut**) and the **Mossad Aliya Bet**, the arm of illegal immigration both worked feverishly to bring any Jews out of Europe they could. But the closest country, Turkey,

the Soviet Union and Britain began sending Iran increasingly intimidating notes, demanding the removal and expulsion of all Germans in Iran. The Iranian government made some moves to comply, but Iran had become a strategic necessity to the survival of the Allies: the oil in the south and the roads and railroads leading north to the Soviet Union from the Persian Gulf. In August, the British invaded from the west and south, the Soviets from the north, leaving the central region, including Tehran as a neutral zone. It is reported that at the end of August, as the Soviet Army approached Tehran (they never entered the city, content to buzz it with their planes) a Jewish woman ran through the streets screaming that "they would kill all the Jews." Jews seemed to go indoors to await the unknown.

The September abdication of the old Shah, coupled with the uncertainty of living in an occupied war-zone, was stressful to the Jewish community. While it was a relief that the Germans in Tehran were expelled or interned, no one knew what to expect. Food disappeared. The official blame was put by the British on a poor harvest for 1941 but contemporary sources report the hoarding of food had begun. It didn't matter: there was chaos in the market place, in the distribution systems and the Allied powers were uninterested. Their only interests were in keeping the oil flowing and goods moving northward to the Soviet Union. Iran had become the only reliable way for supplies to go into the Soviet Union on a year-round basis. Inflation set in, leaving money valueless. In some cases it is reported that American currency began to be used as a common currency, much to the detriment of the local population. It is reported that an aspirin cost \$2.50, in a land where most people could only make negligible amounts of money in Rials.

Even so, with the uncertainties they faced, the Iranian Jewish community was not presented with the crisis of extermination, as the European Jewish communities were. By June 1941, the noose around the necks of European Jewry was complete. With

cultural institutions, including schools and publishing houses. The structure of arya, both German and Iranian, had a point of intersection. However, Reza Shah could not agree with Nazi forms of anti-Semitism for a very pragmatic reason: he could not afford to structure his society without the Jews. The Jews were among the most valuable, energetic and progressive members of the new Iranian society; grateful for their emancipation they enthusiastically joined in all the new programs dictated by the Court. Iranian Jews were not afraid of modern education and they were cosmopolitan enough to be able to negotiate and foster relationships with other foreign and Western governments. Western European Jewish communities were more inclined to help a government that did not persecute its Jews. This was all true until the changes of the world economic status of the Great Depression and the rise of Nazism and other fascist regimes throughout Western Europe.

In the period before that outbreak of the war, in Tehran, the Germans had a benign presence, as well as their more official and sinister one. For example, at one German vocational school, **Iran-Alman**, there was at least one Jewish student who reports with bitterness until today how he was abused by the German teachers there. But as determined as they were to prove his inferiority, he was equally determined to defy them and succeed. This experience unfortunately seems to have marked him for life. The effects that the Nazi brand of anti-Semitism may have had on the general Iranian population cannot be adequately addressed here, but it is safe to say that there was a certain climate created by the German presence in Tehran.

Reza Shah's plan to counter-balance British influence and declare and protect Iran's neutrality by the German presence came to naught in 1941. By then there were 15,000 miles of useable roads in Iran and more than 25,000 motor vehicles; means of transport were at a historical high. Almost immediately after the German invasion of the Soviet Union in June 1941,

joint efforts of the leadership of the Mossad Aliya Bet, the arm of illegal immigration into Palestine, and the care of the community of Tehran's Jews. In the midst of a war, an occupation, a financial crisis, and a famine, the Tehran Jewish community managed to find provisions for these children and make them feel as welcome guests instead of the problematic visitors they actually were. "I felt safer there than when I finally got to Palestine. Everyone was so kind to us. They gave us sugar. I had forgotten what it was," reported one of the children. How these children came to be put in the hands of the Tehran community is one of the lesser known stories of the Holocaust, with great import to the Iranian Jewish community. It is a story of honor that could be lost in an historiography that focuses on communities of victims and helplessness instead of a community which acted. Today's presentation is only a beginning of what I hope will be another community direct action: that of re-claiming the kvod that is due the Tehran community in the face of their loving and kind gesture towards these children in particular and the other thousands of Polish refugees who made their ways to safety through Tehran.

At the outbreak of World War Two, Jews in Iran stood in an unheralded position. The grateful beneficiaries of Reza Shah's opening of the ghettos historically imposed by the Shi'i clergy. At the same time, from the mid-Thirties, Tehran was firmly on the path of Nazi advisers to the Court from Berlin. Throughout the decade, the German presence in Tehran was visible. Valued by Reza Shah for their technical and educational skills, they provided for him a desired counterbalance to his traditional nemesis, the British, whom he always saw as standing in the way of Iran's independence and his own personal ambitions. The Germans, with their concentration on their common sense of "Aryaness," appealed to Reza Shah's own reach back into pre-Islamic Iranian mythic structures in order to forge a new Iranian political identity, free of Islamic overtones. In 1934, the Deutsche Orient Verein, was established by the Berlin government in order to more fully infiltrate and influence Iranian

# Their Lovingkindness Endures Forever: The Tehran Jewish Community and the Yaldai Tehran

## **By: Michelle Stein-Evers**

**Michelle** is a native of Los Angeles, born to parents of German and Ethiopian Jewish ancestry. Her specialization at the Universities of Tehran, and Pennsylvania was Middle Eastern Politics, concentrating on Iranian cultural and revolutionary politics. She expanded her academic specialization to include Soviet and Eastern European issues, as well as international human rights policy.

Michelle has done research for a number of prominent research organizations and was a political consultant in Washington. She has worked for Jewish organizations devoted to the release of Soviet Jews. Michelle has also been the director of two international human rights organizations: he Committee of Concerned Scientists, which dealt with the special rights of scientists; and the Rumanian Freedom Forum, which concentrated on Rumanian problems.

Additionally, she has done human rights research work for such diverse organizations as the Simon Wiesenthal Center, the Helsinki Commission, the Congressional Black Caucus and the Union of Councils for Soviet Jews.

She is also a founder of Kehillat Keshet, a group in Los Angeles formed of non-white Jews, as well as one of the founders of the Alliance of Black Jews.

\* \* \*

In February, 1943, 1400 Polish Jewish children made their way from Pakistan to Palestine, the possessors of legal travel papers and permits to enter **Ha-aretz**. They made this trip after their sojourn in Tehran where they had been cared for by the

# PART I ARTICLES

#### **Evening Session**

**Persian Poetry Reading:** Mahin Amid, Nasser Hakakha, Touba Karoubian, Jahanguir Sedaghatfar, Yaghoub Tabari.

Morteza Khan Neydavood, A Documentary Film

In Memory of Master Neydavood: A Concert

Vocalist: Shahla Sarshar Composer: Farid Fariad

#### **Second Program**

*Talent Show: Poetry, Music, Book Reading, Documentary Young Adult Artists:* Omid Arabian, Gina Bardkhordar Nahai, Fariborz Davoodian, Azadeh Farahmand, David Ghodsian, Sharona Kianmahd, Haleh Mahboubi-Gabbay, Houman Sarshar, Shaun Toub.

#### Monday, January 15

#### **Morning Session**

#### Contemporary History of Jews of in Iran

Peyman Banooni, San Diego and Sammy Simnegar, Los Angeles

Iranian Jewish Organizations: A History

Shemoil Kamran, Los Angeles

The Dialects of the Jews of Iran

Haideh Sahim, New York

#### **Plenary Session**

Anti-Semitism in Europe and Iran: A Comparative Study Shirin Daghighian, Tehran \*Keynote Speaker

#### Afternoon session

Banking, Commerce and Industry

Shokrollah Baravarian, Los Angeles

Jewish Ghettos and Cemetaries of Tehran

Jahanguir Banayan, Los Angeles

The Jews of Mashhad: A Documentary Film

Israel Television, Jerusalem

XVIII

#### THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS

#### FIRST ANNUAL INTERNATIONAL CONFERENCE

#### CENTER FOR IRANIAN JEWISH ORAL HISTORY

JANUARY 13-14-15, 1996 LOS ANGELES, CALIFORNIA

#### Saturday, January 13

In Memory of Those Who Made History

Opening of photo, book, and ketubah exhibition

From Esther to Esther: A Play

Playwright: Homa Sarshar Actress: Shohreh Aghdashlou

#### Sunday, January 14

#### **Morning Session**

Jews from Iran and Jews from Islamic Lands

Amnon Netzer, Jerusalem

Ancient Iranian Jewish Architecture: The Renovation of Esther's Tomb

Yassi Gabbay, Los Angeles

Their Lovingkindness Endures Forever: The Tehran Jewish Community And The Yaldai Tehran

Michelle Stein-Evers, Los Angeles

#### Afternoon session

Jews in Political Movements and Parties

Faryar Nikbakht, Los Angeles

The 20th Century Iranian Jew: A Spectrum of Images

Jaleh Pirnazar, Berkeley

In June, 1996, over one thousand people attended a showing of the Center's 250 piece photo, book, document, and Ketuba exhibition in New York by invitation from the Iranian Jewish Community Center of New York.

In the months of May, June and July, 1996, more than 25 young, middle-aged and elderly Iranian Jewish people volunteered to take part in the Center's Oral History Project. The volunteers met for brief interview training sessions during the summer months and in August of 1996, began recording interviews which will be forever housed in the Center's archive.

The Center created a Web-site on World Wide Web in September, 1996 to provide information for people interested in our history.

This journal has been published to record the participation of 12 lecturers, both academic and non academic, the 15 amateur and professional musicians, actress, and artists who performed on stage during the first conference. It should be noted that the information written in the articles provided by each lecturer is the sole responsibility of its author. The Center encourages the academia to further research the subjects highlighted in this journal for continued publication of Iranian Jewish history.

It is the goal of the Board of Directors of the Center to provide a central archive so that all Jewish Iranian people can share, record and learn from our heritage. We welcome you to take part and make history -- while recording history.

#### **Foreword**

The first annual international conference of the Center for Iranian Jewish Oral History (Center) held on January 13, 14 and 15, 1996 was a very large step toward fulfilling the goal to gather interviews, old documents, photographs, ketubas and books of the Iranian Jewish community who have been unfairly remembered by historians.

From inception, the Center, had the full approval of 16 different Iranian Jewish Organizations. During the first six months of the project 7 other organizations lent their support to the Center. Currently, 23 organizations recognize the importance of this project and support it.

International academic and cultural institutions, namely, the Department of Jewish Studies - UCLA, Diaspora Research Institute- Tel Aviv University, and the Simon Wiesenthal Center - Museum of Tolerance (where the first conference was held) have been supporting the Center from the very beginning.

After the first annual conference ended, the SHOAH Foundation, founded by Steven Spielberg, The Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African Studies - Tel Aviv University and the Skirball Cultural Center and Museum - Hebrew College have joined this distinguished list of co-sponsors. The leadership of all of these institutions have dedicated themselves to assist in the growth of the Center.

One special characteristic of the interviews is that it builds a bridge between the older generations and the younger generation through the middle generation.

The Center invites all members of the community who support these ideas and who specialize in subjects relevant to assist our mission to compile theand document the memories of our oldest living generation before it is too late. We are recruiting interested people from any age group. All it takes is a short term interview training session, a tape recorder, blank tapes and a few dedicated hours a week.

This project has been conceived and founded by Homa Sarshar. The Center's Board of Directors is headed by: Debbie Adhami, Bijan Khalili, Farah Nourmand, Roxana Rastegar, Yas Sadatmand, Homa Sarshar, and Houman Sarshar.

#### CENTER FOR IRANIAN JEWISH ORAL HISTORY

#### **Statement of Purpose**

The Center for Iranian Jewish Oral History (Center) was established on August 9, 1995 in Los Angeles with the full support of 16 different Iranian Jewish organizations in the community.

The Center has been recorded as a non-profit organization in the state of California and has been assigned a Federal Identification number.

The Center was created to gather information and interview people from past decades who are knowledgeable in the following subjects: Iranian Jewish history, culture, science, literature, social life, politics, art and economics. These taped interviews, documents, pictures and lore will be open for researchers and the public to use in two different Centers, in two different countries. The Center's headquarters is in Los Angeles, and a duplicate archive is located at the Diaspora Research Institute - Tel Aviv University.

The Center will host an annual conference to gather experts in the field of Iranian Jewish history from all over the world. Each conference will include an update of the past year's activities. After each conference, a volume of *TERUÃ* will be published to document each lecture and event along with a separate book to display the photos and old documents collected for the exhibition.

| Persian Rap: "Zan Begir"       |    |
|--------------------------------|----|
| Fariborz Davoodian             | 59 |
| Vacuos & Untitled Persian Poem |    |
| Azadeh Farahmand               | 63 |
| David Ghodsian                 |    |
| Biography                      | 71 |
| Sharona Kianmahd               |    |
| Biography                      | 75 |
| Haleh Mahboubi - Gabbay        |    |
| Biography                      | 80 |
| Houman Sarshar                 |    |
| Biography                      | 83 |
| Shaun Toub                     |    |
| Biography                      | 85 |

#### TABLE OF CONTENTS

## **English Section**

| Statement of Purpose                              | XIII |
|---------------------------------------------------|------|
| Foreword                                          | XV   |
| Program                                           | XVII |
|                                                   |      |
| Part I                                            |      |
| Their lovingkindness Endures Forever:             |      |
| The Tehran Jewish Community and the Yaldai Tehran |      |
| Michelle Stein-Evers                              | 3    |
| The History of Jews in Iran: 1500-Present         |      |
| Peyman Banouni& Sammy Simnegar                    | 13   |
| Master Morteza Neydavood:                         |      |
| A Biography                                       | 45   |
| Part II                                           |      |
| Introduction                                      | 49   |
| Omid Arabian                                      |      |
| Biography                                         | 50   |
|                                                   |      |
| The Labyrinth of Longing                          |      |
| Gina Barkhordar Nahai                             | 53   |
|                                                   |      |

#### Acknowledgments

Organizations: Anjoman Kalimian Tehran, Eretz Cultural Center, Eretz Cultural Center Sisterhood, Fariborz Fred Matloub Unit of B'nai B'rith, Hadassah-Persian Council, International Judea Foundation, Iranian-American Jewish Foundation, Jewish Kurds Organization, Iranian Education Foundation, Iranian Jewish Community of N.Y, Iranian Jewish Cultural Organization, Iranian Jewish Senior Center, Iranian Jewish Women's Organization of Southern California, Magbit Foundation, Magbit Foundation-Golda Group, Nessah Educational and Cultural Center, Nessah Educational and Cultural Center Sisterhood, Peyvand Iranian Yahoudi Orange County, The Graduate Society Foundation, United Mashadi Jewish Community of America Women's American Ort, Women's Organization-Fariborz Fred Matloub Unit of B'nai B'rith, and Young Leadership of Magbit.

Donators of photos, documents, ketubas, and books: Manijeh Adhami, Pari Aghaipour (Behjou), Rahim Cohan, Fariborz Davoudian Benyamin Eliahouzadeh, Habib Farahnik, Soltan Gabbay, Nazanin Galji, Shamsi Hekmat, Roxanna Javid, Jaleh Kamran, Maliheh Kashfi, Heshmatollah Kermanshahchi, Nourollah Khoramian, Ebrahim Khoshbakhsh, Minoo Koutal, Moussa Nafeh, Akhtar Nahai, Faryar Nikbakht, John Ourian, Habib Pournazarian, Nimtaj Rafaelzadeh, Soloman Rastegar, Shamsi Sabet, Mehdi Saedi, Victoria Setareh, Sion Saraei, Nedjat Sarshar, Shahram Siman, Yaghoub Tabari, Davoud Termehchi, Ebrahim Victory, Nahid Yamini Rephaeli, Parvaneh Yousefzadeh, Violet Yousefzadeh, and Abdollah Zerehi.

Board of Advisors: Kamran Broukhim, Shirin Daghighian, Nejat Gabbay, Nourollah Gabay, Minoo Koutal, David Menashri Amnon Netzer, Faryar Nikbakht, Manijeh Pournazarian, Solomon Rastegar, Iraj Safai, Haideh Sahim, Shahram Siman, Mansour Sinai, Rabbi David Shofet, David Yeroushalmi, and Parvaneh Yousefzadeh.

#### Acknowledgments

The Center for Iranian Jewish Oral History (Center), would like to thank the members of our community who attended the first annual conference, The History of Contemporary Iranian Jews. Those who attended the conference automatically became the first members of the Center.

The Board of Directors of the Center would like to express our gratitude to the following people who enhanced our effort to make the conference a success:

Renowned Iranian artist, Nasser Ovissi for the donation of his art work: Cyrus The Great's human rights Declaration

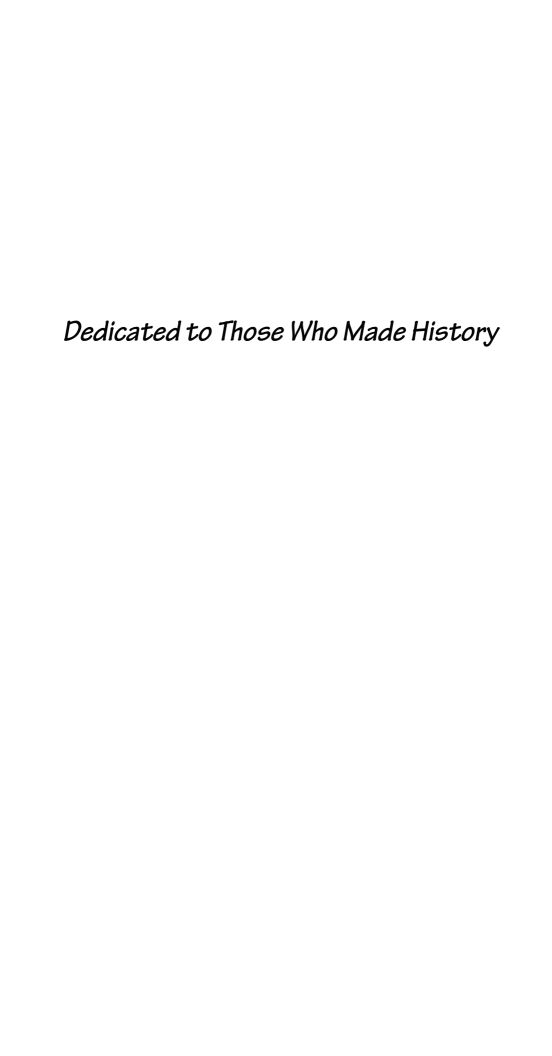
Accounting: Hamid Fani, Insurance: Behrouz Meimand.

Production crew: Bahman Mojallal, production director; Abbas Hojat-panah, photo and video; Afsar Moghadam, costume designer; Mostafah Mahdieh, make-up artist; and Alan Gabbay, flower arrangements.

Volunteers: Soheila Feiz, Goli Gabbay, Manouchehr Hakkakian, Shahriar Kashfi, Neda Mojallal, Foujan Neman, Mojgan Oheb, Padideh Rafael, and Albert Sarshar.

Iranian Information Center & Ketab Corporation Staff: Henrik Galustian, Shidokht Hakimzadeh, Minou Khalili, Hanieh Mehdigholi, Jilla Mirafshar, Galavij Moetamedi, Hassan Pousti, Ali Salamatian, Mehdi Sar-Reshtehdari, Flora Shabaviz, and Fariba Vossough.

Persian media: Zaven, Mojgan Moghadam, Mansour Sephrband, Shahram Shahseta, Parichehr Andalibi, Davoud Farahani, Parviz Gharibafshar, Dariush Mirahmadi, and Ghods Razavi.



# Ask thy father , and he will declare unto thee, thine elders, and they will tell thee.

Deuturonomy 32:7

از پدر خود بپرس تا به تو آگاهی دهد واز پیرانت تا به تــو بـگویند سفر تثنیه فصل ۳۲ آیه ۷

> יְמַנֶּיֶךְ וְיְאַבְּיךּ וְיַנֵּיְדְּ זְכֵנְיֶךְ וְיְאַבְּיךּ וְיַנִּיְדְּ זכרים האזע לכ

Published by: Center for Iranian Jewish Oral History P.O. Box 2543, Beverly Hills, California 90213-2543

Tel: (310) 472-3012 Info: (818) 9 08 08 08 Fax: (310) 472-3043 E-Mail: cijoh@cijoh.org www.cijoh.org
First Printing, October 1996
10 9 8 7 6 5 4 3 2 1

Copyright © Center for Iranian Jewish Oral History 1996 All rights reserved.



#### REGISTERED TRADEMARK - MARCA REGISTRADA

LIBRARY OF CONGRESS CATALOGING-IN-PUBLICATION DATA: Center for Iranian Jewish Oral History

Volume 1

TERUĀ: The History of Contemporary Iranian Jews

ISBN # 1-88 3819-12-1

Iran - Persian Jews - 20th century - Title

Printed in the United States of America Logo & cover design by Roxana Javid Type & page design by Emma Dolkhanian

Without limiting the rights under copyright reserved above, no part of this publication may be reproduced, stored in or introduced into a retrieval system, or transmitted, in any form, or by any means (electronic, mechanical, photocopying, recording, or otherwise), without the prior written permission of both the copyright owner and the above publisher of this book, except for the quotation of brief passages in criticism. This book is printed on acid-free paper.

## **TERUĀ**

# THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS

**Editor: Homa Sarshar** 

**English Editor: Debbie Adhami** 

Advisor: Bijan Khalili



A publication of: Center for Iranian Jewish Oral History

> VOLUME I FALL 1996

The Center for Iranian Jewish Oral History would like to thank:

Kamran and Minou Broukhim, Ezatollah and Nahid Delijani, Aghajan Emrani and Sons, Nejat and Helen Gabbay, Nourollah and Mahboubeh Gabay, Eliahou Ghodsian and Sons, Alexander and Yafa Hakakkian, Shahriar and Roxana Kashfi, Parviz and Pouran Nazarian, Younes and Soraya Nazarian, Isaac and Jaqueline Moradi, Solomon and Mahlagha Rastegar, Hamid and Meira Sabi, Farah Safai Kia (Amin) Sepehr Sarshar, Houman Sarshar, Mansour and Mehri Sinai for making the publication of this journal possible with their generous financial support.

The editors of TERUĀ, The History of Contemporary Iranian Jews, would like to gratefully acknowledge Iraj Safai and Houman Sarshar for proofreading the final draft of this journal.

# THE HISTORY OF CONTEMPORARY IRANIAN JEWS