

# انقلاب صنعتى قرون وسطا



#### کتاب ترجمهای است از La révolution industrielle du Moyen Age

Jean Gimpel Edition du Seuil, Paris, 1975



#### انقلاب صنعتى قرون و<mark>سطا</mark>

ژان **ځمپ**ل

ترجمه مهدى سحابي

طرح جلد از مهدی سحابی

جاب اول ۱۲۷۴، شماره نشر ۲۸۰

۳۰۳۰ نسخه، چاپ ممتاز، لیتوگرافی مردمک

كليه حقوق براى نشرمركز محفوظ است

نشرمرکز، تهران، خیابان دکتر فاطمی، خیابان رهی معیری، شماره ۳۴ کدیستی ۱۴۱۴۶

این کتاب با استفاده از کاغذ حمایتی وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی به چاپ رسیده است.

نابک: ۸-۱۳۵-۱۳۵ ۱۶۴-۲۰۵ ISBN: 964-305-135-8

## انقلاب صنعتى قرون وسطا

ژان گُمپل

ترجمهٔ مهدی سحابی

نشرمركز

| V         | یادداشت مترجم                    |
|-----------|----------------------------------|
| 10        | <mark>منابع انرژی اروپا</mark>   |
| ۱۵        | انرژی رودخانهای: آسیاب           |
| <b>\V</b> | آب برای همه کار                  |
| 74        | محور بادامک                      |
| 75        | اعتصاب: مبارزه با انحصار         |
| YA        | أبېند                            |
| 44        | سدشکنان: رقابت سرمایه داری       |
| 44        | ائرژی دریایی                     |
| ۳۵        | انرژی باد                        |
| 44        | <b>بهرهبرداری از ذخایرکانی</b> . |
| 44        | کار آهن و صنعت جنگی              |
| 44        | کار آهن و کشاورزی                |
| 44        | آهن و سِا <b>ختمانا</b>          |
| 40        | ائرژی أبی و ذوب فلزات            |
| 49        | مجتمع فلزکاری سیسترسی            |
| **        | منشاء قدرت فلزكاري ألمان         |
| ۵۳        | انقلا <b>ب کشاو</b> رزی          |
| ۵۳        | آب و هوا                         |
| ۵۳        | شیوههای پژوهش اقلیمی             |
| 94        | سرما وگرما                       |
| ۵۶        | أسب                              |
| ۶١        | دانش کشاورزی                     |
| ۶۳        | <b>بذر و خرمن</b>                |
| £4"       | أرش بدم سهمالاه                  |

| 94         | پشم، گوشت، شراب: فراور دههای مصرفی     |
|------------|----------------------------------------|
| 49         | مزارع نمونه سیسترسی                    |
| <b>٧</b> ٢ | رژیم غذایی                             |
| ٧٨         | رشد جمعیت                              |
| <b>^</b>   | محیط زیست و آلودگی                     |
| Al         | تخریب محیط زیست: نابودی جنگلها         |
| ۸۵         | کانهای زغالسنگ و آلودگی هوا            |
| ۸۶         | مبارزه با اُلودگی                      |
| ۸۸         | آب آشامیدنی                            |
| 9)         | پاکیزگی بدنی                           |
| 94         | وضعیت کارگران                          |
| 94         | <b>حقوق و امتیازهای کارگران معدن</b>   |
| 99         | حقوق و امتیازهای قلعکاران              |
| ۹۸         | كارگران بافنده                         |
| 1.4        | کارگران ساختمانی                       |
| 111        | ویلار دو ئونکور، معمار و مهندس         |
| 111        | شهرت و امتیازها <i>ی</i> مهندسان معمار |
| 110        | یک چهرهٔ نوآور: ویلار دو ئونکور        |
| 14.        | حل مسأله انرژی: حرکت پیوسته            |
| 177        | اختراع و بازیچه                        |
| 178        | ويلار و ويتروو                         |
| 144        | تقارن در خدمت معماری                   |
| 146        | انقلاب خاموش: ساعت مكانيكي             |
| 140        | ساعت سو سونگ                           |
| ١٣٨        | ساعت نجومی در غرب                      |

| برد تنهایی به نام والینگفورد                                                                            | 14.        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| خانوادهٔ دوندی                                                                                          | 144        |
| جزئیات ماشین شگرف دی دوندی                                                                              | 148        |
| برداشت تازهای از زمانب                                                                                  | 101        |
| وآوری فکری                                                                                              | ۱۵۵        |
| بلار، نخستین روشئفکر اروپایی .                                                                          | 100        |
| رنسائس سدهٔ دواژدهم                                                                                     | ۱۵۸        |
| <b>کانونهای دانش:</b> شار تر، پاریس <b>، اکسفو</b> رد .                                                 | 181        |
| بک استاد: رابر <i>ت گ</i> روستت                                                                         | 180        |
| <u>ا</u> جر بیکن                                                                                        | 184        |
| بیر دو ماریکور: استاد تجربه                                                                             | 174        |
| دائش در خدمت دریانوردی                                                                                  | 145        |
| دورهٔ بدبختی                                                                                            | 149        |
| <b>حران مسیحیت</b>                                                                                      | 149        |
| <b>جا</b> دوگری                                                                                         | 141        |
| جنگهای صلیبی                                                                                            | ١٨٣        |
| نحطی                                                                                                    | 114        |
| طاعون .                                                                                                 | ١٨٧        |
| بهبود زندگی برخی قشرها                                                                                  | 197        |
| شورشهای دهقانی                                                                                          | 190        |
| کاهش ارزش پول .                                                                                         | 194        |
| جنگ صد ساله                                                                                             | 7.4        |
| بیلان تکنولوژی                                                                                          | 4.0        |
| سخنیکوتاه دربارهٔ <i>چرخ</i> ههای تمدن                                                                  | 711        |
| گاهنامهگاهنامه و تاریختان با تاریختان با تاریختان با تاریختان با تاریختان تاریختان با تاریختان تاریختان | <b>***</b> |

#### يادداشت مترجم

این کتاب حدود ده سال پیش ترجمه شد و اکنون در پی حل برخی دشواری های فنی سرانجام به همت ناشر تازه (نشرمرکز) انتشار می یابد، امّا شگفتا که این تأخیر نه تنها از تازگی کتاب نکاسته بلکه آن را دارای نوعی تازگی غیرمنتظره و جاذبه ای دوگانه کرده است: آنچه در آغاز به نظر مترجم دارای اهمیتی ویژهٔ یک زمان معیّن و یک حوزهٔ مکانی محدود آمده و انگیزه ترجمهٔ کتاب شده بود اکنون، با حفظ همهٔ این ویژگی ها، اهمیتی عام و بسیار همه شمول یافته است و کتاب را از یک بعد تازهٔ «کلان» نیز مطرح می کند. آنچه در آغاز کار تنها کاوشی در یک گذشتهٔ در خور کنجکاوی جلوه می کرد اکنون حالت جَدَلی هشدار آمیز برای آغاز یک قرن تازهٔ پر از تلاطم را به خود گرفته است.

کتاب در ۱۹۷۵ میلادی، در گرماگرم یکی از بحرانهای اقتصادی که رفته رفته عادت جوامع غربی شده است انتشار یافت و مترجم آن را در گرماگرم بحران دیگری ترجمه کرد که شاید تنها از برخی جنبه ها بتوان آن را محلی تر دانست، بحران کماییش طبیعی جامعهای که انقلابی را تازه پشت سر گذاشته بود و تقریباً برای هر مسألهای چاره، یا چارههای تازه می جست. دگرگونی هایی که پس از ۱۳۵۷ یکی پس از دیگری در همهٔ عرصه های اجتماعی و سیاسی (و به تبع آنها اقتصادی و صنعتی) رخ داد بحث هایی را پیش می کشید که گاهی، از جمله به دلیل ویژگی های مذهبی نظام تازهٔ کشور، و نیز نقش فعال روحانیت در ادارهٔ همهٔ امور عملی و روزمره، خواه ناخواه مایهٔ برخی تداعی ها با دورهای در تاریخ غرب می شد که از یک سو با نقش فعال کلیسا در صحنهٔ سیاست مشخص می شود و از سوی دیگر، از دیدگاه بس مهم تری، ادغام تنگاتنگ علوم و

فنون را با نظریات ماوراءطبیعی می نمایاند، دورهای در اروپاکه نه فقط کار دستی از کار فکری (تا چه رسد به امور این دنیایی و آن دنیایی) از هم تفکیک نشده بود، بلکه اغلب این هر دو کار با نظم و تداومی بیسابقه به دست برخی گروهها و قشرهای مشخص اجتماعی انجام میشد، که بهترین نمونهاش راهبان کشاورز و صنعتگر و فعالیت مالی و صنعتی بسیار گستردهٔ سلک سیسترسی است که در کتاب دربارهاش به تفصیل سخن گفته خواهد شد.

این زمینهٔ ذهنی، همراه با همهٔ بحثهایی که از جنبهها و موضعهای مختلف دربارهٔ نظم تازهٔ اقتصادی و اجتماعی کشور جریان داشت، انگیزهای برای ترجمهٔ کتاب حاضر شد تا به نوعی برای تدارک زمینههای تاریخی و ابتدایی آن بحثهای پیچیده و اغلب کمسابقه ایفای سهمی شده باشد. در حالی که همزمان با همهٔ بگومگوهای مربوط به ظلمها و نابسامانی های رژیم گذشته بحثهای عامتر توسعهنیافتگی و عقبماندگی نیز مطرح بود خواه ناخواه بحث پیشینه های فنی و صنعتی و قرینه های تاریخی نیز پیش می آمد و این پیشینه (یا نداشت پیشینه) در زمینه و جو خاص جدلهای آن زمان مفهومهایی دویهلو می یافت و پیشداوری هایی را مطرح می کرد که حدس آنها چندان دشوار نیست.

کتاب حاضر، با توجه به همهٔ پیشداوریهایی که قرون وسطا تداعی می کند، برعکس می کوشد وضعیت فنی و صنعتی پویا و بالنده ای را تصویر کند که از دیدگاه نویسنده چیزی از یک انقلاب تمامعیار علمی و فنی کم ندارد. در یک کلمه ادعای نویسنده این است که پیشرفت تکنولوژیک امروز غرب ربشه در مجموعهٔ پژوهشها و نوآوریهایی دارد که از همان قرن دوازدهم میلادی آغاز شده بود و در حدود دو قرن با تحرک و شتاب قابل ملاحظهای دوام یافت.

آنچه این دوره را مشخص میکند بویژه جستجوی نظریهها و شیوههای نو و بهرهگیری از دستاوردهای ملتها و فرهنگهای دیگر است. مهم ترین این دستاوردها همهٔ دانسته هایی بود که از منبع جوشان و بسیار پویای دانش اسلامی به غرب میرسید، چه آنچه مستقیماً حاصل یافتههای دانشمندان و متفکران جهان اسلام بود و چه آنچه ایشان از منابع دیگر، بویژه یونانی، ترجمه و تفسیر کرده بودند.

وضعیت غرب در برابر دیگر فرهنگها (و بخصوص فرهنگ جهان اسلام) در این دوره را از بسیاری جهات می توان عکس وضعیتی در نظر آورد که امروز شاهد آنیم. در این دو سه قرن سرنوشتساز بود که غرب با کسب دستاوردهای فرهنگهای در آن زمان پیشرفته تر، و باکاربرد منظم و منطقی این دستاوردها پایههای تحولات مهم علمی و صنعتی آیندهٔ خویش را محکم کرد. بیشرفتهای علمی مشرق (جهان اسلام، هند) و ابداعات فنی آن (چین) افقهای تازهای را در برابر غربیان میگشود که همراه با مساعدت برخی عوامل تاریخی دیگر، مانند رشد جمعیت و بهبود شرایط اقتصادی، زمینهای برای غنای مادی و معنوی بیسابقهای در غرب شد. این شاید یکی از جذاب ترین پرسشهای علم تاریخ باشد که چرا و چگونه غربیان بسیاری از اکتشافها و اختراعاتی راکه در جوامع دیگر کاملاً شناخته شده، امّا اغلب از مقوله کنجکاوی و تفنن علمی و فنی بود، برای مقاصد کاملاً عملی و به صورت منظم و سازمانیافته، آن هم به شکلی پیگیر و در سطحی وسیع به کار بردند.

امًا آنچه کتاب حاضر را اکنون در این آخرین سالهای قرن بیستم دارای جاذبهای دوگانه می کند هشداری است که نویسنده با مقایسهٔ زمان حال با دورهٔ مورد بحث خود پیش می کشد و در نظر اول شگرف می نماید. در حالی که بدیهی مینماید که دانش و فن امروزه با شتابی شگفت آور در حال پیشرفت باشد نویسنده هشدار می دهد که فنون غربی به دورهای از انحطاط با میگذارد و جهان غرب با «کهنه» شدن امریکاکه آخرین کشور بالندهٔ آن بود در سراشیب تحجر علمی و صنعتی است. نظریهٔ بدیع نویسنده، که بر مقایسهٔ دقیق قرون وسطا و امریکا متکی است، این است: پیشرفت فنون نیز مانند خود تاریخ حالت چرخهای دارد. تمدن غرب این امتیاز را داشته است که در داخل چرخهٔ بزرگ خود، که هزار سالی دارد، شاهد دو چرخهٔ عمده دیگر (اولی پیشرفتهای قرون وسطا و دومی رنسانس) باشد، در حالی که به نظر میرسد تمدنهای دیگر (بیزانس، تمدن اسلامی، تمدن چینی) تنها یک چرخه را طی کرده باشند. نظریهٔ هشدارانگیز نویسنده، که برغم ظواهر جای تأمل بسیار دارد، این است که تمدن غربی پس از گذراندن دورهٔ پختگی به سوی انحطاط میرود و نشانههای بسیاری از این انحطاط درونی سخن میگوید که خواننده بویژه در فصل نهایی کتاب با آنها آشنا خواهد شد.

در این میان یک نکتهٔ بسیار مهم نیز هست که این کتاب شاید سهمی، ولو کوچک، در بازشناساندن آن در این دورهٔ بسیار مهم بازنگری همهٔ تاریخهای تمدن داشته باشد. چندسالی است که، هم به کوشش خود کشورهای به اصطلاح «جنوب»، و هم به دلیل گسترش برخی نظریات واقع بین تر در کشورهای «شمال»، سهم و نقش فرهنگهای دیگر جهان (و بویژه فرهنگ جهان اسلام) در شکل دادن به کل فرهنگ جهانی با وضوح و دقت بیشتری مطرح می شود. چند سالی است که وزنه و اهمیت فرهنگهای غیر غربی در دادوستد جهانی علوم و فنون، و در ساختن فرهنگهای غیر غربی در دادوستد جهانی علوم و فنون، و در ساختن آنچه می توان فرهنگ جهانی اش نامید، ارج درخور خود را رفته رفته کسب می کند. سهم کتاب حاضر در این ادای دین، بویژه در شناساندن دوره ای است که بدون شک برای ما از هر دورهٔ دیگری مهم تر بوده است، بخصوص با انگیزهٔ کشف زمینه ها و علل فاصله ای که شاید درست در بخصوص با انگیزهٔ کشف زمینه ها و علل فاصله ای که شاید درست در بخصوص با انگیزهٔ کشف زمینه ها و علل فاصله ای که شاید درست در بخصوص با انگیزهٔ کشف زمینه ها و علل فاصله ای که شاید درست در بخصوص با در اوج این دهش سخاو تمندانه، آغاز شده باشد.

#### پیشگفتار

بحرانهای نفت آسیبپذیری جامعهٔ صنعتی ما را آشکار میکند. هر بار آنچه پل والری در فردای جنگ اول جهانی گفته بود در گوش ما طنین می اندازد: «ما، جوامع متمدن، اکنون دیگر میدانیم که میراییم.» دوباره، نشانه های آنچه اشپنگلر در ۱۹۲۰ انحطاط فرب خوانده بود نمایان می شود. اشپنگلر پیشگویی میکرد که تکنیک غرورانگیز «تمدن فاوستی» به زودی «مانند نمادهای باشکوه هر فرهنگ [رو به انحطاطی] از درون خواهد پوسید و از هم خواهد پاشید» و «جهان ستمکشیده از اربابان خود انتقام خواهد گرفت.»

اشپنگلر به همان گونه که تیزبینانه انحطاط غرب را پیش بینی کرد، این را نیز دربافته بود که سرچشمهٔ پیشرفت تکنولوژی غرب را باید در دوردستهای سدههای میانه جستجو کرد، و ما نیز چون او برآنیم که اروپا پیش از انقلاب صنعتی قرن هجدهم و پیش از رنسانس ایتالیا با یک انقلاب واقعی فنی سروکار داشته است که امروزبان اغلب از آن بی خبرند. در سدههای یازده تا سیزده میلادی، اروپای غربی شاهد دورهای بسیار پررونق از فعالیتهای تکنولوژی بود که می توان آن را یکی از بارآورترین دورههای تاریخ اختراعات بشر دانست. تا جایی که اگر عنوان بارخستین انقلاب صنعتی» به انقلاب سدههای هجدهم و نوزدهم انگلیس داده نشده بود می شد آن را به آن دوره داد.

به نظر من چنین می رسد که این پیشرفت تکنیکی سده های میانه، و انحطاطی که در پی آن آمد، شباهتهای خیره کننده ای با تحول جهان صنعتی غرب از سال ۱۷۵۰ به بعد و به ویژه با تحول ایالات متحده دارد. از آنجا که این همانندگی را بسیار چشمگیر یافتم در پایان این کتاب به

خود اجازه دادهام این دو دوره را با هم مقایسه کنم. تاریخنویس گاهی وسوسه می شود که پیشگویی کند، آینده نشان خواهد داد که آیا من حق داشتهام تسلیم این وسوسه بشوم یا نه.

برخی از ویژگیهای این نخستین انقلاب صنعتی را خوب می شناسیم. از جمله، افزایش شدید جمعیت بود. تودههای متحرک کوچیدند، سرزمینهای تازهای را آباد کردند و کاشتند، و شهرهای تازهای ساختند. شرایط عمومی اقتصاد به ابتکارهای خصوصی کمک کرد و موجب پیدایش نوع تازهای از انسان، یعنی «انسان خودساخته» شد. شرکتهای سرمایهداری پدید آمد. سهام این شرکتها قابل معامله بود. سرمایهداران برای مبارزه با رقیبان خود هر شیوهای را مجاز می دانستند. برای افزایش بازدهی دست به تقسیم کار زدند و تودهای از پرولتاریای قابل بهره کشی به وجود آوردند. واکنش کارگران شکلهای گوناگونی به خود گرفت که می شناسیم: اعتراض، کمکاری، اعتصاب...

مصرف انرژی افزایش چشمگیری یافت. نوآوریهای فنی بازده را افزایش داد و منابع انرژی تازه کشف شد. بسیاری از کارهایی که با دست انجام میگرفت به عهدهٔ ماشین گذاشته شد. بر اثر تحول چرخههای شخم و کاشت، محصول کشاورزی تا ده برابر افزایش یافت و برای جمعیتی که در اوج رشد و گسترش بود خوراک بسنده فراهم آمد. رژیم غذایی متنوع تر شد. سطح زندگی همه بالا رفت. در این حال، پیشرفت عذایی متنوع تر شد. ساله ای را پدید آورد که امروزه خوب می شناسیم: آلودگی محیط زیست. آلودگی رودها و هوا و به طورکلی تخریب محیط، پژوهش برای یافتن مادههای اولیهٔ تازه بالا گرفت و کارگران معدن موقعیت برجسته ای یافتند.

کسانی که بیش از همه از پیشرفت صنعتی سود بردند زمینداران بزرگ، بورژواها و بانکداران بودند. پیشرفت سرمایه داری شیوههای حسابداری بهتری را پدید آورد. پیدایش بانکها کارکرد سرمایه را آسانتر کرد. سرمایههای بزرگ به توانایی اعمال نفوذ بر دولتها دست یافتند. تنبیههای اقتصادی با هدفهای سیاسی به کارگرفته شد و موفقیت آمیز بود.

روحیهٔ منطقگرایی و ایمان راسخ به پیشرفت از ویژگیهای این دوره است. زمانی رسید که این منحنی رو به رشد از پویایی بازایستاد و نشانههای انحطاط پدیدار شد. آهنگ رشد جمعیت کندی گرفت و نوآوران هرچه کمتر شدند. در برخی رشتههای صنعتی محدودیتهایی به کار گرفته شد. ناآرامیهای کارگری در کانونهای بزرگ صنعتی شکل گرفت. تولید انرژی و کاربرد ماشین به مرحلهٔ پیشرفتهای رسید و سپس پیشرفت صنعتی متوقف شد. تورم ماندگار شد. ارزش پولهای مختلف کاهش یافت و بانکهایی ورشکسته شدند.

ارزشهای اخلاقی سنتی از هم پاشید. روحیهٔ مدنی سست شد. زیبایی شناسی جای نو آوری راگرفت. بسیاری آیینهای تازه و سرّی پدید آمد و خیلیها به آنها گرویدند. صوفی گری بر منطق گرایی چیره شد.

قرون وسطایی که ما با آن سروکار داریم دورهٔ «تاریکاندیشی» و عصر قصههای پهلوانها و شوالیه ها نیست. عصر ماشینهای گوناگون است. و اینکه ما آن را هیچ نمی شناسیم از آنجا می آید که تاریخ تکنیک زمان درازی ناشناخته مانده بود، زیرا روشنفکران و دانشگاهیان تقریباً همیشه کار دستی و فعالیتی تکنیکی صنعتگران را خوار می شمر دند.

از همان زمان باستان، افلاطون در کتاب گورگیاس خود برداشت تحقیرآمیز فیلسوف از صنعتگر را چنین بیان می کرد: «این نیز درست است که تو او را، و همچنین حرفهاش را، بسیار خوار می داری؛ از سر نفرت او را ماشین گر می خوانی، نه خواهی پذیرفت که دخت خود را به او به زنی بدهی و نه آن که دختر او را به همسری بگیری.»

در طول تاریخ تمدن، روشنفکران به ندرت ارج کار صنعتگران را، که اغلب از میان مردمان فقیر برمی خاستند و برای گذران زندگی مجبور به کارکردن بودند، شناخته اند. روشنفکران همچنین از آثار قلمی محیطهای فنی بی خبر می مانده اند. مورد لئوناردو داوینچی نمونهٔ خوبی است. ادیبان عصر لئوناردو او را به عنوان یک مهندس تحقیر می کردند و نمی دانستند که بسیاری از ایده ها و اختراعاتی که او در دفترهای خود شرح داده است در رساله های فنی پیش از او آمده بود. حتی امروز هم

خیلی کسان این را نمی دانند.

در تمدن ما فربیان دو نظام آموزشی، یکی فنی و دیگری هنری، دو نوع آدم پرورش می دهد: یکی صنعتگر و دیگری ادیب. اینها همان «دو فرهنگی» هستند که سی. پی. اسنو از آنها سخن میگوید. تاریخنویسان نیز، که دارای همان پیشداوری های روشنفکرانند، بسیار به ندرت به تاریخ صنایع پرداخته اند. کوشش من این است که، به سهم ناچیز خودم، تا اندازه ای این نقص را جبران کنم.

## منابع انرژی اروپا

نخستین انقلاب صنعتی اروپا در قرون وسطا بود. در سدههای یازدهم، دوازدهم و سیزدهم میلادی نوعی تکنولوژی پدید آمد که انقلاب صنعتی قرن هجدهم بر پایهٔ آن اوج گرفت. اکتشافات دورهٔ رنسانس تنها نقش محدودی در گسترش صنعت در انگلیس در سدههای هجدهم و نوزدهم داشت.

در همهٔ زمینهها، در سدههای میآنه، اروپا بیش از هر تمدن دیگری بهره گیری از ماشین را رواج داد. و این یکی از عوامل بنیادی چیرگی نیمکرهٔ غربی بر بقیهٔ جهان است. در دنیای باستان هم ماشین را می شناختند، اما کاربرد آن محدود بود. از چرخ دنده بیشتر برای ساختن بازیجههای متحرک استفاده می کردند. جامعهٔ قرون وسطایی ماشین را جانشین کار دستی، و اغلب کار اجباری بردگان، کرد.

## انرژی رودخانهای: آسیاب

این ماشینها ناشناخته و غریبه نبودند: هم شهرنشینان و هم دهقانان با «کارخانه»های قرون وسطایی آشنا بودند و از نزدیک با آنها سر و کار داشتند: آسیاهای بادی یا آبی، یا آنهایی که با نیروی جزر و مد کار میکرد. شهریان، از بالای پلی که از روی رودخانه یا آبراهه شهرشان میگذشت، انواع گوناگون آسیاهای آبی را میدیدند که در کنارهٔ رود یا زیر همان طاقی پل ساخته شده بود. بیرون از شهر، اینجا و آنجا روی رودخانه سدهایی ساخته می شد تا بتوان از نیروی آب برای به کار

انداختن آسیاهای محلی استفاده کرد.

این «کارخانه» ها خیلی زود محل تماس و دیدار مردمان شد، به ویژه آسیاهای گندم که هم دهقانان و هم شهری ها برای آرد کردن گندمشان به آنجا می رفتند. گروه های بزرگی آنجا جمع می شدند. صف هایی تشکیل می شد. زنان بدکاره در میان جمعیت می گشتند و دلبری می کردند. در سدهٔ دوازدهم، سن برنار آنچنان از این فعالیت زنان هرجایی به تنگ آمد که تهدید کرد آسیاها را خواهد بست. اگر این کار را کرده بود شاید تحول اقتصادی اروپا کند می شد. این تصمیم او را می توان به نوعی با تصمیم سران کشورهای عرب مقایسه کرد که در سال ۱۹۷۳ بهای نفت خام را افزایش دادند و فروش آن را به برخی کشورهای غربی تحریم کردند. کاری که پیشرفت صنعتی غرب را کند کرد. در سده های میانه، نیروی آبی همان اهمیتی را داشت که نفت در قرن بیستم دارد.

یک گزارش قرن سیزدهم دربارهٔ نقش نیروی آبی در صومعهٔ سیسترسی شهر کلروو در فرانسه نشاندهندهٔ اهمیت کار مکانیکی به عنوان عامل اساسی اقتصاد قرون وسطایی است. این گزارش را می توان به راستی قصیده ای در ستایش تکنولوژی به شمار آورد.

مفاد گزارش را می شد دربارهٔ هر کدام از ۷۴۲ دیر سلک سیسترسی

۱ – از صومعه های سیسترسی (Cistercienne)، متعلق به سلک «سیتو» در این کتاب بسیار سخن خواهد آمد. سلک «سیتو» در سال ۱۲۰ میلادی در منطقهٔ بورگونی فرانسه پایه گذاری شد و به سرعت گسترش یافت، به گونه ای که در سال ۱۳۰۰ میلادی تعداد صومعه های آن به ۷۴۲ رسید. این سلک انضباطی بسیار شدید و تقریباً سپاهی وار داشت و راهبان سخت کوش آن به حرفه های گوناگون تولیدی، به ویژه کشاورزی، اشتغال داشتند و در این کارها از کارورزان غیرمذهبی نیز کمک میگرفتند. در نتیجهٔ این فعالیتها، دیرهای سیسترسی بسیار ثروتمند شدند و نقش مهمی در اقتصاد اروپای سده های میانه به هم زدند، هرچند که یکی از اصول بنیادی تعالیم این سلک «فقر و بی نیازی دنیوی» بود. دیرهای سلک سیتو در قرن چهاردهم دچار انحطاط شدند و رفته رفته از رونق افتادند. در قرن هفدهم اصلاحاتی در سلک اعمال شد، در نیمهٔ اول قرن نوزدهم یک انشماب بلزیکی و دو انشعاب فرانسوی در آن پدید آمد که در سال ۱۸۹۲ دوباره با هم یکی شدند. م.

صادق دانست، زیراکه همهٔ این صومعهها، حتی در کشورهایی بسیار دور از هم مانند پرتغال و سوئد یا اسکاتلند و مجارستان، براساس یک طرح کلی واحد ساخته می شدند و همه شان سیستمهای آبی مشابهی داشتند. بسیار به ندرت اتفاق می افتاد که شرایط محلی برخی تفاوتهای جزئی را ایجاب کند و معروف بود که یک راهب نابینا هم می تواند در هر یک از دیرهای سلک به راحتی راه خودش را بیابد. انضباطی که در سلک اعمال می شد، ساعات کار و مقررات و دستورهای بسیار خشکی که راهبان باید به دقت و بی چون و چرایی رعایت می کردند و کیفری که زیرپا گذاشتن آنها داشت، همه و همه به نوعی یادآور مقرراتی است که هنری فورد، کارفرمای امریکایی، به کارگران رشتههای مونتاژ کارخانهٔ خود اعمال می کرد.

### آب برای همه کار

در کارخانههای صومعههای سیسترسی، تولید با مواد اولیهٔ محلی هماهنگ می شد. بدینگونه، در سطقهٔ پرووانس فرانسه، در آسیاها تغییراتی داده شد تا بتوان با آنها زیتون له کرد. در منطقهای که معدن آهن داشت، آسیا به کار خرد کردن سنگ آهن می آمد. یا همانگونه که در گزارش کلروو آمده است، اگر در جایی محصول انگور خوب نبود آبجو می ساختند و برای این کار از آسیاب استفاده می کردند.

در این گزارش از چهار رشته فعالیت صنعتی نام برده شده است که برای آنها نیروی آبی لازم بود: آسیا کردن گندم، الک کردن آرد، مالیدن پارچه و دباغی چرم. بسیار ممکن است که برای به کار انداختن دمه هایی هم که خمهای آبجو را گرم می کرد از نیروی آبی استفاده شده باشد. از آب جاری هم در خانه ها و هم در صنایع بهره گرفته می شد. آب را با لوله های سربی یا چوبی به آشپزخانه می رساندند تا برای خوراک یا شست و شو از آن استفاده کنند، یا آن را به همین و سیله برای آبیاری به با غچه ها می رساندند. برای پاک کردن مجراهایی هم که گویا از زیر آبریزگاهها گذرانده می شد و همچنین برای بردن زباله ها از جریان آب استفاده می کردند.

#### در گزارش صومعه كلروو چنين آمده است:

شاخهای از آب رودخانه از کارگاههای متعدد صومعه میگذرد و در هر کجا به خاطر موهبتی که ارزائی میدارد تقدیس می شود... نخست با نیروی بسیار در آسیاب می چرخد و سنگهای آن را مي چرخاند تا گندم را آرد كند، و سيس الك ظريفي را به حركت درمی آورد که آرد را از سبوس جدا می سازد. آنگاه به ساختمان دیگر میرود؛ در دیگها جا میگیرد و تن به آتش می سپارد تا در صورتی که برداشت انگور خوب نباشد آبجوی راهبان را تأمین کند. اما هنوز دست از تلاش نمیکشد. کارگاههای بافندگی کنار · آسیاب او را برای مالش بافتههای خود به کار فرا می خوانند. او که تا این زمان به تأمین خوراک راهبان مشغول بود اینک به پوشاکشان نیز میرسد، هیچ چیز از آنی را که از او بخواهند دریغ نمی دارد. تیرکهای سنگین، پتکها یا به عبارت بهتر این باهای عظیم چوبی را به تناوب بالا و پایین می برد و راهبان را از کار سنگین معاف می کند... چه بسیار اسبها و انسانها در کارهایی تن می فرساییدند که اکنون به لطف رودخانه انجام می یابد و پوشاک و خوراک ما را تأمین می کند. پس از آن که آب این همه چرخها را به شناب چرخاند از آن سو کف بر لب بیرون می رود؛ گویی که خود نیز ساییده و نرم شده است. آنگاه به کارگاه دباغی می رود و چرم لازم برای کفش برادران را آماده میسازد؛ در آنجا هم پشتکار و هم دقت از خود نشان می دهد، سپس به بسیار شاخههای کوچک تقسیم می شود و به جاهای گوناگون سر می کشد، و در هر کجا در پی آن است که برای هر کاری، از پختن و بیختن و ساییدن گرفته تا آبیاری و شست و شو، به کسانی که نیازمند اویند کمک برساند. از هبچ خدمتی روی گردان نیست و سرانجام برای آنکه کار خود را به كمال برساند زباله ها را نيز با خود مي برد و همه چيز را پاكيزه به جا میگذارد.

دوازده قرن پیشتر، آنثی پاتر شاعر اهل تسالونیک، که در زمان

امپراتوران اگوست و تیبر می زیست، با لحنی همین گونه ستایش آمیز از نیروی آب سخن گفته و مدیحهٔ پریان آبی را سروده بواد که آدمیان را از کار سخت آسیا آزاد می کردند: «دست از تقلای آسیا بکش ای زن، رنج بیهوده مبر، تا دیرگاه بخسب اگر چه خروس از سپیده خبر داده باشد. چه به دستور دمتر، کار تو با دست پریان انجام خواهد گرفت و آنان خمیده روی چرخ، سنگهای گران آسیای نیسیس را می گردانند.»

تهیه کنندهٔ گزارش کلروو و شاعر یونانی هر دو به یک گونه نیروی آب را می ستایند. با این همه، جامعه ای که هر کدام از آن دو در آن می زیستند دربارهٔ کاربرد صنعتی نیروی آب برداشت متفاوتی داشت. در سده های میانه، از آب برای به کار انداختن دستگاههای مکانیکی بی هیچ محدو دیتی استفاده می شد. اما در دوران باستان چنین نبود. در کشورهایی که نیروی کار بردگان ارزان و فراوان بود و از سوی دیگر منابع ثابت آب جاری در آنها به ندرت یافت می شد، نیروی آبی چندان مورد توجه نبود. رومیان در برخی جاها برای تأمین آب لازم برای آسیابها و جبران کمبود آن آبگذر می ساختند، اما این کار بسیار گران تمام می شد.

نخستین آسیاهای آبی احتمالاً در اواخر سدهٔ دوم پیش از میلاد ساخته شد. قدیمی ترین اشاره به آن در نوشتهٔ استرابون، جغرافی دان یونانی قرن اول پیش از میلاد آمده است. استرابون می نویسد که در کبیرا، در کاخ میتریدات (مهرداد) ، پادشاه پونت، آسیابی بود که سپاهیان ارتش پیروز پومپه در سال ۶۳ پیش از میلاد آن را دیدندو از آن غرق شگفتی شدند. این آسیاب عبارت از بک جرخاب افقی بود که توسط محوری عمودی آسیاسنگ را می چرخاند. نیرویی که این آسیاب تولید می کرد در حدود ۵/۰ اسب بخار، یعنی معادل نیروی خری بود که به چرخی بسته شده باشد.

۱ – منظور مهرداد ششم، پادشاه سلسلهٔ پونت است که در سالهای ۶۶-۶۳ پیش از میلاد از پمپه، سردار رومی، شکست خورد. پادشاهی پونت به دست مهرداد اول (معروف به «بنیانگذار»)، ساتراپ پارسی تأسیس یافت که در سال ۲۸۰ پیش از میلاد با بهرهجویی از تلاشی امپراتوری اسکندر خود را مستقل اعلام کرد و بخشهایی از آسیای کوچک را قلمرو خود ساخت. م.

در آخرهای سده اول پیش از میلاد، مهندسان رومی توانسته بودند بازدهی آسیاهای آبی را شش برابر کنند و نیروی آنها را به ۳ اسب بخار برسانند. برای این کار چرخاب پرهداری ساخته بودند که به محور افقی یک چرخدنده وصل می شد، این چرخ به نوبهٔ خود به چرخ بزرگ تری وصل بود که قرقرهٔ آسیاسنگ را می گرداند. این سیستم چنان بود که شتاب چرخشی آسیاسنگ را بیشتر از شتاب چرخها میکرد. ویتروو، معمار و مهندس رومی، برای نخستینبار از این مکانیسم که بعدها در صنعتی کردن اروپای قرون وسطا نقش اساسی داشت، سخن گفت.

در ونافرو، در شرق مونته کاسینو (ایتالیا)، آسیابی از دورهٔ رومیان کشف شده است که قطر سنگ آن ۲/۱۰ متر است. این سنگ ۴۶ دور در ثانیه می چرخیده و می توانسته است در هر ساعت ۱۵۰ کیلو گندم را آرد کند، یعنی در یک روز کار ده ساعته ۱۵۰۰ کیلو گندم آرد می کرده است. برای پی بردن به صرفهجریی شگرفی که با استفاده از آسیاسنگ در نیروی کار می شد کافیست بدانیم که بازده کار دو برده با یک آسیای دستی ۷ کیلو در ساعت یا ۷۰ کیلو در ده ساعت کار بوده است. یعنی که برای آسیا کردن ۱۵۰۰ کیلو گندم باید بیش از ۴۰ برده به کار گرفته می شدند.

جالب ترین «کارخانهٔ» آبی رومی در باربگال، در نزدیکی شهر آرل فرانسه یافت میشود. در اینجا، مهندسان رومی بزرگترین مجتمع صنعتی آن روز امپراتوری روم را ساخته بودند. این کارخانه که در شیب تپهای ساخته شده بود. می توانست آرد مورد نیاز ۸۰ هزارنفر را تهیه کند. جویباری که به وسیلهٔ یک آبگذر به آنجا کشانده شده بود به دو شاخه تقسیم می شد و دو گروه آسیاب را که هر کدام ۸ سنگ داشتند می چرخاند. اختلاف سطح آب و آسیابها ۱۸/۶۰ متر و شیب آب ۳۰ درجه بود. هر آسیاسنگ می توانست ساعتی ۱۵۰ تا ۲۰۰ کیلو گندم آرد کند. یعنی مجموع آسیابها ۲۴۰۰ تا ۳۲۰۰کیلوگندم آرد میکردند که در یک روز ده ساعته در حدود ۲۸ تن می شد.

علیرغم این رقمهای شگفت آور نباید فراموش کرد که رومیان، برخلاف گردانندگان سلک سیتو، هیچگاه در پی مکانیکی کردن تولید برنیامدند. گذشته از نمونههایی مانند آسیابهای ونافرو و باربگال، بقیه با نیروی انسانی بردگان کار میکردند.

به نظر می رسد رومیان به این نکته پی برده بودند که سیاست مکانیکی کردن تولید اثر فاجعه آمیزی بر نیروی کار آزاد و برده خواهد گذاشت. بطور مثال، سوئتون ادر شرح حال امپراتور وسپازین (۷۹-۷۰ پیش از میلاد) می نویسد که او با دستگاهی که می توانست در نیروی کار صرفه جویی کند مخالفت نشان داد و گفت که «مهندس سازندهٔ دستگاهی را که می تواند ستونهای عظیم را با هزینهٔ کم از تپهٔ کاپیتول بالا ببرد پاداش خواهد داد. اما دستگاه او را به کار نخواهد گرفت زیرا رحیت از روزی خواهد افتاد...»

در این مورد، منظور امپراتور از رعیت مردمان آزاد بودند، نه بردگان. آسیاب و بردهداری پس از زوال امپراتوری روم همچنان پابرجا بود.

اسیابهایی که روی تپهٔ جانیکولو در رم ساخته شده بود و با آبی کار می کرد که از آبگذر باستانی ترایان به آنجا می رسید در سال ۵۳۷ میلادی هنوز کار می کرد. و این سالی بود که اوستروگوتها شهر رم را در محاصره گرفته و بلیساریوس، سردار بیزانسی را در آن به دام انداخته بودند. مهاجمان برای از کار انداختن آسیابها آبگذر را خراب کردند. اما مهندسان بلیساریوس چرخ دنده ها و سنگهای آسیاب را در قایقهایی کار گذاشتند که روی رود تیبر شناور بود، و آنها را به چرخابهایی مجهز کردند که با جریان آب رود کار می کرد. بدین گونه آرد شهر تأمین شد! آسیابهای شناوری از این نوع تا زمان درازی در سدههای میانه به کار گرفته می شد. برده داری پس از سقوط رم ادامه یافت، اما به تدریج از رونق افتاد؛ در عوض استفاده از انرژی آبی رواج بسیار یافت.

در حدود سال ۸۴۵ میلادی، در ۲۳ پارچه آبادی متعلق به صومعهٔ مونتیه آندر در بخش سن دیزیهٔ فرانسه، ۱۱ آسیاب در کنار رودخانهٔ وو آز ساخته شده بود که فاصلهٔ سه تای آنها از همدیگر کمتر از شش کیلومتر

۱ - سوئتون، تاریخنویس رومی (۱۲۵-۶۹ میلادی)، مؤلف «زندگی دوازده قیصر». ـ م.

بود. در املاک صومعهٔ سن ژرمن دپره، ۵۹ آسیاب وجود داشت که در طول جویبارهایی نسبتاً کمآب ساخته شده بود. برای گرداندن چرخابها دیگر نیازی به آبگذر نبود. از صنعت آردسازی از همان هنگام «تمرکززدایی» شده بود. دیگر مجتمعی مانند کارخانهٔ باربگال ساخته نشد.

در سده های بعدی، شمار آسیابها بسیار افزایش یافت: در کنارهٔ رود روبک، که در شمال فرانسه به رود سن میپیوند، در سدهٔ دهم ۲ آسیاب، در سدهٔ یازدهم ۴، در سدهٔ سیزدهم ۱۰ و در آغاز قرن چهاردهم ۱۲ آسیاب وجود داشت. در منطقه ای که امروزه اوب نامیده می شود در قرن یازدهم ۱۴ آسیاب، در قرن دوازدهم ۶۰ و در سدهٔ سیزدهم بیش از ۲۰۰ آسیاب کار می کرد.

گاهشمار معروف به Domesday Book در سدهٔ یازدهم در انگلیس گرد آمده است، سند کمنظیری است که از جمله چشمانداز بسیار دقیقی از کاربرد انرژی آبی در این کشور در پایان قرن یازدهم را ارائه میکند. برای نهیهٔ این کتاب، ویلیام فاتح در سال ۱۰۸۶ میلادی مأمورانی را به همه جا گسیل داشت تا آمار املاک کشور را گرد آورند. اینان، در پرسشنامههای خود، از جمله وضعیت آسیاها را هم ثبت میکردند که در آن زمان یکی از منابع مهم درآمد به شمار می آمدند.

پرسشگران ویلیام فاتح به حدود ۳۴ ولایت از آنچه امروزه سرزمین انگلیس را تشکیل می دهد سر کشیدند و از ۹۲۵۰ ملک با ۹۲۵۲۵ ارحیت» آمار گرفتند. اگر هر رحیت را رئیس یک خانوار پنج نفره فرض کنیم، جمعیت ابن بخش از انگلیس در آن زمان در حدود ۱ میلیون و ۴۰۰ هزار نفر بوده است. در همین سرزمین، ۵۶۲۴ آسیا ثبت شده است. ۳۴۶۳ ملک، یعنی بیش از یک سوم از تعداد کل املاک سرشماری شده، هر کدام دستکم یک یا شاید دو آسیا داشته اند. از این همه تنها دو درصدشان شناسایی شده اند. بسیاری از آسیابهایی که درگاهشمار ویلیام فاتح نامشان آمده بود در قرن هجدم، در گرماگرم انقلاب صنعتی، هنوز کار می کردند. برخی از آنها، با تغییراتی مطابق روز، در قرن نوزدهم هنوز

فعالیت داشتند و بعضی شان هنوز هم سرپا هستند.

در سدهٔ یازدهم، در انگلیس، یک آسیاب آرد کمابیش ۵۰ خانوار را تأمین میکرد. برخی ولایتها، به ویژه آنهایی که خلهٔ بیشتر و آب فراوان تری داشتند، از بقیه مرفه تر بودند. مثلاً ولایت ویلتشایر، با ۱۰۵۰۰ خانوار و ۱۳۹۰ آسیا، برای هر ۲۶ خانوار یک آسیا داشت در حالی که در ولایت سافولک هر آسیا باید آرد ۹۶ خانوار را تأمین میکرد. رقم بزرگ ۵۶۲۴ آسیاب نشان دهندهٔ اهمیت این «کارخانههای آبی» در انگلیس سدههای آسیاب نشان دهندهٔ اهمیت این «کارخانههای آبی» در انگلیس سدههای میانه است. آسیابها در همهٔ مناطق به یک سان پخش نبودند. بیشترین تراکم آنها در جنوب رودهای ترنت و سورن بود. در ویلتشایر، در کنارهٔ رود وایلی، در یک مسافت ۱۶ کیلومتری ۳۰ آسیاب وجود داشت، یعنی تقریباً یکی در هر پانصدمتر.

وجود این همه آسیاب دلایل مالی داشت. آسیاب پس از یک سرمایه گذاری نسبتاً هنگفت اولیه درآمد بسیار خوبی داشت و می شد آن را به بهای گران اجاره داد. نرخ اجاره آنها از ۱۲ دنیه تا ۶۰ سو آم متغیر بود. در کناره رود وایلی، نرخ اجارهٔ آسیاب ۵ تا ۲۰ سو بود، در ساوت نیوتون یک آسیاب را به ۴۰ سو اجاره می دادند. در هنگینگ لانگفورد و فیشرتون اجاره یک آسیاب به ترتیب ۵ و ۲۰ سو بود. جالب این که بسیاری از این آسیابها شراکتی بودند، یعنی گروههای ۲ تا ۵ نفره صاحب آنها بودند و درآمدشان را به تساوی بخش می کردند. آسیاب هنگینگ لانگفورد مال دو نفر بود، یکی کنت مورتین و دیگری شخصی به نام واکری شکارچی. یک قرن بعد، در فرانسه، اهالی شهر تولوز در همین واکری شکارچی. یک قرن بعد، در فرانسه، اهالی شهر تولوز در همین زمینه یک شرکت سهامی تشکیل دادند. ارزش سهام شرکت به تناسب بازده سالانهٔ آسیابهای کنار رود گارون تغییر می بافت. این سهام را دقیقاً به همان صورتی که امروزه در بورس انجام می شود می خریدند و می فروختند. این شرکت سهامی، که «بازاکل» نامیده می شد و بدون شک

۱ – دنیه (Denier) و احد قدیمی پول فرانسه و معادل یک دوازدهم سو (۵۵۱) بوده است. ـ م.

قدیمی ترین موسسهٔ کاپیتالیستی جهان بود، تا وسطهای قرن بیستم همچنان فعالیت داشت تا این که ملی شد و در اختیار شرکت برق دولتی فرانسه قرار گرفت. آسیاب قرون وسطایی یک سرمایه گذاری مهم به شمار می رفت و ملک آن از نظر حقوقی محترم شمرده می شد. صاحب یک آسیاب حق داشت از ساختن آسیاب دیگری که به مال او لطمه بزند جلوگیری کند، یا این که می توانست ادعای خسارت کند و مبلغی برای جبران آن بخواهد، کاری که در سدهٔ نوزدهم هنوز متداول بود. در سال جبران آن بخواهد، کاری که در سدهٔ نوزدهم هنوز متداول بود. در سال آسیاب خسارت بیردازد تا بتواند خود آسیابهایی بناکند.

### محور بادامك

درگاهنامهٔ Domesday آمده است که در منطقهٔ سامرست، اجاره بهای دو آسیا به صورت آهن پرداخت می شد. این آسیابها به جای حرکت چرخشی با حرکتی متناوب کار می کردند، بعنی کار آهنگر را به صورت مکانیکی و به وسیلهٔ یک محور مجهز به بادامک انجام می دادند که وزنهٔ خردکنندهٔ آسیا را بالا و پایین می برد.

مهندسان دوران باستان، از جمله هرون اسکندریه، کارکرد بادامک را می شناختند، اما از آن فقط در ساختن بازیچههای مکانیکی استفاده می کردند. چینی ها نیز از سال ۲۹۰ پیش از میلاد برای کندن پوست برنج از هاونهایی استفاده می کرده اند که با بادامک کار می کرده است، اما به نظر نمی رسد که این مکانیسم را در دیگر زمینه های صنعتی به کار گرفته باشند. یکی از ویژگیهای تکنولوژی چین باستان همین است که اختراعات بزرگ آن، مانند چاپ و باروت و قطبنما، هیچ نقش تعیین کنندهای در تحول تاریخی این سرزمین بازی نکرد. حال آن که استفاده از محور بادامک در صنایع قرون وسطایی نقشی بنیادی در صنعتی کردن دنیای بادامک در صنایع قرون وسطایی نقشی بنیادی در صنعتی کردن دنیای

۱ - هرون، ریاضیدان و فیزیکدان یونانی (سدهٔ اول میلادی) چندین ابزار اندازهگیری و ماشین از ساختهای اوست. دم.

غرب داشته است. امروزه هر خودرویی که از کارخانه بیرون میرود به یک محور بادامک مجهز است.

از سدهٔ دهم میلادی، بسیاری عملیات صنعتی که تا آن زمان به وسیلهٔ دست یا یا انجام می شد با بهره گیری از بادامک به صورت مکانیکی درآمد. در فرانسه، برای نخستین بار در سندی دربارهٔ صومعهٔ سن سوور، در مونتروی سورمر، از آسیایی برای تولید آبجو سخن میرود؛ در سالهای ۹۸۷ تا ۹۹۶ میلادی، یک آسیای سنگ آهن در آلمان وجود داشته است. خبر وجود آسیای دیگری از این نوع در اشمیدمولن، در نزدیکی هوننبورگ را در سالهای ۱۰۱۰ و ۱۰۲۸ میلادی داریم. گویا در سال ۱۰۴۰ در گرزبوودان، شاهدانه را با وسیلهای مکانیکی آسیا می کر دهاند. نخستین خبر قطعی دربارهٔ وجود «آسیا» یا چرخاب برای مالش یارچه را از سال ۱۰۸۶ میلادی از دهکدهای در نورماندی فرانسه داریم. قدیمی ترین سند دربارهٔ یک . چرخاب دباغی به سال ۱۱۳۸ میلادی مربوط می شود و دربارهٔ چرخابی است که در شل فرانسه قرار داشته است. از سال ۱۱۷۶ میلادی، نیشکر در صومعهای از سلک بندیکتی در نورماندی با وسایل مکانیکی خرد می شده است. در بایگانی کهن شهر بووه در فرانسه، به یک چرخک چاقوتیزکن اشاره می شود که مربوط به سال ۱۱۹۵ است. در سند دیگری به وجود یک آسیای خردل در صومعهای در «سن سوور آنرو» اشاره می شود، تاریخ این سند ۱۲۵۱ است. نیز میدانیم که در سال ۱۲۷۲ میلادی، در بولونیای ابتالیا، چرخابی برای تافتن ابریشم وجود داشته است.

کاغذ، که اختراع چینیان است، بیش از هزارسال بود که به وسیلهٔ دست یا پا ساخته می شد، اما همین که به اروپا رسید ساختنش مکانیکی شد. و این یکی از نشانه های چشمگیر روحیهٔ تکنیکی اروپاییان سده های میانه است. خبر نخستین آسیاهای کاغذ، که با نیروی آب کار می کرده و در کزاتیوا در نزدیکی والنسیا (اسپانیا) قرار داشته اند، به سالهای ۱۲۳۸ و ۱۲۷۳ مربوط می شود. در سال ۱۲۶۸ میلادی هفت آسیاب کاغذ در شهر فاییانو در ایتالیا کار می کرده اند، در فرانسه، قدیمی ترین آسیاب کاغذ

45

شناخته شده در ریشار دبا در منطقه «پویی دو دوم» امروزی قرار دارد. این «کارخانه» در سال ۱۳۲۶ میلادی کاغذ تولید می کرد و هنوز هم می کند! شیوه کار آن امروزه نیز چنین است که ژنده پارههای کنفی و پنبهای را به وسیلهٔ چند تخماق بزرگ چوبی که توسط یک محور بادامکی به حرکت درمی آید می کوبند و خمیر می کنند و از آن کاغذ می سازند.

در صنعت بافندگی، مالش پارچه که یکی از عملیات مهم این صنعت است با بهره گیری از شیوههای مکانیکی دستخوش تحولی اساسی شد. پس از بافتن پارچه، آن را در مخزن آبی پهن میکنند و میکوبند تا نسوج آن به هم فشرده شود و پارچه هم ضخیم و هم نرم شود. در آغاز، برای این کار پارچه را لگد میکردند، اما رفته رفته برای این کار از تخماقهای چوبی استفاده شد. در یک کارگاه پارچه مالی مکانیکی یک کارگر تنها می توانست جای ۴۰کارگر مالنده را بگیرد.

## اعتصاب: مبارزه با انحصار

در سدهٔ سیزدهم میلادی، چرخابهای پارچه مالی بسیار پردرآمد بود. از این رو اربابان کلیسایی و غیرکلیسایی بسیاری از این گونه کارگاهها ساختند و اغلب آسیابهای آرد را به صورت آسیاهای پارچهمالی درآوردند. این اربابان همانگونه که پیشتر رحیت را وامیداشتند که گندم خود را برای آرد کردن به آسیای اربابی ببرند، این بار نیز آنان را مجبور میکردند که بافتههایشان را برای مالش به آسیای ارباب بسپارند. این آسیاداران گرایشهای انحصارجویانه داشتند، ولی دهقانان اغلب ناخشنود بودند از اینکه راه درازی را تا آسیاب ارباب بپیمایند و به آسیابان نیز باجی بپردازند. در وسطهای سدهٔ سیزدهم، اسقفی به نام جان بیش از صد لیره برای تعمیر آسیابهای واقع در املاک صومعه سنت آلبانز، در شمال لیره برای تعمیر آسیابهای واقع در املاک صومعه سنت آلبانز، در شمال لیدن، خرج کرده بود. برای جبران این هزینه، او و جانشینانش ساکنان دهکدهٔ سنت آلبانز را مجبور میکردند که گندم و بافتههایشان را برای آرد کردن و مالش به آسیاهای صومعه ببرند. برخی از اهالی به تهدیدهای کردن و مالش به آسیاهای صومعه ببرند. برخی از اهالی به تهدیدهای اسقف اعتنایی نکردند و بافتههایشان را خودشان می مالیدند، بی آنکه اسقف اعتنایی نکردند و بافتههایشان را خودشان می مالیدند، بی آنکه

باجی بپردازند. در سال ۱۲۷۴ وضع بحرانی شد، زیرا اسقف راجر دستور داد خانه ها را بگردند و پارچه های اهالی را ضبط کنند. ساکنان دهکده مقاومت کردند و برای کسانی که رودرروی مقامات صومعه ایستادگی می کردند به گرد آوری کمک پرداختند. هنگامی که ملکه الئونور به دیدار از سنت آلیانز رفت زنان دهکده دست به دامان او شدند «چراکه فرونشاندن خشم زنان دشوار بود». ملكه الثونور از پرووانس فرانسه بود، بنابراین بعید مینماید که از گفته های آن زنان سر درآورده و دادخواهی شان را فهمیده باشد. اهالی سنت آلبانز دعوی خود را به محكمة شاهى كشاندند اما دادخواهى شان بذيرفته نشد و مجبور شدند بافته هایشان را به آسیاهای صومعه ببرند. در سال ۱۳۲۶ میلادی، یک بار دیگر مناقشهٔ تندی میان اهالی سنت آلبانز و صومعه درگرفت. کار به شورش كشيد و صومعه دوباره به محاصرهٔ مردم درآمد. مسأله اين بود كه اهالی می خواستند گندمشان را خودشان با آسیای دستی آردکنند. ۵ سال بعد، اسقف ریچارد والینگفورد دستور داد همهٔ خانهها را بگردند و آسیاسنگها را جمع کنند. سنگها را به صومعه بردند و به دستور اسقف حياط صومعه را با آنها فرش كردند تا مايهٔ سرشكستگي روستائيان باشد. کینهٔ این ماجرا همچنان در دل اهالی زنده بود تا این که در سال ۱۳۸۱، در جربان شورش بزرگ کارگران به رهبری وات تایلر ۱، گروهی از شورشیان سنت آلبانز به صومعه رفتند تا آسیاسنگها را ببرند.

استفاده از دستگاه مکانیکی برای مالش پارچه در انگلیس سدهٔ سیزدهم، انقلابی صنعتی پدید آورد که برخی مراکز صنعتی را از رونق انداخت و ورشکسته کرد، اما برای کل کشور رفاه و ثروت همراه داشت و در نتیجه چهرهٔ قرون وسطایی انگلیس را تغییر داد. به گفتهٔ کاروس

۱ – وات تایلر (wat tyler)، رهبر شورش بزرگی که در سدهٔ چهاردهم در انگلیس علیه افزایش خراج برپا شد. تایلر پیشاپیش روستاییان شورشی به لندن رفت و موافقت شاه ریچارد دوم را با خواستهایشان به دست آورد، اما به دست شهردار لندن کشته شد (۱۳۸۱ میلادی) . . . م.

ویلسون، پژوهشگر تاریخ صنایع آنگلیس در سدههای میانه «مکانیکی شدن بافته مالی تحولی به همان اندازه بنیادی بود که مکانیکی شدن ریسندگی و بافندگی در سدهٔ هجدهم.»

در شهرها هم آسیاب بسیار بود. مثلاً، در آغاز سدهٔ چهاردهم در پاریس ۶۸ آسیاب وجود داشت. این آسیابها در طرف راست کنارهٔ رود سن، در یک مسافت ۱۵۰۰ متری یکی پس از دیگری قرار داشتند. تمرکز این همه آسیاب در قلب شهر، به راستی آن را به صورت یک مجتمع درمی آورد.

آسیابهای شناوری که در پاریس، در کنار «پل آسیابانها»ی این شهر قرار داشتند، از همان نوعی بودند که بلیساربوس هشت قرن پیشتر در رم اختراع کرده بود. اما صنعتگران قرون وسطایی برای افزایش بازدهی آنها به این فکر افتادند که آنها را در زیر طاقی پلها یعنی جایی قرار دهند که جریان آب تندتر بود و چرخهای آنها را تندتر میگرداند. در نتیجه، تولید آسیابها افزایش یافت. در سال ۱۳۲۳ میلادی، در زیر «پل بزرگ» پاریس،

#### أببند

مهندسان تولوز در چارهجویی برای تولید کم آسیابهای شناور رودگارون راه حل دیگری یافتند: سدهای نیرومندی ساختند که شاید مهمترین آب بندهایی بود که تا آن زمان در جهان ساخته می شد. در نیمهٔ دوم سدهٔ دوازدهم، پیش از ساخته شدن این سدها، بیش از ۶۰ آسیاب شناور در رودگاردن وجود داشت که در سه دسته، در سه سطح مختلف رودخانه، گرد آمده بودند. دستهٔ اول، در شاتو ناربونه در بالای شهر، ۲۴ آسیاب داشت؛ دستهٔ دوم، در دوراد، از ۱۵ آسیاب تشکیل می شد. دستهٔ سوم، در ناحیهٔ بازاکل در پایین شهر، ۲۴ آسیاب داشت. این آسیابها چند عیب داشتند: جریان آب به راحتی آنها را می برد، می رفتند و به کشتی ها داشتند: بریان آب به راحتی آنها را می برد، می رفتند و به کشتی ها می خوردند با این که در کنارهٔ رود به گل می نشستند، و همین مناقشات سیاری را به دنبال می آورد. در آخرهای سدهٔ دوازدهم، مهندسان

الوری برای پایان دادن به این درگیریها آسیابهای شناور راکناز گذاشتند، الم آببند ساختند و ۴۳ آسیاب در کنارهٔ راست رودخانه بناکردند. آببند شاتر ناربونه به ۱۶ تا از این آسیابهای نابت آب می رساند. سدهای دوراد و بازاکل نیز به ترتیب آب ۱۵ و دوازده آسیا را تأمین می کردند. از کاهش تعداد آسیابها می توان چنین برداشت کرد که بازده آنها بیشتر بوده است. ساختن این سدهاکار مهندسی چشمگیری بوده است، زبرا رود عظیم ساختن این سدهاکار مهندسی چشمگیری بوده است، زبرا رود عظیم

ساختن این سدهاکار مهندسی چشمگیری بوده است، زیرا رود عظیم گارون، که گذر حجمی آن ۳۵۰ متر مکعب در ثانیه است و در هنگام طغیان به ۹۰۰ متر مکعب می رسد، قابل مقایسه با رودهای سن و تیمز نیست. از سد بازاکل برای اولین بار در سال ۱۱۷۷ میلادی سخن آمده است. این سد ۴۰۰ متر طول داشته و از این کناره تا آن کنارهٔ رود به طور مورب کشیده شده بوده است تا فشار کمتری را از جریان آب تحمل کند. آن را نیز، مانند سدهای دیگر، به وسیلهٔ هزاران تنهٔ بلوط ساخته بودند که در کف رودخانه فرو شده بود. بدین گونه، تنههای درخت را در چند ردیف موازی کنار هم قرار می دادند و میان ردیفها را با خاک، چوب، شن ردیف موازی کنار هم قرار می دادند و میان ردیفها را با خاک، چوب، شن سد حاثلهایی می ساختند تا جلو چیزهایی را که آب با خود می آورد برگیرد.

## سدشکنان: رقابت سرمایهداری

بلندی سد اهمیت اساسی داشت، زیرا ارتفاع آبشاری که آسیاچرخ را می گرداند به آن وابسته بود. هر چه سد بلندتر بود آبشار نیرومندتر می شد و غله را زودتر آرد می کرد. اما بلندی سدهای پایین رود در بلندی و نیروی آبشار سدهای بالارود نیز تأثیر داشت. اگر آب پشت سد پایین رود بیش از اندازه بالا بود آبشار سد بالارود نمی توانست چندان بلند باشد و چرخها را تند بچرخاند. در تولوز، بلندی آبشار سد شاتو ناربونه به بلندی آب بند دوراد وابسته بود و این یکی خود به سد بازاکل وابستگی داشت که پایین تر از آن روی رود بسته شده بود. از این سه سد، تنها آخری دارای نیروی هیدرولیک مستقل بود زیرا بعد از دو تای دیگر قرار داشت.

این وضع پی دریی شکایتها و محاکماتی را برمیانگیخت، زیرا صاحبان آسیابهای پایین رود مدام بر بلندی سد خود می افزودند تا نیروی آن را بیشتر کنند. از نیمهٔ دوم قرن سیزدهم میلادی، دارندگان آسیابهای تولوز پیاپی یکدیگر را به دادگاه میکشاندند. سرانجام در ۲۷ اکتبر ۱۳۱۶ پنج كارشناس گرد هم آمدند تا بطور رسمي هم بلندي سد را تعيين كنند و هماندازه و شکل گذرگاهی را که برای رفت و آمد کشتی ها باز گذاشته می شد. از آنجا که بخشی از نیروی آب به خاطر وجود این گذرگاه از دست می رفت، یکی از کارهای همیشگی آسیاداران این بود که گذرگاه را ببندد یا تنگتر کنند و این مایهٔ خشم کسانی می شد که روی گارون کشتی رانی می کر دند.

جهل سال بعد، در سال ۱۳۵۶ میلادی، آسیاداران دوراد دعوای تازهای علیه بازاکل به دادگاه بردند که کشمکش آن بیش از نیم قرن طول کشید و سرانجام در سال ۱۴۰۸ به پایان رسید. مسأله این بود که سد بازاكل را، مانند هميشه، به بهانهٔ تعمير بلندتر كرده بودند. اما اين بار مسأله وخیم بود، زیرا ارتفاع سد را آن چنان بالا برده بودند که چرخ آسیابهای سد دوراد دیگر نمی توانست بچرخد. صاحبان بازاکل حکم دادگاه سال ۱۳۵۸ را نپذیرفتند و حاضر به کاستن از ارتفاع سد نشدند، دسیسه چینی كردند و دعوا را به پارلمان باربس كشاندند. صاحبان دوراد به مبارزه ادامه دادند، ادعای خسارت کردند و برای جبران کار و درآمدی که از دست داده بودند غرامت خواستند. در سال ۱۳۶۶ میلادی پارلمان حکم سال ۱۳۵۸ را تنفیذ کرد و بازاکل را ملزم به پرداخت غرامت دانست. اما صاحبان بازاکل وقتگذرانی کردند و ارتفاع آن را پایین نیاوردند و برای اجرای حکم خواهان مهلت شدند، سرانجام پیشنهاد کردند که تغییرات را خودشان انجام بدهند و در نهایت هیچ کاری صورت ندادند.

صاحبان سد دوراد، که سالها بود که آسیابهایشان نمی چرخید، کمکم دیگر مایهای نداشتند که بتوانند هزینههای مناقشه را بپردازند. هنگامی که در سال ۱۳۷۸ میلادی، پس از ده سال وقفه پرونده دوباره به جربان افتاد، چندین نفر از سهامداران دوراد آن چنان دلسرد شدند که پا پس کشیدند. در سال بعد، بازاکل اکثریت سهام دوراد را خرید. در سال ۱۴۰۸ تنها یک سهامدار باقی مانده بود که او هم تصمیم گرفت سهام خود را بفروشد. بدینگونه، دوراد از میان رفت. مؤسسه بازاکل، که به مدت بیش از پنجاه سال به دست مردمانی بی ملاحظه اداره می شد، دعوا را برد.

صاحبان آسیابهای شاتو ناربونه، دوراد و بازاکل همه سهامدار بودند، این سهام را به ارث برده یا از شرکت گردانندهٔ آسیابها خریده بودند. از همان آغاز سدهٔ سیزدهم میلادی، دیگر در میان سهامداران کسی پیدا نمی شد که کارش آسیابانی باشد. بدین گونه، سرمایه از کار جدا شده بود. آسیابانها کارکنانی بودند که در تصمیمگیریهای شرکت هیچ نقشی نداشتند، سهامداران نيز ثروتمندان شهرنشيني بودند كه هيچ شناختي از آسیاب و آسیابانی نداشتند و تنها علاقهشان به این کار این بودکه برایشان سود بیاورد. این بورژواها، سرمایه داران کوچکی بودند که از کار دیگران بهره کشی می کردند. ارزش سهام آنها به همان گونه بالا و پایین می رفت که امروزه در بورسها و والاستریت میرود، یعنی تابع شرایط اقتصادی و کارکرد خوب یا بد آسیابها بود. مثلاً، در سالهای دههٔ ۱۳۵۰ میلادی، در بي يك طاعون همه كير، ارزش سهام بالارفت. برعكس، هر باركه طغيان گارون به آسیابها صدمه میزد ارزش سهام پایین می آمد. در آن زمان هم، مانند امروز، پیش بینی های اقتصادی در ارزش سهام تأثیر می گذاشت. ميانگين سود سالانهٔ اين سهام ١٩ تا ٢٥ درصد بود و همين بهرهٔ بسيار بالا توجیه کنندهٔ علاقهٔ شدیدی است که بورژواهای تولوز به این شرکتها نشان می دادند. هر آسیاب به هشت سهم تقسیم می شد که آن را «اوشو» مى ناميدند. بنابراين، مجموع دوازده آسياب شركت بازاكل نود و شش سهم را تشکیل می داد که آنها را می شد به ارث برد، خرید، بخشید یا مبادله کرد. متداول ترین معامله در این زمینه، فروش سهام بود که در حضور یک دفتردار انجام می شد و او اسناد را می نوشت. می شد یک یا دو یا سه سهم، یا یک چهارم یا نصف آن را فروخت. در سندی که دفتردار تنظیم می کرد، همهٔ حقوق مالک تازه برشمرده می شد. سود سهام به صورت جنسی پرداخت می شد (در مورد آسیابهای آرد به صورت گندم)

اما خریدوفروش سهام نقدی بود. سهامداران آسیابهای شناوری که در سدهٔ دوازدهم میلادی گرد هم آمدند تا دربارهٔ طرح ساخت آببند و آسیابهای ثابت بحث کنند، بدون شک مجبور بودهاند تصمیمهای متعدد و دشواری دربارهٔ آیندهٔ شرکت خود بگیرند و از خود ابتکار و آیندهنگری بسیاری نشان دادهاند، زیرا تا آن زمان چنان شرکت و سازمانی وجود نداشت. از جمله، لازم بوده است که دربارهٔ هزینه های مشترک کار با هم به توافق برسند، از جمله دربارهٔ ساخت و نگهداری آببندها که سرمایه گذاری کلانی ایجاب می کرد. یکی از تصمیمهای آنان این بود که ساخت آسیابها را سهامداران به عهده بگیرند.

از جمله مسائل دیگری که باید حل می شد، به طور نمونه می توان به چگونگی تقسیم سود قابل ملاحظهای اشاره کرد که امتیاز ماهیگیری [از بشت سد] همراه داشت. سد روی رودخانه در عمل به توری عظیمی می مانست که برای ماهیگیری به آب انداخته شده باشد، از این رو سازندگان سد بر آن شدند که بالای آببند را به شبکه هایی برای گرفتن ماهی آزاد مجهز کنند. درآمد امتیاز ماهیگیری بطور نقدی به دارندگان سهام پرداخت می شد. رفته رفته سهامداران متوجه شدند که به نفعشان است در سود و ضرر با همدیگر شریک باشند. در سالهای دهه ۱۳۷۰ میلادی، هنگامی که شرکت دوراد پس از مناقشهای طولانی با شرکت بازاکل تعطیل شد، دو شرکت بازاکل و شاتو ناربونه همان چیزی را به وجود آوردندکه ما امروزه شرکت سهامی (عام) مینامیم. آسیابها ارزبابی شد و از آن روز به بعد، سهامداران آنها نه بخشی از یک آسیاب بلکه سهمي از شركت بازاكل يا شركت شاتو ناربونه را دارا بودند. مسأله دشواری که بازاکل داشت و باید حل می کرد این بود که دو تا از ۱۲ آسیاب آن به صورت کارگاه بافتهمالی درآورده شده بود. سهامداران آسیابها سرانجام این دو آسیاب را هم خریدند اما محاکمهٔ دیگری در گرفت که تا سال ۱۴۰۳ به درازاکشید.

سهامداران سالی یک بارگرد هم می آمدند. به حسابهای سال گذشته رسیدگی میکردند و گردانندگان شرکت را برمیگزیدند. این مدیران اختیار خرید ملک و مستغلات، آسیاب، مصالح ساختمانی و همچنین اختیار امضای قرارداد با کارکنان یا بازرگانان و اجاره دادن چراگاههای متعلق به شرکت را داشتند. آنان باید در صورت بروز مناقشهای حقوقی از منافع سهامداران دفاع میکردند؛ به همین دلیل است که بسیاری از گردانندگان شرکت از میان اهل قضا انتخاب می شدند. در سال ۱۳۷۴ میلادی، طرحی برای ادغام دو شرکت بازاکل و شاتو ناربونه پیشنهاد شد، اما هیچگاه به عمل در نیامد. بعید نیست که برخی از اعضای انجمن شهر تولوز برای دفاع از منافع همگانی دخالت کرده و مانع ادغام شده باشند، چون پیدایش چنین «انحصار»ی می توانست بر قیمت غله در دورههای قحطی اعمال نفوذ کند. اما بعدها، در سالهای ۱۵۰۷، ۱۵۶۶ و دورههای قحطی اعمال نفوذ کند. اما بعدها، در سالهای ۱۵۰۷، ۱۵۶۶ و دوره دست دو برای تعیین شرایط کار کارکنان خود هماهنگی هایی را به وجود آوردند.

این دو شرکت سهامی بی هیچ مانع عمدهای تحول یافتند و تا به امروز رسیدند. سد قرون وسطایی که بر اثر یک طغیان استثنایی گارون درهم شکسته بود در سال ۱۷۰۹ بازسازی شد. در سدهٔ هجدهم برای اولین بار واژهٔ سهامدار در بایگانی های دو شرکت پیدا شد و در قرن نوزدهم واژه «اکسیون» (سهم) جای کلمهٔ «اوشو» را گرفت که فرانسهٔ قدیمی بود.

در سال ۱۸۴۰، سود سهام نه به صورت جنسی که نقدی پرداخت شد. «شرکت آسیابهای بازاکل» به صورت «شرکت سهامی آسیای بازاکل اعام)» درآمد. در سدهٔ نوزدهم سد بازاکل با تغییراتی برای تولید برق به کارگرفته شد. آنگاه نام شرکت این شد: «شرکت برق بازاکل ـ تولوز». پس از جنگ دوم جهانی دولت فرانسه این شرکت را که بدون شک قدیمی ترین شرکت سهامی فرانسه بود ملی کرد. دقیقاً در همان جایی که آببند قرن دوازدهم میلادی ساخته شده بود یک سد مدرن بسته شد و بدین گونه مهندسان قرن بیستم به کاردانی پیشینیان خود ادای احترام کردند.

#### انرژی دریایی

مهندسان قرون وسطا نه فقط توانستند نيروى رودهاى سركشي جون گارون را مهار کنند، بلکه موفق شدند نیروی جزر و مد دریا را نیز به کار بگیرند. انتخاب محل آسیابهای دریایی آنان چنان استادانه بود که نخستین کارخانه ای که در سدهٔ بیستم، پس از جنگ دوم جهانی، برای استفاده از نیروی جزر و مد ساخته شد در رانس، در نزدیکی سن مالو، یعنی درست همان جایی بود که هنوز چندین آسیاب قرون وسطایی آنجا کار

آسیاب دریایی که در دوران باستان شناخته نبود ـ نشان دهندهٔ كوشش مردمان سده هاى ميانه براى يافتن منابع تازهٔ انرژى است. از همان سال ۱۰۴۴ میلادی، سندی دربارهٔ وجود آسیابی دریایی در تالابهای شمال دریای آدرباتیک در دست است. در سدهٔ بعد، آسیابی از این نوع در نزدیکی بایون (فرانسه) و یکی دیگر در وودبریج در سافولک (انگلیس) وجود داشته است. در سدهٔ سیزدهم شمار این آسیابها بسیار افزایش یافت. در قرنهای بعد، در حالی که تعداد آسیابهای رودخانهای کمابیش ثابت بود آسیابهای دربایی هر چه بیشتر شد. تعداد این گونه آسیابها در دوونشایر و کورنوای در قرن سیزدهم ۳ تا، در چهاردهم ۵، در شانزدهم ۹، در هفدهم ۱۱، در هجدهم ۱۴ و در قرن نوزدهم ۲۵ تا بوده است. این نوع آسیابها را معمولاً در مناطقی میساختند که شیب زمین آن اندازه نبود که جریان رود بتواند چرخابها را بگرداند. در طول کنارههایی که شیب تند و آب کم عمق داشتند ـ مانند ساحل مصب ـ سدهایی می بستند و مردابهایی مصنوعی پدید می آوردند که سطح آنها تا به ۶ هکتار میرسید. با یک سلسله «اکلوز» (یا آببند)، آب را در هنگام مد به مردابها راه می دادند و آنها را پر می کردند. در هنگام جزر، دربچه ها خودبخود با فشار آب بسته می شد. آسیابان صبر می کرد تا سطح آب در پایین آسیاب به اندازهٔ کافی پایین رفته باشد و آنگاه آب آسیا را باز می کرد تا چرخها به حرکت درآید. عیب این نوع آسیابها کاملاً بدیهی است: از یک سو آسیاب به جزر و مد دریا وابسته است و بیش از چند ساعت در روز نمی تواند کار کند؛ از سوی دیگر، ساعتهای کار آسیابان نیز همواره متغیر است. این آسیابها، که فقط برای آرد کردن غله به کار گرفته می شدند، هیچگاه نتوانستند در اقتصاد سده های میانه نقش مهمی بازی کنند.

### انرژی باد

در سدهٔ دوازدهم، صنعتگران قرون وسطا بر آن شدند که انرژی باد را نیز به کار بگیرند، در نتیجه نیروی باد را که موجب حرکت بادبان می شد جانشین نیروی آبی کردند که چرخابها را میگرداند. اما برخلاف آب که همیشه به یک جهت می رفت باد از هر طرف می وزید. برای حل این مسأله چارهٔ خردمندانه ای یافتند و دستگاه آسیا و بادبانهای آن را روی محوری سوار کردند که آزادانه می چرخید. به نظر می رسد که این نوع آسیای دارای محور عمودی یک اختراع غربی باشد و ربطی به باداسهای موجود در فلاتهای ایران و افغانستان نداشته باشد که خبرشان را از قرن هفتم میلادی داریم، چه این آسیاها دارای بازوهای افقی بوده و در مکانهایی قرار داشته اند که باد آنجا همیشه از یک جهت می وزد. آن گونه که از گزارش یک شاهد عینی برمی آید، تنها در زمان سومین جنگ صلیبی (۱۹۲ –۱۱۸۹ میلادی) بود که آسیاهایی با محور عمودی در خاورمیانه به کارگرفته شد:

در این مکان

نخستین باداسهایی که در سوریه دیده شده است به دست سپاهیان کاردان ژرمنی

ساخته شد <sup>۱</sup>

گویا اروپا شروع به صدور دانستههای خود میکرد. از سال ۱۱۸۰ میلادی، بر تعداد سندهایی که به باداس (آسیای بادی)

۱ - رژین یرنو، جنگهای صلیبی، انتشارات هاشت پاریس.

اشاره دارند بسيار افزوده مي شود. اين آسياها آن چنان پردرآمد بودند كه پاپ سلستن سوم (۱۱۹۸-۱۱۹۱) تصمیم گرفت به آنها عوارض ببندد. باداسها به ویژه در مناطقی رواج بافتند که دارای رودهای تند نبودند یا این که در زمستانها رودهایشان یخ میبست. از همان سدهٔ سیزدهم، نزدیک به ۱۲۰ باداس در پیرامون ایبر (در بلزیک امروزی) بر با شده بود؛ در همین زمان بود که بهرهگیری از نیروی باد در هلند آغاز شد. اهمیت آسیاهای بادی و آبی را می توان از میزان خشونتی که برخی از صاحبانشان برای دفاع از انحصار آنها به کار می بردند دریافت. اگر کسی جرأت می کرد در نزدیکی آنها آسیایی بسازد و با آنها رقابت کند او را به دادگاه می کشاندند یا حتی برای انهدام آسیای رقیب دست به زور می زدند. بدین گونه است که در سال ۱۱۹۱، سامسون نامی که اسقف دیر بریسنت ادموندز بود، از شنیدن این که یکی از اهالی آسیایی برای مصرف شخصی خود ساخته است خشمگین شد و به تکابو افتاد. هربرت، صاحب آسیای رقیب در دفاع از خود گفت که باد برای همه است و نمی شود کسی را از آن محروم کرد. این مناقشه «صنعتی» قرن دوازدهم، در یکی از اسناد همان زمان آن چنان گویا نوشته شده است که آن را کامل نقل مىكئيم:

وقتی اسقف سامسون خبر یافت که هربرت آسیایی برای خودش ساخته است چنان خشمی بر او چیره شد که نه می توانست حرف بزند و نه چیزی بخورد. سحرگاه، بلافاصله بعد از نیایش صبحگاهی، خادمش را به سراغ استاد نجار فرستاد تا بیدرنگ برود و آسیا را خراب کند و دستگاهش را در جای امنی بگذارد. با شنیدن این خبر، هربرت مدعی شد که حق دارد در نیول خودش هر کاری بکند و باد برای استفادهٔ همه است. می گفت که می خواهد فقط گندم خودش را آرد کند و دست به گندم دیگران نخواهد زد و به آسیابانهای دیگر ضرری نخواهد رساند. اسقف سامسون که همچنان دستخوش خشم بود در جوابش گفت: «از شما متشکرم که انگار می خواهید دو پای مرا قطع کنید. به خود

خدا قسم که تا این آسیا خراب نشده باشد یک لقمه نان به دهن نمی گذارم. خودتان خوب می دانید که شاه و کارگزارش هم، بدون اجازهٔ اسقف و صومعه نمی توانند در داخل دیوارهای این شهر نه چیزی بسازند و نه چیزی را تغییر شکل بدهند. پس خودتان چطور جرأت كرديد چنين كاري بكنيد؟ اين هم اشتباه است اگر فکرکنید که ضرری به من نمی زنید. چون چیزی نمی گذرد که همهٔ بورژواها گندمهایشان را برای آرد کردن به شما میدهند و من هم نمی توانم جلوشان را بگیرم، چون اجازه چنین کاری را دارند. اینکه میبینید به آسیای خوانسالار کاری ندارم به این خاطر است كه پيش از اسقف شدن من وجود داشته است! برويد، برويد، تا به خانه برسید ما کار آسیایتان را میسازیم. هربرت، که از دیدن چهرهٔ برافروخته اسقف به خود می لرزید، رفت و به شتاب خودش را به پسرش استاد استفن رساند تا با او مشورت کند. پیش از آن که افراد اسقف سامسون برسند خودش آسیا را خراب کرد. و اینها وقتی از راه رسیدند که دیگر چیزی از آسیا باقی نمانده بود. گردانندگان صومعهٔ گلاستونبری در سافولک (انگلیس) تصمیم گرفتند برای افزایش درآمد صومعه سرمایهگذاریهایی بکنند، از جمله آسیایی بسازند و آن را به آسیابانی اجاره بدهند. در سالهای ۴۳-۱۳۴۲ میلادی، هزینهٔ ساختمان این آسیا ۱۱ لیره و ۱۲ شیلینگ و ۱۱ پنی شد (به عنوان مقایسه، ساختمان یک آسیای بافتهمالی که در سالهای ۱۲۰۹-۱۲۰۸ برای اسقف وینچستر ساخته شد ۹ لیره و ۴ شلینگ و ۴ پنی خرج برداشت.) اجاره نامه ای براساس یک لیره سرقفلی و سه لیره اجاره بهای سالانه تنظیم شد. دهقانی به نام ویلیام پینتل، که سرمایهٔ کوچکی برای خود گردآورده بود، پا پیش گذاشت و آسیا را برای همهٔ عمر اجاره کرد. بدین ترتیب، صومعه معاملهٔ بسیار سودآوری کرد، زیرا سرمایه گذاری اش در آن آسیا سالانه ۲۵/۷۷ درصد سود میداد. گرانی اجارهبها اغلب آسیابانها را وا می داشت که بیش از یک شانز دهم گندم آرد شده را برای خود بردارند و عرف زمان نیز این حق را به آنان می داد. در

قصه های کانتربری دربارهٔ این رسم چنین آمده است:

در ترامپینگتون، در نزدیکی کمبریج، رودی بود که پلی بر آن بسته بودند. کنار این رود پهن و ژرف آسیایی بود. در این آسیا مردی سالخورده آسیابانی می کرد. مردی خودستا، که چون طاووس به خود می بالید... این آسیابان از جو و گندم همهٔ مردمان پیرامون حقی کلان برمی داشت. از قضا، مدرسهای هم که گویا «مدرسهٔ شاهی» بود، گندمش را برای آرد کردن به او می داد. روزی از روزها، مباشر مدرسه به بستر مرگ افتاد. آسیابان، با حیلههای ماهرانه، هر چه بیشتر از گندم و آرد [مدرسه] دز دید. فرصتی پیش ماهرانه، هر چه بیشتر از گندم و آرد [مدرسه] دز دید. فرصتی پیش آمده بود که آسوده دستبردی بزند. نمایندهٔ مدرسه اعتراض کرد.

# بهرهبرداری از ذخایر کانی

در سدههای میانه، صنعت بهرهبرداری از معدنهای سنگ مهمتر از استخراج مجموع همهٔ مواد کانی دیگر بود. گسترش این صنعت را تنها می توان با بهرهبرداری پیگیر معدنهای بزرگ زغال سنگ قرن نوزدهم و کشف و بهرهبرداری از ذخایر نفت در سدهٔ بیستم مقایسه کرد. معدنهای سنگ فرانسه بسیار غنی و خوب و از کانهای دیگر کشورهای اروپا بهتر بود. فرانسه، در دوران پیشرفت اقتصادی اش در سدههای یازدهم تا سیزدهم میلادی، بیشتر از مصر در هر دورهای از تاریخش سنگ جابه جا کرد. هر چند که هرم بزرگ مصر خود به تنهایی دو میلیون و پانصد هزار متر مکعب حجم دارد.

نشانههای این جابه جایی غول آسای زمین امروزه تقریباً ناپدید شده است و به چشم نمی آید. ده ها هزار معدن باز آن دوران، از جمله معدن برشرله پیر در جلگهٔ بوس را که کلیسای اعظم شارتر از سنگهای آن ساخته شد، امروزه طبیعت پوشانده است. امروزه مدخلهای معدنهای زبرزمینی راکه در دامنهٔ تپهها کنده می شد می بندند و از آنها برای پرورش قارچ استفاده می کنند، یا اینکه پیشرفت تدریجی شهرها آنها را در خود هضم می کند. معدن معروف «بو» در منطقهٔ پرووانس استثناست. معدنهای زبرزمینی، که به راستی دهلیزهایی هزار پیچ هستند، گاهی جندین کیلومتر زبر تپهها پیش رفتهاند، مانند معدن سن لو دسران در شمال پاریس. بهرهبرداری از این معدن، که در زبر تپههای کنارهٔ رود اواز کنده شده است، بدون وقفه نزدیک به هشتصد سال ادامه داشت و تنها در

سالهای ۴۵-۱۹۳۹ متوقف شد، و این هنگامی بود که آلمانها برخی از دهلیزهای متروک آن را اشغال کردند و در آنها یک شبکهٔ راه و یک كارخانه مونتاژ موشك ساختند. متفقين با يك هواييماي مجهز به بمب ساعتی به این معدن قرون وسطایی حمله کردند و موشکها و خطهای مونتاژ و سربازان نازی که آنجاکار می کردند همه نابود شدند.

چگونگی معدنهای زیرزمینی ـ به ویژه آنها که در زیر پاریس قرار دارند ـ به دقت بررسی شده است، و انگیزهٔ این بررسی ها بیش از آن که تاریخی یا باستان شناسانه باشد به ایمنی مربوط بوده است. در واقع، پاریس را می توان «شهر معلق» نامید زیرا دهلیزهایی به وسعت ۶۰۰ هکتار و به طول ۳۰۰کیلومتر در زیر آن قرار دارد (در حالی که مترو این شهر فقط ۱۸۹ کیلومتر است.) کلیسای نتردام پاریس در حفر بخشی از این دهلیزها مؤثر بوده است، زبرا سنگهای لازم برای بنای آن را از معدنهایی در محلههای سن میشل، سن ژاک و سن مارسل همین شهر بر داشتند. در این معدنها دهلیزهای درازی را موازی هم میکندند و سپس دهلیزهایی را متقاطع با آنها حفر میکردند؛ مجموع این دهلیزها شبکه هایی را به وجود می آورد که گاهی در سه طبقه روی همدیگر قرار داشتند. برای آن که سنگها را آسانتر با ارابههای اسبکش و گاوکش بیرون ببرند درون همین شبکه ها فضاهای گشادی برای صاف کردن کنارهٔ تخته سنگها می ساختند. برای جلوگیری از ریزش دهلیزها تیرکهایی چوبی یا ستونهایی از آجر زیر طاقی ها می زدند. با همهٔ این احتیاطها، زندگی کارگران معدنهای سنگ و همچنین سرب و نقرهٔ آن زمان بسیار برخطر بود، به ویژه که تقریباً همهشان به بیماری تنفسی سیلیکوز دچار می شدند و از رطوبت در رنج بودند. اما برخلاف معدنکاران سرب و نقره که حمایت می شدند و دستمزدهای خوبی می گرفتند، کارگران معدن سنگ چندان بیشتر از یک عمله مزد نداشتند. در سیاههٔ مالیات سال ۱۲۹۲ پاریس، به جهار کارگر معدن سنگ به نامهای گیوم، پیر، رنو و ژهان اشاره شده که جزو «خردهیا» ها هستند و فقط ۱۲ دنیه مالیات می بردازند. بهای یک بار سنگ با هزینهٔ حمل آن به مسافتی برابر با تقریباً ۱۸

کیلومتر مساوی بود، از این رو برخورداری از معدن سنگی در نزدیکی محلی که باید ساختمان می شد بسیار صرفه داشت. به همین دلیل، پیش از آن که ساختمانی آغاز شود سازندگان آن اغلب در نواحی پیرامون جستجو می کردند تا شاید معدن سنگی پیدا کنند. برای صرفه جویی در هزینه های ساختمانی بسیاری شگردهای دیگر نیز یافته بودند: سنگ را در همان معدن می تراشیدند تا هزینهٔ حملش کمتر بشود، ماشینهایی برای بار کردن و خالی کردن سنگ ساخته بودند، بالاتر از همه، برای بردن سنگ به پای کار راهی آبی در آن نزدیکی ها پیدا می کردند، زیرا آب برای حمل و نقل چیزهای سنگین و به ویژه سنگ بهترین وسیله بود. تا آنجاکه مى توانستند از كانالها استفاده مى كردند و گاهى حتى خود كانال می ساختند تا بتوان کشتی های باربر را روی آن به حرکت درآورد.

سنگ یکی از کالاهای عمدهٔ صادراتی فرانسه بوده است. از سدهٔ یازدهم میلادی، شهر کائن در نورماندی مهمترین مرکز صدور سنگ بود. ۹۰۰ سال است که کشتی هایی با بار سنگ از فرانسه به بندرهای جنوب و شرق انگلیس می روند. تصمیم ویلیام فاتح به ساختن صومعهٔ باتل با سنگ نورماندی، مرغوبیت استثنایی این سنگ را شناساند. بعد از سال ۱۹۴۵ هم فرانسه باز سنگ کائن را به انگلیس صادر کرد تا برای بازسازی شهر لندن که توسط نیروی هوایی نازی وبران شده بود به کار رود. عظمت میزان سنگی را که در سدههای دوازدهم و سیزدهم میلادی از کائن به انگلیس برده شده است می توان از بسیاری اسناد و سیاهه های مفصلی دریافت که کارگزاران شاه و مقامات کلیسایی ضبط کردهاند.

به موجب یکی از این سندها، گیوم دو سان، معمار فرانسوی که در سال ۱۱۷۴ میلادی برای بازسازی محراب سوختهٔ کلیسای کانتربری دعوت شده بود، «تهیهٔ سنگ از آن سوی دریا» را به عهده گرفت. یعنی که بنا شد از سنگ کائن استفاده شود. برای ساختن کوشک وینچستر، در روز سوم سپتامبر ۱۲۲۲ میلادی ۱۷۰۰ قطعه سنگ کائن به بهای ۴ لیره و ۷ سو خریداری شد. در ۲۵ مارس ۱۲۵۳، صومعهٔ وستمینستر برای یک بار سنگ کائن ۵۳ لیره و ۴ سو پرداخت. برای برج لندن نیز ۷۵ بار سنگ تراشیدهٔ کائن به قیمت ۳۳۲ لیره و ۲ سو خریداری شد. در سال ۱۲۸۷ میلادی، برای ساختن کلیسای نورویچ سنگ لازم به بهای ۱ لیره و ۶ سو و ۸ دنیه از کائن خریداری شد. بهای این سنگها هنگام تحویل در پای ساختمان، در کنارهٔ شرقی انگلیس در ۴۰۰ کیلومتر کائن، به ۴ لیره و ۸ سو و ۸ دنیه رسید، یعنی بیش از سه برابر شد. ریز صورتحساب این معامله به این شرح بوده است:

حمل سنگ با کشتی به یرماوت: ۲ لیره و ۱۰ سو و ۸ دنیه حمل با شش کرجی: ۲ سو و ۲ دنیه کرایه کرجی روی رودخانههای ییر و ونسام ۲ سو و ۲ دنیه هزینهٔ پیاده کردن سنگ از کرجیها در نزدیکی کلیسا ۲ سو

بررسی حسابهای عملکرد سال ۹۵-۱۲۹۴ یک کارخانه در اوتن فرانسه نشان می دهد که برای ارزیابی بهای تمام شدهٔ سنگ، گذشته از دستمزد کارگران معدن و سنگتراشان و هزینهٔ حمل و نقل، باید یک رقم مهم دیگر، بعنی مصرف آهن را نیز به حساب آورد. بیش از ده درصد کل هزینه های مؤسسه به کارگاههای آهنگری سر ساختمان و معدن سنگ اختصاص دارد. در این حسابها آمده است:

هزینهٔ کارگاه آهنگری معدن ۳۶ سو با احتساب آهن خودمان؛ ۳ لیره و ۲ سو هزینهٔ کارگاه آهنگری اوتن برای تمام سال ۴۲ لیره و ۱۰ سو و ۶ دنیه

در قرون وسطا ارزش واقعی آهن را می شناختند. چنان که بارتلمی معروف به «انگلیسی»، راهب فرانسیسکی در سال ۱۲۶۰ میلادی نوشت: «از بسیار دیدگاهها، آهن برای بشر از طلا مفیدتر است. هر چند که مال اندوزان طلا را بر آهن ترجیح می دهند. بدون آهن مردمان نمی توانند نظم همگانی را برپا سازند و از خود در برابر دشمن دفاع کنند؛ دفاع بیگناهان توسط آهن تأمین می شود و خیره سری تبهکاران را با آهن مجازات می کنند. همچنین، در هر حرفهٔ عملی آهن لازم است و بی آن نه می توان زمین را کاشت و نه می توان خانه ای ساخت.»

### کار آهن و صنعت جنگی

گفته شده است که عصر آهن، به معنی واقعی، با سدههای میانه آغاز شد. مفرغ، که در دورهٔ رومیان هنوز از آن بسیار استفاده می شد، در قرون وسطًا نقشی بسیار جزئی داشت. یکی از دلایل گسترش کار آهن در روستاها، ضرورت نعل کردن چارپایان کاری و مرکبهای شوالیه ها بود. نعل اسب را به تعداد واقعاً صنعتی تولید میکردند. ریچارد اول، در تدارک جنگهای صلیبی، ۵۰ هزار نعل به ۶۰ آهنگرخانهٔ جنگل دین سفارش داد. این جنگل ذخایر غنی سنگ آهن داشت و بعدها به آن لقب «بیرمنگام قرون وسطی» دادند.

اهمیت روزافزون زره جنگی نیز در پیشرفت صنعت آهنکاری تأثیر بسیار داشت. تاکتیک ضربتی تازهای که فرانکها در سدهٔ هشتم میلادی ابداع کردند تجهیز سربازان به زره و خفتان را ایجاب می کرد. بهره گیری از زرههای محکم به ویژه از آن رو لازم بودکه از سدهٔ دهم میلادی، سربازان پیاده نظام را به «آربالت» یا کمانهای نیرومندی که دسته و فنر فلزی داشت مجهز می کردند. این جنگ افزار تازه آن چنان کشنده بود که یکی از نخستین «کنفرانس های خلع سلاح» در سدهٔ دوازدهم میلادی دربارهٔ آن تشکیل شد. در سال ۱۲۹ آ میلادی، مجمع کلیسایی لاترانو استفاده از آن را ممنوع کرد، اما همانگونه که بعدها دربارهٔ ممنوعیتهای دیگر دیده شد نظامیان آن زمان هم از رحایت آن سر باز زدند.

## **کار آهن وکشاورزی**

در زمینهٔ کشاورزی، ارزیابی اینکه دهقانان قرون وسطا تا چه اندازه بیشتر از کشتگران رومی یا سلتی از آهن استفاده می کردهاند مشکل است. از دیر باز، استفاده از قطعه های آهن برای تقویت ابزارهای کشاورزی مرسوم بود. از آنجا که آهن در آن زمان فلز کمیابی بود و ده برابر بهای امروزیاش می ارزید، تنها لبهٔ برندهٔ کلنگ یا بیل را با قطعه ای از آهن مى پوشاندند. اگر دستكم نوك تيغهٔ گاو آهن هاى سنگين قرون وسطايي پوشیده از آهن نبود آنها نمی توانستند به آن خوبی زمینهای بکر و حاصلخیز و جنگلهای غرب و شمال اروپا را شخم بزنند.

#### أهن و ساختمان

در زمینهٔ ساختمان، بسیار اسناد نوشته و مدارک باستانشناسی نشان می دهد که در سدههای میانه بیشتر از گذشته در ساختمانها آهن به کار می رفت. گرایش به بهره گیری از این فلز آنچنان بود که گاه آن را نابجا به كار مي گرفتند. كارگران قرون وسطا اغلب سازه هايي آهني را ميان ديوارها کار میگذاشتند و میپنداشتند که این کار ساختمان را محکمتر میکند. معمار کلیسای «سنت شاپل» پاریس همین کار را کرد و ترکهایی که در ساختمان پدید آمد ناشی از این کاربرد نابجا بود. معمار چپترهاوس، تالار هشت ضلعی صومعهٔ وستمینسترکه در سالهای ۱۲۴۵ تا ۱۲۵۵ ساخته شد، سازهای فلزی به شکل چتر به کار برد تا از افت دیوارها جلوگیری کند. او نیز، به همان گونه که سازندگان «سنت شاپل» کرده بودند، تیرهایی فلزی در دیوارها کار گذاشت و آنها را به قلابهایی کار گذاشته در ستون نازک مرکز ساختمان متصل کرد. این ابتکار هیچ کارساز نبود. در سدهٔ چهاردهم مجبور شدند تیرهای آهنی را در آورند و به جای آنها از طاقی های حائل استفاده کنند. اما در چند قدمی همین طاقی ها، در محرابهای جنبی نمازخانهٔ صومعه، تیرچههای حایلی هست که دیوارهای بنا را ثابت نگه می داشته و هنوز هم می دارد. در حسابهای کارگاههای ساختمانی قرون وسطا به انواع ابزارهای آهنی مانند تیرک و قلاب و غلاف و قفل اشاره شده است. آنچه به ویژه جالب است تعداد میخهایی است که در شکلها و اندازه های گوناگون به کار می گرفته اند. در سال ۱۳۹۰ میلادی در انبارهای کاله ۴۹۴ هزار دانه میخ نگهداری میشده است. در دفترهای شهرداری یورک، در سال ۱۳۲۷ میلادی، سیاههای از ۱۲ نوع میخ، به جمع کل ۴۳۰۹۰ آمده است.

در این دفترها، در کنار وزن و بهای میخها معمولاً نام محل ساخت آنها نیز آمده است. آهن داخلی از جنگل دین یا ولد ساسکس می آمد. آهن

وارداتی بیشتر از اسپانیا، گاهی از سوئد و گاهی نیز از نورماندی بود. این آهن اخیر بسیار مرغوب تر و در نتیجه گران تر بود. در این دفترها همچنین به واردات فولاد لازم برای تقویت ابزارهای آهنی کارگران اشاره شده است. ورقه هایی از فولاد را به بخشهای برندهٔ ابزارها جوش می دادند یا وصل می کردند. در سندی از شهر الی انگلیس، مربوط به سال ۱۳۲۳ میلادی، از «۶ غلاف فولادی برای پوشش ابزارهای آهنی بنایی» یاد شده است. به موجب سند دیگری از سدهٔ چهاردهم، در شهر پورچستر، معادل ۴۷ کیلو فولاد اسپانیایی به قیمت کیلویی ۱ دنیه برای «افزایش مقارمت تیشه و دیگر ابزارهای بنایی» خربداری شده است.

## انرژی آبی و ذوب فلزات

پیشرفتهای تکنیکی که در همین دوران در زمینهٔ فلزکاری به دست آمد بعدها انقلاب صنعتی سدهٔ هجدهم را ممکن کرد. باید قدر صنعتگران قرون وسطایی را که برای نخستین بار انرژی آبی را در صنعت فلزکاری به خدمت گرفتند دانست. نیروی محرک آب به همان گونه که انقلابی را در آردسازی و بافتهمالی پدید آورده بود صنعت آهنکاری را هم دستخوش تحول کر د.

تتکهایی که با نیروی آب به حرکت درمی آمد رفته رفته کارگران را از کار سندان معاف کرد و بر بازده نیز افزود. ضربه ها منظم تر و وزن پُتکها بیشتر شد تا جایی که به ۵۰۰ تا ۱۶۰۰ کیلو رسید. ر. ج. فوریس در «تاریخ تکنولوژی» مینویسد که «در مرحلهٔ پیشرفته تری از کار، به پتکهایی ۳۰۰کیلویی نیاز است که دقیقهای ۶۰ تا ۱۲۰ ضربه بزنند، و نیز بتکهای کو چکتری که ۷۰ تا ۸۰کیلو وزن داشته باشند و ۲۰۰ ضربه در دقیقه بزنند. ا به کمک آسیاهای آبی سنگ آهن را می کوبیدند و خرد می کردند. سیس، به کمک دمه هایی که با نیروی آب حرکت می کرد جربان هوایی با شتابی آن چنان بالا به وجود می آوردند که می توانست دمای داخل کوره را به ۱۵۰۰ درجه، یعنی درجهٔ ذوب آهن، برساند. بدینگونه، با چدن آشنا شدند. به همان گونه که مفرغ را ذوب می کردند می توانستند چدن را

نیز به کار بگیرند. در اروپای پایان سدههای میانه، ساختن چدن یکی از مراحل بنیادی تاریخ صنعت است. اولین خبر دربارهٔ کورهای با دمهٔ هیدرولیک در سندی از سال ۱۳۲۳ میلادی آمده است، اما همهٔ كارشناسان بر آنند كه نخستين كورهٔ بلند واقعى را بايد به سال ١٣٨٠ مربوط دانست. کارگران متخصصی که در اروپا می گشتند، کارگران مراکن دیگر فلزکاری را با نوآوریهای فنی آشنا می کردند و آنها را در همه جا رواج می دادند. راهبان سیسترسی هم نقش مهمی در انتقال این نو آوری ها بازی کردند، زیرا در تکنولوژی صنعتی نیز به اندازهٔ کشاورزی کاردان بودند. هر صومعهای کارخانهای هم داشت که گاهی به بزرگی کلیسای صومعه بود. در فونتنه و رویومون (فرانسه)، کارخانههای قرون وسطایی، هنوز وجود دارد. راهبان سیسترسی دستگاهها و ابزارهای خود را بی وقفه بهتر و کامل تر می کردند تا بازده کار و در نتیجه ارزش و ثروت قلمرو خود را بیشتر کنند. به نظر می رسد که کارگاههای آهنگری آنها، که به پتکهای هیدرولیک مجهز بود، در آغاز فقط برای برآورد نیازهای خودشان بوده است. بعدها، با افزایش تولید، اضافهٔ آن را به دیگران فروختند همانگونه که پیشتر پشم اضافی خود را می فروختند.

#### مجتمع فلزكاري سيسترسي

سلک سیتو همیشه معدنهای آهنی را که به آن اهدا می شده و همچنین کارگاههای فلزکاری را که معمولاً در نزدیکی معدن ساخته شده بود، با علاقه می پذیرفت. در سندهای مربوط به این گونه واگذاریها، معمولاً مادهای نیز گنجانده شده است که به موجب آن، راهبان سلک اجازه دارند از درختان جنگل برای تأمین سوخت کوره استفاده کنند، اجازهای که بدون آن بهره برداری از معدنها عملاً نشدنی می بود. صومعه کلروو، که در مرکز یک منطقهٔ معدنی قرار دارد، تا سدهٔ هجدهم صاحب بسیاری از معدنهای منطقهٔ شامبانی، از سال ۱۲۵۰ تا سدهٔ هفدهم میلادی، سلک سیتو منطقهٔ شامبانی، از سال ۱۲۵۰ تا سدهٔ هفدهم میلادی، سلک صاحب نیمی بزرگ ترین تولید کنندهٔ آهن بود. در سدهٔ هجدهم، این سلک صاحب نیمی

از مجتمع فلزكاري فلات لانگر بود. راهبان سيسترسي حتى بيش از سال ۱۳۳۰ میلادی صاحب ۸ تا ۱۳ «کارخانهٔ آهن» بودند. بهرهبرداری از این كارخانه ها يك فايده جنبي نيز داشت: از فضولات أنها، كه فسفات بسيار داشت، به عنوان کود استفاده می کردند.

در صدها مدرک قدیمی از بهرهبرداری سیسترسیها از معدنهای آهن در سرتاسر اروپا یاد شده است، اما به ندرت مدرکی یافت می شود که دربارهٔ استفادهٔ آنها از سرب، مس، روی و از آن هم کمتر، فلزات قیمتی مانند طلا و نقره باشد. با این همه، از سدهٔ دهم میلادی به بعد، بهرهبرداری از کانهای نقره نقشی بنیادی در پیشرفت فنون معدنکاری در اروپای مرکزی بازی کرد و در پایه گذاشتن صنعت فلزکاری اروپا سهمی عمده داشت. معدنکاران آلمانی در پیشرفت این فنون نه تنها در اروپای مرکزی، بلکه در همهٔ این قاره نقش پیشرو داشتند.

در سدهٔ هشتم میلادی، دیگر اروپایبان هم به پیروی از شهریاران كارولنژي سكه هاي خود را با نقره زدند كه به اندازهٔ طلا كمياب نبود. در نتیجه، کانهای نقره اهمیت روزافزون یافت. طلا را مردم می اندوختند و به جریان نمی انداختند و تنها در سدهٔ سیزدهم، در دورهٔ رفاه بزرگ اروپا بود که دوباره سکههای طلازده شد: جنووا و فلورانس در ۱۲۵۲ فرانسه در ۱۲۶۶ و ونیز در ۱۲۸۴ میلادی سکهٔ طلا ساختند، از سدهٔ سیزدهم به بعد در نظام پولی اروپا استفاده از هر دو فلز مرسوم شد.

## منشاء قدرت فلزكاري ألمان

در دورهٔ رومیان، هیچ معدن نقره و اصولاً معدن مهمی در شمال رود<sup>ً</sup> دانوب شناخته نبود. در سال ۹۸ میلادی، تاسیت در جرمانیای خود نوشت: «... زر و سیم را، که نمی دانم نعمت اند یا مایهٔ ذلت، خدایان از ایشان دریغ داشتهاند؛ با این همه، نمی توانم گفت که در هیچ کانی از جرمانیا زریا سیم یافت نخواهد شد: مگر کسی آنها را کاویده است؟» در واقع، پس از آن که آلمانی ها به جستجوی معدنهای نقره پرداختند، در سال ۹۶۸ میلادی در زیر تپههای راملسبرگ در گوسلار رگههایی از سرب

44

نقره را کشف کردند. همچنین ذخایر عظیمی از مس یافتند. از سدهٔ یازدهم، بهرهبرداری کانی بسیار رونق یافت. در سال ۱۱۳۶ میلادی، بازرگانانی که از هال به بوهم سنگ نمک میبردند و از منطقهٔ فرایبرگ میگذشتند، به نمونههایی از سنگ معدن برخوردند که طغیان بهاری رودخانه در پای کوه باقی گذاشته بود و آنها را سنگ نقره پنداشتند. نمونههایی از این سنگها را به گوسلار بردند و پس از آزمایش معلوم شد که میزان نقرهٔ آنها بیشتر از مال گوسلار است. هجوم به سوی فرایبرگ آغاز شد و این شهر، با ۳۰ هزار جمعیت، از سال ۱۱۷۰ به بعد به صورت یک مرکز مهم استخراج و ذوب نقره درآمد.

این واقعیت که بیشتر اصطلاحات معدنکاری ریشهٔ آلمانی دارد دلیل دیگری بر نقش مهمی است که معدنکاران آلمانی در کشف و بهرهبرداری کانهای اروپا داشته اند. همگام با حرکت اقوامی که به شرق و جنوب شرقی اروپا می کوچیدند، معدنکاران ژرمنی هم به سوی سرزمینهایی رفتند که اسلاوها و مجارها آنجا می نشستند. به نوشته ت. ۱. ریکارد در انسان و فلزات «کوچ آلمانی ها به آن سوی الب در سدهٔ دوازدهم را می توان با هجوم امریکایی ها بعد از جنگ ۱۸۱۲ شبیه دانست که از ایالتهای کنار اقیانوس اطلس به غرب و به سوی درهٔ اوهایو رفتند. خاور نو در آن سوی الب، در سرزمین اسلاوها، ماجراجویان ساکسون را همان گونه جلب الب، در سرزمین اسلاوها، ماجراجویان شاکسون را همان گونه جلب می کرد که سرزمینهای سرخپوستان آن سوی میسوری امریکایی ها را به سوی خود کشید.»

مهاجران آلمانی به ایگلاو، و سپس به مناطق معدنی شمنیتس و کرمنیتس در مجارستان رسیدند. شهریاران اروپایی که میخواستند از ذخایر زبرزمینی کشور خود بهرهبرداری کنند آنها را دعوت کردند تا از دانش و مهارتشان بهره بگیرند. این شهریاران خواستار بهرهبرداری از کانهای طلا و نقره، سرب و مس، قلع و روی و همچنین آهنی بودند که به مقدار کم در نزدیکی سطح زمین یافت می شد. در سدهٔ دوازدهم، شهریاران ترانسیلوانی و در سدهٔ سیزدهم شاهان صربستان این معدنکاران آلمانی را به خدمت گرفتند. این کشورها در آن زمان زیر یوغ

عثمانی بودند. در ترکیه، همهٔ اصطلاحات معدنکاری ریشهٔ آلمانی دارد. از سدهٔ جهاردهم، معدنكاران آلماني دركانهاي مس استوراكوبالبرگ كار مي کردند.

بسیار داستانها در دست است که نشان می دهد جستجوی ذخایر تازهٔ کانی همیشه با موفقیت همراه نبوده است. در سال ۱۳۰۳ میلادی، والیان منطقهٔ فلینت در ویلز انگلیس از چهار معدنکار آلمانی دعوت کردند تا در منطقه به جستجوی معدن بیردازند. دستمزد کلانی که به این کارشناسان داده شده است نشان می دهد که تا چه اندازه برای کارشان ارزش قائل بودهاند. از ۲۳ فوریه تا ۲ مارس، به هر کدام از آنان روزی ۷ سو و ۶ دنیه دستمزد داده شد. حال آنکه ۲ انگلیسی دستیار آنان به ترتیب ۲ و ۳ دنیه دریافت داشتند. در این کاوشها سنگ مسی پیدا شد که به نظر میرسید بسیار غنی باشد. اما پس از آزمایشی با زغال چوب معلوم شد که چیزی جز پیریت (سولفات) مس نیست!

علاقهٔ شهرباران اروبایی به بهرهبرداری از کانها از آنجا می آمد که این كار بسيار پرسود بود. اين علاقه يک مسأله حقوقي بنيادي را در پي آورد: ذخایر زیرزمینی از آن کیست؟ مالک زمین یا شهریار؟ در آخرین سالهای امبراتوری روم، معدنها تقریباً همیشه از آن امپراتور بود و به آنهایی که مالکیت خصوصی داشت ۱۰ درصد خراج تعلق میگرفت. شهرباران قرون وسطایی این رسم رومی را به نفع خود تفسیر کردند و درصد نامبرده را حق شاهانهٔ خود شمردند. امپراتور فردریک «ریش سرخ» اولین کسی بود که این حق خود را در سال ۱۱۵۸ میلادی به مجلس رونکالپا تحمیل کرد. در سال پیش از آن، هم او درآمد معدنهای راملسبرگ را میان سه صومعه و شهر گوسلار پخش کرده بود. در اروپا، این حق شاهانه با موفقیت کم یا بیش اعمال می شد. در انگلیس، شاه توانست آن را به كرسي بنشاند حال آنكه در فرانسهٔ تا سدهٔ پانزدهم، شاهان هنوز نتوانسته بودند خراجی شاهانه بر اشراف زیردست خود تحمیل کنند، چه اینان اغلب آن اندازه قدرت داشتند که از بذیرش آن خودداری کنند. در هر حال، فرانسه کانهای غنی طلا و نقره نداشت. تنها انگلیس، با معدنهای

غنی سرب و قلعش می توانست با کشورهای ارویای مرکزی رقابت کند. وگرنه کشورهای غرب رود راین از نظر کانی نسبتاً فقیر بودند. ثروت فرانسه از کشاورزی بود در حالی که اروپای مرکزی را ذخایر کانی غنی میکرد.

در پنج سال میان ۱۲۹۲ و ۱۲۹۷ میلادی، معدنهای دوون (انگلیس) ارزشی معادل ۴۰۴۶ لیرهٔ نقره و ۳۶۰ لیرهٔ سرب تولید کردند. یک سال بعد، در ۱۲۹۸، تولید دو برابر شد و از ۸۰۰ لیره در سال به ۱۴۵۰ لیره رسید. فرسکو بالدی، خانوادهٔ تروتمند بازرگان و سرمایه گذار فلورانسی، به این معدن پرسود علاقمند شد. در سال ۱۲۹۹ این خانواده قراردادی را برای اجارهٔ معدن دوون با شاه انگلیس امضاکرد. قرارداد شامل یازده ماده بود و به خانوادهٔ فرسکو بالدی اجازه می داد کلوخهٔ معدن را به بهای ۵ سو برای هر بار خریداری کند، حتی پیش بینی شده بود که در صورت توافق دو طرف بهایی کمتر از این نیز پرداخته شود. همه هزینه ها به عهدهٔ اجاره کننده بود. مستأجر همچنین موظف بود که برای هر بار کلوخه ۲۰ سو به شاه ببردازد و به کارگران دستمزدی معادل همانی که پیش از امضای قرارداد دریافت می کردند، و یا کمتر از آن در صورت توافق دو طرف، پرداخت کند، طرف دیگر قرارداد، یعنی شاه، موظف بود هزینهٔ خرید ماشینهای تازه و همچنین حفاری دهلیزها و چاههایی را که در آینده کنده می شد بپردازد. چنین به نظر می رسد که خانواده فرسکو بالدی نتوانست هیچکدام از تخفیفهایی راکه در قرارداد پیشبینی شده بود، چه دربارهٔ دستمزد کارگران و چه دربارهٔ بهای ۳۶۰۰ بار سنگ معدنی که خریداری کرد به دست آورد. در نتیجه، ضرر کلانی متحمل شد و در سال بعد قرارداد اجاره را تمدید نکرد. شاه انگلیس خود به بهرهبرداری از معدن پرداخت. در سال ۱۳۰۵، تولید نقرهٔ معدن ۱۷۷۳ ليره سود همراه آورد كه بسيار بيشتر از سود سال ١٢٩٨ بود، حال آنكه این سال، سال بسیار خوبی بود.

از سدهٔ پانزدهم، تولید بسیار کاهش یافت زیرا معدنها ته می کشید. با این همه، کارشناسان معدن به جستجو ادامه می دادند و کم یا بیش به

موفقیت هایی نیز می رسیدند. در سال ۱۳۰۳ کارشناسان آلمانی جیزی جز پیریت مس پیدا نکرده بودند، اما در سال ۱۳۳۰ بخت پارشان بود و در نزدیکی شهر پریدی، در سامرست، به معدن سرشاری از سرب نقرهزا دست یافتند. گزارشی بسیار امیدوارانه در این باره برای اسقف بث و ولز فرستاده شد:

... به اطلاع می رساند که کارگران شما موفق شده اند در زبر تبه های مندیپ، در شرق پریدی، به معدنی بسیار غنی از سرب دست یابند که بهرهبرداری از آن بینهایت آسان خواهد بود، زیرا تنها ۵ یا ع با با سطح زمین فاصله دارد. اما باید گفت که برخی از کارگران شما دزدانه و با تردستی نقره را از سرب جدا می کنند و پس از آن که مقدار کافی نقره فراهم آوردند کار را ترک میکنند و آن را با خود می برند. این عمل آن چنان تکرار شده است که اکنون مباشران شما همهٔ کلوخهٔ معدن را به ملک آن جناب در ووکی می برند تا در آنجا، در کورهای که توسط افراد مطمئن حفاظت می شود و همه برگزیدهٔ نمایندهٔ آن جنابند، تصفیه شود. نماینده و مباشر جنابعالي و همچنين همهٔ كارگران معتقدند كه سرب اين معدن از نظر نقره بسیار غنی است. از آن جناب تقاضا می شود که هر چه زودتر استادکار ماهر و قابل اعتمادی برایشان پیدا بفرمایید. اینجانب اولین شمش سرب را در محل ملاحظه کردم. بزرگ و سنگین است و اگر ضربهای به آن نواخته شود صدایش شبیه صدای نقره است. اینجانبان همه بر این عقیدهایم که اگر کار این معدن به درستی انجام گیرد برای آن جناب و برای همهٔ ناحیه بسیار سودآور خواهد بود. بعد از آن که استادکار مورد اعتماد پیدا شد، كلوخهها را بايد در همان محل معدن تصفيه كرد تا هزينه حمل و نقل موادی این چنین سنگین در مسافتی این اندازه طولانی صرفهجویی شود. کلوخهٔ این معدن به صورت دانههای ریزی شبیه شن است.

معدنکاران سدههای میانه به ویژه از بسترهای سیلابی رودخانهها

بهرهبرداری میکردند. آب، برای عملیات جستجو و کاوش نعمتی بود، اما هنگامی که در فصلهای بارانی و در زمان طغیان رودخانه دهلیزهای ژرف معدنهای نقره و سرب را می انباشت به معدنکاران زبان بسیار می رساند. از همین رو، از سال ۱۱۹۷ میلادی، به فکر ساختن مجراهایی افتادند که از ژرفای معدن با شیب کمی به بیرون از معدن راه می یافت و از حفرهای در دامنهٔ تپه بیرون میزد. ساختن این مجراها، که گاه تا صد معدنکار را به کار می گرفت (مانند مورد معدن دوون در انگلیس)، بسیار پرهزینه بود اما نتیجهٔ خوبی در پی داشت: معدنکاران می توانستند در همهٔ فصلهای سال، بدون ترس از سیلاب، به کار بیردازند. در شهر لیژ (بلژیک امروزی) این عملیات سودی دوگانه در پی داشت، زیرا آبی را که از معدن بیرون برده می شد برای آشامیدن میان اهالی شهر پخش می کردند.

## انقلاب كشاورزي

#### أب و هوا

کمبود یا فراوانی آب به شرایط کار و ایمنی معدنکاران اثر میگذاشت، غنای هر منطقه را از نظر نیروی آبی تعیین میکرد، اما از این همه مهم تر نقش آب در کشاورزی بود. میدانیم که شرایط جوی که میزان و چگونگی آب هم به آن وابسته است در طول قرنها تغییرات محسوسی داشته است. پژوهشهای علمی و تاریخی سالهای اخیر نشان میدهد که آب و هوای انگلیس و همچنین بقیهٔ اروپا در حوالی سال هزار میلادی خشکتر و گرمتر از امروز بوده است. البته، میانگین درجهٔ حرارت هوا تنها یکی دو درجه بیشتر از زمان حاضر بود، اما همین تفاوت اجازه می داد که، مثلاً، در انگلیس قرون وسطا، انگور به گونهای نسبتاً گسترده پرورش یابد.

#### شیوههای پژوهش اقلیمی

برای بررسی تغییرات اقلیمی شیوه های گوناگونی به کار می رود، اما همهٔ آنها معمولاً به یک نتیجهٔ واحد می رسد. یکی از شیوه های بسیار پیشرفته در این راه، دندرو کلیماتولوژی (اقلیم شناسی درختی) یا علم بررسی دایره های تنهٔ درخت است که مشخصات آن به پیروی از شرایط جوی تغییر می کند. این شیوه به ویژه در امریکا رواج دارد که در آنجا درختان بیش از هزار ساله بسیار یافت می شود. یخچال شناسی (گلاسیولوژی)، یا

بررسی پیشرفت و پسرفت یخچالها هم شیوهٔ دیگری است که به ویژه در اروپا متداول است، به ویژه در منطقهٔ آلپ تیرول که در آنجا حرکتهای یخچال «فرنو» بسیار جالب است. در سال ۱۹۶۶، گروهی از پژوهشگران امریکایی موفق شدند پوستهٔ یخ گروئنلند را به قطر ۱۲ سانتیمتر و ژرفای امریکایی موفق شدند پوستهٔ یخ عظیمی که به این وسیله بیرون آورده شده نمایشگر هزار قرن تاریخ است که دانشمندان اکنون می توانند آن را بررسی کنند. در فرانسه، اللوروا لادوری شیوهٔ «پدیده شناسی» را کامل کرده است و به کار می برد: در این شیوه، تاریخ رسیدن میوهها و غلات را سال به سال با هم مقایسه و بررسی و تحلیل می کنند. لادوری با بررسی دقیق زمان رسیدن میوهها توانسته است یکی منحنی «پدیده شناسی» را سم کند که در هر ده سال مورد مطالعه تغییرات اقلیمی قابل توجهی را نشان می دهد.

#### سرما وگرما

اگر حرکتهای یخچال فرنو را در سه هزار سال گذشته بررسی کنیم در می یابیم که نخستین هزارهٔ پیش از میلاد، در مجموع، دورهٔ سردی بوده است، به ویژه در دورهٔ میان سالهای ۹۰۰ تا ۲۰۰۰. در دورهٔ رومیان، یعنی از ۳۰۰ پیش از میلاد تا ۴۰۰ میلادی، یخچال عقب می نشیند و دوباره تا اواسط سدهٔ هشتم میلادی پیش می آید. از سال ۷۵۰ تا حدود سال ۱۲۱۵ هوای اروپا گرم و خشک تر می شود. این دوره از نظر آب و هوا بهترین شرایط را دارد و دارای اهمیت تاریخی ویژه ای است، زیرا در همین دوره است که اروپا زاده می شود. پس از آن، یک دورهٔ کوتاه سرما می آید که در می آید که در می آید که از ۱۸۵۰ تا ۱۸۵۰ به درازا می کشد و اغلب آن را «عصر می آید که از ۱۸۵۰ تا ۱۸۵۰ به درازا می کشد و اغلب آن را «عصر می نامند. در این دوره، قرن هفدهم به ویژه بسیار سرد یخبندان کوچک» می نامند. در این دوره، قرن هفدهم به ویژه بسیار سرد یخبندان کوچک» می نامند. در این دوره، قرن هفدهم به ویژه بسیار سرد است. سرانجام، در اواسط سدهٔ نوزدهم، دورهای از گرما آغاز می شود که اوج آن در سالهای دههٔ ۱۹۳۰ میلادی است. این موج گرما متأسفانه از سال ۱۹۴۰ رو به کاهش می رود و هواشناسان نمی توانند پیش بینی

كنند كه كاهش آن در چه زماني متوقف خواهد شد.

برآورد دقیق میزان تأثیر شرایط بسیار خوب جوی بر گسترش کشاورزی و رشد جمعیت در اروپا، در اوایل سدههای میانه، شاید دشوار باشد؛ اما در عوض، به آسانی می توان فهمید که شرایط مساعد جوی چرا و چگونه وایکینگها را به سفر و رخنه در سرتاسر بخش شمالی نیمکرهٔ غربی ترغیب کرد. (وایکینگها در سدهٔ نهم به ایسلند، در قرن دهم به گرو ننلند و پس از آن به شمال امریکا نیز رفتند.) به نظر میرسد که در این دوره، به نسبت زمان حاضر، توفانهای کمتری در دربای «شمال» و در اقیانوس اطلس رخ می داده است. کوههای یخ به ندرت از مدار ۷۰ پایین تر می رفته اند.

نام گروتنلند (سرزمین سبز) از چمنزارهای سبز و خرمی می آید که در پیرامون فیورد اهای جنوبی آن قرار دارند. در طول قرنها گویا بنگاههایی در این منطقه رواج داشته است و یک کلیسای بزرگ نیز آنجا ساخته بودند. اما تغییرات جوی سدهٔ سیزدهم موجب شد که کوههای یخی در طول ساحل شرقی گروئنلند به راه بیفتند. ساکنان این سرزمین رفته رفته نسبت به ایسلند و اروپا منزوی شدند و از آذوقه محروم ماندند. دستههای انسانی سرزمین یکی پس از دیگری از میان رفتند تا جایی که در آغاز سدهٔ شانزدهم دیگر وایکینگی در گروئنلند باقی نمانده بود. در اروپا، تفاوت میانگین درجه حرارت امروز و قرون وسطی ۱ تا ۲ درجه است، اما این تفاوت در گروننلند بیشتر (میان ۲ تا ۴ درجه) بو ده است.

در اروبای غربی، دورهٔ گرم و خشک نقش بزرگی در عقبنشینی جنگلهایی بازی کرد که تا آن زمان بخش عمدهٔ قاره را پوشانده بودند. از آزمایشهای انجام شده روی گردهٔ گیاهان چنین برمی آید که در برخی منطقهها رشد جنگلها متوقف شد. این پستشینی جنگلها اجازه داد که زمین با دشواری کمتری شخم زده شود و سپس استفادهٔ از گاو آهن را نیز

۱ - فیورد، آبدره، (fjord) به درهٔ یخچالی گفته می شود که دریا در آن پیشرفت کرده باشد. این پدیدهٔ جغرافیایی به ویژه در شمال اروپا یافت می شود. ـ م.

ممکن کرد. در نتیجه، گرم تر شدن هوا به کشت غلات کمک کرد، درست به همان گونه که در چهارمین هزارهٔ پیش از میلاد، شرایط آفتابی استثنایی برای نخستین بار این امکان را به وجود آورد که در مناطق ماگذبورگ، کلن و لیژ گندم کاشته شود (میان سالهای ۳۲۰۰ تا ۳۲۰۰ پیش از میلاد).

اندازه گیری تأثیر آب و هوا بر میزان محصول و مقدار رشد درختان، در مناطق کوهستانی آسان است. میان سالهای ۱۳۰۰ و ۱۳۰۰ میلادی، در «جنگل سیاه» (آلمان) و منطقه ووژ (فرانسه)، ارتفاعی که برخی از درختان نمی توانند از آنجا بالاتر برویند در حدود ۱۵۰ متر پایین آمد. از سال ۱۳۰۰، در مناطق کوهستانی اروپای مرکزی، ارتفاع محدودهای هم که غلات و درختان میوه نمی توانند از آن بالاتر برویند کاهش یافت. در منطقهٔ باد آلمان، حداکثر ارتفاعی که می شد در آن تاک کاشت ۲۲۰ متر پایین آمد. در سدههای دوازدهم و سیزدهم، در تپههای شمال انگلیس، پایین آمد. در سدههای دوازدهم و سیزدهم، در تپههای شمال انگلیس، ارتفاع محدودهٔ زمینهای قابل کشت بالاتر از امروز بود.

#### اسب

با افزایش پیابی سطح کشت، فنون کشاورزی هم تغییرات ژرفی به خود دید و بسیار بهتر شد. چه برای بهرهبرداری از تیولهای پهناور و چه برای کار روی تکه زمینهای کوچک سرفی، چارپایان کاری اهمیتی اساسی پیدا کردند. استفاده از اسب به عنوان نیروی محرک، نه فقط در زمینهٔ کار کشت بلکه همچنین در حمل و نقل چیزهای سنگین، به پیشرفت اقتصادی بسیار کمک کرد. در سدهٔ سیزدهم، ارابهای که به وسیلهٔ چارپا کشیده شد باری به همان وزن را می توانست جابه جا کند که ارابهای با چاربا در آغاز قرن بیستم حمل می کرد.

دفترهای حساب کارگاههای ساختمانی شهر تروا (فرانسه) نمونهٔ دقیقی از اهمیت نیروی محرک چارپایان را در اختیار ما میگذارد: یک جفت اسب که به ارابهای بسته شده بود باری به وزن ۵ تن (از جمله ۲۵۰۰ کیلو سنگ) را جا به جا می کرد. اگر استثنائاً وزن سنگ به ۳۹۰۰ کیلو می رسید، دو اسب می توانستند بیش از ۶ تن را جا به جا کنند. این وزن،

در مقایسه با نیم تن که در دوران باستان مجاز اعلام شده بود، افزایش عظیمی را نشان می دهد. در واقع، به موجب یکی از فرمانهای مجموعه قوانین امپراتور تئودوزیوس، که در سال ۴۳۸ میلادی صادر شد، حمل بار بیش از ۵۰۰ کیلو ممنوع بود و جریمه داشت. در دوران باستان، نیروی محرک اسب آن چنان کم بود که هیچگاه از آن برای کارهای کشاورزی استفاده نمی کردند. پس، مردمان سدههای میانه چگونه توانستند بر نیروی اسب بیفزایند و به وسیلهٔ آن بارهای بسیار سنگین را جابه جاکنند و زمینهای سخت اروپای شمالی را زیر کشت ببرند؟

تا سال ۱۹۳۱، یعنی زمان انتشار کتاب کاربرد اسب طی دورانها ـ ضمیمه ای بر تاریخ برده داری، نوشته یک افسر سواره نظام به نام لوفور دنوات، هیچ تاریخنویسی از خود نپرسیده بود که چرا پیشینیان نتوانسته بودند از نیروی اسب آن گونه که باید استفاده کنند و چرا مردمان سدههای میانه در این زمینه آن قدر نوآوری کرده بودند؟ در جواب چنین پرسشی، نظریهٔ لوفور دنوات این بود که پیشینیان هیچگاه نتوانسته بودند اسب را به روش صحیحی به ارابه ببندند، بلکه برای این کار به همین بسنده کرده بودند که یوغ گاو را در مورد اسب هم به کار ببرند و متوجه نمی شدند که این روش تا چه اندازه نادرست است. در واقع، با این روش، همین که اسب به راه می افتاد تسمه های یوغ بر شاهرگ گردن و خرخره اش فشار می آورد و حیوان برای این که خفه نشود سر خود را تا آنجاکه می توانست به عقب می برد، همانگونه که در نقشهای معروف پارتنون یونان دیده می شود. در سال ۱۹۱۰، لوفور دنوات برای اثبات نظریه خود به یک سلسله آزمایشهای عملی دست زد. اسبهایی را به همان گونه که در آثار باستانی یونان و روم دیده می شود به ارابه بست و دید که به زحمت باری سنگینتر از ۵۰۰ کیلو را مرکشند، در نتیجه، درستی مقررات تئودوزيوس هم ثابت شد.

شیوهٔ درست بستن اسب به ارابه این است که طوق سفت و انعطاف ناپذیری روی گرده اش گذاشته شود تا مزاحم تنفس او نشود. چنین گردن بندی، که به نظر می رسد در استبهای میان چین و سیبری

برای شتر اختراع شده باشد، برای نخستین بار در سدهٔ هشتم میلادی در اروبا دیده شد و قدیمی ترین تصویر مربوط به آن متعلق به حدود سال ۸۰۰ است. اکنون با اطمینان می دانیم که در کنارهٔ شمالی نروژ، در پایان سدهٔ نهم میلادی، اسبهایی با طوقهای سفت برای کشاورزی به کار گرفته می شده است، و این تاریخ نمایانگر آغاز استفاده از اسب در کار كشاورزى است. در حاشيهٔ پردهٔ بافتهٔ بايو (سدهٔ يازدهم) اسبى ديده می شود که یک رندهٔ زراعی را دنبال می کشد. در پردهٔ معروف به «آفرینش» کلیسای بزرگ گرونه (اسپانیا)، که متعلق به همین دوره است، اسبی دیده می شود که به شیوهٔ امروزی به خیش بسته شده است و کشتزاری را شخم میزند. خود این خیش هم تازه است و به یک چرخ سنگین مجهز است. از این تاریخ به بعد، تصویرهایی که بستن اسب به شيوهٔ درست را نشان مي دهد هرچه بيشتر مي شود.

استفاده از نعل میخدار، که از سم اسب در زمینهای سنگلاخی و سخت و نمناک محافظت می کرد، باز هم بر بازده کار حیوان افزود. رومیان نوعی پاپوش چرمی برای اسب ساخته بودند که با بند بسته می شد، اما خیلی زود ساییده می شد. بعدها، پاپوشی آهنی ساختند که با سیم آهن به پای اسب بسته می شد، اما با اولین تاخت از پای حیوان درمی آمد. این نوع پاپوش نشانهٔ دارندگی بود: نرون به استرهای خود پاپوش نقرهای می بست و مرکبهای سوگلی او، پوپه، پاپوش طلایی داشتند. از آنچه در گورهای مربوط به سده های نهم و دهم میلادی یافت شده است می توان چنین نتیجه گرفت که شاید عشایر سوارکار منطقهٔ پنسه، در سیبری، نخستین کسانی بودند که نعل را به سم اسبان خود میخ کردند. در همین زمان، در بیزانس و غرب هم استفاده از نعل آغاز شد و از سدهٔ یازدهم به بعد نعل در همه جا شناخته شده است.

در کتاب Domesday جنین آمده است که در منطقهٔ هیرفورد انگلیس، شش آهنگر موظف بودهاند که هر کدام سالی ۱۲۰ نعل برای استفادهٔ شاه بسازند. نعل، که هم برای جنگ و هم برای کشاورزی و بارکشی ضرورت داشت، از سدهٔ دوازدهم به بعد به صورت انبوه ساخته می شد. در سال

۱۲۵۴، مجتمع فلزكاري وبلد دركنت و ساسكس، با مجتمع جنگل دين رقابت میکرد و [سالانه] ۳۰ هزار نعل و ۶۰ هزار میخ میساخت (هر جند که برای هر نعل بیش از ۲ میخ لازم بود!) از سدهٔ دوازدهم، میخ را به وضوح می توان در تصویرها و نقاشی ها دید. در طرحهای ویلار دو تونکور، معمار و مهندس معروف سدههای میانه، برکیفیت فنی نعل و میخ اسب در سدهٔ سیزدهم تأکید شده است.

مردمان سده های میانه به کشف دیگری هم دست یافتند که پیامدهای مهمی داشت و رومیان قدیم به آن نرسیده بودند: می توان اسبها را پشت هم و به صورت صف به ارابه بست و بدین وسیله هر اسبی نیروی کشش خودش را به مجموع نیروی اسبهای دیگر ارابه میافزاید. لوفور دنوات، که به خوبی اهمیت ستام و نعل اسب را دریافته بود، آن چنان که باید به نقش اسب در کشاورزی قرون وسطا پی نبرد. اسب، که از دیرباز دربارهاش نوعی پیشداوری نامساعد وجود داشت، در آغاز نه در همه جا بلکه بطور پراکنده به کار کشاورزی گرفته شد. استفاده از اسب در این زمینه، با عرف زمان نمی خواند و سرمایه گذاری قابل ملاحظه ای را هم ایجاب میکرد. پرورش، تیمار و تغذیهٔ اسب مهم بود، در نتیجه یک مشكل تازه نيز پيش مي آمد، يعني كاشتن دوسر نيز ضرورت مي يافت. به همهٔ این دلیلها، فقط کشاورزان دارا و حسابگر اسب می خریدند، همان گونه که بعدها دربارهٔ تراکتور دیده شد. جدول صفحه بعد به خوبی نشان می دهد که چرا در کار کشاورزی اسب رفته رفته جای گاو را گرفت.

نیروی کشش اسب و گاو تقریباً یکی است، اما چون سرعت اسب یک و نیم برابر گاو (یعنی ۱/۱۰ متر در ثانیه در برابر ۷۳/۰ متر) است، توان آن یک و نیم برابر بیشتر از توان گاو یعنی ۶۰کیلو در ثانیه در برابر ۴۰کیلو در ثانیه است. امتیاز دیگر اسب مقاومت اوست، تا جایی که می تواند روزی دو ساعت بیشتر از گاو کار کند. ژ. دوبی در کتاب اقتصاد و زندگی روستایی در اروپای قرون وسطا می نویسد:

اسب از گار بسیار سریعتر است. با استفاده از آن کارهای کشاورزی بسیار تندتر انجام می شد و در نتیجه تعداد کارهای بیشتری نیز انجام میگرفت. و همان گونه که در پردهٔ بافته «بایو» دیده می شود، از سدهٔ یازدهم به بعد رنده نیز به وسیلهٔ اسب روی زمین کشیده می شد. کنار گذاشتن گاو کاشت دوسر را نیز ایجاب می کرد؛ در نتیجه، به نظر می رسد که کاشت این غله با مرتب تر شدن آیش بندی سه ساله ربط داشته باشد. در مناطقی که آیش سه ساله مرسوم شد آمادگی و در نتیجه بارآوری زمین بسیار افزایش یافت، زمان آیش کوتاه تر شد و بازده بذر بالا رفت. این همه نمایانگر استقرار یک سیستم کشاورزی بسیار بارآور تر بود.

در سدهٔ دوازدهم، در کشورهای اسلاو، معیار کار روزانهٔ کشاورزی، کاری بود که یک اسب یا دو گاو می توانستند در یک روز انجام دهند. در دفترهای حساب، اشاره به اسب روز به روز بیشتر می شود. در التون، که جزو املاک صومعهٔ رامسی بود، در سال ۱۱۲۵ میلادی ۴۰ گاو و ۲ اسب کار می کردند؛ بعد از سال ۱۱۶۰، تعداد گاوها به ۲۴ کاهش یافت اما

توان عضلاني انسان وچند چاریا

|                  | فشار<br>به کیلو | سرعت به<br>متر در ثانیه | توان<br>کیلو در ثانیه | رابطه |
|------------------|-----------------|-------------------------|-----------------------|-------|
| <u> </u>         | ۵۴              | 1/1.                    | 5.                    | 1/++  |
| ياو              | ۵۴              | +/٧٣                    | ۴.                    | .185  |
| اطر              | YY              | 1/1-                    | ٣٠                    | ./۵.  |
|                  | 14              | 1/1.                    | ۱۵                    | ٠/٢۵  |
| سان (حرکت تلمبه) | ۶               | •/45                    | 4/8                   | .1.48 |
| سان (چرخش دسته)  | ٨               | -/45                    | 8/4                   | ./1.4 |

یک اسب بخار معادل ۷۶ کیلو بر متر در ثانیه است.

فشاری که در این جدول آمده فشار واقعی است که توسط نیروسنج اندازه گرفته شده است و به معنی وزن حمل شده نیست. اسبها ۸ رأس شدند. به نظر می رسد که از همان سدهٔ سیز دهم میلادی، در نورماندی گاو به کلی کنار گذاشته شد و اسب را برای کشاورزی به کار گرفتند. از سال ۱۲۱۸ در پلزو و از سال ۱۲۷۷ در گونس فقط اسب به کار گرفته شد. با این همه، گاو یک باره کنار گذاشته نشد. دلیل این که در فرانسه، و به ویژه در منطقهٔ جنوب شرقی آن، تا دیرباز هنوز از گاو استفاده می شد این بود که در زمینهای خشک و پوک این منطقه دوسر به خوبی رشد نمی کرد.

در سدهٔ سیزدهم در انگلیس، استفاده از اسب تا اندازه ای کاهش بافت. یکی از دلایل این کاهش شاید مخالفت والتر هنلی باشد که رساله ای دربارهٔ کشاورزی نوشته بود و در آن از جمله چنین می گفت: «در کار زمین، به جای اسب باید از گاو استفاده کنید، زیرا اگر زمین سنگلاخی نباشد گاو می تواند با شتاب دلخواه حرکت کند. این را نیز باید افزود که اسب بسیار گران تر از گاو تمام می شود.» والتر هنلی برای اثبات نظریهٔ خود تا آنجا پیش می رفت که کشتگران را به کم کاری متهم می کرد و بدین گونه از نخستین کم کاری سازمان یافتهٔ کارگری سخن می گفت: «خیشی که به گاو بسته شده باشد به همان اندازهٔ خیش اسبی می تواند زمین را شخم بزند، زیرا سوه نیت کارگر مانع از آن می شود که اسب تند تر از گاو حرکت کند.»

#### دانش کشاورزی

گذشته از این داوری نادرست دربارهٔ آیندهٔ اسب کاری، رسالهٔ والتر هنلی جزو بهترین متنهای آموزشی است که در سدهٔ سیزدهم میلادی به تعداد بسیار در انگلیس نوشته می شد، رسالهٔ رابرت گروس تت (سال ۱۲۴۰) و دو نوشتهٔ دیگر که نام نویسندگانشان معلوم نیست از جملهٔ این رسالههای برجسته اند. در این نوشته ها چگونگی ادارهٔ یک ملک زراعی آمده و با روحیه ای بسیار مدرن به خواننده توصیه شده است که شیوه های تجربی به کار بگیرد و حسابهای خود را نیز به نحو منظم نگه دارد تا در آخر سال توسط کارشناسان وارسی شود. این رساله ها بسیار معروف و پرخواننده

بود و نسخههای بسیاری از آنها برای استفادهٔ زمیندارانی تهیه می شد که می خواستند تولید زمینهای خود را بهتر کنند. تنها از رساله والتر هنلی، امروزه سی و دو نسخهٔ بازنویسی شده از روی متن اصلی موجود است. رواج این رساله ها در اواخر سدهٔ سیزدهم را می توان از لایحه ای دریافت که در سال ۱۲۵۸ میلادی در پارلمان انگلیس تصویب شد و به موجب آن، هر نوع سوءاستفاده و خلاف پیشکاران و مباشران مجازات زندان داشت. این لایحه به نفع زمینداران بزرگ بود و از آن بسیار استفاده می بردند، زیرا بهره برداری گسترده و بی وقفه از زمینهای آنان و در نتیجه حداکثر بازده آنها را تأمین می کرد. این زمینداران به بهرهبرداری از املاک خود بسیار علاقمند شدند و اشخاصی بسیار کاردان در زمینههای کشاورزی، حقوق و حسابداری را به کار گرفتند. این «کارشناسان» در شهرهایی مانند آکسفورد استخدام میشدند که در آنها از همان زمان... «مدرسههای بازرگانی وجود داشت که هنر مکاتبهٔ تجاری، تنظیم لوایح قضایی و قراردادها و همچنین حسابداری را می آموختند.» والتر هنلی دانش فنی خود را بدون شک در زمانی فراگرفت که به عنوان مباشر در یک ملک بزرگ میدلند کار میکرد. به نظر میرسد که هم او در دیدارهایش از مدرسههای اکسفورد، در آنجا درسهایی دربارهٔ اقتصاد روستایی داده باشد. زیرا در نوشتهای مربوط به سال ۱۲۸۶ چنین آمده است: « [والتر هنلي] رفت و متن رساله را هم با خود برد، اما پيش از آن اجازه داده بود که نسخهای از آن برای تدریس تهیه کنیم.» تاریخنویسان والتر هنلی را پیشرو شیوه های تجربی کشاورزی می شناسند. نوشته های او بیانگر روحیهای بسیار مستقل و آزاده و به دور از هر گونه محافظه کاری است، روحیهٔ انسانی که همواره آماده بوده است از نظریات نوین، در صورتی که بر مشاهدات شخصی متکی باشند، دفاع کند. او از خوانندهٔ خود می خواست که همواره شک داشته باشد و دربارهٔ هر چیز از خود سؤال كند. از جمله مي نوشت: «... گفتهٔ مرا مي پذيريد؟ دو تكه زمين را در یک روز شخم بزنید، در یکی بذری را که خریده اید بکارید و در دیگری بذري راكه محصول خودتان است. هنگام برداشت خرمن خواهيد ديدكه گفتهٔ من درست بوده است یا نه.» و در جای دیگر: «هنگامی که ساقهٔ گندم از زمین سر می زند در انتهای شیار بایستید و سرتاسر کشتزار را از نظر بگذرانید، آنگاه خواهید دید که گفتهٔ من درست بوده است یا نه.»

#### بذر و خرمن

با خواندن نوشته های والتر هنلی، چگونگی مشکلات فنی زمان او را به روشنی می توان درک کرد. او با دقت بسیار مزایای شیوه های آیش دو ساله و سه ساله را بررسی و با هم مقایسه کرده است و نظریاتش بر محاسبات دقیق علمی متکی است. برای کشاورزان قرون وسطا، مسأله تناوب کشت همواره اهمیت بنیادی داشته است. سرانجام، شیوه آیش بندی سه ساله پذیرفته شد و بدین گونه گامی اساسی در پیشرفت اختراعات و تکامل شیوه های کشاورزی برداشته شد. رومیان فقط تناوب دوگانه را می شناختند، یعنی هر کشتزار را یک سال در میان نکاشته باقی می گذاشتند تا زمین استراحت کند و کود و فضولات حیوانی آن را غنی سازد.

#### آیش بندی سه ساله

برخلاف تناوب دو ساله، شیوهٔ آیش سه ساله که از سدهٔ هشتم میلادی به بعد به کار گرفته شد، بسیار پیچیده تر است. در این شیوه، کشتزار را به سه قطعهٔ مساوی تقسیم می کنند. در سال اول، در قطعهٔ نخست گندم زمستانی می کارند، از قطعهٔ دوم برای کاشت خلهٔ دیگری، مثلاً دوسر، استفاده می کنند (که در بهار بار می دهد) و قطعهٔ سوم را نکاشته می گذارند تا استراحت کند. در سال دوم در این قطعهٔ نکاشته بذری زمستانی می کارند، در قطعهٔ اول بذری که در بهار بار می دهد می پاشند و قطعهٔ دوم را نکاشته می گذارند. در سال سوم، قطعه اول نکاشته می ماند، قطعهٔ دوم به زیر کشتی زمستانی می رود و در قطعهٔ سوم بذری کاشته می شود که در بهار می رسد. این چرخه از سال چهارم دوباره از سر گرفته می شود.

| سال اول | سال سوم | سال دوم | سال اول   |           |
|---------|---------|---------|-----------|-----------|
|         |         |         | _         | قطعهٔ اول |
|         |         |         | 1 + 1 4 + | قطعة دوم  |
|         |         |         |           | قطعة سوم  |

.... = كاشت بهاره

\_\_\_ = كاشت زمستانى

آیش سه ساله چند امتیاز بدیهی دارد و مهم ترین آن این است که از زمینهای قابل کشت بهتر استفاده می شود، زیرا در این شیوه تنها ۴۰ درصد از کل زمین نکاشته باقی می ماند، حال آنکه در آیش دو ساله همیشه ۵۰ درصد زمین در حال استراحت است. از این گذشته، برداشت خرمن در فصلهای مختلف سال موجب می شود که از یک سو در برابر شرایط نامساعد جوی و بدسالی اطمینان بیشتری وجود داشته باشد و از سوی دیگر فعالیتهای کشاورزی به نحو بهتری در سرتاسر سال تقسیم شود. امتیاز دیگر اینکه، باکاشت دوسر به عنوان غله بهاره، خوراک اسب در مناطقی که این حیوان را به جای گاو به کار می گیرند، تأمین می شود.

اما «اختراع»ی که بیش از همه بر کشاورزی قرون وسطا اثر گذاشت، مجهز کردن خیش به چرخ و ساختن آن به شکلی بود که کمابیش امروزه نیز استفاده می شود. این اختراع بسیار بیشتر از بهره گیری از نیروی اسب بر آیندهٔ کشاورزی تأثیر داشت، زیرا در بسیاری از مناطق تا زمان درازی هنوز از نیروی گاو استفاده می شد و بسیار نیز طول کشید تا آیش بندی سه ساله در اروپا عمومیت یابد. رومیان باستان بیشتر با گاوآهن سبک کار می کردند که برای زمینهای خشک حوزهٔ مدیترانه مناسب بود، اما به اندازهٔ کافی در زمینهای سخت و نمناک شمال اروپا فرو نمی رفت. خیش تازد، که شکل تکاملیافتهٔ گاوآهن سلتی بود، تنها در سدهٔ یازدهم میلادی رواج یافت. این ابزار کارساز، به تیغهای مجهز بود که عمودی در زمین فرو می رفت، تیغهای افقی نیز داشت که بن ساقه و بوته را می برید و همچنین می می رفت، تیغهای افقی نیز داشت که بن ساقه و بوته را می برید و همچنین صفحهای خمیده در پی آن بود که پس از شکافتن خاک آن را به کناری

می زد. این خیش امروزه به دو چرخ مجهز است و به راحتی می توان آن را از کشتزاری به کشتزاری دیگر برد، و کسی که آن را به کار می گیرد می تواند به راحتی عمق شیار و فاصله های آن را تنظیم کند. همین خیش نیرومند بود که کار بر روی نواحی گستردهٔ جنگلی و جلگه های سیلابی حاصلخیزی را ممکن کرد که نخستین ساکنان آنها، در آغاز سده های میانه، نتوانسته بودند از آنها به درستی استفاده کنند. رواج این خیش پیامدهای ژرفی داشت. پیش از هر چیز، استفاده از چندین حیوان کَشَنده لازم می شد: ۶ تا ۸گاو، یا ۲ تا ۴ اسب، یا حتی ۲ اسب و ۶گاو را به خیش می بستند.

برای اینکه بتوان چنین مجموعهٔ بزرگی را در ته مزرعه برگرداند، لازم بود که شکل سنتی مزرعه تغییر یابد و کشتزارهای وسیعتر و درازتری ساخته شود. گروهبندیهای کشاورزان به سوی تعاونی تحول یافت، زیرا یک کشاورز ساده یا زمیندار جزه نمی توانست به تنهایی از پس خرید خیش و حیوانهای آن برآید. سرانجام، اختراع رنده نیز تکمیل شد که به صورت افقی روی شیارها کشیده می شد و ضمن تسطیح زمین، بذر را هم با خاک مخلوط می کرد. بدین گونه شخم دوباره یا سه باره که تا آن زمان مرسوم بود دیگر لزومی نداشت.

والتر هنلی شیوهٔ درست استفاده از خیش در زمین ناکاشته را برای شاگردان و همچنین خوانندگان رسالهاش چنین توضیح می داد: نخستین شخم باید عمیق باشد تا خاک بارآور را به سطح زمین بیاورد، «بی آنکه خاک بیش از اندازهٔ لازم برای از بین بردن خاربوته ها و علفهای هرز برگردانده شود. اگر خاک بیش از حد زیر و رو شده باشد، آب در آن نفوذ می کند. [در نتیجه] هنگام بذرافشانی خیش بر آن کارگر نخواهد شد و در گل و لای گیر خواهد کرد. در این حالت، اگر بتوانید شیارهایی به اندازهٔ دو انگشت عمیق تر از شیارهای شخم دوم بزئید، به زمین سفت و خشک و سالم می رسید و شخمتان بر ثمر خواهد بود.» کارشناسان کشاورزی قرون وسطا به آنجا رسیدند که مسأله افزایش تولید را در درجهٔ اول اهمیت قرار دهند: بیش از ده درصد متن رساله والتر هنلی به این مسأله اختصاص

دارد. او از جمله به خرید بذر مناسب برای کاشت زمستانی توجه نشان می دهد و این توصیه را مطرح می کند: «در روز سن میشل بذر لازم برای کاشت سالانه تان را از بیرون بخرید. بذری که از زمینی غیر از زمین خودتان می آید محصول بیشتری خواهد داد.»

والتر هنلی نمی گوید که چرا جنین می شود، اما آزمایش عملی زیر را پیشنهاد میکند: «در یک روز، بذر زمین خودتان و بذری راکه خریدهاید كنار هم بكاريد. هنگام برداشت، محصولي عالي خواهيد داشت و درستی گفته مرا درخواهید یافت.» از آنجاکه کود و بهن در آن زمان بسیار کمیاب بوده است، چند کود مناسب را پیشنهاد میکند و روشهایی را برای غنی ترکردن آنها برمی شمرد. سپس شرح می دهد که پهن را کی و چگونه باید روی زمین در دست کشت بخش کرد و آن را با خاک آمیخت. در یکی از رسالههای همزمان با او، که نام نویسندهاش معلوم تیست، در این باره چنین آمده است: «... کاهتان را هرگز نفروشید. مقداری را که مطلقاً برای پوشاندن بام خانه ها لازم است بردارید و بقیه را زیر زمین دفن کنید... گندم را از بالای ساقه بکنید و ساقه را بگذارید تا بیوسد. اگر علوفهای برایتان باقی مانده است، آن را هم روی زمینها و راههای گل آلود پهن کنید تا له شود». والتر هنلي همچنين نوعي خاک به نام مارن را به عنوان کود مناسب معرفی میکند. این خاک مخلوطی از آهک و رس است که در برخی از نقاط انگلیس و فرانسه فراوان یافت می شود. استفاده از این خاک به عنوان کود، که در دوران باستان معمول بود، پیش از قرون وسطا منسوخ شد و در زمان شارلمانی دوباره رواج یافت.

در این زمان، یک اونس پشکل عملاً به اندازهٔ طلای هموزنش می ارزید و بهترین پشک از آن گوسفند بود. به همین دلیل، گله های گوسفند را با آیین ویژه ای به زمینهای نکاشتهٔ در حال استراحت می بردند و آنها را آنجا می گذاشتند تا با سمهایشان خاک را بکوبند. بیهوده نبود که گوسفند را سم طلا می نامیدند. در همهٔ رساله های کشاورزی این عصر دربارهٔ گوسفند بسیار سخن گفته می شود و در یکی از آنها با لحنی بسیار جدی آمده است که هیچ چیز، حتی یک مسابقهٔ هیجان انگیز کشتی، نباید چوپان را از

وظیفه اش فافل کند. والتر هنلی حساب کرده و معتقد بود که ۲۰ میش همارز ۲ گاو است و می تواند هفته ای ۶ کیلو پنیر و ۱ کیلو کره بدهد. برای دهقان قرون و سطایی، هیچ حیوان خانگی مفید تر از گوسفند نبود: گوشتش را می خوردند، پوستش را هم برای نوشتن عمل می آوردند و این کار بسیار سود آور بود، زیرا در سدهٔ دوازدهم میلادی، به دلیل رواج هر چه بیشتر آموزش و نیاز به کتاب، بهای پوست پیاپی افزایش می یافت. قطع پوستی که برای نوشتن به کار می رفت از سدهٔ دهم به بعد به تدریج افزایش یافت و در سدهٔ سیزدهم به اوج خود رسید، و همین نشان دهندهٔ موفقیت شیوهٔ تکثیر گوسفندانی است که با دقت بسیار از میان گله انتخاب می شدند.

### پشم، گوشت، شراب: فراوردههای مصرفی

اما ارزش واقعی گوسفند در پشمش بود، در این مورد نیز با انتخاب دقیق موفق شدند به نژادی از گوسفند دست یابند که پشم بلندتر داشت. قوچهایی را از آن نوع که در منطقهٔ لینکلن یافت می شد، و پشمی مرخوب و ثابت داشت، برای تکثیر انتخاب کردند. اصلاح نژاد گوسفند سود قابل ملاحظهای در پی داشت. در سال ۱۹۶۹ میلادی، در مزرعهٔ سالبی در ولایت نورت همپتون، ۳۳ سو و ۴ دنیه برای گردآوری گلهای از ۱۰۰ گوسفند سرمایه گذاری شد که پشم بسیار مرخوبی داشتند. این سرمایه گذاری بسیار سودآور بود، چه در پی آن درآمد سالانهٔ مزرعه از ۹ لیره و ۲ سو به ۱۰ لیره رسید. در سال ۱۳۳۰، تیری دیرسون ۱۶۰ گوسفند به بهای هر رأس ۸ سو و ۶ دنیه خرید. در سال بعد، آنها را به بهای هر رأس ۱۰ سو و ۶ دنیه فروخت و تنها ۲ رأس از آنها تلف شدند. دیرسون در این کار ۹۸ لیره خرج کرده و ۸۳ لیره دریافت داشته بود. اما سود معامله تنها این نبود، چرا که فروش پشم گله هم ۵۲ لیره درآمد داشت. در نتیجه، تیری دیرسون در مجموع ۱۰۰ درصد سود برد.

در اقتصاد اروپای سده های میانه، پشم مهم ترین فراورده بود. موسسات بزرگ پشمریسی فلاندر و فلورانس، که از همان زمان ماهیتی سرمایه داری داشتند، سالانه پشم بیش از ۱۰ میلیون گوسفند را به کار

مي گرفتند. موجوديت اين مؤسسات به تحويل منظم اين مقدار عظيم پشم وابسته بود. اگر تولیدکنندهٔ عمدهٔ پشم، یعنی انگلیس، تهدید میکرد که تحویل آن را قطع خواهد کرد، صنعت پشمریسی عملاً تعطیل می شد. این همان چیزی است که در سال ۱۲۹۷ در فلاندر اتفاق افتاد: کمبود پشم این منطقه را دچار قحطی و فقر کرد، و از آنجا که بشم انگلیسی به منطقه نمی رسید بسیاری از ساکنانش آن را ترک کردند و رفتند. تقاضای پشم انگلیسی که در میان خریداران اروپایی از همه بیشتر طرفدار داشت ـ زمینداران بزرگ و کوچک انگلیس و اسکاتلند را به پرورش هر چه بیشتر گوسفند تشویق کرد. در سال ۱۲۷۳، در انگلیس ۸ میلیون گوسفند به زیر قیچی رفت که پشمشان در حدود ۳ میلیون و ۵۰۰ هزار کیلو وزن داشت و در ۳۲۷۴۳ عدل به مراکز بشمریسی صنعتی در خارج از این کشور صادر شد. خریداران خارجی، ایتالیایی ها و فلامانها، هر بارکه می توانستند در بی امضای قراردادهای درازمدت با راهبان سیسترسی برمی آمدند که در دامپروری صادراتی متخصص شده بودند. دستکم در انگلیس چنین قراردادهایی بسته شد. صومعهٔ فانتینز، درولایت یورک، تا ۱۸ هزار گوسفند پرورش می داد. دیرهای ریوو و ژروو به ترتیب ۱۴ هزار و ۱۲ هزار گوسفند داشتند. این سه صومعه سالانه به ترتیب ۷۶، ۷۶ و ۵۰ عدل پشم صادر می کردند. امضای قرار دادی با راهبان سیتو، به معنی تضمین مرغوبیت پشم خریداری شده بود، زیرا این راهبان گوسفندان خود را به دقت انتخاب می کردند. از این گذشته، امتیاز صومعه های سیسترسی این بود که سازمانی بسیار تمرکز یافته داشتند و در آنها یک شخص واحد، یعنی پیشکار، همهٔ امور داخلی و بازرگانی و روابط تجارتی را زیرنظر داشت. این راهبان در زندگی اقتصادی قرون وسطا جای مهمی داشتند. سلک سیسترسی در سال ۱۰۹۸ توسط روبر دو مولم پایهگذاری شد که با گروهی از یارانش در جنگل سیتو، در بورگونی فرانسه، گوشه گرفت تا مشرب بندیکت قدیس را دوباره برپاکند. سلکی که بدین گونه به وجود آمد از سال ۱۱۱۲، یعنی از زمان پیوستن سن برنار به آن، رو به ترقی گذاشت. اما راهبان این سلک به زودی مورد انتقاد قرار گرفتند و بر سرشان بسیار بحثها درگرفت، و این به خاطر آرمان روحانی شان نبود که عموماً از آن ستایش می شد، بلکه به دلیل تأثیر مخربی بود که آنان با تحقق کامل و عملی آرمان خود بر زندگی اقتصادی کشور می گذاشتند!

#### مزارع نمونه سيسترسي

پیروان سلک سیتو، که می خواستند از دنیای پرآشوب شهرها بگریزند و «به دور از زیستگاه آدمیان» خلوت کنند، در جاهایی دورافتاده ساکن شدند، برای حفظ استقلال خود در برابر دنیای بیرونی و همچنین برای تأمین نیازهای خود سیستمی به وجود آوردند که به زودی به شکل یک امیراتوری اقتصادی درآمد و بر مدیریت بسیار کارساز و تخصص در زمینه های فنی متعدد و گوناگون متکی بود. مدرنترین «کارخانه» های آن روز اروپا به دست آنان می گشت. پیشتر دربارهٔ نقش راهبان سیسترسی در تکامل کاربرد انرژی آبی در اروپا، و همچنین در فلزکاری و تصفیهٔ سنگ آهن سخن گفته ایم. در زمینهٔ کشاورزی هم گفتیم که دیرهای انگلیسی فعالیتهای اقتصادی خود را متوجه صدور پشم به خارج کردند. در سرتاسر ارویا، راهبان سلک سیتو شبکهای از سیلو و مزرعهٔ نمونه را در قلمرو خود به وجود آوردند. کارهای سنگین درخت بُری، زهکشی و آبادسازی هزاران هکتار زمینهای جنگلی و بایر کار راهبانی بود که در صومعه خدمت می کردند. در دیر دون، در فلاندر، ۵۰۰ جریب زمین نمناک و شنی ساحلی به دست همین راهبان به صورت زمینهایی بسیار بارآور درآمد. در کیاراواله، نزدیک میلان، راهبان کارگر در سال ۱۱۳۸ یک کانال آبیاری ساختند که آب رودخانه را یکراست به سر کشتزارها می برد. در حالی که در انگلیس، راهبان در پرورش گوسفند و صدور پشم تخصص به هم ميزدند، در برخي مناطق مساعد فرانسه و آلمان، راهبان به پرورش تاک و صدور شراب پرداختند. پیشرو این رشته فعالیت خود صومعهٔ سیتو، مرکز اصلی سلک، بود که در قلب تاکستانهای عالی بورگونی قرار داشت. راهبان این صومعه نخستین تاکهای ووژو راکاشتند که یکی از معروف ترین نواحی شرابخیز جهان است و گردهمایی سالانه

٧٠

شراب شناسان تاستهون آنجا برگزار می شود. در آلمان، راهبان صومعهٔ سیسترسی ابرباخ ظاهراً نخستین کسانی بودند که موفق به کاشت تاک در زمینهای یله یلهٔ دامنهٔ تیهها شدند. اینان خود صاحب قایقهایی بودند که روی رود راین رفت و آمد می کرد و ۲۱۵ هزار لیتر شراب تولیدی شان را به بنکدارهای محلی، به ویژه در شهر کلن، می رساند. این رقم بسیار بالا نشان دهندهٔ رونق تولید و فروش شراب است که به نوبه خود با بهبود کلی سطح زندگی در اروپای غربی، در سدههای دوازدهم و سیزدهم میلادی، رابطه دارد. افزایش تقاضا در این زمینه، به گسترش تاکداری انجامید که گاهی موجب لطمه به کشت غلات شد. بیشتر تاکستانهای بهناور فرانسه و آلمان امروزی زادهٔ قرون وسطاست. فنون تاکداری و شرابسازی ارویا میان سدههای یازدهم و سیزدهم تکامل یافت، و اگر آفت وحشتناک شتهٔ مو تاکستانهای فرانسه را در نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم نابود نکرده بود این فنون عملاً چندان تغییری نمی کرد. در حدود سال ۱۲۴۵ میلادی، یک راهب فرانسیسکی اهل ایتالیا، به نام سالیمبنه، در گذر از منطقهٔ تاکخیز اوكسر فرانسه، شگفتي خود را اين گونه بيان داشت: «مردمان اين سرزمين هیچ بذری نمی کارند، هیچ خرمنی برنمی دارند و هیچ دانه ای انبار نمی کنند. برایشان همین بس که شرابشان را از روی رودی که از نزدیکی شهر میگذرد و به پاریس می رود به این شهر بفرستند. از فروش شراب به پاریس سود خوبی به دست می آورند و با آن همهٔ خوراک و پوشاکشان تأمين مي شود.»

در نگاه اول شاید شگفت آور باشد که سلک سیتو، یکی از سختگیر ترین سلکهای مسیحیت، به تاکداری رو آورده باشد. اما باید دانست که شراب برای برگزاری آیین «تناول ربانی» واجب است و تا سدهٔ سیزدهم، در این مراسم هم نان و هم شراب میان همهٔ حاضران پخش می شد . مقررات بندیکت قدیس به راهبان اجازه می داد که «به مقدار

۱ - امروزه فقط کشیش برگزارکنندهٔ آیین اندکی شراب (به نشانه خون مسیح) مینوشد و حاضران فقط نان مقدس را، که نمادگوشت مسیح است، میخورند. ـ م.

مختصر» شراب بنوشند، هر چند که به امساک توصیه می کرد و به راهبانی ر که شراب نمی خورند وعدهٔ یاداش می داد ـ البته بی آنکه بگوید چگونه و به چه ترتیب. «... با توجه به ضعف برخی از برادران، به نظر می رسد که یک «هِمین» اسراب در روز برای هر نفر کافی باشد. کسانی که خداوند آنان را از نعمت امساک بهر ممند کرده است بدانند که یاداش خواهند دید. اما اگر شرایط خارجی، کار و گرمای تابستان شما را به نوشیدن بیشتر [از اندازهٔ بالا] وامر دارد، باید با اجازهٔ مافوق باشد. این امر را به عهدهٔ او بگذارید تا مبادا زیاده روی و مستی مشاهده شود. به گمان ما شواب برای راهبان مناسب نیست. اما از آنجا که در این زمانه قبولاندن این عقیده به همگان محال است، دستكم همه بپذيريم كه مختصر بنوشيم و به حد مستى نرسيم زيرا شراب عاقل ترين مردمان را نيز به ناشايست ترين كارها می کشاند. اگر در جایی شرایط مادی مانع از نوشیدن شراب شود، کسانی که در چنین جایی به سر میبرند باید بی هیچ دو دلی خداوند را شکرگزار باشند و بخصوص از آنان می خواهیم که از این امر گله نکنند.» بازداشتن برادران صومعه از «نوشیدن به مقدار مختصر»، آنگونه که بندیکت قدیس توصیه می کرد، اغلب دشوار و حتی غیرممکن بود. در پایان سدهٔ دوازدهم، گلههای برادران هر چه بیشتر و حادثر می شد، زیرا تصمیم گرفته شده بود که به راهبان کارگر در کشتزارهای صومعه اجازهٔ نوشیدن آبجو و شراب داده نشود. ممنوعیت استفاده از نوشابه های تخمیر شده به رأی گذاشته شده و به تصویب رسیده بود، اما چند بار لغو شد. سرانجام، مجمع عمومی سلک در سال ۱۲۳۷ تصمیم گرفت که مصرف نوشابههای تخمیرشده و شراب را تنها در دورهای از سال، از چهارمین پکشنبهٔ بیش از عید میلاد تا یکشنبهٔ عید پاک، ممنوع کند. سال بعد، ناآرامی ها و اعتراضهای راهبان نشان داد که لطمه ناشی از عادتهایی این چنین قدیمی و ریشه دار را نمی توان به این سادگی جبران کرد. صدها رویداد، ناشی از انواع زیادهروی و بدمستی، در اینجا و آنجا اتفاق افتاد. تودهٔ راهبان کارگر

۱ - Hemine مقیاس قدیمی برابر با ۱۲۷۱ لیتر. ـ م.

علناً سر به شورش برداشتند؛ زدوخوردهایی درگرفت و حتی کسانی كشته شدند. اين حادثه ها به سقوط سلك سيتو شتاب داد.

در وسطهای سدهٔ دوازدهم، رئیسه صومعهٔ بندیکتی بینگن، دربارهٔ برادران راهب ابرباخ که تاکداری را مشغلهٔ اصلی خود کرده بودند چنین نوشت: «در میان اینان کسانی مشاهده می شوند که گرایش انقلابی دارند.» به گفته این راهبه، «سیسترسیها افرادی را به عنوان راهب کارگر به خدمت خود درمی آورند؛ اما مقدار کمی از این افراد از عادتهای گذشتهٔ خود دست میکشند و صمیمانه به راه خداوند با میگذارند، بقیه شر را به خیر ترجیح می دهند، هر کارشان, با زیاده روی همراه است و دربارهٔ روحانیان مافوق خود می گویند: اینها کیستند؟ چه می کنند؟ ما کیستیم؟ چه بوديم و حالا چه شدهايم؟

در مارگام، در سال ۱۲۰۶، این راهبان دست به کاری خشونت آمیز و مسخره زدند: پیشکار صومعه را از اسب به زمین انداختند، اسلحه به دست گرفتند و به دنبال راهب مافوقشان در میان کشتزارها دویدند. سیس در خوابگاه صومعه موضع گرفتند و از آماده کردن غذا برای راهبان سر باز زدند. در گاراندون، در ولایت لیسستر انگلیس، یک راهب خادم درمانگاه صومعه با استفاده از تاریکی شب به اسقف دیر حمله برد و او را زخمی کرد. در ابرباخ، ناآرامی ها هرچه بیشتر شد و در سال ۱۲۶۱ با قتل سرکشیش دیر به اوج خود رسید.

راهب ایتالیایی سالیمبنه، در خاطرات خود از خوراکهای لذیذ و شرابهای خوشگواری سخن میگوید که نزد برادران فرانسوی و انگلیسی اش خورده است: «... فرانسویان شراب را دوست دارند! چه عیبی دارد؟ چه شراب خداوند را خوش می آید و دل آدمیان را شاد میکند، همچنان که در فصل نهم سفر داوران آمده است. برای فرانسویان و انگلیسیها افتخاری است که پیالههای هرچه بیشتری را خالی کنند. فرانسوی ها آن قدر می نوشند که چشمانشان به خون می افتد. نوشیدن شراب بیش از اندازه گیجشان میکند. شب را به مستی میگذرانند و سحرگاه برمی خیزند و به سراغ کشیش نمازگزار می روند و از او می خواهند که چند قطرهای از آب وضویش را در چشمان آنان بچکاند.

برادر بارتولومتو گوئیسکولا، از راهبان پارما، هنگامی که گذارش به

پرووانس فرانسه افتاده بود، نکتهای را به آنان گفت که من به گوش خودم

شنیدم و عیناً نقل می کنم. گفت: «خدا بکشدتان! به جای آن که آب را در

چشمانتان بریزید با شرابتان مخلوط کنید.» انگلیسی ها هم شراب را بسیار

دوست دارند و در هر نشست چندین پیاله می نوشند. هنگامی که یک

انگلیسی آخرین جرعهاش را نوشید می گوید: «من خوردم. حالا شما»

یعنی که: حالا نوبت شماست که به اندازهٔ من بنوشید. این نوعی تعارف

دوستانه است. اگر شما هم از او پیروی نکنید بسیار خواهد رنجید. این

رفتار مغایر تعلیمات کتاب مقدس است که می فرماید «هیچکس را

برخلاف میل خودش به نوشیدن شراب ناب، فراوان و درخور یک شاه،

مجبور نکنید.» (استر، ۱، ۸-۷) چگونه می توان نوشیدن شراب گوارا را به

انگلیسی ها خرده گرفت؟ چه در کشورشان شراب بسیار کم است. اما انگلیسی ها خرده گرفت؟ چه در کشورشان غراب بسیار کم است. اما

فرانسویان، که شراب بسیار دارند، عذرشان کمتر پذیرفته است. اما، آیا

می توان به مقدار کم و هر روزه نوشید؟ جوابشان بطور خلاصه این است.

زنده باد ماهی نورماندی زنده بادگندم انگلیس پنیر و کرهٔ اسکاتلند. ولیکن، شراب فرانسه.

#### رژیم غذایی

با این همه، می دانیم که یکی از مشکلات عمدهٔ سده های میانه نه سیراب کردن تشنگان که سیر کردن گرسنه ها بود. خوشبختانه، تغییرات جوی، رواج و تکامل فنون کشاورزی، و افزایش قابل ملاحظه تولید امکان تغذیه جمعیت را که در اوج رشد بود فراهم آورد. امروزه، مشکلات اضافه تولید، رشد جمعیت و گرسنگی در کشورهای توسعه نیافته اهمیت علوم غذایی را خاطرنشان میکند و تاریخ دانان امروزی را وا می دارد که به بررسی مسایل غذایی سده های میانه بپردازند. کسانی بی هیچ تردید

مدعی شده اند که فعالیت و پریایی این دوره از تاریخ اروپا نتیجهٔ یک رژیم غذایی عموماً موزون بوده است... لین وایت در کتاب تکنولوژی قرون وسطا و تحولات اجتماعی مینویسد: «دستکم در اروپای شمالی، پیشرفت کشاورزی و فراوانی محصول و رواج فراورده های تازه را می توان تا حد زیادی توجیه کنندهٔ افزایش شگفت آور جمعیت، گسترش و افزایش شهرهای بزرگ، بالا رفتن بازده صنعتی، رشد بازرگانی، و خلاصه سرزندگی و شادابی قرون وسطا دانست.»

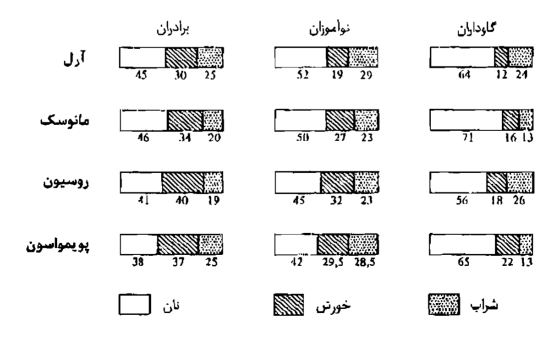
سبزی و بُنشن، به ویژه باقلا و نخود که پروتئین بسیار دارد، در رژیم غذایی قرون وسطا اهمیت داشت. رومیان باستان، که آیش دو ساله را به کار می بردند، هیچگاه نتوانستند به اندازهٔ کافی سبزی و حبوب تولید کنند. در سدههای میانه، با رواج شیوهٔ آیش سه ساله، بطور مرتب در هر بهار سبزی هم کاشته می شد و این سبزیها، بی آنکه هیچگاه فراوان باشد، برای خوراک مردم بسنده بود. از بنشن و غله گذشته، بقیهٔ پروتئین مورد نیاز دهقان قرون وسطایی را شیر و پنیر و تخممرغ تأمین میکرد. در سال ۱۲۸۹، به ارابه رانانی که در ملک فرینگ، در نزدیکی صومعه «باتل» ساسكس، به كارگرفته شده بودند چنين خوراكي داده مي شد: صبحها نان جو و پنیر و آبجو، ظهرها گوشت و ماهی. در فرانسه، کارگرانی که میان سالهای ۱۳۰۰ تا ۱۳۰۵ در کار ساختن منار کلیسای بنلیو آن فورز بودند، اضافه بر نان جو و سوپ باقلا، تخممرغ و پنیر و گوشت و مقدار بسیاری شراب هم دریافت می کردند. حتی کوشش می شد که رژیم غذایی بيماران متعادل باشد: در سدهٔ دوازدهم، در جذامخانهٔ شامپانی فرانسه، غذای هر روزهٔ بیماران از سه گردهٔ نان، یک کلوچه، یک پیمانه نخود تشکیل می شد. در سال ۱۳۲۵، غذای روزانهٔ جذامیان این بود: نان، روغن، نمک و پیاز، گوشت (سه بار در هفته)، ماهی ارنکه یا تخممرغ. در این زمینه، بررسی دو صورتحساب بسیار جالب است. صورتحساب اول نتیجهٔ تحقیقی است که در منطقه پرووانس فرانسه برای برآورد هزینهٔ مواد غذایی جهار قرارگاه سلک مهمانپذیر در ۱۳۳۸ انجام شده است. جدول زبر هزینهٔ سالانهٔ قرارگاههای آرل، مانوسک، روسیون و پویمواسون را

| پويمواسون  | روسيون       | مانوسک         |        |                  |
|------------|--------------|----------------|--------|------------------|
| ۹۵ سو      | ۸۷ سو ۸ دنیه | ۱۰۴ سو ۱۴ دنیه | ۱۱۹ سو | برادران [راهب]   |
| 1          |              |                | ۱۰۹ سو | طلاب             |
| ۸۵ سو      | ۷۷ سو ۸ دنیه | ۹۵ سو          | ۱۰۴ سو | نوآموزان         |
|            |              | ۸۰ سو ۸ دنیه   |        | وكلا و دفترداران |
|            | ۶۴ سو ۸ دنیه | ۸۰ سو ۸ دنیه   | ۸۴ سو  | خدمتكاران        |
| ۴۵سو۰عدتیه | ۵۴ سو ۸ دنیه | ۵۶ سو          | ۸۴ سو  | گاوداران         |

نشان میدهد و هم راهبان و هم کارگران غیرروحانی سلک را دربر میگیرد.

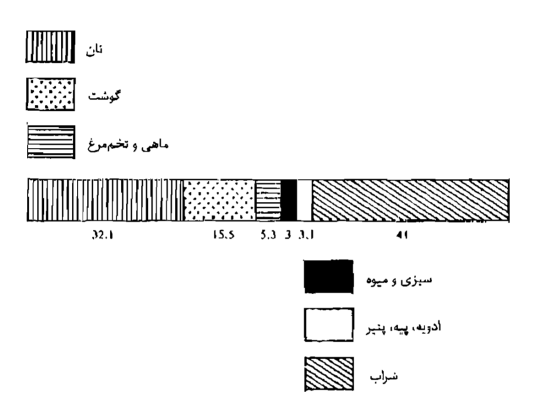
در جدول دیگر، درصد هزینه های مربوط به سه رستهٔ راهبان، نوآموزان و گاوداران، برای خرید نان، شراب و «خورش» آنان آمده است. خورش اصطلاحاً به موادی گفته می شد که ماهی، گوشت، تخم مرغ و سبزی را همراهی می کرد و سرشار از پروتئین بود.

هر چه موقعیت اجتماعی رسته بالاتر می رفت، نسبت نان به «خورش» کاهش می یافت. نسبت اهمیت شراب در نزد سه رسته نیز قابل توجه



بود: ۲۶ درصد هزینهٔ خوراک گاوداران قرارگاه روسیون به شراب مربوط می شد.

دومین صورتحساب به بودجهٔ هزینه های غذایی دانش آموزان ۱۲ تا ۱۸ ساله ای مربوط می شود که در آموزشگاهی به نام «استودیوم پاپال» در «تره» درس می خوانده اند. صورتحساب مال سال تحصیلی ۶۵–۱۳۶۴ میلادی است.



این نمودار هزینه های مربوط به نان، گوشت، ماهی، تخم مرغ، میوه و سبزی، ادویه، پنیر و شراب را نشان میدهد. رقم بالای هزینهٔ شراب (۴۱٪) شاید به خاطر آن باشد که برداشت شراب آن سال خوب نبوده و در نتیجه گران شده بوده است. در مقابل، هزینهٔ میوه و سبزی بسیار کم یعنی ۳ درصد است.

دانش آموزان جیسرهٔ شرابی به مقدار ۱/۶۲ لیتر در روز داشتند. هسر روز به آنان سوپ داده می شد (که ۱۲۵ بار در سال عبارت از سوپ کلم بود). در ۲۱۷ روز از سال به آنان گوشت داده می شد (گوسفند: ۱۶۰ روز، گوسفند و بز: ۱ روز،

خوک: ۱ روز، خوک نمک،سود: ۵۵ روز)

حسابهای آموزشگاه نامبرده آن چنان دقیق و مفصل است که براساس آنها می توان به بررسی کمّی عناصر غذایی موجود در خوراک دانش آموزان پرداخت:

#### مواد نیروزا:

۹۰گرم ۲۰۸۰ کالری ۸۰٪ نان: يروتيد: ۲۸ کالری ۱٪ ۶۵گرم شراب: ليپيد: ۴۷۵ گرم ۱۶۲ کالری ۷٪ گلوسید: گوشت: ۲۰کالری ۱٪ يئير: ۳۱۰کالری ۲۱٪ سېزى:

کالری: در حدود ۲۶۰۰

ويتامين:

ويتامين أ: ١٧٠٠ واحد

ویتامین ب: ۱۰ میلیگرم

ويتامين ث: \_

موادكاني:

آهن؛ ۱۰ میلیگرم

کلسیم: ۴/۰گرم

فسفر: ۲/۳ گرم

ل. استوف، در کتاب «آذوقه در پرووانس» این رقمها را چنین تفسیر کرده است: مقدار کالری برای نوجوانانی که در حدود پانزده سال سن دارند کافی به نظر میرسد.

مقدار پروتید کم است. اما رقمی که ارائه شده بدون شک نادرست است زیرا تخم مرغ را به حساب نمی آورد (حال آنکه، در ۱۰۹ روز از سال به دانش آموزان تخم مرغ داده می شده است.)

مقدار لیپید چندان کافی نیست و در اینجا نیز رقم ارائه شده بدون

شک کمتر از رقم واقعی است زیرا سبزیهایی را که هر روزه به شکل سوپ داده می شده است به حساب نمی آورد.

ویتامین آکم است... یعنی که فرآورده های شیری مصرف نمی شده است.

مقدار وبتامين ب با مقدار گلوسيد تناسب دارد.

ویتامین ث در کار نیست (به دلیل نبود سبزی های تازه و پرتقال و کمبود میوه)

مقدار آهن کافی است (۴۱ روز در سال به دانش آموزان سوپ اسفناج داده می شده است)

رابطهٔ کلسیم و فسفر توازن ندارد و به جای این که یک به یک باشد بدین صورت است: کلسیم = ۰/۱۵

عیب این رژیم غذایی کمبود ویتامینهای آ و ب و نبود توازن میان فسفر و کلسیم است. اما در مجموع می توان گفت که غذای این دانش آموزان خوب و مقدار آن کافی بوده است، و تنها با افزودن یک لیوان شیر، یک قاشق کره یا یک پرتقال می شد این رژیم غذایی را کامل و آن را هم تراز یک رژیم معتدل سدهٔ بیستم کرد.

#### رشد جمعیت

پیشرفتهای فنی صنعت و کشاورزی، آب و هوایی گرمتر و خشکاتر و رژیم غذایی معتدل از جملهٔ عواملی اند که به رشد بیسابقهٔ جمعیت در قرون وسطاکمک کردند. اما عوامل دیگری هم در دامنزدن به این رشد و در کاستن از مرگومیر تأثیر داشتند: از آن جمله بود این واقعیت که در فاصلهٔ سدههای هشتم تا یازدهم میلادی آخرین بردههای اروپا آزاد شدند، به صورت «سرف» درآمدند و به تشکیل خانواده پرداختند.

با پایان گرفتن دورههای بزرگ اپیدمی طاعون، که در سدهٔ هفتم میلادی در اروپا بیداد میکرد، میزان مرگومیر کاهش یافت. این اپیدمیها درباره در سدهٔ پانزدهم پدیدار شدند و طبق همان چرخهای که

در سدهٔ هفتم دنبال می کردند دوباره از میان رفتند. تعداد کسانی که در جنگها و هجومها کشته می شدند کاهش یافت، چه آخرین هجومی که در اروپا رخ داد از آن وایکینگ ها بود. از سدهٔ یازدهم به بعد، نوبت اروپا بود که به سرزمین ها و قاره های دیگر هجوم ببرد. فاصلهٔ جنگها بیشتر و بیشتر و زمان و مکان آنها محدود تر شد. پاریس، مهم ترین شهر اروپای سده های میانه، با بیش از ۲۰۰ هزار جمعیت، دوره های درازی را در صلح و آرامش می گذراند. کسانی که بر رشد انفجارگونهٔ جمعیت در درون مرزهای اروپا آگاهی داشتند به فکر بهره جویی از این «ذخیره» جمعیت برای صدور ایده ها و باورهای دینی خود افتادند. پاپ اوربن دوم، که در سال ۱۰۹۵ در شهر کلرمون فرانسه مردم را به نخستین جنگ صلیبی فرا می خواهد، از میمله چنین گفت: «مبادا ملاحظهٔ املاک و دارایی خانوادگی شما را ااز رفتن به جنگ] باز بدارد. کشورهای شما از هر طرف بسته و در محاصرهٔ کوههای بلند است، از دریاها دور است و برای این همه جمعیت جا ندارد..»

میان سالهای ۷۰۰و ۱۳۰۰ میلادی، جمعیت اروپا از ۲۷ میلیون به ۷۰ میلیون نفر رسید. البته این رقمها تقریبی است. از سال ۱۰۰۰ میلادی به بعد، میزان رشد جمعیت اروپا بدینگونه برآورد می شود:

|         | ۴۲ میلیون | سال ۱۰۰۰ |
|---------|-----------|----------|
| + % 9/0 | ۴۶ میلیون | 1.0.     |
| + % */٣ | ۴۸ میلیون | 11       |
| + % 4/4 | ۵۰ میلیون | 110.     |
| +% 77   | ۶۱ میلیون | 17       |
| + % 18  | ۶۹ میلیون | 170.     |
| +% 6/1  | ۷۳ میلیون | 15       |

اوج میزان رشد جمعیت اروپا در حدود سال ۱۲۰۰ میلادی بوده است و کشورهای فرانسه و انگلیس بیشترین رشد را داشتهاند. میان

سالهای ۱۰۸۶ و ۱۳۴۸، جمعیت انگلیس سه برابر شد و به ۵ تا ۶ میلیون رسید که جمعیت ایرلند، اسکاتلند و ویلز را هم در برمیگرفت. در آن زمان، جمعیت فرانسه بیش از ۲۰ میلیون بود. در سالهای ۱۹۴۰ و ۱۹۷۴، جمعیت فرانسه به ترتیب ۴۰ و ۵۰میلیون بود، یعنی که نسبت به رقمهای قرون وسطا فقط ۲ و ۲/۵ برابر شده بود. این که فرانسه در پیشرفت اقتصاد و سپس در انقلاب کشاورزی و صنعتی اروپا نقشی اساسی بازی کرد به این دلیل بود که در سدههای میانه یک سوم کل جمعیت اروپا را داشت.

# محيط زيست و ألودكي

#### تخریب محیط زیست: نابودی جنگلها

رشد پرشتاب جمعیت به محیط زیست اروپای سده های میانه آسیب بسیار زد. برای گسترش زمینهای قابل کشت و چراگاهها هزاران هکتار جنگل نابود شد. گذشته از آنکه در این زمان چوب مادهٔ اصلی برای سوخت خانگی و صنعتی بود، در بیشمار زمینه های دیگر نیز به کار می رفت. در ساختمان خانه، انواع آسیا، پل، تأسیسات نظامی، دژ، استحکامات، و بشکه از چوب استفاده می شد. کشتی ها و دستگاههای ریسندگی و بافندگی همه از چوب بود. دباغان و ریسمان بافان از پوستهٔ برخی از درختان استفاده می کردند. برای گرم کردن کوره های شیشه گری برخی از درختان استفاده می کردند. برای گرم کردن کوره های شیشه گری و آهنکاری جنگلهایی یکسره نابود می شد. برای درک میزان آسیبی که از کیلو آهن از ۲۰۰ کیلو کلوخه، باید دستکم ۲۵ متر مکعب چوب سوزانده می شد. برآورد شده است که یک کارگاه زغالکاری تنها می توانست در عرض چهل روز درختان ناحیه ای به شعاع یک کیلومتر از جنگل را نابود کند. در سال ۱۳۰۰ میلادی فرانسه ۱۳ میلیون هکتار جنگل داشت که کند. در سال ۱۳۰۰ میلادی فرانسه ۱۳ میلیون هکتار جنگل داشت که

می دانیم که از همان نیمهٔ اول سدهٔ دوازدهم میلادی، جنگلها را بیرحمانه نابود می کرده اند. اسقف سوژه، سرپرست دیر سندنی، که نخست وزیری دو شاه فرانسه را به عهده داشت، در یکی از کتابهایی که

دربارهٔ زندگی خود نوشته است به این مسأله اشاره می کند. این اسقف (که از جمله دربارهٔ انگلیسی ها می گفت: «به موجب قوانین طبیعی، انگلیسی ها باید زیردست فرانسویها باشند و نه برعکس») در نوشتهٔ خود به مشکلی اشاره میکند که برای یافتن تیرهایی به درازای ۳۵ پا (نزدیک به ۱۲ متر) برای سقف کلیسای صومعهٔ سن دنی داشته است. استادانی که کارهای چوبی ساختمان را به عهده داشتند مدعی بودند که در منطقهٔ پیرامون پاریس حتی یک تیر به این درازا یافت نمی شود و باید در جنگلهای دور از آنجا جستجو میکردند. اما سوژه این را نپذیرفت و به گفتهٔ خودش: «... شبی، در بازگشت از نماز شبانگاهی، در بسترم به فکر فرو رفتم و تصمیم گرفتم خودم به جنگلهای اطراف سر بکشم و همه جا را از نظر بگذرانم، تا شاید تیرهای لازم را پیدا کنم. بیدرنگ هر مشغله و هر کار دیگری را که داشتم رها کردم و صبح زود همراه با استادکاران و اندازهٔ تیرها به سوی جنگل ایولین راهی شدم. در عبور از املاکمان در درهٔ شوروز، پیشکاران و نگهبانان زمینهایمان و همهٔ کسانی را که جنگل را خوب میشناختند صدا زدم و با سوگند از آنان خواستم بگویند که تیرهایی به آن اندازه در آنجا پیدا می شود یا نه. با شنیدن گفته هایم لبخند زدند و بدون شک اگر می توانستند به قهقهه می افتادند، و اظهار شگفتی کردند از اینکه ما نمی دانستیم در سرتاسر آن ناحیه چنان تیرهایی پیدا نمی شود، به ویژه از زمانی که میلون، تیولدار ناحیه، که از افراد خود ما بود و نیمی از جنگل را به او و کس دیگری [به اجاره] داده بودیم، و از دیرباز در جنگهایی با شاه و با آموری دو مونفور درگیر بود، چیزی [از جنگل] را سالم باقی نگذاشته و استحکامات دفاعی سه طبقه ساخته بود. اما ما هیچ اعتنایی به گفته های آنان نکردیم و با اطمینان و عزم راسخ به جستجو در جنگل پرداختیم؛ در همان اول صبح یک تیر به اندازهٔ مناسب پیدا کردیم. از آن بهتر چه میخواستیم؟ تا وقت نماز ظهر، یا شاید هم پیش از آن، در لابهلای درختان جنگل توانستیم دوازد، درخت مناسب پیداکنیم، یعنی همان تعدادی که لازم داشتیم.»

این جنگلی که اسقف سوژه از آن سخن میگوید در آن زمان بخش

عظیمی از ناحیهٔ جنوب غرب پاریس را میپوشاند. امروزه، مساحت آن فقط بانزده هزار هکتار است و جنگل ایولین نامیده می شود حال آنکه جنگل اصلی رامبویه نام داشت. ناحیهٔ اسارلوروا، که نامش یادآور جنگلزداییهای بزرگ قرون وسطاست، در همین منطقه قرار دارد. ریجارد فیتز نیگل، خزانه دار شاه انگلیس، در سال ۱۱۷۰ و در گرماگرم یکی از وسیع ترین عملیات جنگل زدایی آن زمان، می نویسد که «اسار» به معنی «قطع درختان جنگل و بیشه برای تبدیل آنها به کشتزار و چراگاه» است. چند رقم، که از سندهای حسابداری آن زمانها بیرون کشیده شده، مى تواند ميزان انهدام ذخائر طبيعي را نشان دهد. براى ساختن يک خانه ا معمولی کمابیش دوازده درخت بلوط لازم بود. در وسطهای سدهٔ چهاردهم در انگلیس، برای ساختن کاخ ویندزور درختان سرتاسر یک جنگل را بریدند: تعداد دقیق بلوطهایی که برای این کار قطع شد ۳۰۰۴ بود. ده سال بعد، ۹۴۰ بلوط دیگر از جنگل کومبپارک انداخته شد و تعداد کل درختانی که فقط برای کاخ ویندزور قطع شده بود به ۳۹۴۴ رسید. روزنامهٔ تایمز لندن، در شمارهٔ ۲۱ اوت ۱۹۷۱ خود در مقالهای دربارهٔ آلودگی و مرگ جنگل شروود نوشت که «از جنگل رابین هود بیش از ۳۰۰ تا ۴۰۰ بلوط بیشتر نمانده است.»

بدین گونه، مردمان قرون وسطا محیط زیست خود را به نابودی میکشاندند و ذخایر طبیعی آن را به باد میدادند. پیامدهای این تاراج خیلی زود روشن شد. پیش از هر چیز، بهای چوب به دلیل کمیابی اش بالا رفت. در سدهٔ سیزدهم، در دوه در شمال فرانسه، چوب آن چنان کمیاب و گران بود که مردمان تنگدست برای دفن مردهٔ خود تابوت نمی خریدند و آن را اجاره می کردند. پس از مراسم تشییع جنازه و رفتن خویشاوندان، مرده را از تابوت بیرون می کشیدند و به همان صورت دفن می کردند و تابوت را پس می دادند. برای جبران کمبود برخی مواد اولیه نو آوری هایی لازم می شد و حل برخی مشکلات تازهٔ فنی ضرورت می یافت. کمبود الوار و تخته های پهن و دراز درودگران آن زمان را واداشت که شیوهٔ کار خود را تغییر بدهند و برای ساختن خانه های ثیر چوبی از تخته های کوتاه

استفاده کنند، و ویار دئونکور، معمار سرشناس سدهٔ سیزدهم، در طرحهایش نشان می داد که «چگونه می توان با تیرهایی به درازای فقط بیست یا آشش و نیم متر] پلی روی رودخانه بست» یا این که «چگونه می توان حتی با تختههای کوتاه خانه و برج ساخت.»

از همان سده های میانه کسانی در اروپا در اعتراض به انهدام جنگلها به زبان آمده بودند. گاهی حتی تدبیرهایی برای روبارویی با این مشکل اندیشیده شد که گاهی هم کارساز بود. دربارهٔ جنگل دین در انگلیس، در نخستین دهه های سدهٔ سیزدهم «مقامات سلطنتی چنین تصمیم گرفتند که استفاده از آن را به کوره های فلزکاری دربار منحصر کنند.» بعدها، در سال ۱۲۸۲، گزارشی دربارهٔ لطمه های ناشی از حضور ۶۰ کوره در این جنگل سلطنتی تهیه شد. در منطقهٔ دوفینهٔ فرانسه، نمایندگان ولیعهد بطور رسمی فلزکاران این منطقه را مسؤول انهدام جنگلها اعلام کردند و خواستار اتخاذ تدبیرهای جدی علیه فلزکاران و هیزمشکنان شدند.

در سال ۱۲۵۵، در جنگل ولینگتون انگلیس، دو کورهٔ آهکپزی به خاطر مصرف پانصد درخت بلوط در سال محکوم شناخته شدند. در ناحیهٔ کولمار فرانسه، در سدهٔ سیزدهم، فعالیت ارّه خانههایی که با نیروی آب کار میکردند ممنوع شد. در ناحیهٔ شل، استفادهٔ فیرمجاز از جنگلهای متعلق به یک صومعه از سال ۱۲۰۵ ممنوع و ضابطههایی برای آن تدوین شد. در ایتالیا، شهرداری مونتاگولوتو هر زمیندار را مجبور میکرد که سالی ده درخت بکارد. در انگلیس، برای پاسداری از جنگلهای بسیار گستردهٔ همگانی قانونهایی وضع شدکه مایهٔ ناخشنودی مردم بود. شاهان نورمان این قانونهایی وضع شدکه مایهٔ ناخشنودی برای نگهداشت شکارگاههای خودشان ساخته بودند. اما همین شاهان برای نگهداشت شکارگاههای خودشان ساخته بودند. اما همین شاهان درختان آن جنگلها رضایت میدادند. ریجارد اول، در سال ۱۱۹۰ که دخستین سال زمامداریاش بود، بابت فروش جنگلی که از کنت تا نخستین سال زمامداریاش بود، بابت فروش جنگلی که از کنت تا گیلدفورد امتداد داشت ۲۰۰ مارک از شوالیهٔ سوری دریافت کرد. در سال گیلدفورد امتداد داشت ۲۰۰ مارک از شوالیهٔ سوری دریافت کرد. در سال گیلدفورد امتداد داشت ۲۰۰ مارک از شوالیهٔ سوری دریافت کرد. در سال گیلدفورد امتداد داشت ۲۰۰ مارک از شوالیهٔ سوری دریافت کود ختان جنگل کولچستر

۱۹۰۰ مارک و پنج اسب تشریفاتی به شاه پیشکش کردند. در همان سال، اهالی کورنوای ۲۲۰۰ مارک و مردمان دوون ۵۰۰۰ مارک برای قطع درختان جنگل منطقه شان پرداختند. انهدام تدریجی جنگلها و گرانی چوب انگلیس را واداشت که از اسکاندیناوی چوب وارد کند و به جستجوی سوختی بپردازد که جانشین چوب بشود. در سال ۱۲۳۰، نخستین کشتی های حاصل کاج نروژی در بندر گریمسبی در شرق نخستین کشتی های حاصل کاج نروژی در بندر گریمسبی در شرق انگلیس پهلو گرفتند. در سال ۱۲۷۴، استاد درودگر کلیسای بزرگ شهر نورویچ انگلیس مجبور شد برای خرید تیرها و تخته های مورد نیازش تا شهر هامبورگ آلمان برود. سوخت تازه ای هم که برای استفاده به جای چوب پیدا شد زغال سنگ بود.

### کانهای زغالسنگ و آلودگی هوا

در انگلیس، زغالسنگ را ذغال دریا هم می نامند، زیرا اغلب از کنارههای استانهای ساحلی دورهام و نور ثامبرلند به دست می آید. در سال ۱۲۲۶ میلادی، در لندن کوچهای به نام «راستهٔ زغال دریا» وجود داشت که به «راستهٔ آهک پزان» هم معروف بود. صنایع آهک و آهن، و بعدها آبجوسازی و دباغی نخستین رشتههایی بودند که زغالسنگ را برای سوخت به کارگرفتند.

در آغاز، زغالسنگ از چاههای کم عمقی استخراج می شد که ژرفای آنها به ندرت به بیش از ۶ تا ۱۵ متر می رسید. در انگلیس، شبها رفتن به نیوکسل خطرناک بود، از بس در همه جا چاه و چاله کنده بودند. از همان سبه های میانه «محیط زیست» اروپا محیطی صنعتی بود. کار زغالسنگ خیلی زود رونق گرفت. رقابت بر سر بهرهبرداری از این ماده آن چنان گسترش یافت که در سال ۱۲۶۸ مردی را به خاطر آن که در جستجوی زغالسنگ در زیر خیابانی نقب زده بود جریمه کردند. کسانی به بار زغال کرجی ها دستبرد می زدند و دستگیر می شدند. صاحبان معدنها به سرعت شروتمند می شدند. در آمد شهر نیوکسل در آخرهای سدهٔ سیزدهم میلادی بسیار افزایش یافت. صدور زغالسنگ آغاز شد. شهر بروژ

(بلزیک) از سال ۱۲۰۰ میلادی از انگلیس زغالسنگ می خرید و می دانیم که در سال ۱۳۲۵، کشتی ای که از پونتواز فرانسه برای انگلیس گندم برده بود با بار زغالسنگ نیوکسل برگشت.

مصرف هر روزهٔ زغالسنگ رفته رفته جامعهٔ قرون وسطایی را با مسألهٔ آلودگی هوا درگیر کرد. نخستین کسی که از این مسأله صدمه دید، یا دستکم به زبان آمد، ملکه الثونور بود که در سال ۱۲۵۷ میلادی کاخ ناتینگهام را به شتاب ترک کرد، چون هوای دودآلود این شهر صنعتی آزارش می داد. از همان زمانها، دود زغالسنگ برای سلامت زیان آور دانسته می شد. باید دانست که چون زخال سنگ را از عمق بسیار کم استخراج می کردند کیفیت خوبی نداشت: بد می سوخت و بُخار چرب می پراکند و بوی خیلی بد می داد. تا سدهٔ شانز دهم، مردمان دارا هنوز برای گرم کردن خانه های خود چوب می سوزاندند. تنها زغال سنگ مرغوب از معدنهای فیرث فورث می آمد و شاهان اسکاتلند فقط از آن استفاده می کردند. زغالسنگی هم که از معدن آخن در آلمان استخراج می شد بیشتر در خانه های بورژواهای ثروتمند و اتاقهای کاخ شهرداری سوزانده مىشد.

#### مبارزه با ألودكي

در آخرین سالهای سدهٔ سیزدهم، شهر لندن دارای امتیازی ناخوشایند و بیسابقه شده بود: اولین شهر دنیا بود که با مشکل آلودگی هوا سروکار داشت. از سالهای ۱۲۸۵ و ۱۲۸۸ شکایتهایی در دست است که دربارهٔ آلودگی ناشی از کورههای آهکپزی بوده است. هیأتهایی برای بررسی مسأله تشکیل شد. در سال ۱۳۰۷، فرمانهای شاهانهای در ساوت وارک، ویینگ و ایست اسمیتفیلد انتشار یافت که استفاده از «زغال دریایی» را در کورههای آهکپزی ممنوع و متخلفان را جریمه میکرد. در این فرمانها چنین آمده بود: «در پی شکایت روحانیان و مقامات عالیرتبه ای که به دستور شاهانه مرتباً برای امور همگانی به لندن می آیند... پیرو اعتراضات اهالی شریف لندن، به عرض پادشاه رسید که در کورههای آهکپزی به جای هیزم و زغال چوب از زغال دریایی استفاده می شود... به دلیل استفاده از زغال مذکور بوی نامطبوعی در اطراف محل پراکنده و هوا آلوده و موجب ناخرسندی مقامات عالیرتبه و شهروندان و دیگر ساکنان محل می شود و به سلامت آنان آسیب می رساند. به نظر می رسد که این فرمانها نتوانست جلو استفاده از زغال سنگ را بگیرد. از آنجا که شکایت مردم همچنان ادامه داشت یک هیأت تحقیق مأمور شد «افرادی را که در شهر و حومهٔ آن زغال سنگ می سوزاندند پیدا و به شدت جریمه کند و اگر باز به تخلف ادامه دادند کوره هایشان را منهدم کند. این هیأت هم، مانند فرمانهای شاهانه، کاری از پیش نبرد و هوای شهر همچنان آلوده ماند. فرمانهای شاهانه، کاری از پیش نبرد و هوای شهر همچنان آلوده ماند. بانزدهم، انناس سیلویوس پیکولومینی، که بعدها پاپ پی دوم شد، دربارهٔ سفرش به اسکاتلند از جمله نوشت: «این سنگ را، که حاوی گوگرد یا ماده چربی است، به جای چوب می سوزانند که در این سرزمین یافت نمی شود.»

این «بدنامی» زغالسنگ همچنان ادامه داشت. چنان که در سدهٔ شانزدهم، سورانتزو سفیر ونیز در انگلیس در گزارشی دربارهٔ این کشور نوشت: «در شمال و در مناطق اسکاتلند، نوعی خاک یافت می شود که مانند زغال چوب می سوزد. آهنگران از آن استفاده می کنند و شاید اگر بوی بدش نبود از آن بیشتر استفاده می شد، زیرا گرمای بسیار تولید می کند و ارزان است.» در سال ۱۵۷۸ شرکت آبجوسازان لندن بر آن شد که در آن دسته از کارگاههایش که نزدیک کاخ وست مینستر بودند به جای زغال سنگ از چوب استفاده کند زیرا به نظر می رسید که اعلیحضرت از بو و دود زغال سنگ ناخر سند باشد.

یکی از تاریخ نگاران نوشته است: «حتی در اواخر دورهٔ ملکه الیزابت، خانمهای نجیبزاده یا به اتاقی که در آن زغالسنگ میسوخت نمی گذاشتند. لب به خوراکی که با این سوخت بخته شده بود نمی زدند. اما استفاده از زغالسنگ در خانواده های نه این چنین ناز ک طبع بسیار معمول بود. آنچه شکسپیر از زبان میسترس کویکلی [در «هنری جهارم»]

می گوید از این رسم حکایت می کند: «در چهارشنبهٔ عید گلریزان بود که با من عهد بستی، سر جامی از نقرهٔ زراندود، کنار میز گرد اتاق «دلفین» ام، کنار آتشی از زخال دریایی ... » همانگونه که بوی زخال سنگ بینی های برازنده را می رنجاند، صدای مرتبط با این ماده هم مایهٔ آزار گوشهای حساس می شد. سروصدای کرکنندهٔ کورهها و سندانهای آهنگران بسیاری از مردمان روستاها را به جان می آورد. شاعر گمنامی از سدهٔ شانزدهم، که سروصدای آهنگران از خوابش پرانده بود، ناخرسندیاش را در شعری با این مضمون بیان می کرد:

آهنگر خیس از عرق و سیاه از غبار، با آوای ضربههایش هوش از سرم میبرد. شب آرام، بدرود! دیگر همه جا پر از هیاهوی شاگردان است. کارگران، خسته و پشتخمیده، فریاد می زنند: زغال، زغال! به صدایی که چشمان را از کاسه بیرون می جهاند داد مى زنند: هوب، هوب! هاب، هاب! تف مى اندازند، قهقهه مىزنند، سرتاسر شب ور مىزنند. دندان به هم مىسايند، لب میگزند، ناله میکنند. با پتکهای سنگین آتش کوره را به هم مى زنند. سر تا پا چرم گاوميش پوشيده، پيگيرانه بر آهن سرخ می کوبند، و در پیرامون انبرهای گداخته شان اخگر و براده مي براكنند. هه، ها، هه، ها، نفس نفس مي زنند. چگونه مي توان دانست که در سرشان چه می گذرد. آوای گزندهٔ ابزار استاد آهنگر با هیاهو در می آمیزد: تق تق، تق تاق، تق تاق...

خدا لعنتتان كند اى برهم زنندگان خواب شبهاى ما.»

#### أب أشاميدني

نه فقط سروصدا و آلودگی هوا، که مسأله آلودگی آب هم بود. بیش از همه، تقصیر به گردن کشتارگاهها و کارگاههای چرمسازی بود. شهرداری ها همواره می کوشیدند کشتارگاه و دباغخانه (و همچنین گورستان) را از حصار شهرها بیرون و درکنارههای پایین رود مستقرکنند. همان گونه که راثول دپرل، نویسندهٔ سدهٔ چهاردهم نوشته است، هدف از

این کار مبارزه با «کثافات و بوهای زننده» بود. پارلمان پاریس در روز ۷ سپتامبر ۱۳۶۶ حکم کرد که کشتار و قطعه قطعه کردن احشام از آن پس در کنارهٔ پایین رود انجام شود، حال آنکه تا پیش از آن در همه جا می شد. بدون شک صدور چنین حکمی لازم بود زبرا مصرف سالانهٔ این شهر به ۲۵۰ هزار چارپا می رسید. چنین تخمین زده می شود که در سال ۱۲۹۳ میلادی در شهر پاریس ۱۸۸۵۲۲ گوسفند، ۱۱۶۶ گاو، ۱۹۶۰ گوساله و ۳۰۷۸۴ خوک کشته شده است. از همین رقمها می توان به سادگی فهمید که آب رود سن تا چه حد آلوده می شده است!

برای محدود کردن آلودگی این رود، مقامات پاریس نه تنها بر آن شدند که کشتار احشام در داخل شهر را هر چه محدودتر کنند، بلکه همچنین کوشیدند فعالیت سازندگان چرم و پوست را کاهش دهند. در سال ۱۳۹۵، نمایندگان شاه در شهرداری پاریس کوشیدند چرمسازانی را که در کنارههای رودخانه در داخل شهر فعالیت داشتند به رفتن به پایین رود وادار کنند، زبرا آب لازم برای ساکنان کنار رودخانه و محله و کاخ لوور را آلوده میکردند.» دلیل آنکه چرمسازی آب رود را آلوده میکند این است که برای ساختن چرم، یک سلسله عملیات شیمیایی براساس آهک و جوهر مازو بر روی پوست انجام میدهند. فضولات کارگاه چرمسازی، یعنی آب همراه با مجموعهٔ خون لخته شده و چربی و پوست و گوشت گندیده و پشم و اسید و آهک، بوی بسیار زنندهای دارد. اما در و گوشت گندیده و پشم و اسید و آهک، بوی بسیار زنندهای دارد. اما در

در سال ۱۴۲۵ در شهر کولچستر انگلیس، آبجوسازان شکایت داشتند از اینکه چرمسازان آب لازم برای ساختن آبجو آنان را آلوده میکردند. در آن زمان هنوز از واژهٔ «آلودگی» استفاده نمی شد، بلکه «فساد» را به کار میگرفتند. در گزارش مربوط به شکایت آبجوسازان چنین آمده است: «فساد رودخانه به حدی رسیده است که حتی ماهی ها را نیز میکشد. بسیاری از آبجوسازان شهر، که از این آب برای ساختن آبجو استفاده میکنند، زبان به اعتراض گشودهاند. فساد آب رودخانه نتیجهٔ فعالیت برخی چرمسازان و پشم فروشان است که باکار خود ماهیها

را مسموم می کنند و به مردمان شریف شهر زیان می رسانند. با خواندن این گزارش قرون وسطایی، این احساس به خواننده دست می دهد که در حال خواندن گزارش دربارهٔ آلودگی دریاچهٔ اربه در امریکا یا رود راین در آلمان امروز است! در بایگانی های شهر مارسی فرانسه سندی است که نشان می دهد مقامات شهر داری مسیر رودخانهٔ ژاره را برگر دانده بودند تا به باغهای حومهٔ شهر و چرمسازان آنجا آب برسانند. در سال ۱۲۵۳، در جریان تجدیدنظر در مقررات شهر داری، به اعضای انجمن شهر سفارش شد که مراقب باشند تا مبادا آبی که بدین گونه مورد استفاده قرار می گرفت به بندرگاه ریخته شود.

نخستین قانون مبارزه با آلودگی در سطح ملی در سال ۱۳۸۸ میلادی توسط پارلمان انگلیس در کمبریج وضع شد. این قانون هم آلودگی هوا و هم آلودگی آب را در نظر داشت. به موجب آن، هیچ زبالهای نباید در رودخانه یا در خیابانها ریخته می شد. بلکه باید آن را به خارج از شهر می بردند، «وگرنه، هوا به تدریج فاسد و مسموم می شد و بسیاری بیماری های سخت و واگیر هر روزه شیوع می یافت.» همچنین، در همین قانون از شهروندان خواسته می شد که در صورت خودداری مقامات شهرداری از اجرای مفاد آن، به مقامات سلطنتی شکایت ببرند تا بدین وسیله متخلفان مورد پیگرد قرار گیرند.

این گونه قانونها و مقررات چه کارساز بود و چه نبود، مردمان قرون وسطا اغلب ترجیح می دادند که برای فرونشاندن عطش خود از آب سالم چاه استفاده کنند. در این راه، یا به مرمت آبگذرهای باستانی رومی می پرداختند که در حال ویرانی بودند گاهی خود نیز چنین آبگذرهای می ساختند یا این که آب را با مجراهای زیرزمینی از فاصلههای دور به شهر خود می رساندند. در سال ۱۶۷، در حدود یک قرن پس از غلبه نورمانها، راهبان دیر وابسته به کلیسای کانتربری در املاک بسیار ترمانها، راهبان دیر وابسته به کلیسای کانتربری در املاک بسیار آبخیزی که به عنوان وقف دریافت داشته بودند یک شبکه بسیار پیچیدهٔ آباری ساختند که خوشبختانه نقشهاش به دست ما رسیده است. آب از آب از آب از یک راه زیرزمینی به حصار دیر وارد می شد، سپس به صورت چند

انشعاب درمی آمد و به درمانگاه، ناهارخانه، انبار، آشپزخانه، نانوایی، آبجوسازی، مهمانسرا و گرمابهٔ دیر آب می رساند. آبراه ویژهای برای اتاق اسقف دیر کشیده شده بود تا آب انباری را برای مصرف شخصی او پر کند. برای پاک کردن آبریزگاهها نیز از آبی استفاده می شد که از آبراه اصلی منشعب می شد.

#### پاکیزگی بدنی

پاکیزگی فقط ویژهٔ اسقفها نبود. آلودگی قرون وسطایی نظافت قرون وسطایی را هم ایجاب می کرد. اسناد بسیاری که از آن زمان به جا مانده است از وجود گرمابهها و آبریزگاههای همگانی و خصوصی حکایت دارد و نشان می دهد که شرایط بهداشت در سده های دوازدهم و سیزدهم نسبتاً خوب بوده است. اما متأسفانه، نابسامانی برخی از گرمابههای همگانی و کارهای ناشایستی که در آنها می شد رفته رفته مقامات را نگران کرد و در نتیجه نظافت بدنی از رواج افتاد. همه میدانند که در همین نزدیکیها، یعنی در سدهٔ هفدهم، در کاخی به عظمت کاخ ورسای عملاً هیچ حمامی ساخته نشده بود و آبریزگاهی هم در آن وجود نداشت، در حالی که در سدهٔ سیزدهم میلادی در شهر پاریس دستکم سی و دو گرمابهٔ مختلط یافت می شد. در سندی مربوط به سال ۲۶۸، اتین بو آلو، شهردار پاریس، دارندگان گرمابههای همگانی را هم در اساسنامهٔ حرفههای شهر آورده است. در این سند به گرمابه داران اجازه داده می شود دو ورودیه از مشتریان بخواهند: یکی به بهای ۲ دنیه برای حمام بُخار و دیگری به بهای ۴ دنیه برای استحمام با آب گرم در لاوک. از جملهٔ لوازم خانه در این زمان یکی هم پارچهٔ ویژهای است که مانع فرورفتن تراشههای لاوک چوبی به تن آدم می شده است. گرمابه داران این حق را دارا بودند که در صورت افزایش بهای سوخت، زغال یا چوب، نرخهای خود را بالا ببرند. همچنین، وظیفهٔ آنان بود که برای حفظ وجههٔ مؤسسه خود از ورود جذامیان و افراد مشکوک به آنها جلوگیری کنند. از این گذشته، گرمابه نباید به صورت روسبی خانه یا عشرتگاه درمی آمد. جالب

94

است که واژهٔ wstew که در انگلیسی قدیم به معنی گرمابه بود، امروزه مرادف روسپیخانه است. مینیاتورهای این دوره به خوبی نشان می دهد که حمام جایی بوده است که زنان و مردان در آنجا با هم گل می گفتند و گل می شنیدند، چیز می خوردند و خوش می گذراندند. در آن زمان رسم بود که از دوستان خود در حمام خانه، که معمولاً کنار اتاق خواب قرار داشت، پذیرایی کنند.

در سندی که شهر دار پاریس اساسنامهٔ گرمابه داران را نیز در آن آورده است، چند سطری که بعدها بر آن افزوده شده است حاکی است که مقامات شهر مخالفتی با پاکیزگی ندارند بلکه با عشقبازی و آمیزش مردان و زنان در گرمابه های مختلط مخالفند. از آن پس، گرمابه داران باید تصمیم می گرفتند که حمامشان زنانه، یا مردانه باشد و گرمابهٔ مختلط مجاز نبود، مقابله با بی نظمی فزایندهٔ گرمابه ها رفته رفته آنها را با مشکلات مالی رویه رو کرد و یکی پس از دیگری به تعطیلی کشاند. مثلاً، بهای اجارهٔ «حمامهای نو» در شهر پروون، در سال ۱۳۰۹ دویست و نه لیور، در سال ۱۳۱۵ صد لیور، و در سال ۱۳۲۰ فقط شصت لیور بود. بدین گونه بود که در جامعهٔ قرون وسطایی پاکیزگی از رونق افتاد.

## وضعيت كارگران

حق ناشناسی است اگر از انقلاب صنعتی سده های میانه سخن بگوییم و به گردانندگان آن اشاره نکنیم. انگیزهٔ افزایش تولید موجب می شد که در سده های میانه، در رابطه با کارگران سیاستهای مختلفی بر پایهٔ موازنهٔ قدرت به کار گرفته شود. امتیازهایی که به کارگران معدن داده میشد به نحو بارزی در تخریب محیط زیست مؤثر بود و اغلب با تدبیرهای عاقلانه ای که برای جلوگیری از این تخریب اتخاذ می شد تضاد داشت، زیرا درآمد قابل ملاحظهٔ بهره برداری از معدنها، دادن برخی امتیازها به کارگران و تشویق آنان را توجیه می کرد.

### حقوق و امتیازهای کارگران معدن

در واقع، معدنکاران می توانستند در هر کجا، به استثنای گورستانها و باغها و جالیزها و جادههای اصلی، نقب بزنند و مواد کانی جستجو کنند، حق داشتند مسیر رودخانهها را برگردانند و برای نیاز معدن خود درختان جنگل اطراف آن را قطع کنند، حتی اگر چوب و درخت کمباب بود. اما آنان اغلب پا از حد خود فراتر می گذاشتند و اعتراض خیلی کسان را برمی انگیختند. از جمله به آنان خرده گرفته می شود که زمینهای کلیسا و اراضی قابل کشت را می کندند و گاهی حتی با برگرداندن جویبارها زمینهای زیرکشت را به آب می بستند. در سال ۱۳۶۱ زمینداری به نام جان تربووس شکایت کرده بود که «... اخیراً بیش از شصت معدنکار در جستجوی قلع به زمینهای او در کورنوای که گندم، جو، دوسر، لوبیا و

نخود بی نظیری از آنها به دست می آید حمله کردند، جویباری را برگرداندند و چنان وضعی به وجود آوردند که از کشتزارها و خاک حاصلخیز آنجا چیزی جز سنگ و کلوخ به جا نمانده است.» این نوع شکایتها به ندرت به نتیجهای می رسید، زیرا تیول داران اروپایی، به ویژه در ارویای مرکزی و انگلیس، امور مربوط به معدنکاران را به سازمانی مستقل از مقامات محلی سیرده بودند که توسط خود معدنکاران اداره می شد و مقامی به نام «برگ مایستر» در رأس آن قرار داشت. معدنکاران دادگاهی مخصوص به خود داشتند که ۱۲ یا ۱۴ معدنکار آن را اداره می کردند. این مانع از آن می شد که مقامات محلی در مسایل و مناقشات آنان دخالت كنند و در نتيجه توليد به خطر بيفتد و بازده معدنكاران كم شود. این رسم به انگلیس هم رفت و در مراکز بزرگ معدنی این سرزمین، در معدنهای سرب دریی، آلستون مور و مندیب هیلز، در معدنهای سلطنتي نقرهٔ دوون، در معدنهاي آهن جنگل دين همه جا دادگاههاي ويژهٔ معدنکاران یافت می شد که رباست آن را فردی با عنوان برماستر یا بارماستر به عهده داشت.

معدنکاران از پرداخت مالیاتهای معمولی و برخی عوارض دیگر، و از سربازی معاف بودند. امتیاز زمینهایی با مشخصات و اندازههای دقیق به آنان داده می شد. هر چه در این زمینها می یافتند تا ابد مال آنان بود، حق معامله دربارهٔ آن را داشتند و پس از آنان به فرزندانشان به ارث می رسید. در آلمان امتیازی از این بیشتر نیز به معدنکاران داده می شد: شهرهایشان، اگر آباد و فعال بود؛ عنوان «شهر معدنی» به خود می گرفت و از موقعیت [حقوقی] شهرهای آزاد برخوردار میشد. شهرهای فرایبرگ، گوسلر، ایگلاو، کوتنبرگ و یواخیمستال از این جمله بودند. ساکنان «آزاد» این شهرها، گذشته از امتیازات ویژهٔ خود این را نیز داشتند که از قیمومت اتحادیه های صنفی آزاد بودند و از امکاناتی که شهر داری های محلی در اختیارشان می گذاشتند بهتر استفاده می کردند. از جمله می توانستند این امکانات را برای ساختن آبجو و پختن نان به کار بگیرند و کالاها و وسایلشان را رایگان حمل کنند. یکی از قدیمی ترین آیین نامه های مربوط به کار معدن، سندی دربارهٔ مقررات معدن ایگلاو در سرزمین بوهم است که چند مادهٔ آن را در زیر می آوریم:

به نام خدا، آمین. ما، ونسسلاس، شاه بوهم و موراویا به لطف پروردگار، بدین وسیله ضمن سلام به هر آن کس که این نوشته را بخواند، مقرر میداریم (...)

مادهٔ ۲ ـ در هر كجاكه يك معدن قابل بهرهبردارى كشف شود، در هر كجاكه معدنى مورد بهرهبردارى قرار گيرد، به مقدار ۴/۵ لهن از «سقف» رگه و يك لهن از عرض و عمق آن متعلق به معدنكار خواهد بود.

مادهٔ ۳ ـ هر کس معدن تازهای کشف کند هفت لهن متعلق به او، یکی متعلق به شاه و یکی از آن اهالی بورگ (بورژواها) خواهد بود. جویندگان معدن هفت شیلینگ به مأموران اندازه گیری خواهند یر داخت.

مادهٔ ۵ ـ اگر کسی در حال کار در نقب به رگهٔ تازهای بربخورد، هفت لهن از رگهٔ تازه از آن او خواهد بود.

ماده ۷ ـ اگر معدن شناخته شده ای متروک بماند، این امر شش یکشنبهٔ پیاپی اعلام خواهد شد تا صاحبان آن بهره برداری از معدن را از سرگیرند. اگر پس از یکشنبهٔ ششم کار در معدن از سرگرفته نشود، قضات معدن به آنجا مراجعه خواهند کرد و در صورت ادامهٔ تعطیل آن را به کس دیگری اجاره خواهند داد.

ماده ۱۵ - اگر کسی (...) با توافق قاضی و هیأت منصفه (...) کندن نقبی را شروع کند و در این ضمن معدنکار دیگری، پیش از او، در خارج از ۳/۵ لهن حق خود در آن نقب به رگهای از فلز برسد، این امر باید به اطلاع شهود رسانده شود و هفت لهن از آن نخستین کسی خواهد بود که رگه را کشف کرده است.

ماده ۱۶ ـ همچنین مقرر می داریم که هر کس معدن تازه، یا رگه تازه، یا فلز کشف کند باید پیش از هر چیز آن را به اطلاع قاضی و سرپرست معدن برساند. هیچکس حق ندارد به فاصلهٔ کم تر از یک لهن پیش یا پس از او به کاوش بپردازد. هر کس این قاعده را نادیده بگیرد حق خود را از دست خواهد داد و همهٔ حقوق شخص یابنده محفوظ خواهد بود.

مقررات دیگری، مربوط به معدنکاران فرایبرگ، کوتنبرگ و شمنیتز نیز به دست ما رسیده است. به نظر میرسد که الگوی تقریباً همهٔ این آیین نامه های معدنی قرون وسطایی مقررات معدنی گوسلار بوده باشد. این آیین نامه از شمال تا سوئد، از شرق تا منطقهٔ ساکس (فرایبرگ) و از جنوب تا مجارستان رفته و مورد اقتباس قرار گرفته بود. این احتمال وجود دارد که از طریق تیرول و کوتنبرگ تاکرت نیز رفته باشد. از برخی شواهد چنین به نظر می رسد که این آیین نامهٔ کهن بر برخی قوانین معدنی ایتالیا و فرانسه نیز تأثیر گذاشته است.

#### حقوق و امتیازهای قلعکاران

در مورد معدنهای قلع، چنین به نظر میرسد که معدنکاران آلمانی از دیگران و به ویژه انگلیسی ها تأثیر گرفته باشند. در واقع، معدنهای قلع دوون و کورنوای انگلیس از عصر مفرغ شناخته شده بودند. برخی پژوهشگران، سرزمین کاسیترید را که به گفتهٔ تاریخنویسان باستان فنیقی ها از آنجا قلع می آورده اند همین کورنوای می دانند. از زمانهای بسیار قدیم از معدنهای این منطقه بهره برداری می شد و معدنکاران انگلیسی به کاردانی شناخته شده بودند، و برخی از اینان که به سرزمین های معدنی ژرمنی مهاجرت کردند بر آیین نامه ها و رسوم حرفه ای آنجا تأثیر گذاشتند. ماتیو پاریس، وقایع نگار سدهٔ سیزدهم، کشف چند معدن در آلمان در سال ۱۲۴۲ را به یک معدنکار اهل کورنوای نسبت می دهد.

در سدههای میانه، از ترکیب قلع و مس برنزی میساختند که از آن برای ساختن ناقوس کلیسا، و بعدها توپ، استفاده می شد؛ آلیاژی از قلع و سرب نیز در ساختن ظرفهایی به کار گرفته می شد که یکی از کالاهای صادراتی انگلیس بود. بهرهبرداری بسیار سودآور کانهای قلع در میان سالهای ۱۱۵۶ و ۱۱۷۱ به اوج خود رسید، یعنی از ۷۰ تن به ۲۵۰ تن افزایش یافت. در سال ۱۱۹۸، ربچارد شاه انگلیس، با توجه به سود سرشار قلعکاران بر آن شد که حرفهٔ آنان را تجدید سازمان دهد. از این رو، برای بهتر کردن بازدهٔ معدنکاران شرایط بهتری را برای آنان مقرر کرد و در این راه از توصیههای فنی کارشناسانی که از میان خود معدنکاران برگزیده شده بودند استفاده کرد. در سال ۱۲۰۱، شاه جان در ادامهٔ همین سیاست مقرر داشت که «حق قدیمی معدنکاران همچنان محفوظ است که در جستجوی قلع زمین را در هر کجا و در هر زمان، آزادانه و بدون ممانعت هیچ مقامی، بکنند، حتی اگر تپهها و زمینهای متعلق به دیرسالار و اسقف و كنت باشد... همچنين حق أنان است كه بدون آسيب زدن به جنگلها چوب و هیزم لازم برای کورههای خود را گرد آورند و همانگونه که از قدیم رسم است در صورت لزوم مسیر رودخانه ها را تغییر دهند.» به موجب همين حكم، استقلال كامل معدنكاران نسبت به دادگاهها و قضات محلی تضمین می شد و آنان تنها در برابر دادگاههای ویژهٔ خود و مقامات آنها مسؤول بودند: «... همچنین مقرر می داریم که فقط نمایندهٔ قلع كاران يا كارگزاران او صلاحيت محاكمه كارگران معدن را دارند ... » اين آیین نامه، که با صنعت معدنکاری بسیار مساعدت داشت، نتایجی بسیار خوب به دنبال آورد. میزان تولید قلع از ۵۰۰ تن در سال ۱۲۱۲ به ۶۰۰ تن در سال ۱۲۱۴ و ۷۰۰ تن در سال ۱۲۳۷ افزایش یافت. با افزایش تولید میزان مالیات نیز بالا رفت به نحری که در سال ۱۲۱۴ مقدار آن به ۷۹۹ لیور رسید. برای دانستن اهمیت این رقم کافیست بدانیم که درآمد سالانهٔ دو دوکنشین کورنوای و دوون روی هم بیشتر از ۵۰۰ لیور در سال نبود. در سال ۱۳۰۶ میلادی، رقم مالیات به ۱۷۲۶ لیور رسید. گذشته از این درآمد قابل ملاحظه، دیوان شاهی از حق اولویت در خرید قلع

معدنهای دو دوکنشین نامبرده نیز برخوردار بود.

امتیازهایی که به معدنکاران داده می شد مایهٔ ناخرسندی فئودالها بود، زبرا رعیت ترجیح می داد معدنکار بشود و بدین گونه از موقعیت حرفهای بسیار مساعدتری برخوردار باشد. اما اعتراض اربابان به جایی نرسید: معدنکاران همهٔ امتیازهای خود را حفظ کردند و حتی گاهی از آنها سوءاستفاده هم می کردند. بدین گونه بود که در سال ۱۳۱۸، از گزارشهای یک هیأت تحقیق چنین برآمد که معدنکاران دوون گهگاه «... کارگزاران شاه را می گرفتند و کتک می زدند و زندانی می کردند و برای آزادکردنشان باج می گرفتند.»

#### كارگران بافنده

وضعیت ممتاز معدنکاران قرون وسطا به نحو شگرفی با موقعیت کارگران صنعت بزرگ بافندگی این دوران تفاوت دارد. معدنکاران مردمانی آزاد بودند حال آن که کارگران بافندهٔ شهرهای صنعتی فلاندر یا ایتالیا به معنی واقعی زحمتکشان بردهٔ یک نظام سرمایه داری بودند. در این نظام، سرمایه و کار کاملاً از هم جدا شده بودند و کارگر که از بازار کار واکنده شده بود، جز کارفرمایی که دستمزد او را می پرداخت کس دیگری را نمی شناخت.

تا نیمهٔ دوم سدهٔ سیزدهم، صنعت بافندگی اروپای غربی در فلاندر، در شهرهای پرجمعیت فلامان ایپر، گان و بروژ (همه در بلژیک امروزی)، و در شهرهای آراس، سنت اومر و دوه فرانسه متمرکز بود. این صنعت به پشمی وابسته بود که انگلیسیها، بهترین پرورندگان گوسفند اروپا در آن زمان، صادر می کردند. در نتیجه، صنعت بافندگی مراکز نامبرده با چندین بحران اجتماعی اقتصادی درگیر شد. کارگزاران این صنعت هر سال برای خرید پشم به انگلیس می رفتند. اما به دلیل تغییر شرایط اقتصادی، پشم انگلیسی هرچه کمیاب تر و گران تر می شد. پارلمان وست مینستر برای افزایش درآمد شاه ادوارد اول مالیاتی را بر پشم وضع کرد و در سال افزایش درآمد شاه ادوارد اول مالیاتی را بر پشم وضع کرد و در سال افزایش درآمد شاه ادوارد اول مالیاتی را بر پشم عوارض گرفته شد. این

عوارض، که در آغاز برای هر کیسه پشم ۷ سو و ۶ دنیه بود تا پیش از پایان همان قرن بسیار افزایش یافت. در آغاز سدهٔ چهاردهم، به دلیل کاهش ارزش پول باز هم بر بهای پشم افزوده شد.

اما آنچه بیش از همه بر صنعت بافندگی فلامان ضربه زد تحریم صدور پشم بود که ادوارد اول از سال ۱۲۹۶، به خاطر مناقشه با شاه فرانسه، مقرر داشت. این مجازات اقتصادی همهٔ فعالیتهای صنعت بشمبافی را تعطیل کرد و بیکاری و فقر به دنبال آورد. گرسنگی ناشی از بیکاری کارگران پشمباف به ویژه در سال ۱۲۹۷ بسیار فاجعه آمیز بود. دسته های کارگران در جستجوی خوراک به روستاها هجوم بردند. استراتژی اقتصادی ادوارد اول به هدف رسید: کنت فلاندر به مخالفت با شاه فرانسه برخاست و یک پیمان اتحاد با انگلیس امضا کرد. ناآرامیهای اجتماعی آخرین سالهای سدهٔ سیزدهم از این هم وخیمتر بود. کارگران به شورش علیه سرمایه دارانی برخاستند که صنعت بافندگی را زیر سلطه خود گرفته و در شهرداریها قدرت سیاسی را قبضه کرده بودند. نخستین اعتصابی که خبرش را داریم در سال ۱۲۴۵ در دوه اتفاق افتاد و سپس به طور مرتب تكرار شد. در سال ۱۲۷۴، بافندگان و بافته مالان شهر گان همه با هم این شهر را ترک کردند و به دوکنشین برابان در همسایگی رفتند. بزرگ ترین جابه جایی جمعیت از این نوع، در سال ۱۲۸۰ دیده شد. در تابستان این سال، کارگران بافندهٔ ایبر، و سپس همکارانشان در بروژ و دوه دست به اسلحه بردند. کشتار و غارتی که آنان کردند موجی از سرکوب به دنبال آورد. کارگران از شهر رانده یا مجبور به مهاجرت شدند. به انگلیس رفتند که صنعت بافندگی در آنجا در رونق بود، یا به ایتالیا که برای کارگران متخصص تسهیلات مالیاتی قائل می شد. در سال ۱۲۷۱ هنری سوم مقرر داشت که «همهٔ کارگران بافنده، زن یا مرد، از فلاندر یا جاهای دیگر، مى توانند با اطمينان كامل به كشور ما بيايند و به بافندگى مشغول شوند.» از این گذشته، به فرمان او این کارگران تا پنج سال از پرداخت مالیات معاف بودند.

در سدههای دوازدهم و سیزدهم، انگلیس به حالت یک کشور در حال

توسعه از مهم ترین مادهٔ اولیه خود یعنی پشم به گونهای گسترده و منظم بهرهبرداری میکرد. در مقابل، فلاندر در زمرهٔ کشورهای پیشرفتهٔ صنعتی آن زمان بود. در سده های بعدی این وضع دگرگون شد و انگلیس در رأس صنعت بافندگان جهان قرار گرفت. دلایل این تحول را باید در سدهٔ سیزدهم و در عوارض صادراتی جستجو کرد که موجب میشد صنعتگران انگلیسی پشم را به بهایی ارزانتر از رقیبان فلامان خود بخرند، و نیز در خیل کارگران متخصصی که به انگلیس مهاجرت میکردند و همچنین استفاده از شیوهها و ابزارهای انقلابی مانند آسیای پارچهمالی که در فصلهای پیشین به آن اشاره شد و چرخ ریسندگی. اختراع این دو وسیله بازده کار را بسیار بالا برد بی آنکه افزایش بازوی کار را ایجاب کند. ارقام صادرات سالانهٔ پارچه و پشم انگلیس در این زمینه بسیار گویاست: میزان صدور پشم پیاپی کاهش می یابد و در همان حال صدور پارچه بیشتر و بیشتر می شود. در آغاز سدهٔ چهاردهم، انگلیس سالانه ۳۵ هزار عدل پشم صادر می کرد. در پایان این سده، صدور پشم به ۱۹ هزار عدل و از میانهٔ سدهٔ پانزدهم به فقط ۸ هزار عدل رسیده بود. در مقابل، صدور پارچه از حدود ۴ هزار تخته در سالهای ۴۸-۱۳۴۷ به ۱۶ هزار در سال ۱۳۶۰ و ۵۴ هزار در پایان سدهٔ پانزدهم افزایش یافت.

صنعت بافندگی فلامان، که بسیار سازمان یافته بود، در آخرین سالهای دههٔ سیزدهم میلادی رو به انحطاط رفت. آهنگ این انحطاط هنگامی شتاب گرفت که بانکداران ایتالیایی، و به ویژه فلورانسی، به بازار پشم انگلیس دست انداختند. ایتالیایی ها همهٔ ذخایر و همهٔ قدرت مالی تازه یافته خود را به کار گرفتند تا کنترل بازار این مادهٔ اولیه بسیار مهم آن زمان را به دست بگیرند. موفقیت بانکداران فلورانسی نتیجهٔ استفاده از شیوههای مدرن و کارساز در مبادلات بازرگانی و بهره جویی از فنون تازهٔ بانکداری و مدیریت بود. از جملهٔ این نوآوری ها کاربرد حواله های قابل پرداخت در خارج از کشور بود که به کار مسافران، روحانیان و بازرگانان می آمد، و نیز استفاده از حواله های ارزی غیرقابل انتقال و حسابداری به شیوهٔ دوبل.

برادران فرسکو بالدی (که در فصل دوم از آنان سخن گفتیم) امتیاز بهرهبرداری از معدنهای دوون انگلیس را از شاه این کشور گرفتند. ایتالیایی های دیگری با نامهای باردی و بروتزی، که مأمور دریافت مطالبات شرعی پاپ و مقیم انگلیس بودند، مبالغ کلانی به خزانهٔ انگلیس وام مىدادند، محصول پشم صومعه هاى سيسترسى را يک يا دو ساله پیش خرید می کردند و در همه جا خریداران فلامان را که با سرمایههای محدود یارای رقابت با ایتالیاییها را نداشتند پس میزدند. بدین گونه، پشم بسیار مرغوب انگلیسی رفته رفته از بازارهای فلامان دور ماند و به بازار فلورانس سرازیر شد. آثار اقتصادی این تحول بسیار زود در صنعت بافندگی فلورانس پدیدار شد. تا نیمه دوم سدهٔ سیزدهم میلادی، فلورانس بیشتر پارچه های ارزان تولید می کرد که از پشم نامرغوب بود، و تخصص بافندگان این شهر بیشتر در رنگرزی و پرداخت پارچههای زمختی بودکه به کشورهای شمال اروپا صادر می شد. سپس، تولید پارچهٔ بسیار مرغوب در این شهر گسترش یافت که در آغاز سدهٔ چهاردهم به اوج خود رسید. در سال ۱۳۲۸ میلادی، فلورانس سالانه ۸۰ هزار تخته پارچه تولید می کرد که بیش از ۱۰ هزار تختهٔ آن صادر می شد.

(بانکداران، بازرگانانی که از شیوههای سرمایه داری استفاده می کردند، اکثریت ۳۰ هزار کارگر صنایع بافندگی فلورانس را بردهوار در خدمت خود داشتند و برای آنان هیچگونه حق حرفهای و سیاسی قائل نبودند. صاحبان صنایع در سدهٔ پانزدهم به همان اندازه بیرحمانه از کارگران بهره کشی می کردند که در سدهٔ نوزدهم از پرولتاریای اروپا و امریکا می شد. آرنولد هاوزر در کتاب تاریخ اجتماعی هنر می نویسد: «افزایش تولید موجب بهره کشی هر چه شدید تر از بازوی کار، تقسیم هر چه بیشتر کار و مکانیکی شدن شیوههای تولید شد؛ این فقط به معنی کاربرد ماشین نبود، بلکه همچنین کار کارگر را غیرشخصی می کرد و اهمیت و ارزش او را فقط بر منبای بازده او مشخص می ساخت. فلسفهٔ اقتصادی عصر تازه را هیچ چیز بهتر از این برداشت مادی مشخص نمی کند که انسان را بر مبنای تولید و تولید و تولید را بر مبنای ارزش کالایی اش می سنجد. یعنی، در یک کلمه،

کارگر را تکهٔ سادهای از دستگاه پیچیدهٔ سرمایه گذاری، درآمد مالی، خطرات درآمد و افت بهره، سرمایه و تعهدات مالی می داند کا

تقسیم کار به اوج خود رسید: تولید یک قواره پارچه ۲۶کار متفاوت را ایجاب می کرد که هر کدام به عهدهٔ یک کارگر متخصص بود. کار زنجیرهای، به صورتی که در سدهٔ بیستم متداول است، کارگر را به صورت چرخ ساده ای از یک ماشین بزرگ در می آورد و حتی این امکان را از او می گیرد که فراوردهٔ کارخانه، یعنی ثمرهٔ کار خود را، ببیند. بافندگان فلورانسی هم به همین گونه دچار «از خود بیگانگی» بودند، به ویژه که کارفرمایان به آنان اجازه نمی دادند عضو اتحادیه های کارگری بشوند. ترس کارفرمایان فلورانسی از اتحادیه های کارگری کاملاً بجا بوده زیرا که بخش عمدهٔ قدرت این سرمایه داران از اتحادیه ها و انجمن های مشابهی ناشی می شد که برای خودشان ساخته بودند.

کارخانه داران فلورانسی سدهٔ چهاردهم، برای مهار کردن پرولتاریای شهری اغلب به همان شیوه هایی دست می یازیدند که کارفرمایان فلامان در سدهٔ سیزدهم و صاحبان صنایع انگلیس در سدهٔ نوزدهم به کار می گرفتند. از جمله، از شیوهٔ پرداخت جنس به جای پول نقد استفاده می کردند که کارگر را به معنی واقعی بردهٔ زنجیری کارش می کرد. زیرا مجبور بود برای جبران هزینهٔ جنسهایی که پیشاپیش به عنوان دستمزد گرفته بود، یا پولی که به عنوان مساعده دریافت کرده بود، هر چه بیشتر کار کند، به ویژه که آنچه پیشاپیش به او داده می شد بسیار گران تر از بهای واقعی اش برآورد شده بود. به گفتهٔ و. اندری در کتاب تحول فنون ریسندگی و بافندگی از قرون وسطا تا انقلاب صنعتی، «شیوهٔ پرداخت جنسی» سدهٔ سیزدهم در فلاندر کاملاً شکل گرفته بود و کمی بعد در فلورانس، سیزدهم در فلاندر کاملاً شکل گرفته بود و کمی بعد در فلورانس، سومبار آن را متعلق به قرن شانزدهم می دانند.»

ر هزینهٔ بازوی کارگر بخش عمدهای از بهای تمام شدهٔ پارچه، یعنی شصت درصد آن را تشکیل می داد. اما از آنجاکه واردات پشم در دست بانکداران و عمّال آنان بود و بهای فروش پارچه نیز از قوانین بازار پیروی

می کرد، تنها راهی که برای صاحبان صنایع فلورانس می ماند تا سود خود را بیشتر کنند این بود که دستمزد هرچه کم تری به کارگران بپردازند.

کارگران هیچ حق و هیچ وسیلهای نداشتند تا با تصمیمات خودسرانهٔ صاحبان صنایع دربارهٔ دستمزدهایشان مقابله کنند. البته بازرسانی مرتب به کارگاهها سرکشی میکردند تا اطمینان یابند که مقررات کار به درستی اجرا می شود، اما رسیدگی به شکایت کارگران در صلاحیت آنان نبرد، در مقابل، اتحادیههای صاحبان صنایع برای خود مأمور و زندان داشتند و کارگران خیره سر راکیفر می دادند کر

#### كاركران ساختماني

برخلاف کارگران بافنده، که دربارهٔ جابهجایی و دستمزدهایشان محدودیتهای بسیاری در نظر گرفته شده بود، کارگران ساختمانی می توانستند آزادانه از کارگاهی به کارگاه دیگر بروند و بر سر دستمزدی که به آنان پیشنهاد می شد چانه بزنند. از بررسی صور تحسابها و گردش کار مربوط به کارگاههای ساختمانی که به دست ما رسیده است چنین برمی آید که کارگران این رشته به هیچ وجه از کارفرما نمی ترسیده اند و، برعکس، خبرهایی دربارهٔ وجود اعتصاب یا درگیری کارگران با همکارانی برعکس، خبرهای پایین تری می پذیرفته اند در دست است)

در سدهٔ دوازدهم، کارگرانی که برای ساختن صومعهٔ اوبازین به کار گرفته شده بودند، یک روز صبح دست از کار کشیدند و به سراغ سرپرست صومعه رفتند و او را دشنامباران کردند، زیرا به بهانه گیاهخواری خوکی را که کارگران کشته بودند تا بخورند از آنان گرفته بود. در ژانویه ۱۳۳۱، کارگران سازندهٔ صومعه وستمینستر از کارکردن در روز دوشنبه یا سهشنبه سرباز زدند، زیرا از شب عید میلاد دستمزدهایشان پرداخت نشده بود و می ترسیدند که حقشان پایمال شود. سرانجام خزانه دار مجبور شد پرداخت دستمزدهای گذشته و آینده را ضمانت کند و کارگران روز چهارشنبه به سر کار رفتند.

ازیک زاویهٔ دیگر، سندی که ازیک سرپرست کارگاه در دست است

نشان می دهد که مناسبات میان کارگران، مدیران و تأمین کنندگان مواد اولیه در چند سدهٔ گذشته چندان تغییری نکرده است. در این سند که در کتاب ساختمان در انگلیس تا سال ۱۵۴۰ آمده است چنین میخوانیم: «دستمزدها، که معمولاً هر پانزده روز یک بار پرداخت می شد، اکنون بیش از یک ماه تأخیر دارد. دستور داده شده است که پرداختها منظم و هر دو هفته یک بار انجام شود. میگوید که به راجر هیرتون، بنّای کارخانه، دستمزد نزدیک به دو هفته کار پرداخت شده در حالی که او غایب بوده و کاری انجام نداده است. از جوب و سنگ و آهک کم شده است و او نمی داند کجاست. سقف و دیوارهای کلیسا به دلیل عدم مراقبت آسیب دیده است. مسؤولان کارگاه و کارگران، که ظاهراً خبرهاند، پیاپی با هم کلنجار می روند به نحوی که کار به تأخیر می افتد و در خطر تعطیل است. تقریباً همهٔ ستونهای بیرونی به دلیل بی توجهی در حال خراب شدن است. استاد نجار پیرمردی است و چندان کاری از او برنمی آید، چون سرگیجه دارد. دستور داده شده که استاد جوانتری را به جای او بگذارند. از او برای وارسی نقایص کار استفاده خواهد شد. استاد بناها روز یازده ژانویه آمد و شکایت داشت که بیشتر بناها به حرفش گوش نمی دهند، که کارگران ناواردند و هیچ کاری از آنان برنمی آید، بقیه هم آنچنان خیرهسرند که نه میگذارند کارشان وارسی شود و نه می توان تنبیهشان کرد. اغلب از تیر و سنگ و گچ و آهک و غیره دزدیده می شود. از معدن نیز سنگ می دز دند. سنگی که به ما تحویل می شود عملاً به هیچ کاری نمی آید. بام آن چنان بد ساخته شده است و چنان چکه میکند که نزدیک بود بسركي [در آب] خفه شود. اين به خاطر عدم استفاده از سرب در بام است... همچنین، از شهردار شکایت دارد که با دخالت در همهٔ کارها روابط او باکارگران را مشکل میکند. میگوید که نمی تواند نتیجه کار را وارسى كند چون فقط سر تامس لودهام كليد كارگاه را دارد. ١١ ژانويه. ویل ورسال، سرکارگر کارگاه میگوید مشکل اصلی این است که جر تقیل ها، در جناح غربی کلیسا، پوسیدهاند و نمی توان از آنها استفاده کرد. استاد نجار می گوید که هیچ دلیلی برای بدگمانی نسبت به انباردار وجود ندارد، جز اینکه گهگاه یکی دو سنگی به این و آن هدیه میکند و در ازایش پولی میگیرد. همچنین میگوید اتاقی که ریچارد ملتون در کنار کلیسا ساخته است به هیچ کاری نمی آید و باید آن را خراب کرد. ۱۲ ژانویه، دستور داده شد که جز استاد بنا هیچکس در استخدام و مرخص کردن بناها دخالتی نداشته باشد. این استاد باید افراد نافرمان و خیره سر را به هیأت سرپرستی معرفی کند. باید در قبال کار رضایت بخش افراد دستمزد مناسب و عرفی به آنان بهردازد. در آینده، هیچ بنایی نباید بیشتر از آنچه حق اوست دریافت کند.»

کارگران ساختمانی از هر موقعیتی برای درخواست افزایش دستمزد بهره میگرفتند. تنها زمانی خوب کار میکردند که به صورت کارمزد استخدام می شدند. این شیوه به نفع کارفرمایی بود که می خواست از ریخت و پاش و از هزینه های بی حساب جلوگیری کند، اما کاربرد آن در طرحهای بزرگ ساختمانی هیچگاه ممکن نشد.

هنگامی که هنری سوم برای پرداخت هزینههای ساختمان وستمینستر دچار مشکل شد، استادان بنا را تشویق کرد که برخی کارهای کماهمیت تر را به مقاطعه بدهند. این شیوهٔ پرداخت دو امتیاز دیگر نیز داشت: اول اینکه مانع سو،استفادهٔ حسابداران می شد. دیگر این که، تا اندازهای با کمکاری و فرار از کار (که در آن زمان بسیار متداول بود) مقابله می کرد. در سده های میانه، ورود و خروج کارگران توسط کارمند مأمور پرداخت دستمزدها به دقت ثبت می شد) دو نمونهٔ زیر از کتاب حسابهای ساختمانی هنری سوم آورده همی شود:

رابرت آکسفورد در هفتهٔ عید خمسین سه روز ۲ سو. ۳/۵ دنیه غست داشته است

فیلیپ دیلوین چهارشنبه هفته پنجم شروع به کار کرد. ۲ سو، ۳/۵ دنیه جمعهٔ بعد رفت و هفتهٔ یازدهم به سر کار برگشت

آنچه کارگران انگلیسی سدهٔ سیزدهم را به فرار از کار وامی داشت خستگی ناشی از کار بیش از اندازه نبود. چنین به نظر می رسد که تعداد روزهای تعطیل رسمی آن زمان بیش از امروز بوده است. این تعطیلات تا در هفته در عید میلاد، یک هفته برای عید پاک، چند روز برای عید خمسین را شامل می شد و بسیاری از روزهای قدیسین نیز در آن زمان تعطیل بود. در مقررات کلیسای بورک انگلیس همچنین تعطیلی ساعتهایی در بعدازظهر روز شنبه برای تدارک مراسم مذهبی روز یکشنبه پیشبینی شده بود. اما بایدگفت که روز کار بسیار دراز بود، با سپیده دم آغاز می شد و شامگاه پایان می گرفت روزکار بسیار دراز بود، با سپیده دم آغاز می شد و شامگاه پایان می گرفت حینی دوازده و نیم ساعت در تابستان و هشت ساعت و سه ربع در زمستان ها و قفههایی برای چاشت. این تفاوت میان ساعتهای کار زمستانی و تابستانی مقامات را واداشت که برای دستمزدها دو ضابطهٔ زمستانی در نظر بگیرند و گاهی حتی برای هر کدام از فصلها ضابطهٔ فصلی در نظر بگیرند و گاهی حتی برای هر کدام از فصلها ضابطهٔ جداگانه ای مقرر می شد.

از بررسی صورتحساب کارگاههای ساختمانی این زمان به ضابطههای جالبی برای دستمزدها برمی خوریم ربدیهی است که هنوز هیچ سازمان حرفهای برای بناها وجود نداشت و تنها در شهر لندن بود که کارگران ساختمانی از همان سدهٔ سیزدهم کوشیدند به گونهای سازمان یافته بر چگونگی استخدام و میزان دستمزد خود نظارت کنند. در جاهای دیگر، هنوز هیچ مقرراتی در کار نبود. سنگ تراشان می توانستند به تناسب مهارت فنی شان هر مقدار دستمزدی بخواهند. گفتن ندارد که کارفرما هم مجبور به پذیرفتن بهای پیشنهادی سنگ تراش نبود. بازار کار آزاد بود و همین می تواند توجیه کنندهٔ تفاوت دستمزدها باشد) در جریان ساختمان کاخ کائرنارون، در سال ۱۳۰۴، به ۵۳ بنای آن ۱۷ دستمزد متفاوت پرداخت شد.

ر دلیل این تفاوت دستمزدها را باید در ترس کارفرمایان از پیدایش جبههٔ متحدی از کارگران جستجو کرد که بتواند برای افزایش دستمزدها فشار بیاورد. بعدها، در سدههای نوزدهم و بیستم، صاحبان صنایع بزرگ اروپا و امریکا هم به دلایل مشابهی به هر کوششی دست زدند تا نگذارند کارگران متحد شوند و برای خود اتحادیه بسازند.

(اما چنین سازمانهایی هیچگاه برای کارفرمایان قرون وسطا خطر ایجاد نکرد زیرا سنگ تراشان، بناها و ساروج کاران جزو تودهٔ متغیر و متحرکی بودند که زودازود از این کارگاه به آن کارگاه می رفتند و هیچگاه آن اندازه فرصت نداشتند که برای مقاومت در برابر کارفرما خود را سازماندهی کنند. در واقع، فاجعهٔ طبقهٔ کارگر شهرهای قرون وسطایی این بود که هنگامی هم که اتحادیههای کارگری تحت سرپرستی شهرداریها به وجود آمد، این اتحادیهها در عمل متشکل از کارگران سابقی بود که خود به صورت کارفرما درآمده بودند. یعنی اتحادیههای بزرگ پیشهوران همان چیزی شدند که «سندیکاهای کارفرمایان بهرهبردار از انحصار» نامیده شده است است

با این همه، دستمزد کارگران قرون وسطا نسبتاً خوب بود. کارگران متخصص همیشه خواهان بسیار داشتند و کارفرمایان این را می دانستند. میانگین دستمزد ۴ دنیه در روز بود. بتای سادهٔ دیوار چین ۳/۵ دنیه سنگ تراش ۴ دنیه و استادسنگ تراش ۴/۵ دنیه دریافت می کردند. پایین ترین دستمزد از آن کارگری بود که پی می کند یا سنگ می برد و می آورد: ۱/۵ تا ۲ دنیه. بالاترین دستمزد به استاد بنا یا معمار داده می شد که ۱۲ دنیه یعنی ۱ سو در روز بود و در موارد نادری به ۲ سو هم می رسید. اگر معمار با شاه یا کلیسا قرارداد بسته بود از برخی امتیازهای ویژهٔ موقعیت حرفه ایش برخوردار می شد. مثلاً برای همهٔ روزهای هفته ویژهٔ موقعیت حرفه ایش برخوردار می شد. مثلاً برای همهٔ روزهای هفته دستمزد می گرفت، در حالی که بناهای عادی فقط برای روزهایی که در کارگاه بودند مزد می گرفت، در حالی که بناهای عادی فقط برای روزهایی که در پرداخت می شد.

آیا می توان از سطح زندگی یک کارگر ساختمان سده های میانه تصویر دقیقی مجسم کرد؟ این کارگر، در آخر هفته، دستمزدی در حدود ۲۰ دنیه دریافت می داشت. این رقم، سه برابر مبلغی بود که او باید برای خوراکش هزینه می کرد و این را می توان از مقایسهٔ مزد او با بهای خرید، مثلاً، احشام محاسبه کرد.

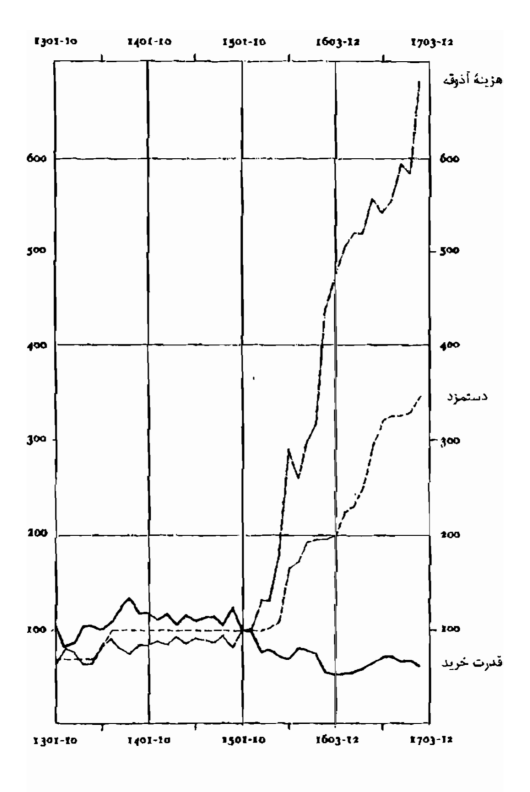
اگر این کارگر ساختمانی تنها بود، یا زن و فقط یک فرزند داشت،

۱۰۸

می توانست با ۴ دنیه در روز زندگی مناسبی داشته باشد، اما با ۲، ۳ یا ۴ فرزند، تأمین خوراک خانواده با این مزد دشوار می شد. شکی نیست که بناها می توانستند چند منبع درآمد داشته باشند. اینان اغلب تکه زمینی داشتند که همسرشان روی آن کار می کرد، این را نیز می دانیم که برخی بناها با اجاره دادن چرخهای سنگ کشی پولی به دست می آوردند. کسانی که صاحب معدن سنگ بودند بدون شک زندگی مرفهی داشتند کارگران ساده ای که ۱ یا ۲ دنیه دستمزد می گرفتند زندگی سختی داشتند و این وضع چندان هم تغییر نکرده است. از آمار چنین برمی آید که ۵۵ در صد کارگران کارگاههای بزرگ ساختمانی، که در محل استخدام می شدند هنگامی که کاری در رشتهٔ ساختمانی پیدا نمی شد به کشاورزی می پرداختند. کارگران متخصص بیشتر از جاهای دورتر می آمدند.

طاعون سیاهی که ۳۰ درصد مردم راکشت کارگران متخصص و حتی کارگران ساده را هم بسیار کمیاب کرد. به موجب اصل عرضه و تقاضا، دستمزدها آن چنان بالا رفت که پارلمان وست مینستر در پی چاره جویی برآمد و در سال ۱۳۴۹ و سپس ۱۳۵۱ میلادی اساسنامهای تصویب کرد که به موجب آن کارگران حق نداشتند دستمزدی بیشتر از حد دستمزدهای پیش از شیوع طاعون سیاه بخواهند.

مزد روزانهٔ کارگران، که تا سال ۱۵۴۰ در حد ۶ دنیه ثابت مانده بود، رفته رفته به ۱۰ دنیه رسید (در آغاز سدهٔ هفدهم این رقم به ۱۶ دنیه و در پایان این قرن به ۱۸ دنیه رسیده بود.) با این همه، از نظر قدرت خرید، دستمزد کارگران از سال ۱۳۵۰ تا ۱۵۱۰ افزایش چشمگیری یافت. زیرا گرچه بر بهای مواد خوراکی ۳۳ درصد افزوده شد، در مقابل دستمزدها کر درصد بالا رفت. در سدهٔ شانزدهم عکس این روند رخ داد، دستمزدها به نسبت بهای گران مواد غذایی بسیار پایین ماند. برای نشان دادن این کاهش می توانیم عدد ۱۰۰ را شاخص مزد هفتگی واقعی بناها در سالهای ۱۵۴۱ تا ۱۵۹۲، مزد هفتگی واقعی بناها در سالهای دههٔ ۱۵۴۰ تا ۱۵۹۲، مزد هفتگی واقعی یک بنا به ۱۸۲۲ و در سالهای ۱۵۹۳ تا ۱۵۹۲ به ۴۵/۳



دستمزدها، هزینهٔ آذوقه و قدرت خرید ۱۷۰۰–۱۳۰۰ میلادی

#### ۱۱۰ انقلاب صنعتی قرون وسطا

سقوط کرد. در سدهٔ هفدهم مزد واقعی کارگر ساختمانی تنها نصف مزد او در سدهٔ چهاردهم بود:

| 94/8  | ۱۳۰۱ تا ۱۳۵۰ |
|-------|--------------|
| 1.4/4 | ۱۳۵۱ تا ۱۵۴۰ |
| £1/Y  | ۱۵۴۱ تا ۱۵۹۲ |
| 40/4  | ۱۵۹۳ تا ۱۶۶۲ |

از نمودار این ارقام چنین برمی آید که کارگر ساختمانی، یعنی کارگر بسیار متخصصی که یکی از گردانندگان انقلاب صنعتی سدههای میانهٔ اروپا بود، نسبت به همتای سدهٔ هفدهم و هجدهم خود سطح زندگی بسیار بالاتری داشت.

# ویلار دو ئونکور، معمار و مهندس

#### شبهرت وامتیازهای مهندسان معمار

مهندسان معمار، گروه کوچک کارشناسان ممتازی را تشکیل می دادند که نه تنها بالاترین دستمزدهای صنعت ساختمانی قرون وسطا به آنان داده می شد، بلکه همچنین می توانستند مدعی یک سلسله امتیازهای ویژه شغل خود نیز باشند. در این دوران، معمار همچنین کارهای مهندسی کارگاه ساختمانی را نیز به عهده داشت زیرا رشتههای گوناگون کار ساختمان، آن گونه که امروزه متداول است، هنوز در آن زمان تخصصی نشده بود. معمار قرون وسطایی به راستی همهٔ کارهای ساختمانی را اداره می کرد و به همهٔ رشته ها وارد بود. بعدها، در دورهٔ رئسانس، نقش معمار و موقعیت اجتماعی اش تغییر یافت.

معماران زندگی مرفهی داشتند و اغلب از این وضعیت غبطه انگیز برخوردار بودند که بتوانند شرایط خودشان را به کارفرما تحمیل کنند. در سال ۱۱۲۹ میلادی، رمون، معمار کلیسای بزرگ لوگو، با اسقف اعظم این شهر قراردادی بست که به موجب آن، در صورت کاهش ارزش پول، دستمزد او جنسی پرداخت می شد. این دستمزد عبارت بود از ۶ مارک نقره، ۳۶ بخش پارچه، ۱۷ بار چوب، کفش و پاتاوه به مقدار مورد نیاز و ۲ سو برای غذا، یک بخش نمک و یک لیور شمع در ماه. همهٔ معماران آینده نگری استاد رمون را نداشتند و بسیاری شان بدهکار می مردند. جان گلوسستر، معمار شاه انگلیس، هنگامی که در سال ۱۲۶۰ مرد ۸ مارک

به شاه بدهکار بود، اما همین استاد معمار یک خانه در پاک این، نزدبک دروازهٔ شمالی شهر گلوسستر... یک ملک در ولایت اکسفورد، یک خانه در بریدپورت، چند تکه زمین در جنوب لندن، دو خانه در اکسفورد و دکانی در راسته پارچه فروشان گلوسستر داشت.

شاه پیاپی به او هدیه و امتیاز میداد، او را از پرداخت برخی عوارض معاف میکرد و اگر برای کارش جابه جا می شد مزد او را دو برابر می برداخت، برایش بشکه های شراب می فرستاد و هر سال چهار جامهٔ آکنده از پشم سنجاب به او و همسرش هدیه میکرد.

دربارهٔ جیمس سنت جورج، معماری که میان سالهای ۱۲۷۷ تا ۱۲۹۵ میلادی وظیفه داشت ۱۰ دژ در شمال ویلز بسازد، می دانیم که در روز ۲۰ کتبر ۱۲۸۴ مقرر شد که تا زنده است روزی ۳ سو به او پرداخت شود. سال بعد، یک خانهٔ اربابی نیز برای همهٔ عمر به او واگذار شد. درآمد سالانهٔ این مهندس معمار به ۸ لیور می رسید که رقم بسیار بالایی است. در اهمیت این مقدار همین بس که به موجب عرف آن زمان، اگر کسی ملکی به بهای ۲۰ لیور داشت دارای عنوان شوالیه می شد.

در متنهای قدیمی از جیمس سنت جورج با عنوان «مهندس» یاد می شود. طرح دژهای کائرناروون، کانوی و بوماریس احتمالاً کار اوست. واژهٔ مهندس معمولاً ویژهٔ معماران متخصص در ساخت تأسیسات نظامی بود، اما سازندگان کلیساها و ساختمانهای غیرنظامی هم مهندس بودند.

بناهای باشکوهی که معماران از سنگ میساختند خودستایی بورژواها را برمی انگیخت. شهرها با هم رقابت می کردند و هر کدام در پی آن بودند که گنبد یا بُرجی بلندتر از شهر همسایه شان بسازند. مردمان این دوران دوستدار رقابت بودند اما این روحیهٔ چشم و هم چشمی در سال ۱۲۸۴ میلادی با فروریختن بخشی از طاق کلیسای بزرگ شهر بووه پایان گرفت. بلندی رواق این کلیسا ۴۸ متر یعنی به اندازهٔ یک ساختمان ۱۴ طبقهٔ امروزی بود. می دانیم که پیکان بام کلیسای بزرگ استراسبورگ به طبقهٔ امروزی بود. می دانیم که پیکان بام کلیسای بزرگ استراسبورگ به ۱۴۲ متر می رسد، یعنی به بلندی یک ساختمان ۴۰ طبقه است. بناهای سنگی سده های بعد هیچگاه نتوانستند به این بلندی برسند و تنها پانصد

سال بعد، در آخرین ربع سدهٔ نوزدهم میلادی، ساختمانهای فلزی مهندس ایفل از آن بالاتر رفتند.

شهرهایی چون نیویورک و شیکاگو مدتهاست که ساختمانهایی بلندتر از این دارند، اما در همین اواخر و تنها در سال ۱۹۶۰ بود که در شهر لندن، ساختمانی برای اداره پست به بلندی ۱۸۹ متر ساخته شد که از پیکان کلیسای قرون وسطایی استراسبورگ بلندتر بود. کلیسای سنت پاول، که تا مدتها بلندترین ساختمان لندن بود، فقط ۱۲۴ متر ارتفاع دارد. راهنمایان توریستها هنوز هم که هنوز است با شگفتی به بازدیدکنندگان لندن می گویند که «برج ویکتوریا در ساختمان پارلمان وست مینستر ۱۰۳ متر بلندی دارد». در سدههای میانه، ساختن بناهای بلند و حتی بسیار بلند، از نظر زیبایی شناسی ناپسند دانسته نمی شد. همین جسارت بر افراشتن ساختمانهایی هر چند بلندتر، مهندسان معمار قرون وسطا را به کسوت قهرمان درمی آورد. اینان در چشم هم عصران خود منزلت امروزی قهرمان المپیک یا فضانوردان را داشتند. هیچ پاداش و هیچ افتخاری قابل قهرمانان المپیک یا فضانوردان را داشتند. هیچ پاداش و هیچ افتخاری قابل

سرشناس ترین معماران امروزی مجبورند به لوحهٔ کوچک ساده ای قناعت کنند که روی ستونی یا دیواری جسبانده می شود و نامشان با حروف ریز روی آن نوشته شده است. حتی بسیار پیش می آید که نامشان در هیچ کجای ساختمانی که طرحش را ریخته اند دیده نشود، همان گونه که مورد ساختمان سیگرام و معمار بسیار معروف آن، میس وان در روهه است. یک چنین گمنامی در سندهٔ سیزدهم غیرممکن بود: نام معمار را با حروف عظیم روی ساختمان می نوشتند. در کلیسای نتردام باریس، نام طول ۸ متر آمده است: «این بنا در روز سیزدهم فوریهٔ ۱۲۵۸ به دست استاد ژان دو شل آغاز شد.» در سدههای میانه وسیلهٔ دیگری نیز برای ستایش از معماران آن دوران به کار می رفت: در کف سرتاسر صحن اصلی بسیاری از کلیساهای بزرگ این عصر، یک هزار تو (لابیرنت) حک می شد که مظهر زبارت بیت المقدس بود. در ذهن مؤمنان، میان این

هزار تو و سفر واقعی به بیت المقدس رابطه ای مستقیم وجود داشت و در هر دو حال، با انجام آنها گناه آدم بخشیده می شد. مؤمنان، پس از ورود به کلیسا خودشان را به آغاز هزار تو می رساندند، به زانو می افتادند و مسیر پیچاپیچ هزار توی حک شده بر کف صحن را کنده زنان می پیمودند تا به مرکز آن برسند. در این مرکز یک لوحهٔ فلزی یا سنگی، گرد یا هشت گوش روی زمین نصب شده بود. آنچه بر این لوحه نقش بسته بود چهرهٔ مسیح یا مریم باکره، یا قدیسین یا بزرگان کلیسایی نبود، بلکه نام مهندسان معماری بود که ساختمان را ساخته بودند. آیا افتخاری از این بزرگ تر می توان مجسم کرد؟ تنها هزار توهی که هنوز از آن دوران باقی مانده است در کلیسای بزرگ شار تر فرانسه یافت می شود که قطر آن ۱۸ متر است.

در هزارتوی کلیسای بزرگ رنس، که تنها یک گراوور قدیمی از آن خبر می دهد، نام چهار معمار ساختمان در چهارگوشهٔ لابیرنت حک شده بود: ژان دوربه، که ساختمان محراب اصلی را در سال ۱۲۱۱ آغاز کرد؛ ژان لولو، که محراب و بازوهای ساختمان را به پایان بُرد و نمای آن را آغاز کرد؛ گوشه دو رن، که میان سالهای ۱۲۴۷ و ۱۲۵۵ نما را به پایان رساند و برنار دو سواسون که شیشه کاریهای نمای غربی کلیسا را در سالهای برنار دو سواسون که شیشه کاریهای نمای غربی کلیسا را در سالهای ۱۲۵۵ تا ۱۲۹۰ انجام داد. تصویر روبر دو کوسی، معماری که در سال ۱۲۹۰ میلادی ساختمان دو برج کلیسا را آغاز کرد در مرکز لابیرنت حک شده بود. گفته می شود که هم او بود که نام و چهرهٔ چهار همکار پیشینش را در چهارگوشهٔ هزارتو نگاشت.

معماران همچنین از این امتیاز برخوردار بودند که در صورت تمایل، پس از مرگ در کنار همسرشان و در کلیسایی که خود ساخته بودند به خاک سپرده شوند. سنگ گور یکی از این گونه معماران از این نظر نیز جالب است که در آن، به معمار یک عنوان دانشگاهی داده شده است: «دکتر در کار سنگ»:

این آرامگاه پیر دو مونتروی، نمونهٔ کامل سجایای اخلاقی است که دکتر در کار سنگ بود. خداوند او را در عرش اعلی پذیرا باشد.» در میانههای سدهٔ سیزدهم میلادی تغییر عمدهای در موقعیت اجتماعی و

منزلت معماران رخ داد. امتیازها و دستمزد کلانی که به آنان داده می شد رشکانگیز بود و انتقادهایی را به دنبال آوردکه از زبان راهبی به نام نیکلا دوییار بدین گونه ثبت شده است: «در این ساختمانهای بزرگ، اغلب سراستادی دیده می شود که فقط به زبان دستور می دهد و بسیار به ندرت دست به کار می زند یا شاید هیچگاه نمی زند، اما دستمزدی بس بیشتر از دیگران دریافت می دارد. استادان معمار، دستکش و ترکه به دست، به دیگران میگویند: «اینجا را ببُر، آنجا را ببُر» و خود هیچ کاری نمیکنند، اما بیشترین مزد به آنان می رسد؛ این همانی است که بسیاری از کشیشان امروزي نيز مي كنند.» اين لحن كمابيش عوامفريبانه نشان دهنده كينه يك روشنفکر دانشگاهی نسبت به یک متخصص رشتههای فنی است که کار دستی را به کناری گذاشته است و مدعی موقعیتی روشنفکری است. بدین گونه، پیر دو مونتروی هم، با عنوان دانشگاهی «دکتر در کار سنگ» که روی گور خودش کنده بود، خود را دارای جایگاهی روشنفکری مي كردكه حقش نبود.

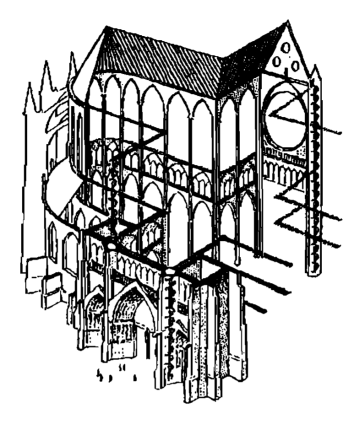
## یک چهرهٔ نوآور: ویلار دو ئونکور

وبلار دوئونکور، با شور و علاقهای که به نوآوری و پژوهش علمی داشت، نمونهٔ کامل مهندسان دورهٔ انقلاب صنعتی قرون وسطاست، هر چند که خود دربارهٔ خویشتن قضاوتی بسیار فروتنانهتر دارد. ویلار در دفترهای بسیار معروفش خود و کارش را چنین معرفی می کند: «ویلار دو تونکور به شما درود می گوید و از همهٔ کسانی که در رشته های گوناگون برشمرده در این کتاب کار می کنند تقاضا دارد که از او به دعا یاد کنند؛ زیرا در این کتاب راهنمایی های سودمندی برای شناخت اصول معماری و ساختمانهای چوبی یافت می شود. همچنین روش چهرهسازی و طراحی براساس قواعد هندسی آموخته می شود.»

وبلار در آغاز سدهٔ سیزدهم میلادی در ئونکور، در منطقهٔ پیکاردی فرانسه به دنیا آمد و میان سالهای ۱۲۲۵ و ۱۲۵۰ به کار معماری اشتغال داشت. گسترهٔ کار و معلوماتش را از دفتر هایش می شناسیم، همان گونه که ویتروو معمار رم باستان را ده کتاب معماری اش به خوبی به ما می شناسانند. دفترهای ویلار دو ثونکور، که در کتابخانهٔ ملی پاریس نگهداری می شود، از ۳۵ برگ پوست تشکیل شده که هر دو طرف آنها نوشته شده است. این مجموعه برگهای بیشتری داشته است که متأسفانه گم شده اند.

ویلار دو نونکور در جوانی در کارگاه ساختمانی صومعهٔ سیسترسی ووسل کار میکرد که تا دهکدهٔ زادگاهش دو ساحت پیاده فاصله داشت. در آنجا، طرح محراب کلیسای صومعه را کشید که برای یک کلیسای سلک سیسترسی بیسابقه بود؛ سپس به کامبره در نزدیکی زادگاهش رفت که در آن زمان یکی از مهم ترین شهرهای پارچه بافی شمال فرانسه بود. در این شهر، «پلان محراب کلیسای نتر دام کامبره را به همان گونه که از زمین افراشته است» و همچنین «نماهای قائم داخلی و خارجی، پلان نمازخانه، دیوارها و قوسهای اتکایی کلیسا» را روی پوست کشید. این بخشها ساختهٔ زان دور به بود که ویلار هیچگاه تصویر او را ندید، چه چهرهای که از او در گوشهٔ هزار تری کف کلیسای رئس کشیده شد مال اواخر سدهٔ سیزدهم بود. اما شاید ژان لولو را دیده باشد، چه زمانی به کارگاه ساختمانی بود. اما شاید ژان لولو کارهای آن را اداره میکرد. ویلار در پایین طرح سردستی کلیسایی که دو ردیف ایوان داخلی دارد نوشته است که دربارهٔ آن با معماری به نام پیر دو کوربی گفتگو کرده است. در این دوران، معماران تبادل نظر را خوش می داشتند.

ویلار هنگامی که در رنس بسر میبرد قوسهایی اتکایی را در دو ردیف طراحی کرد. قوس اتکایی، یا شمعهای قوسی، یکی از «اختراعات» بزرگ معماری گوتیک، این امکان را فراهم میآورد که سنگینی بار قوسهای سقف به بیرون از دیوارهای جنبی منتقل شود. در نتیجه، با این شیوهٔ انقلابی می شد ساختمانهایی بسیار بلند ساخت بی آن که دیوارها سنگین باشد. کلیساهای گوتیک پر از این گونه نوآوریهای فنی است که یکی از مهم ترین آنها شبکهٔ گاه پیچیدهٔ راهروها و پلکانهایی است که در لای دیوارها تمبیه شده و به کار نگهداری بنا و نظارت بر



عملیات ساختمانی آن می آمده است. این راهروها در کلیساهای اولیهٔ رومانیک اوجود نداشت. کلیسای بزرگ بووه پنج طبقه راهرو دارد و کلیسای شارتر ۹ پلکان خدماتی دارد که به صورت مارپیچ در دل دیوار ساخته شدهاند. در طرحی از این کلیسا، که در اینجا آورده می شود، مقطع یک ساختمان بزرگ با راهروهایی در سه طبقه دیده می شود که پلکانهای مارپیچی آنها را به هم می پیوندد. این راهروها، که در داخل یا خارج دیوارها قرار داشت، امکان می داد که در صورت آتش سوزی بتوان خیلی زود به محل سانحه رسید. همچنین نگهداری و مراقبت از سقف و ویترای های کلیسا را ممکن می ساخت. این راهروها، که پا به پای دیوارها ساخته می شد، نه تنها به کارگران اجازه می داد که مصالح را راحت تر ساخته می شد. از این جابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این جابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همچنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همپنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همپنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این خابه جا کنند، بلکه همپنین مایهٔ صرفه جویی در داربست می شد. از این

۱ – Romane رومانیک به سبک هنری، به ویژه در معماری، گفته میشود که در سده های یازدهم و دوازدهم میلادی در اروپا رواج یافت و باگسترش سبک گوتیک منسوخ شد، ـ م.

قابل ملاحظه ای را در روی زمین آزاد میگذاشت و از داخل بنا می شد به راحتی به بخشهای برافراشته که نیازمند چوب بستهای موزعی بودند دسترسی یافت.

وبلار اهمیت این راهروهای خدماتی را دریافته بود. در دفترهایش، در زیر طرحهای دو نمای قائم کلیسای رنس، جزئیات مربوط به محل این راهروها را برمی شمرد: «در پشت تیغهٔ رواق جنبی باید راهی باشد که به بالای ستونها منتهی بشود و راه دیگری باید از بالای این رواق به مقابل شیشه کاری ها برود، باکنگرههای کوتاهی که در این تصویر دیده می شود. در برابر ستونهای حایل باید قوسهای اتکایی قرار بگیرد. در پیرامون صفحهٔ بام، باید راهرو و کنگرههایی در طول ستونها قرار داشته باشد تا در صورت آتش سوزی بتوان خود را به آنجا رساند. در این راهرو باید همچنین ناودانیهایی برای هدایت آب پیشبینی شود.»

گذشته از اهمیت فنی این جزئیات ساختمانی، از طرحهای ویلار دو ئونکور می توان به توجه او به مشکلات ایمنی پی برد. قصد او همچنین این بود که وسیلهای برای کمک به حمل و جابه جایی چیزها در ساختمان بسازد. از مینیاتورهای دستنوشته های قدیمی برمی آید که معماران کلیساها تا همان زمان هم از چند نوع دستگاه برای بالاکشیدن بار استفاده می کردند، اما ویلار اولین کسی بود که طرح یک چرخ دندانه دار متصل به اهرم، یا منجنیق دستی را کشید که به گفتهٔ خودش «نیرومندترین دستگاه برای بلند کردن بارهای سنگین» بود.

طرحهای ویلار دو ئونکور پیش از هر چیز انگیزه های فنی داشت، اما به این خاطر هم بود که او از برخی عناصر معماری خوشش می آمد. مثلاً، در شهر رنس، پنجرهٔ جناح کلیسایی را به این خاطر طراحی کرد که به گفتهٔ خودش «آن را ترجیح می داد.» این پنجره در حدود سال ۱۲۳۰ کشیده شده است، اما نکته جالب این است که ویلار آن را عیناً از روی واقعیت منتقل نکرده است. بلکه، شاید ناخود آگاه، پنجره ای را که باید مال سال منتقل نکرده باشد «مدرنتر» کشیده است. در واقع، او در طراحی هایش ساختمانهای دیگری را هم به شکل «مدرن» تری کشیده است، از جمله ساختمانهای دیگری را هم به شکل «مدرن» تری کشیده است، از جمله

یکی از برجهای کلیسای شهر لان که از آن بسیار ستایش می کرد. گاوهایی را که به شیوهٔ شگفت انگیزی در گوشهٔ هر کدام از برجهای کلیسا کنده شده اند امروز نیز می توان دقیقاً از همان نقطه ای تماشا کرد که ویلار بیش از هفتصد سال پیش می دید. در شار تر، طرحی از ویترای بزرگ گلسرخی نمای غربی کلیسای این شهر کشید و نقطه نظرهای خود را هم با آن همراه کرد. هزار توی کلیسا را هم روی پوست آورد، اما آن را وارونه کشید. متأسفانه، از آنجا که لوحهٔ احتمالاً حاوی نام معمار کلیسا از میان رفته بود، طرح ویلار از این نظر اطلاعاتی به دست نمی دهد. ویلار همچنین، با برخی دستکاری جزئی، یکی از ویترای های بازوی جنوبی کلیسای شهر لوزان را طراحی کرده است. و این زمانی بود که در سر راهش به لوزان را طراحی کرده است. و این زمانی بود که در سر راهش به مجارستان از لوزان می گذشت. ویلار بسیار به این سفر می بالید و هیچگاه مجارستان از لوزان می گذشت. ویلار بسیار به این سفر می بالید و هیچگاه آن را فراموش نکرد، و در دفترهایش اغلب از آن سخن می گوید.

دلیل دعوت ویلار به مجارستان چه بود؟ آیا راهبان سیسترسی که در آن زمان در حال توسعهٔ صومعههای خود بودند او را دعوت کردند؟ یا به این دلیل که الیزابت، خواهر شاه مجارستان، پیش از مرگش در سال ۱۲۳۱ اموالی را وقف کلیسای شهر کامبره (ناحیهٔ زادگاه ویلار) کرده بود؟ الیزابت مجارستان عنوان قدیس یافت و شاید کلیسایی که در شهر کوشیچ (در چکسلواکی امروزی) به نام این قدیس ساخته شده است کار ویلار دو تونکور باشد. ویلار در سال ۱۲۳۵ وارد مجارستان شد و دست به کار تهیهٔ طرحهای بسیاری شد تا ذخیرهای از قرمها و الگوهای محلی برای خود گرد آورد. از همهٔ این طرحها فقط یکی باقی مانده است که سنگفرش کلیسایی را نشان می دهد. در سدههای میانه اغلب دیده می شد که مهندسان معمار به کشورهایی که در آن زمان، نسبت به فرانسهٔ سدهٔ سیزدهم، در حال توسعه تلقی می شدند بروند و کاردانی خود را در آنجا به کار بگیرند.

در روز ۱۳۰ اوت ۱۲۸۷، معماری به نام اتین دو بونوی در برابر شهردار پاریس قراردادی را برای کار در سوئد امضا کرد که متن آن چنین است: «ما، رنولو کرا، شهردار پاریس، بدین وسیله تأیید میکنیم که اتین دو

بونوی در حضور ما پذیرفته است که به شهر اوپسالا در سوئد برود و به عنوان استاد بنا و مقاطعه کار این کلیسا کار کند. نامبرده اذعان دارد که با توافق کامل ۴۰ لیور پاریسی از دست آقایان اولیویه و شارل، هر دو قاضی و ساکن پاریس، دریافت داشته است تا چهار بنا و چهار کارگر عَزَب را به خرج کلیسای نامبرده همراه خود ببرد تا برای این کلیسا سنگبری و حجاری کنند. این مبلغ شامل هزینهٔ سفر این کارگران به کشور نامبرده و همهٔ مخارج آنان می شود. اگر بر اثر توفان یا هر سانحهٔ دیگری اتین بونوی و همراهانش پیش از رسیدن به سوئد در دریا غرق شوند، او و همراهان و ارئان آنان از بازیرداخت مبلغ بالا معاف خواهند بود.»

ویلار دو نونکور پس از بازگشت از مجارستان به کار ساختمان کلیسای سن کانتن پرداخت و دفترهایش را که تا آن زمان فقط برای خودش نوشته بود به صورت کتابهایی آموزشی برای همکاران و شاگردانش درآورد. از همین رو، برای روشن کردن برخی از طرحهایش آنها را با توضیحاتی همراه کرد.

# حل مسأله انرژي: حركت پيوسته

میدانیم که پس از مرگ ویلار، دستکم دو نسل از دفترهای او استفاده کردند. کارشناسان بر روی برخی از برگهای دفترهای او یادداشتهای دو نویسندهٔ ناشناس را یافتهاند که متعلق به پایان سدهٔ سیزدهم و به زمان ما نزدیک ترند. اما طرحهای مربوط به مکانیک همه به دست خود ویلار کشیده شدهاند و جالب ترین آنها به مسأله حرکت پیوسته مربوط می شود. این طرحها نشان دهندهٔ تلاش پرشوری است که مردمان سدههای میانه برای یافتن منابع تازهٔ انرژی به کار می بردند. این مردمان، برای تولید انرژی بیشتر چیزی فراتر از نیروی باد، آب و جزر و مد را جستجو انرژی بیشتر پیزی فراتر از نیروی باد، آب و جزر و مد را جستجو می کردند. و سرانجام به جایی رسیدند که همهٔ جهان به نظرشان منبع عظیمی از نیروهای تازه می آمد که به دلخواه خود می توانستند از آن برای رفع نیازها و ارضای خواستهای بشر استفاده کنند. اگر تخیل جسورانهٔ این مردمان، و حتی برخی ساختههای خیال بافانهٔ آنان نبود،

انرژی جهان غرب هیچگاه به پیشرفت امروزی نمیرسید.

مهم نیست که مکانیسمهای مربوط به مقولهای نشدنی چون حرکت پیوسته، آن گونه که در سدهٔ سیزدهم مجسم میشد، هیچگاه نتوانسته باشد کار کند. آنچه مهم است این است که در سدهٔ سیزدهم میلادی دانشمندان و مهندسانی خواسته باشند چنین حرکتی را برای مقاصد عملی پدید آورند. ویلار دو نونکور و دیگر هم عصرانش این افتخار را داشتهاند که در این جهت بکوشند. هم او در دفترهایش در این باره نوشته است: «استادان دربارهٔ این که چگونه چرخی را به وسیلهٔ خودش بچرخانند بسیار بحث کردهاند. در اینجا نشان می دهیم که چگونه این کار با دو یتک نامساوی و نقرهٔ زنده [جیوه] ممکن است.»

در سال ۱۲۶۹ میلادی، پیر دو ماریکور، یکی از بزرگترین دانشمندان عصر، در کتابی دربارهٔ مغناطیس علاقهٔ شدید پژوهشگران آن زمان به مسأله حركت پيوسته را اين گونه خاطرنشان مي كرد: «بسيار كسان را دیدهام که در تلاش برای ابداع چنین چرخی خود را رنجور کردهاند. ۱

ویلار می پنداشت که راه چاره را پیداکرده است، اما در این زمینه چیز تازهای عرضه نمی کرد زیرا نظریهٔ حرکت پیوسته از پیش از سدهٔ دوازدهم در هندوستان شناخته شده بود، یعنی در کشوری که فلسفهٔ دَوَرانی در آن سنتی گسترده و کهن داشت. در سال ۱۱۵۹، یک ریاضی دان و اخترشناس هندی به نام بهاسکارا، چگونگی حرکت پیوستهٔ دو چرخ را شرح داده بود. چرخ اول از چوب سبک ساخته می شد و نیمی از حفرهٔ پرههایش را از جیوه می انباشتند. چرخ دوم، دورهاش خالی بود و آن را از آب و جیوه پر می کردند. دانشمندان عرب این ایده را گرفتند و براساس آن رسالهای در شرح شش سیستم متفاوت چرخ نوشتند، و از طریق این رساله بود که اروپاییان به نظریهٔ حرکت پیوسته علاقمند شدند. اما برخلاف مسلمانان و هندیان، غربی ها کوشیدند این حرکت را برای مقاصد عملی به کار بگیرند. استفاده از قطبنما، که در همان سدهٔ سيزدهم متداول بود، پير دو ماريكور را به اين فكر انداخت كه شايد بتوان با استفاده از مغناطیس به حرکتی شبیه حرکت جاذبه دست یافت. او برای

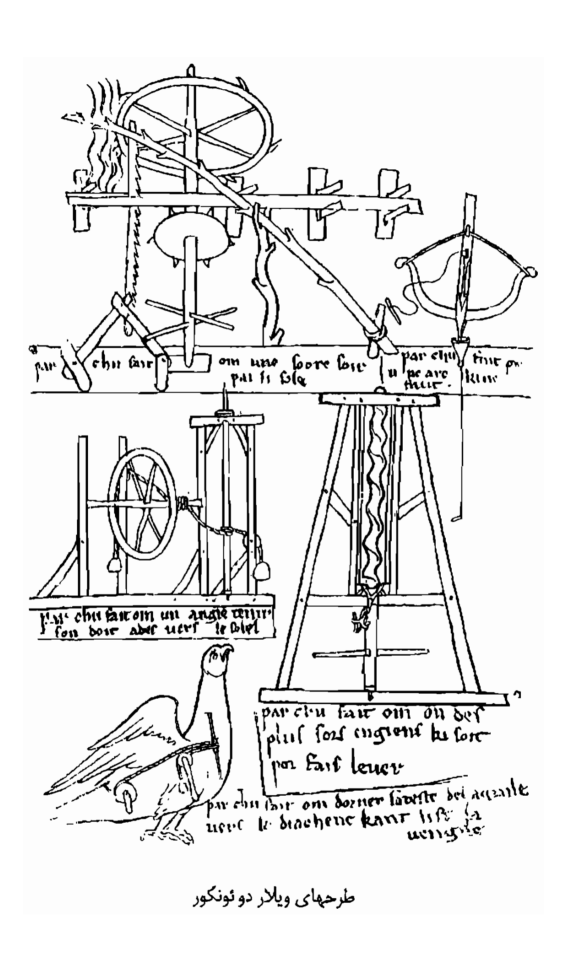
111

این هدف دو سیستم مجسم کرد. سیستم اول نمودار دستگاهی بود که با یک حرکت مغناطیسی دائمی کار میکرد. دربارهٔ دومی خودش چنین نوشته است: «یک آهنربای کروی که به نحوی قرار بگیرد که اصطکاکی موازی با محور فلکی نداشته باشد و روزی یک دور بچرخد. اگر این وسیله به نحو درست در نقشهٔ آسمان جا داده شود می تواند به عنوان «کرهٔ مشبک» خودکار برای مشاهدات نجومی و سنجش زمان به کار آید و دیگر به هیچ وسیلهٔ دیگر اندازه گیری زمان نیاز نخواهد بود.»

### اختراع وبازيجه

ویلار نخستین کسی است که شرح و تصویر ارهٔ آبی (هیدرولیک) از او به دست ما رسیده است و بدین وسیله نیز یک بار دیگر از اهمیتی خبر می دهد که در سدههای میانه برای کاربرد انرژی در صنعت قائل بودند. وبلار در زیر طرح ارهٔ آبی نوشته است: «بدین وسیله می توان اره ای ساخت که خودش اره کند.» این اره همچنین نخستین ماشین خودکار دو زمانه است: «اضافه بر حرکت دورانی چرخها، که حرکت متناوبی را برای اره کردن چوب ایجاد می کند، حرکت دیگری چوب را به نحو خودکار به اره نزدیک می کند.»

در زیر تصویر اره طرح دیگری است که شاید قدیمی تربن نمای مکانیسم ساعت باشد. این دستگاه با محوری به مجسمهٔ فرشته ای متصل است که روی بام کلیسای بزرگی قرار دارد. چنین فرشته ای در کلیسای بزرگ شارتر وجودداشت و در سال ۱۸۳۶ در آتش سوزی نابود شد. کار آن مکانیسم این بود که فرشته را آهسته آهسته همگام با حرکت خورشید در آسمان بچرخاند. ویلار در زیر طرح خود توضیح می دهد: «با این وسیله می توان کاری کرد که انگشت فرشته همیشه به طرف خورشید باشد.» و در جای دیگر: «این طرح چهارچوبی را نشان می دهد که یک محور عمودی و یک محور افقی به آن وصل است و محور افقی دارای جرخی است. ریسمانی که وزنه ای به آن آویزان است از روی قرقره ای می گذرد و به نحو افقی کشیده می شود و ۲ بار دور محور عمودی



می پیچد. سپس ۳ بار نیز به دور محور افقی می پیچد و آنگاه دور قرقرهٔ دومی می چرخد. وزنهٔ دومی، که از اولی سبک تر است، به سر دیگر طناب آویزان است. سقوط وزنهٔ سنگین تر حرکتی ایجاد می کند که محورهای افقی و عمودی را می چرخاند.»

تا پیش از پایان سدهٔ سیزدهم، مهندسان قرون وسطا توانسته بودند مکانیسم چرخ ساعت را تکمیل کنند و ساعت وزنهای بسازند، اختراعی که نقشی بسیار مهم در تاریخ فنون دنیای غرب بازی کرد. در همین صفحهٔ دفتر ویلار دو نونکور، در گوشه چپ پایین، تصویر عقابی با چند رشته طناب و چند قرقره دیده می شود که زیر آن نوشته است: «با این وسیله، می توان هنگام قرائت انجیل سر عقاب را به سوی کشیش برگرداند.»

این دستگاه ابتکاری در واقع چیزی جز یک بازیجهٔ خودکار نبود. وبلار، که ظاهراً از بازیجه های مکانیکی بسیار خوشش می آمد، طرح دو مکانیسم دیگر از این نوع را نیز کشیده است که بسیار شگفتانگیزند: یکی «دست گرم کن» و دیگری یک جام است. در توضیح آنها میگوید: «برای ساختن دست گرم کن اول یک کرهٔ مسی، شبیه سیب بسازید که از دو نیمکره تشکیل یافته باشند و به هم چفت شوند. در داخل این کره باید ع دایرهٔ مسی قرار داده شود که هر کدام ۲ مفصل داشته باشد. در مرکز، آتشدان کو چکی با ۲ مفصل دیگر جا دارد. مفصلها باید به نحوی جابهجا شوند که آتشدان همیشه در وضعیت افقی باشد. اگر دستورهای این طرح به دقت رعایت شود زغال افروخته هیچگاه بیرون نخواهد ریخت. این دستگاه برای اسقفها خوب است. با استفاده از آن، اسقف می تواند به آسودگی در مراسم نماز جمع شرکت کند؛ تا زمانی که آن را در دست دارد و آتش خاموش نشده است می تواند خود را با آن گرم کند. این دستگاه به نحوی ساخته شده است که آن را به هر طرفی که بچرخانند آتشدان کو چک راست خواهد ماند. ۱ این مکانیسم که با دقت بسیار توسط وبلار تشریح شده است بعدها در کشتیها برای افقی نگه داشتن قطبنما و عمودی نگه داشتن فشارسنج به کارگرفته شد.

شیئی دیگر، جامی است که به «جام لکالک» معروف است: برج

کوچکی در داخل یک جام شراب قرار دارد و پرندهای روی آن نشسته است. هر بار که شراب در جام ریخته می شود به نظر می رسد که پرنده از آن می نوشد. مکانیسم این دستگاه هم در طرح ویلار تشریح شده است. اما طرح چندان دقیق نیست و گمراه کننده است، زیرا نوک پرنده را بسیار بالاتر از لبهٔ جام نشان می دهد. این پرندهٔ مکانیکی بازیچهای است که از دوران باستان وجود داشته است. هرون اسکندریه، که در سدهٔ اول میلادی می زیسته است، آن را در مسألهٔ دوازدهم رسالهٔ هوا (پنئوماتیک) خود شرح داده است. آثاری که از او در دست داریم به لاتین و از عربی ترجمه شده است. طرح نه چندان دقیقی که ویلار از این مکانیسم ارائه می دهد نشانهٔ آن است که هیچگاه آن را از نزدیک ندیده است و با استفاده از یک متن لاتین تخیل خود را به کار انداخته و آن را کشیده است. ویلار، مانند دیگر معماران آن زمان، مهندس هم بود و ماشینهای جنگی میساخت. در دفترهایش دو صفحه را به طرحهای مفصل یک «منجنیق» نیرومند جنگی، یا فلاخن، اختصاص داده است. متأسفانه، یکی از این دو صفحه گم شده است. اما سرتاسر صفحهٔ بازمانده را طرح این دستگاه رزمی اشغال میکند. در زیر آن از جمله نوشته شده است: «اگر می خواهید دستگاه نیرومندی که فلاخن نامیده می شود بسازید این را به دقت بخوانید. این پایهای است که روی زمین قرار داده می شود. اینها دو فنر و ریسمان آویختهای است که به وسیلهٔ آنها دستهٔ فلاخن را به صورتی که در صفحهٔ بعد دیده می شود باید کشید. وزنهای که باید بلند شود بسیار سنگین است، زیرا وزنهٔ تعادل از لاوک پر از سنگی تشکیل می شود و وزن بسیار دارد. این لاوک ۲ تواز ۱ درازا، ۹ با عرض و ۱۲ یا عمق دارد...»

ویلار پُل نیز میساخت و طرح مکانیسم پیچیدهای را برای بریدن چوب در زیر آب کشیده است. شرح این طرح چنین است: «با این وسیله می توان تیرها را در زیر آب برید و صفحهای را روی آنها سوار کرد.» به

۱ -تواز، واحد طول قديمي در فرانسه، نزديک به ۲ متر. ـ م.

موجب افسانه ای که مبنای تاریخی ندارد، برخی از پلهای فرانسه ساختهٔ گروهی از مردمان نیکوکار و مؤمن، و شاید روحانی، بود که از این شهر به آن شهر می رفتند و به فراخور نیاز مردم محل برای آنان پل می ساختند.

#### ويلار و ويتروو

برخی رساله های مکانیک دنیای باستان در قرون وسطا شناخته شده بود. از رسالهٔ فنون نظامی و جسیوس، نویسندهٔ سدهٔ چهارم میلادی، ۷ نسخهٔ از رسالهٔ فنون نظامی و جسیوس، نویسندهٔ سدهٔ سیزدهم و دستکم صد نسخه از سدههای چهاردهم و پانزدهم به ما رسیده است. اثر ویتروو هم، که منبع عظیمی از اطلاعات مربوط به تکنولوژی رم باستان و معماری کلاسیک است، در صومعهها و شهرهای اروپای غربی به راحتی یافت می شد. از این اثر بارها و بارها نسخه برداری شد، از جمله در سدهٔ هشتم میلادی راهبان صومعهٔ جرو در انگلیس از آن نسخههایی تهیه کردند. می دانیم که در سدهٔ نهم، از بنار مسؤول امور ساختمانی امپراتور شارلمانی، نسخه ای از آن را در اختیار داشته است. صومعههای ثروتمند فولدا و ریشنو نیز هر کدام نسخهای داشته اند. در سدهٔ یازدهم، راهبان صومعهٔ بندیکتی سن پیر شهرگان نسخهٔ تازه ای از اثر ویتروو تهیه کردند. یک قرن بعد، از این کتاب معروف ۱۲ نسخه تهیه شد. امروزه ۵۵ نسخه از کتاب ویتروو، متعلق به قرنهای دهم تا پانزدهم موجود است.

در سال ۱۴۱۴ میلادی، پوجو دانشمند ایتالیایی، دستنوشتهای از ویترور را در گنجهٔ کتابخانهٔ صومعهٔ سن گال «کشف» کرد. در آن زمان، اعتقاد عمومی بر این بود که مردمان سدههای میانه ویتروو را نمی شناختهاند. روشنفکران دورهٔ رئسانس هم هیچ کوششی برای تصحیح این پنداشت نادرست به کار نبردند. کارشناسان قرون وسطا هنوز هم با زحمت میکوشند تا برداشت غلط متفکران سدههای پانزدهم و شانزدهم را در این باره تصحیح کنند.

حال آنکه، دفترهای وبلار دو ئونکور و دیگر سندهای متأخر یا همزمان با او نشان می دهد که مردمان سدههای میانه تا چه اندازه با تمدن

رومی آشنا و به آن علاقمند بودهاند. بسیاری از طرحهای ویلار از مجسمه ها و بناهای کهن الهام گرفته است. به طور مثال، دو چهرهٔ ریشو که تاجی از ترکه و برگ به سر دارند، یا تصویر آدمهایی که کلاه فریجی به سر دارند و ردا پوشیدهاند، و طرح شگرف انسان برهنهای که گلدانی به دست دارد، همه و همه مایهٔ کلاسیک دارند. یکی از صفحه های دفتر ویلار را طرح ساختمانی باستانی اشغال کرده است که شرح آن چنین است: «در گذشته ها، مزار مرد مسلمانی را دیدم که به این شکل بود.»

تأثیر رسالهٔ معماری ویتروو بر موضوعاتی که ویلار دو نونکور در دفترهای خود به بررسی کشیده کاملاً آشکار است. ویتروو، مانند دیگر معماران دنیای باستان، اهل مکانیک یا «فن» بود، بعنی که تحصیلات «آکادمیک» نداشت، تحصیلاتی که فقط ثروتمندان می توانستند داشته باشند. ویتروو، که به شدت از فرودستی موقعیت اجتماعی معماران رنج می کشید، بر آن شد که خود و همکارانش را از احترام و منزلتی که سزاوار کار معماران بود برخوردار کند و در این راه اعتقاد داشت که معماران باید فرهنگ و معلوماتی همه جانبه و «دائرةالمعارفی» داشته باشند. یعنی که، به نوشتهٔ خودش، «آگاه باشند و کار با قلم را بدانند، در هندسه و تاریخ خبره باشند، به نظریات فلسفی، موسیقی و اندکی پزشکی علاقه نشان خبره باشند، به حقوق و اخترشناسی نیز آشنایی داشته باشند.»

خود ویتروو هیچگاه نتوانست به این ایدآل دست یابد. لاتیناش چندان خوب نبود. با این همه، به دلیل وسعت معلومات و بلندپروازی روشنفکری اثری از خود به جا گذاشته است که بسیاری از جنبههای تکنولوژی یونان و روم باستان را به ما می شناساند. به چند عنوان فرعی رسالهاش، که از کتاب دهم آن نقل می شود، توجه کنید: دستگاهها و ابزارها دستگاههای بالابر ماشینهای بالابرندهٔ سطح آب چرخهای آبی و آسیابها پیچهای آبی علمبهٔ ستسیبیوس دارگهای آبی و فاصله سنج منجنبیق،

وبلار دو ئونكور، به دليل علاقهاي كه چون ويتروو به پزشكي داشت، توصيهها و چارههاي طبي نيز از خود به جاگذاشته است. از جمله، دربارهٔ درمان و خشک کردن زخم به کمک شاهدانه چنین می نویسد: «چند برگ کلم سرخ و مقداری دانه و گیاه شاهدانه را بگیرید و با هم خوب له کنید به نحوی که در هم ترکیب شوند. سپس دو برابر این مقدار روناس را هم بگیرید و له کنید. این همه را در ظرفی بگذارید و از بهترین شراب سفید ممکن بر آن بیفزایید و بجوشانید و دم کنید، توجه کنید که مخلوط آن اندازه رقیق باشد که بتوان آن را نوشید. در مصرف آن زیاده روی نکنید: یک پوست تخم مرغ پر از آن کافی است. هر زخمی که داشته باشید به این وسیله درمان می شود. زخم را با الیاف شاهدانه خشک کنید، تکهای از برگ کلم سرخ روی آن قرار بدهید و از مخلوط نامبرده روزی دوباره، صبح و شام، ینوشید. شراب سفید تازهٔ شیرین برای این کار مناسب تر است. اگر مخلوط را در شراب کهنه دم می کنید پیش از استفاده از آن دو روز صبر کنید.»

فصل اول کتاب سوم رسالهٔ ویتروو به بحث دربارهٔ تقارن و هنر تناسب در دورهٔ کلاسیک اختصاص دارد. بدون شک همین مقوله ویلار دو ئونکور را برانگیخت که شکلهای هندسی با تصویرهایی از انسان و حیوانات منطبق کند. این طرحهای ویلار اغلب در کتابهای امروزی به چاپ می رسد و برخی پژوهشگران تاریخ هنر به نادرستی خواستهاند ویلار دو ئونکور را پیشتاز کوبیسم بدانند.

## تقارن در خدمت معماری

بسیاری از صفحه های دفترهای ویلار دو ثونکور دربارهٔ هندسه است. در یک صفحه، طرحی از سر انسان در یک چهارگوش خانه خانه محاط شده است. سر به سه بخش مساوی تقسیم شده است و این دقیقاً پیرو تناسبی است که ویتروو ارائه می دهد: «بلندی چهره بدین شرح تقسیم می شود: یک سوم از زیرچانه تا پرههای بینی، یک سوم دیگر از پرههای بینی تا خطی که از میان ابروان می گذرد و یک سوم باقی مانده از این خط تا خط آغاز موها، که پیشانی را در بر می گیرد.» در همین صفحه، ویلار طرحهای دیگری به این شرح آورده است: یک دیوار، یک برج کنگره دار، سر یک دیوار، یک برج کنگره دار، سر یک

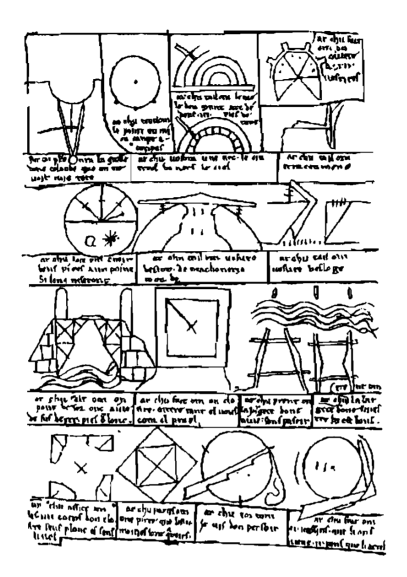


ویلار دو تونکور و تناسبهای هندسی در بدن جانداران

اسب، سر چهار انسان، یک سگ شکاری، یک دست چپ، یک گوسفند، یک عقاب با بالهای گشوده، دو شتر مرغ. ویلار از شکلهای هندسی به دو شیوه استفاده میکند. در برخی موارد، شکلی هندسی چون مربع، مستطیل یا مثلث را با چهرهٔ انسان یا صورت اسب منطبق می کند یا چهرهٔ پیرمردی را روی یک پنج ضلعی می اندازد یا در مثلثی محاط می کند. وبلار می خواست نشان بدهد که می توان دو چهرهٔ متفاوت را در یک شكل هندسى واحد محاط كرد يا دو چهرهٔ شبيه به هم را در دو شكل هندسی کاملاً متفاوت قرار داد. مدتها چنین پنداشته می شد که این کار وسیلهای برای آموختن تناسب و برسیکتیو به نو آموزان طراحی است. اما تاریخ نویسان اخیراً نشان داده اند که این گونه تناسب بندی های هندسی، در قرون وسطا، پیش از هر چیز کاربردی عملی در معماری داشت، یعنی وسیلهای بودکه باکمک آن بتوان یک طرح سردستی مسطح روی کاغذیا پوست را در پرسیکتیو، روی سنگ برای حجاری یا روی دیوار یا روی ویترای، منتقل کرد. در موارد دیگر، ویلار دو ئونکور از شکلهای هندسی برای سهولت تکرار یک طرح در مقیاس معین استفاده می کرد. خودش در این باره چنین توضیح داده است: «در اینجا، شیوهٔ طراحی براساس قواعد هندسی آغاز می شود که کار را آسان می کند.»

در جای دیگری، این طرحها کشیده شده است: چهار کارگر ساختمانی که بدنهایشان یک صلیب تشکیل می دهد، سه ماهی با یک سر واحد باکلاه، طرح چهار بدن انسان به صورت یک مقیاس چهاربخشی و سر یک گراز. ویلار در توضیح این طرحها نوشته است: «طرحهای این صفحات به فن هندسه مربوط می شود، اماکسی که بخواهد مورد استفادهٔ هر کدام را بداند باید آنها را خوب بشناسد.»

وبلار پیش بینی می کرد که شاید تفسیر درست طرحهایش با دشواری هایی همراه باشد. در صفحهٔ مربوط به طرحهای هندسی و نمودارها، دوبار از واژهٔ هندسه استفاده کرده است. این کلمه را در صفحهٔ دیگری نیز به کار گرفته و نوشته است: «همهٔ این شکلها هندسی اند.» این صفحه، و دو صفحهٔ پس از آن، به نمودارهایی هندسی اختصاص دارد که



یک صفحهٔ دیگر از دفتر ویلار دو تونکور

در کارگاههای ساختمانی می تواند مورد استفادهٔ سنگ تراشان، درودگران و اندازه گیران باشد.»

در ردیف بالا از چپ به راست چنین می خوانیم: «چگونگی محاسبهٔ قطر ستونی که همهٔ آن به چشم نمی آید ـ چگونگی یافتن مرکز شکل [دایرهای]که با پرگار کشیده شده است . به این وسیله می توان الگوی یک قوس بزرگ را در زمینی به عرض سه پا حفر کرد.» در ردیف سوم چنین آمده است: «به این وسیله می توان روی رودی به عرض بیست با پل چوبی بست ـ چگونگی طراحی یک طاقنما و ستونهایش ـ چگونگی محاسبهٔ عرض یک رود بدون گذشتن از آن ـ چگونگی اندازه گیری عرض پنجرهای از دور.» در ردیف چهارم، از چپ به راست: «با این وسیله می توان چهارگوشه یک اندرونی را بدون نخ و شاقول تعیین کرد ـ چگونگی تقسیم یک قطعه سنگ به دو قسمت چهارگوش.»

در این صفحه دو طرح به ویژه جالباند: این طرحها، شکلهای چهارگوش ردیفهای سوم و چهارماند و ما را با روشی آشنا میکنند که در آن زمان برای ساختن نمای قائم براساس یک پلان متداول بوده است، به این ترتیب که چهارگوش کوچک تری را در چهارگوش اولیه محاط میکرده و در آن نیز چهارگوش باز هم کوچک تری را قرار نمی دادهاند و به همین ترتیب پیش می رفته اند. این شیوه شاید یکی از رموز کار معماران و سنگ تراشان قرون وسطا باشد.

در سال ۱۴۵۹، استادان معمار استراسبورگ، وین و سالزبورگ در شهر راتیسبون گرد آمدند تا اساسنامهٔ حرفهٔ خود را تدوین کنند. در این اساسنامه از جمله چنین آمده بود: «هیچ کارگر، سرکارگر، استاد و هیچ کارگر روزمزدی نباید چگونگی تعیین نمای عمودی یک پلان را به کسی که از حرفهٔ ما نباشد و کار معماری نکرده باشد بیاموزد.»

در سال ۱۴۸۶، ماتیاس روریکزر، معمار آلمانی، در کتاب شیوهٔ صحیح ساختن سقف این روش را به گونهای آشکار و همه فهم توضیح داد. طرحهایی هم که او برای این کار کشید شباهت شگفتانگیزی با طرحهایی داشت که وبلار دو ئونکور ۲۵۰ سال پیشتر کشیده بود بی آنکه بخواهد آنها را به عنوان رمز در پرده بکشد. اصل تکثیر چهارگوشها در رسالهٔ ویتروو هم آمده است. ویلار و نویسندهٔ ناشناسی که بر طرحهای او حاشیه افزوده است بدون شک این اصل را می شناخته اند. ویتروو می گوید که او به نوبهٔ خود این اصل را در یکی از گفتگوهای افلاطون کشف کرده است و در این باره می نویسد: «بدین گونه، افلاطون چگونگی تکثیر شکل به وسیلهٔ خطوط را نمایاند.»

اینکه دفترهای وبلار دو ئونکور بیننده را به یاد دفترهای لئوناردو دارینچی می اندازد اتفاقی نیست. وبلار، از قرون وسطا، و لئوناردو، از

دورهٔ رنسانس، با آنکه با هم ۲۵۰ سال فاصلهٔ زمانی دارند، هر دو ثمرهٔ یک فرهنگ و یک تربیت مشترک، یعنی تربیت فنون مکانیکی اند. هر دو، با نوشتن یادداشتهای کاری عملی که نتیجهٔ پژوهشهای شخصی شان بوده است، از یک رسم متداول زمان خود پیروی می کرده اند. امروزه بیش از ماه دستنوشتهٔ فنی را می شناسیم که متعلق به سالهای آخر سدهٔ چهاردهم تا آغاز سدهٔ شانزدهم اند. لئوناردو از رسالههای پژوهشگران هم عصر و پیش از خود بهره جسته است، اما چنین به نظر می رسد که از ویلار دو نونکور و کار او بی خبر بوده باشد. در این اواخر ثابت شده است که بسیاری از اختراعات منسوب به لئوناردو داوینچی در نوشتههای می شنادسانی چون کونراد کیزر (متولد سال ۱۳۶۶)، روبرتو والتوریو (متولد می شناخت، وجود داشته است. لئوناردو به دست خود بر یکی از کتابهای می شناخت، وجود داشته است. لئوناردو به دست خود بر یکی از کتابهای دی جورجو حاشیه نوشته است. او نیز، مانند وبلار، آثار ویتروو را خوانده بود و آنها را در کتابخانهٔ خود داشت.

تفاوت ویلار با لئوناردو این است که ویلار گویا به خوبی با رسوم محیط اجتماعی و موقعیت حرفهای خود کنار آمده بود، حال آن که لئوناردو بسیار در رنج بود از این که روشنفکران هم عصرش به او، به عنوان مهندس و مکانیک، بی اعتنایی می کردند و به شدت به این رفتار واکنش نشان می داد. دربارهٔ جنبه های گوناگون آثار لئوناردو بسیار کتابها نوشته شده و فروید برخی از تابلوهای او را از دیدگاه روانکاوی بررسی کرده است. اما دربارهٔ جنبهٔ عقدهانگیز سرخوردگی او آنگونه که باید پافشاری نشده است. روشنفکران زمان لئوناردو او را چیزی بیش از یک مهندس نمی دانستند، یعنی کسی که تربیت ادبی نداشت، و لئوناردو در همهٔ عمر از این کمبود رنج می برد. تا اندازه ای می توان گفت که فرهنگ کلاسیک کهن از دسترس او دور ماند، و او نمی توانست در بحثی نظری میان روشنفکران شرکت داشته باشد چرا که آنچه گفته می شد به لاتین بود. نام لئوناردو هیچگاه در کنار نامهای کسانی چون فیچینو، لاندینو، بولیسین یا پیکو دلا میراندولا که به محفل نوافلاطونی لورنتزو مدیچی

رفت و آمد داشتند دیده نمی شود. داوینچی بارها و بارها در نوشته هایش به ادیبان می تازد: «به این بهانه که ادیب نیستم، برخی فضولان به خود حق می دهند از من بدگویی کنند و مدعی شوند که من اهل فلسفه نیستم. چه کوته فکرانی... خواهند گفت که چون ادیب نیستم، نمی توانم آنچه را که می خواهم به خوبی بیان کنم... چه سان به خود می بالند و می خرامند، به چیزهایی می نازند که نه کار خودشان بلکه زحمت دیگران است، و بر کارهای من خرده می گیرند، منی که مخترع و این چنین بر آنان سرم، بر فرومایگانی که جز پرگویی و خودستایی و دم زدن از کار دیگران چیزی نمی دانند.» آنچه لئوناردو را خشمگین می کرد بی احترامی روشنفکران به اهل فن و کار دستی بود. در دورهٔ رنسانس هم اختلاف میان دانشمندان و ادیبان مانند زمان ما حاد بود.

سی. پی. اسنو، در کتاب دو فرهنگ می نویسد که در برخورد با این دو گروه همواره این احساس را داشته است که با انسانهایی از دو دستهٔ کاملاً مجزا سروکار دارد، «انسانهایی از یک نژاد و خاستگاه اجتماعی کمابیش مشترک، با استعداد و هوش یکسان، با درآمدهای کمابیش مساوی، که با این همه هیچ ارتباطی میانشان وجود ندارد و در زمینهٔ فکری، اخلاقی و روانی آن چنان نقاط مشترک اندکی میانشان هست که پنداری اقیانوسی میانشان فاصله است.»

در دنیای باستان هیچگاه به راستی کوشش نشد که انسانی با توانایی هماهنگکردن این دو فرهنگ به وجود آید. ویتروو در این راه کوشید، اما تلاش یک تنهاش برای پدیدآوردن انسانی که آن هر دو فرهنگ را با هم داشته باشد به جایی نرسید. مسیحیت سدههای میانه هم در این راه شکست خورد. پیر دو ماریکور، هم عصر وبلار، با همهٔ کوششی که در این زمینه کرد به موفقیتی دست نیافت. در دورهٔ رنسانس هم، لئوناردو داوینچی نتوانست به هر دو فرهنگ وابسته باشد. انقلاب صنعتی سدهٔ هجدهم بر این جدایی بیشتر دامن زد. در غرب امروز، دشمنی فزایندهای که به تکنولوژی و دانش نشان داده می شود بیانگر ناتوانی غرب در حل این مشکل عمده است. شوروی نیز در این راه کاملاً شکست خورده

است. آیا می توان به چین امید بست؟ مقامات چینی دانشجوبان را وا می دارند که برای گذراندن دوره های عملی به روستاها و کارخانه ها بروند و می کوشند به این وسیله انسان تازه ای بسازند، اما آیا این کوشش به اندازهٔ کافی ادامه خواهد یافت تا نتیجه ای به بار آورد؟

راجر بیکن، هم عصر ویلار دو ئونکور، که خود تربیت فنی دیده بود نیز کوشید دو فرهنگ را با هم آشتی دهد. در این راه، طرح گستردهای را برای اصلاح مسیحیت پایه ریخت که بر اولویت علوم تجربی، ریاضیات و شناخت زبانها متکی بود. اما نظریاتش بیش از اندازه انقلابی بود و مقامات کلیسایی را خوش نیامد، نا جایی که گویا او را در سال ۱۲۷۷ زندانی کردند. از نوشته های بیکن چنین برمی آید که با کتابهای یونانی، لاتین و عربی مربوط به مکانیک و علوم تجربی آشنا بوده است. نوشتهای از او به نحوی بسیار پیشگویانه یادآور نامهای است که لئوناردو داوینچی برای دوک میلان نوشت و کارهایی را که می توانست برای او انجام دهد برشمرد: «می توان برای دریانوردی ماشینهایی ساخت که از پاروزدن بی نیاز باشند، به نحوی که بزرگ ترین کشتی های دریایی و رودخانهای را يتوان به وسيله فقط يک نفر به حرکت درآورد... همچنين مي توان ارابه هایی ساخت که بدون نیاز به چارپایان با سرعتی باورنکردنی حرکت کنند. می توان ماشینهای پرندهای ساخت به نحوی که فرد در درون ماشین قرار بگیرد و موتوری را به حرکت درآورد و به وسیلهٔ آن بالهای مصنوعی دستگاه همانند بالهای برندهای در حال برواز حرکت کند. می توان ماشین کوچکی ساخت که وزنههای بسیار سنگین را بالا و پایین ببرد... همچنین می توان ماشینهایی ساخت که بی هیچ خطری تا ژرفای آب رودها و دریاها پیش بروند...»

هنرمندانی که کتابهای قرون وسطا را مصور میکردند، خداوند را به شکل مهندس معماری نشان میدادند که با پرگار عظیمی کائنات را اندازه میگرفت، و به این شکل از کار معماران عصر خود ستایش میکردند. و این چنان است که امروزه خداوند را در فیلمی در حالی نشان دهند که دارد به کامپیوتری برنامه می دهد.

# انقلاب خاموش: ساعت مكانيكي

جامعهٔ قرون وسطایی علاقهٔ پرشوری به دستگاههای مکانیکی و پژوهشهای فنی نشان می داد زیرا به پیشرفت اعتقاد راسخ داشت: حال آنکه دنیای باستان نظریهٔ پیشرفت را نمی شناخت. در مجموع، مردمان سده های میانه به سنتهایی که ممکن بود انگیزههای نوآوری آنان را از پویایی باز بدارد پایبند نماندند و با همین دید بود که ژیلبر دوتورنه نوشت: «اگر به آنچه تاکنون یافته شده است بسنده کنیم هیچگاه به حقیقت نخواهیم رسید... نویسندگان پیش از ما نه اربابان ما که راهنمایانی برای ما بوده اند. راه حقیقت بر همه باز است، هنوز همهٔ حقیقت کشف نشده است». برنار دو شارتر، استاد معروف مدرسهٔ اسقفی این شهر نیز می گفت: «ما کوتوله هایی هستیم روی شانهٔ غولهایی نشسته. بدین گونه بیشتر و بهتر از غولها همه جا را می بینیم، نه که چشمان تیزتر و قامت بلندتری داشته باشیم، بلکه به این دلیل که غولها ما را به آسمان افراشته و بالای هیکلهای عظیم خود نشانده اند.»

بینش آدمهایی چون ژیلبر دوتورنه و برنار دو شارتر مردمان این دوران را بر آن داشت که اختراع و نوآوری را چیزی عادی ببینند و این فکر را بپذیرند که آینده همواره با اختراعات تازهتری همراه خواهد بود. بلندپروازی مخترعان حد و مرزی نداشت، تخیلشان بیکرانه بود، و از همهٔ ماشینهای شگرفی که در فکر خود پروراندند و گاهی نیز ساختند یکی را می توان مظهر کامل پژوهشهای علمی شان دانست، و آن ماشین ساعت است.

نظریهٔ لوئیس مامفورد در این باره که ساعت اختراع راهبان سلک بندیکتی است امروزه مورد مناقشه است. اما در آنچه او درباره اهمیت سنجش زمان در تحول و پیشر فت تمدن گفته است همه همزبانند. به گفتهٔ مامفورد: «ماشینی که کلید دوران صنعتی امروزی است ماشین تبخار نیست، ساعت است. این دستگاه، در هر کدام از مرحله های تحولش، بهترین نمونه و مظهر ماشین بوده است. حتی امروز هم، هیچ ماشینی به اندازهٔ آن همه جاگیر نیست. بدین گونه، در آغاز عصر تکنیک امروزی، نخستین ماشین خودکار دقیقی پدید آمد که پس از چند قرن کوشش مى رفت تا اهميت اين تكنيك را در همهٔ زمينه هاى فعاليت صنعتى نشان دهد... این دستگاه، که تعیین میزان دقیق انرژی [مصرفی ارا ممکن می سازد و در نتیجه راه را برای یکسان کردن باز میکند، زمینهٔ خودکار كردن عمليات صنعتى را نيز آماده مي سازد و فراوردهٔ مستقيم خود يعني زمان دقیق را هم در اختیار انسان میگذارد. ساعت نخستین ماشین تکنولوژی مدرن بوده و در همهٔ دورهها اهمیت اولیهٔ خود را حفظ کرده است. این ماشین به کمالی رسیده است که همهٔ ماشینهای دیگر آن را مى بوبند.»

#### ساعت سو سونگ

در سده های میانه، پیشر فته ترین ساعت بدون شک آنی بود که سو سونگ در سدهٔ یازدهم در چین ساخت. اما با همهٔ شباهت شگفت آوری که این ساعت با آنی دارد که جووانی دی دوندی در قرن چهاردهم ساخت، اروپای قرون وسطا از ساعت سوسونگ خبر نداشت و در همین اواخر از وجود آن اطلاع یافت.

دلیل اینکه غربیان از اختراعی با این اهمیت بی خبر ماندند این بود که اخترشناسان رسمی چین نتیجهٔ پژوهشهای خود را با دقت بسیار پنهان نگه می داشتند و آنها را همانند اسرار حکومتی می دانستند. در چین باستانی و قرون وسطایی، اعلام تقویم توسط امپراتور اهمیتی همسنگ سکه زدن در کشورهای غربی داشت. این کار، از قدیم ترین زمانها، یکی از

مهم ترین وظایف پادشاهی بود که بر سرزمینهای پهناور چین فرمان می راند. پذیرش تقویم، به معنی قبول اقتدار امپراتور بود. به دلیل همین رابطهٔ تنگاتنگ تقویم و حکومت مرکزی، دیوانسالاران هر کسی را که به ستارگان علاقه نشان می داد مشکوک می دیدند، خواه این علاقه برای انجام محاسبات علمی بود و خواه برای گردآوری اطلاعات مفید برای شورشیانی که بخواهند دودمان تازهای را به تخت بنشانند.

تحول و پیشرفت ساعت در چین به همین دلیل به تعویق افتاد که انحصار ساعتهای نجومی در دست امپراتور بود و همین انحصار تعداد کارشناسان را نیز محدود می کرد. در سال ۱۱۲۶ میلادی، دودمان سونگ به دست تاتارهای طایفهٔ «چین» از پکن رانده شد و به جنوب کشور گریخت، بی آنکه بتواند ساعت شگفت انگیز را با خود ببرد، و کارشناسی نیز نبود که بتواند ساعت دومی بسازد. فرزند سو سونگ را برای این کار فراخواندند اما او نیز کاری از پیش نبرد.

در پکن، «چین»ها به استفاده از ساعت ادامه دادند و کارشناسان آن را نیز نگه داشتند. اما دودمانشان در سال ۱۲۷۹ به دست طایفه «یونان» سرنگون شد که اینان نیز در سال ۱۳۶۸ به دست «مینگ»ها برافتادند، و با سقوط «چین»ها استفاده از ساعت نیز منسوخ شد. ساعت سو سونگ منهدم یاگم شد. بدین گونه، ثمرهٔ بیش از هزار سال پژوهش و کار فنی در زمان بسیار کوتاهی نابود شد و عملاً از آن بخش از جهان رخت بربست. در سال ۱۶۰۰، هنگامی که ماتئو ریچی، دانشمند یسوعی، به دربار پکن دعوت شد تا ساعتهای اروپایی تازهای راکه با خود برده بود نشان بدهد، چندان دلیلی نمی دید که بهندارد چینی ها هرگز ساعت مکانیکی را چندان دلیلی نمی دید که بهندارد چینی ها هرگز ساعت مکانیکی را نمی شناختهاند، و هیچکس هم نبود که این مبلغ مسیحی را با ریاضیات، می شناختهاند، و هیچکس هم نبود که این مبلغ مسیحی را با ریاضیات، نجوه و دیگر علوم چینی آشناکند.

#### ساعت نجومی در غرب

تصادف شگرف این که معروف ترین ساعت نجومی چینی جهارسال پس از زمانی ناپدید شد که مهم ترین ساعت نجومی اروپای غربی به دست جووانی دی دوندی ساخته شد. این ساعت با مکانیسم چرخهای پره دار و وزنه کار می کرد، و این سیستم مکانیکی را جانشین چرخهای آبی می کرد که تا آن زمان مرسوم بود. مهندسان قرون وسطا، با آنکه نیروی آب را در بسیاری زمینه های گوناگون به کار برده بودند، خیلی زود به محدودیت های آن در ساختن ساعت پی بردند. در شمال اروپا، آب در زمستانها یخ می بست و آونگ ساعتهای آبی از کار می افتاد. پژوهش برای یافتن راه حلی مکانیکی در این زمینه به نیمهٔ دوم سدهٔ سیزدهم برمی گردد.

در سال ۱۲۷۱ میلادی، رابرت انگلیسی چنین نوشت: «ساعتسازان می کوشند چرخی بسازند که برای هر دایرهٔ اعتدالی یک دور کامل بزند. اما راه صحیح این کار را نمی یابند. » کتابی که چند سالی پس از این تاریخ در دربار آلفونس دهم، شاه اسپانیا نوشته شده است حاوی طرح ساعتی است که سقوط وزنهای آن را به حرکت می اندازد. برای تنظیم این حرکت از جیوه استفاده می شد، به این شرح که در خانه های تعبیه شده در چرخی که گرد یک محور افقی میگشت جیوه میریختند و جریان منظم آن حرکت ساعت را تنظیم می کرد. این شیوه پیشتر هم مرسوم بود و آن را از بهاسکارا، اخترشناس هندی اقتباس کرده بودند. همان گونه که بیشتر گفته شد بهاسکارا در سال ۱۱۵۰ میلادی چرخهایی را برای حرکت پیوسته ابداع کرده بود که اروپاییان از طریق متون عربی با آن آشنا شدند. از نوشتهٔ جووانی دی دوندی چنین برمی آید که وزنهٔ آونگ و مکانیسم آن در نیمهٔ سدهٔ چهاردهم میلادی در اروپا شناخته شده بوده و نمونه هایی از آن از چندین دهه پیشتر وجود داشته است. کارشناسان تاریخ ساختن نخستین ساعتهای مکانیکی را آغاز قرن جهاردهم میدانند و هنوز سندی برای رد این گمان پیدا نشده است. آلن لوید، کارشناس انگلیسی که در سالهای دههٔ ۱۹۶۰ یک نمونهٔ دقیق از آونگ دی دوندی را ساخت ا معتقد است که آونگ مکانیکی میان سالهای ۱۲۷۷ و ۱۳۰۰

۱ - این نمونه، که به خوبی کار میکند، در موزهٔ صنعتی انستیتوی اسمیتسونین واشنگتن یافت میشود و موزهٔ علوم لندن هم نمونهٔ دیگری از آن را خریده است.

اختراع شده است. نوشتهٔ رابرت انگلیسی ظاهراً این گفته را تأیید میکند. این امکان وجود دارد که ساعتسازی به نام بارتلمی در حوالی سال ۱۲۸۶ یک ساعت مکانیکی برای کلیسای سنت پال لندن و در سال ۱۲۹۲ ساعت مشابهی برای کانتربری ساخته باشد. در پاریس، نخستین ساعت همگانی در سال ۱۳۰۰ توسط پیر پیپلار ساخته شد و می دانیم که هزینهٔ ساخت آن ۶ لیور بوده است.

دانته، با سرود دهم بهشت کمدی الهی، که پیش از ۱۳۲۱ نوشته شده است، ساعت مکانیکی را وارد ادبیات میکند. در این قطعه، که «سرود آسمان چهارم» نام دارد، ساعت و چرخها و حتی زنگش به گونهای شاعرانه توصیف شده است: «چونان ساعتی یادآورندهٔ لحظهای که بانوی پروردگار برمی خیزد تا به ستایش شو سرود بامداد بخواند و از او کام بخواهد، ساعتی که هر چرخش دیگر چرخ را میگرداند و آوایی آنچنان نرم سر می دهد که جان آماده آکنده از عشق می شود.»

#### مرد تنهایی به نام والینگفورد

نخستین تصویری که یک آونگ نجومی را نشان می دهد مینیاتوری از یک کتاب انگلیسی متعلق به سال ۱۳۲۰ میلادی است. در این تصویر، ریجارد والینگفورد، سرپرست صومعهٔ سنت آلبانز و مخترع قرون وسطایی، با انگشتی آونگ خود را نشان می دهد. ریجارد والینگفورد، که پیشتر هم از او سخن گفته ایم، انسان برجسته ای بود هر چند که خلق تندی داشت (او همان کسی است که در سال ۱۳۳۱، برای تحقیر ساکنان سنت آلبانز، سنگهای آسیاهای آنان را برد و کف صومعه اش را با آنها فرش کرد.) والینگفورد در کارگاه آهنگری پدرش با آهنکاری و مکانیک آشنا شده بود. در ده سالگی یتیم شد و کشیش زادگاهش او را برای تحصیل به آکسفورد فرستاد. سپس وارد صومعه سنت آلبانز شد که بعدها، در سال ۱۳۲۶، به سرپرستی آن رسید. والینگفورد گذشته از ساعت پیچیده و پرخرجش، شیوه های تازه ای را در مثلثات نیز ابداع کرد که او را صاحب عنوان «پدر مثلثات انگلیس» کرده است. همچنین دو ابزار نجومی به

نامهای آلبیون و رکتانگولوس (راستگوشه) ساخت. آلبیون، که شبیه دوربین نجومی امروزی بود، برای تعیین وضعیت سیارات به کار میرفت و یکی از مهم ترین ابزارهای محاسبهٔ نجومی در سدههای میانه به شمار مى آمد. اما دربارهٔ راستگوشه، امروزه بيش از ۳۰ رساله و نوشته مربوط به آن زمان در اختیار داریم که مشخصات این ابزار را برمیشموند: «راستگوشه وسیلهای بود که از مجموعهٔ جهار تیغهٔ مسی تشکیل می شد که توسط گویی به نوک محوری عمودی وصل بودند و می شد آنها را حركت داد. تيغهٔ پاييني (الف) مدرج بود. تيغهٔ بالايي (د) مگسكهايي داشت و شاقولی با وزنهٔ سربی از آن آویخته بود. نوک این شاقول به تیغهٔ مدرج پایینی می رسید. تیغههای ب و ج متحرک بودند و می شد آنها را به نحوی قرار داد که با تیغهٔ الف زاویه بسازند، در حالی که این تیغه باید همواره افقی میماند.»

توضیحات به جا مانده از والینگفورد آن چنان دقیق است که می توان براساس آنها راستگوشه را به همان شکلی که ششصد سال پیش بوده است باز ساخت. رسالهٔ او به دو بخش است: یکی دربارهٔ چگونگی ساختن ابزار و دیگری دربارهٔ کارکرد آن. برخی از طرحهای او به نقشههای مهندسی بیشتر شبیه است. یکی از آنها تیغهای است که بر مبنای شش، و نه پنج، مدرج شده است. جدایی دو سیستم شمارش دهگانی و دوازدهگانی از همین جا آغاز می شود.

عشق والینگفورد به پژوهش علمی و اختراع، دشمنی راهبان زیر دست او را برانگیخت و حنی توبیخی از سوی شاه ادوارد سوم را برای او به دنبال داشت. تامس والسينگهام، وقايعنگار سنت آلبانز، تصميم والینگفورد به ساختن ساعت و مخالفتی را که این تصمیم برانگیخت با شاخ و برگ بسیار شرح داده است. از این سرگذشت برمی اَید که چگونه طرحهای او هم، مانند طرحهای مخترعان دیگر، اغلب بیفایده و عجیب و برخرج تلقی می شده است: «ریچارد در کلیسا یک اثر شگفت انگیز پدید آورد، ساعتی که کار بسیار و مایهٔ هنگفت ایجاب کرد. برادران هم سلک او، که ساختن آن ساعت را اوج جنون می دانستند، با او از در دشمنی

141

درآمدند اما این خصومت راهبان او را دلسرد نکرد. این بهانه را هم داشت که تصمیم گرفته بود ساعت را با هزینهٔ اندک بسازد، زیرا کلیسا به مرمتهایی بدیهی نیاز داشت که همگان تأیید میکردند. در غیاب ریچارد، برادران در کارها دخالت کردند، کارگران سختگیری نشان دادند و کار با هزینهٔ سنگینی آغاز شد. اما شگرف می نمود که کار آغاز شده به انجامی نرسد. هنگامی که اعلیحضرت ادوارد سوم از سنت آلبانز دیدار کرد و برای نماز به صومعه رفت، دید که از یک سو کار پرهزینهٔ ساعت در جریان است و از سوی دیگر، بازسازی صومعه که در زمان اسقف هوگو صدمه دیده بود پیش نمی رود. از این رو از والینگفورد خرده گرفت که چرا به جای مرمت صومعه آن همه مایه را خرج دستگاه بی فایده ای چون ساعت می کند. ریچارد با احترام بسیار پاسخ داد که پس از او بسیار اسقفها و کارگران دیگر برای بازسازی صومعه یافت خواهند شد، حال آن که اگر و بمیرد هیچ کس دیگری نخواهد توانست کار ساعت را به پایان ببرد. راست میگفت، زیرا در این فن آنچه او کرد بی نظیر بود و در حیات او هیچکس چنان چیزی اختراع نکرد.»

جان لیلاند، که در حدود سال ۱۵۴۰ میلادی این ساعت را در صومعه دید آن را در سراسر اروپا بی همانند توصیف میکند و دربارهاش می نویسد: «در روی آن می توان مسیر خورشید و ماه، جایگاه ثوابت و حتی حرکت جزر و مد را دید.» هم او از رسالهٔ والینگفورد نیز سخن می گوید و آن را «مکانیسم ستایش انگیز» می خواند. از این رساله کسی خبر نداشت تا این که در سال ۱۹۶۵ دکتر ج.گ. نورث توجه کارشناسان قرون وسطا را به نسخه ای خطی جلب کرد که در کتابخانهٔ آکسفورد نگهداری می شد و به نظر می رسید که رسالهٔ معروف والینگفورد باشد. لیلاند دربارهٔ رساله می نویسد: «این متن به چهار یا پنج تصویر مزین است. سه تا از این تصویرها دربارهٔ کارکرد چرخهای دنده یا بررسی انتقال حرکت مکانیکی است. تصویر دیگری مقطع صفحه و سوزنها و کرهٔ ماه حرکت مکانیکی است. تصویر دیگری مقطع صفحه و سوزنها و کرهٔ ماه جرمهای آسمانی، محاسبهٔ این حرکتها به کمک جدولهای ارائه شده، و جرمهای آسمانی، محاسبهٔ این حرکتها به کمک جدولهای ارائه شده، و

تعداد دندانه های یکی از چرخهای دستگاه آمده است. همچنین چگونگی به کار انداختن زنگ ساعت شرح داده می شود.»

علیرغم آنکه ساعت والینگفورد پیشرفته و کامل بود، ساعت جووانی دی دوندی شهرت بسیار بیشتری یافت.

#### خانوادهٔ دوندی

یاکوپو دی دوندی، پدر جووانی، مانند والینگفورد در حدود سال ۱۲۹۳ میلادی به دنیا آمده بود، درس پزشکی می داد و ساعتی اختراع کرد که یک ساعتساز اهل پادووا آن را بالای برج کاخ کاپیتانو در این شهر سوار کرد. همچنین شیوهای را برای استخراج نمک از چشمههای آب گرم نزدیک پادووا ابداع کرد. نمکی که به این وسیله به دست آمد مشکوک تلقی شد و یاکوپو دی دوندی ناگزیر شد «رسالهٔ کوتاهی در چهار فصل برای دفاع از خود در برابر بدگویان و رقیبان حسود» بنویسد. ظاهراً این رساله قانعکننده بوده است، زیرا در روز ۲۰ اوت ۱۳۵۵ شهریار کارارا امتیاز انحصاری استخراج نمک و فروش بی عوارض آن را به یاکوپو داد.

یاکوپو به دلیل علاقه ای که به اخترشناسی داشت به تصحیح جدولهای نجومی پرداخت که در آن زمان متداول بود. در سال ۱۴۲۴، پروسدو چیمو بالدوماندی نوشت که: «جدولهایی که یاکوپو دی دوندی پادووایی بر اساس جدولهای آلفونسی دربارهٔ حرکت سیارات تنظیم کرده است ساده ترند و کاربردشان آسان تر است و همانند جدولهای آلفونسی و شاید بیشتر از آنها تصحیح و وارسی شده اند.»

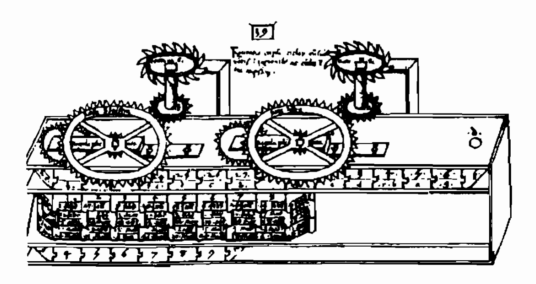
یاکوپو،که همسرش مرده بود، از سال ۱۳۴۸ تا زمان مرگش در ۱۳۵۹ در خانهٔ پسرش جووانی در پادووا زندگی میکرد. احتمال دارد که پدر و پسر با هم روی نقشههای ساعت نجومی کار کرده باشند، هر چند که در هیچ کجای رسالهٔ جووانی دربارهٔ این ساعت اشارهای به نقش پدرش

۱ - جدولهایی که در سدهٔ سیردهم میلادی به دستور آلفونس دهم شاه اسپانیا تنظیم شده ـ م.

نشده است. این رسالهٔ مفصل که در بیش از ۱۳۰ هزار کلمه نوشته شده است شرح می دهد که جووانی با چه انگیزهای ساعت را ساخت، ساختمان آن چگونه بود، صفحه ساعت را چگونه باید قرار داد و چگونه باید آن را خواند، به چه نحو باید از آن نگهداری کرد تا از کار نیفتد و شیوهٔ تصحیح آن چگونه است.

توضیحات دی دوندی بسیار دقیق است. ضخامت صفحه های فلزی، طول میخها و جای سوراخها را یک به یک مشخص می کند. در حالی که ساعتهای آن زمان همه از آهن بودند، مال او از مس و برنز ساخته شده بود. از این شاهکار دی دوندی نمونه های دقیقی ساخته شده است که در موزه های اسمیتسونین واشنگتن و موزهٔ علوم لندن نگهداری می شود. نمونه هایی آن چنان دقیق که علیرغم گذشت بیش از شش قرن از زمان زندگی مخترع ایتالیایی، هوش و مهارت او هنوز هم بیننده را آن گونه به شگفتی وا می دارد که گویی در برابر دستگاه پیچیدهٔ یک ماشین حساب امروزی قرار دارد.

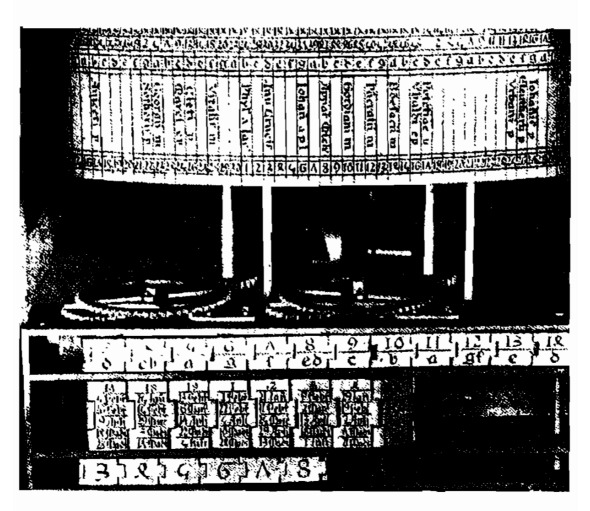
دی دوندی نخست چارچوب هفت ضلعی ساعت را طراحی کرد. در بخش بالایی، صحفههای مربوط به خورشید، ماه و پنج سیارهای قرار داشت که در آن زمان شناخته شده بودند، یعنی زهره، مربخ، کیوان، مشتری و عطارد. در بخش پایینی صفحهای بود که به ۲۴ ساعت تقسیم



طرح جووانی دی دوندی: مکانیسم تقویم اعیاد متغییر مسیحی

می شد، و نیز تقویمی که عیدهای ثابت و متغیر شرعی و خطوط عقده نجومی را نشان می داد. سپس، طرح چگونگی حرکت ساعت را کشید. این قدیمی ترین طرحی است که از حرکت خودکار ساعت در دست است. متأسفانه، در این باره دی دوندی چندان توضیحی نداده و فقط نوشته است: «نوآموزی که این نوشته را می خواند، اگر خود به تنهایی چگونگی ساعت مرا در نیابد نباید با خواندن نوشتهام وقت خود را تلف کند.»

این نقص تأسف انگیز ما را از دو طرح مهم مربوط به سدهٔ جهاردهم میلادی محروم میکند، طرحهایی که می توانست اطلاعاتی را دربارهٔ منشأ دو اختراع بنیادی، یعنی وزنهٔ محرک و چرخ ساعت در اختیار ما بگذارد.



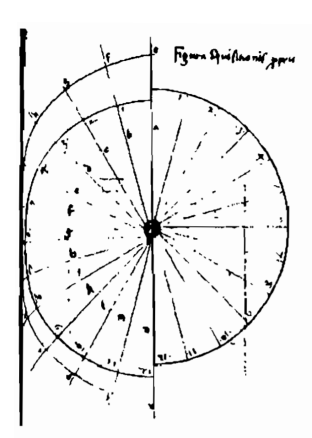
نمونهای از ساعت دی دوندی که در قرن بیستم ساخته شده است (انستیتو اسمیتسونین واشنگتن)

#### جز ئیات ماشین شگرف دی دوندی

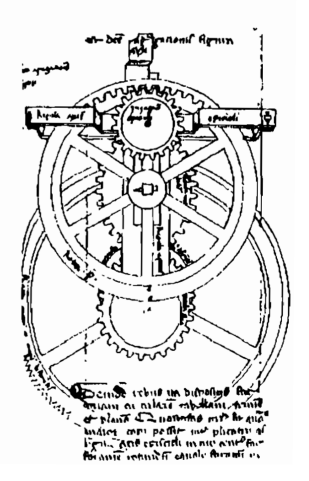
خوشبختانه، دی دوندی درباره جزئیات مکانیسم ساعت خود توضیحات مفصلی داده است: «چرخش دایرهٔ وقت ۲۴ ساعته، ۱۴۴ دندانه، چرخ کوچک ۱۲ [دندانه] چرخ دیگری را که ۲۰ دندانه دارد و به چرخ دیگری متصل است که دارای ۲۴ دندانه و روی استوانهای سوار است، می گرداند. استوانه در ۲۲ ساعت ۱۰ بار می چرخد؛ چرخ بزرگ ۱۲۰ دندانه با چرخ کوچک ۱۲ دندانه درگیر است که چرخ دیگری را با ۸۰ دندانه می چرخاند. این چرخ به ۱۰ بار در روز می چرخد. چرخ بزرگ دیگر با چرخ کوچک ۱۰ دندانهای درگیر است که چرخ نقال ۲۷ دندانهای دیگر با چرخ کوچک ۱۰ دندانهای درگیر است که چرخ نقال ۲۷ دندانهای درگیر با می چرخد و هر چرخش آن رقاصک را ۵۲ بار می جزخد و هر چرخش آن رقاصک را ۵۲ بار می جزخد و هر چرخش آن مقاصک را ۵۲ بار می جزخد این جنبش ثابت است.»

در این زمان، در ایتالیا، شبانه روز به ۲۴ بخش تقسیم می شد و آغاز آن با غروب خورشید بود. از این رو دی دوندی برای ساعت خود صفحه ای ساخت که دو طرف آن برحسب ماه و روز درجه بندی شده بود. در هر روز از سال می شد وقت طلوع و غروب خورشید را تعیین کرد. دی دوندی چرخهٔ شبانه روز را از ظهر آغاز کرد، چون نیمروز را به عنوان مبنای محاسبات نجومی مطمئن تر از زمان غروب خورشید می دانست. صفحهٔ ساعت او در جهت عکس عقربهٔ ساعتهای امروزی حرکت می کرد و در نتیجه عدد طرف چپ درجه در لبهٔ پایینی صفحه نشان دهندهٔ ساعت بود.

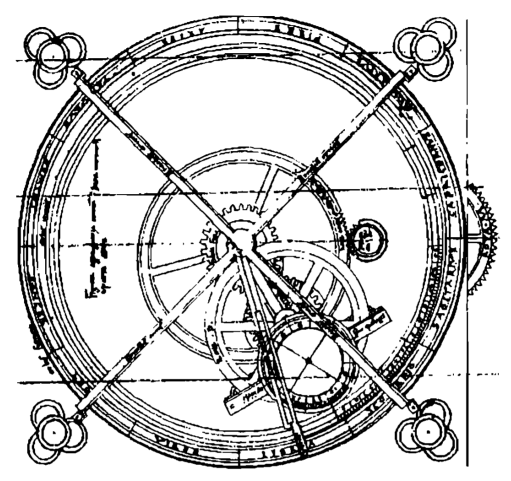
دی دوندی برای ساختن صفحهٔ تقویم سالانهای که ۶ عید ثابت مسیحی را نشان می دهد حلقهٔ بزرگ پهنی در نظر گرفت. در لبهٔ بالایی حلقه ۳۶۵ دندانه به تعداد روزهای سال حک کرد. در بیرون حلقه، طول هر روز به ساعت و دقیقه، تاریخ ماه و نام قدیس هر روز آورده شده بود و روزهای یکشنبه نیز مشخص می شد. تاریخ هر روز از سوراخ کوچکی در روی صفحهٔ ساعت دیده می شد.



طرح دوندی: مکانیسم صفحهٔ عطارد



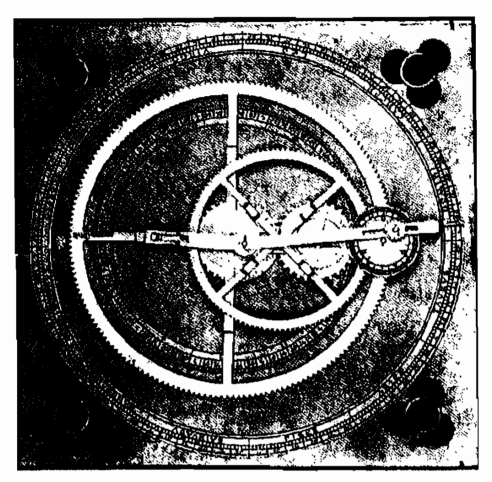
مكانيسم بشت صفحة عطارد



طرح صفحهٔ عطارد اثر جووانی دی دوندی

تقویم عیدهای متغیر دستگاهی با پیچیدگی بیسابقه را ایجاب میکرد و تنها در سال ۱۸۴۲، یعنی پانصدسال بعد از زمان جووانی دی دوندی بود که ساعت سازی به نام ژان باتیست سوزیم شویلگه توانست شبیه آن را بسازد و این سومین ساعت نجومی استراسبورگ بود. وضع گاهنامه گریگوری ۱ در سال ۱۵۸۲ ساخت تقویمهای نجومی را دشوارتر از پیش کرد. سال مسیحی ۵ عید متغیر دارد که مهمترین آنها عید پاک است، زیرا با تعیین تاریخ دقیق آن، تاریخ بقیهٔ عیدهای متغیر خود به خود معلوم می شود. دی دوندی برای تعیین تاریخ عید پاک ۳ حلقهٔ مهرهای ساخته بود. حلقه بالایی از ۲۸ مهره تشکیل می شد که نمایندهٔ ۲۸ سال چرخهٔ خورشیدی بود. حلقهٔ دوم ۱۹ مهره به تعداد سالهای چرخهٔ ماه داشت و

۱ - تقویمی که به دستور پاپ گرگوار سیزدهم (۱۵۸۵-۱۵۰۸) تدوین شد. ـ م.



تصویر نمونهای که در قرن بیستم از روی طرح دی دوندی ساخته شده است و بخوبی کار میکند (انستیتو اسمیتسونین واشنگتن)

حلقهٔ پایینی ۱۵ مهره داشت که نمایندهٔ یک دورهٔ زمانی مرسوم در حقوق رمی بود. تقویم عیدهای ثابت در زیر صفحهٔ زهره و تقویم دائمی در زیر صفحهٔ عطارد قرار داشت. لئوناردو داوینچی بدون شک طرح صفحه های زهره و مریخ را از روی ساعت ساخته شده کشیده است، زیرا در طرح او جزئیاتی دیده می شود که در طرح رسالهٔ دی دوندی وجود ندارد.

مکانیسم صفحه های عطارد و ماه از همه پیچیده تر بود. برای آنها چرخهایی بیضوی لازم بود که طرح آنها را خود دی دوندی ریخت، دندانهٔ یکی از این چرخها از طرف داخل بود. بدون شک این نخستین باری بود که چنین مکانیسمی به کار گرفته می شد. در روی صفحهٔ عطارد، گذشته از تصحیح سالهای کبیسه، تصحیح دیگری نیز پیش بینی شده بود که ۱۴۴ سال بعد باید انجام می شد و برای این کار باید چرخ M را یک دندانه جلو

می بردند. پیشروی حضیض عطارد هر سال تأخیر دارد، بنابراین صفحهٔ آن را باید در هر سال ۲/۳ درجه جلو برد و در هر ۲۹ سال نیز آن را به میزان یک درجه تصحیح کرد. طرح صفحهٔ ماه چرخ بیضوی دندانه داری را نشان می دهد که با مدار بیضوی این کره مطابقت دارد و حرکت آن چنان پیچیده است که تنها در نیمهٔ سدهٔ هجدهم یک انگلیسی به نام تامس ماج موفق شد ساعتی خود کار با تقویم قمری بسازد.

دستگاههای ساعت سو سونگ و ساعت جووانی دی دوندی آن چنان پیچیده بودند که پس از مرگ سازندگانشان به زحمت می شد کسی را برای تعمیر آنها پیدا کرد، هر چند که خودشان دستورهای بسیار مفصل و دقیقی دربارهٔ چگونگی ساخت، نگهداری و تعمیر این ماشینهای شگفتانگیز از خود به جاگذاشته بودند. اما می دانیم که شخصی به نام گیوم دو زلاند، ساکن کارپنتراس فرانسه موفق شد ساعت دی دوندی را تعمیر کند. ولی در سال ۳۰–۱۵۲۹، هنگامی که امپراتور شارل پنجم از ساعت بادووا دیدن کرد، این ساعت کار نمی کرد و از این تاریخ به بعد دیگر در جایی به آن اشاره نشده است. تنها در سال ۱۵۶۱ بود که ساعت دیگری شبیه آن ساخته شد.

ساخت ابزارهایی به شگرفی ساعت دی دوندی مسأله رابطهٔ «فنون نظری» و «فنون مکانیکی»، یعنی رابطهٔ «دانش» با «تکنولوژی» را پیش میکشد. فنون نظری شایدهیچنقشی درساخت وراه اندازی ماشین تولیدکنندهٔ انرژی آبی نداشته باشد، اما در ساخت دستگاه ساعت نقشی مهم دارد. ساختن ابزارهایی این چنین دقیق و پیچیده، همکاری نزدیک دانشمندان و صنعتگران را ایجاب میکرده است. این همکاری دانش و تکنیک در گذشته ها نادر بوده است و تنها در نیمهٔ دوم سدهٔ نوزدهم رواج یافت.

پیوند دانش و فن احترام و ستایش همگان را برمی انگیخت. ساعت دی دوندی در سرتاسر اروپا معروف بود. در حوالی سال ۱۳۸۵، فیلیپ دو میزیر، یکی از دوستان دی دوندی نوشت که ساعت او «چنان اعجازی است که برجسته ترین اختر شناسان از دور ترین جاها می آیند تا آن را بینند و بستایند.»

یترارک نیز، که از دوستان دی دوندی بود، ۵۰ دوکات به او هدیه کرد تا با آن انگشتری زرین بخرد و آن را به یاد او در دست داشته باشد. پترارک از دوست خود چنین یاد میکند: «استاد جووانی دی دوندی، فیلسوف مادرزاد و سرور همهٔ اخترشناسان. لقب «ساعتی» که به او دادهاند به دلیل فلک نمای اعجاز آمیزی است که ساخته است و نادانان آن را ساعت می پندارند...» در واقع، برخلاف ساعت سو سونگ که از چشم عوام پنهان بود، ساعت دی دوندی را همهٔ ستاره شناسان و مهندسان و حتی آدمهای معمولی می توانستند ببینند و از روی آن طرح بکشند. این ساعت تا زمان درازی الگوی دیگر ساعتهای نجومی شهرهای بزرگ اروپا، به ویژه ایتالیا و جنوب آلمان بود، ساعتهایی که روی دیوار ساختمانها و بالای برج کلیساها نصب می شدند و مورد ستایش همگان بودند. از نیمهٔ دوم سدهٔ چهاردهم، تعداد آونگها و ساعتهای نجومی بسیار افزایش یافت. برخی از آنها اگر نه به صورت کامل و در حال کار، دستکم به شکل قطعه های جدا از هم، به دست ما رسیده اند. امروزه، دو ساعت از این نوع کاملاً سالم است: یکی ساعت ولز که مال سال ۱۳۹۲ است، و دیگری ساعت کلیسای بزرگ سالیسبوری که از سال ۱۳۸۶ تاکنون همچنان کار می کند.

# برداشت تازهای از زمان

گسترش ساعتهای نجومی در شهرهای بزرگ اروپا در شکل دادن به شیوهٔ تفکر غربیان مؤثر بود. ساعتهای بالای برج کلیساها یا ساختمانهای شهرداری در فاصلههای زمانی مساوی و منظم زنگ می زدند. این شیوهٔ تازهٔ شمارش زمان چشماندازی را می گشود که پیامدهای بسیار مهم فکری، بازرگانی و صنعتی داشت.

ساعتهای آبی دنیای باستان، در یونان و مصر و روم و بیزانس، ساعتهایی نامساوی یا «موقت» را نشان می دادند، زیرا که در آن زمانها شبانه روز به دو بخش دوازده ساعته تقسیم می شد. یک بخش از زمان طلوع خورشید تا غروب آن محاسبه می شد و بخش دیگر را از غروب تا

طلوع بعدی خورشید حساب می کردند. در نتیجه، اندازهٔ ساعت شب با ساعت روز فرق داشت (به استثنای هنگام اعتدال)، از این گذشته، به تناسب فصلهای سال و موقعیت جغرافیایی محل نیز ساعتها تفاوت می یافت. به طور مثال، در شمال مصر و در عرض ۲۰ درجهٔ شمالی، فاصلهٔ زمانی طلوع و غروب خورشید در فصلهای مختلف میان ۱۰ تا ۱۲ ساعت است که فقط ۲ ساعت تغییر می یابد. اما در لندن، در عرض ل ۵۱ درجهٔ شمالی، طول روزهای سال از ۷ ساعت و ۴۵ دقیقه تا ۱۶ ساعت و ۲۰ دقیقه تا ۱۶ ساعت و ۳۰ دقیقه متغیر است. بنابراین، در لندن، اندازهٔ یک ساعت می توانسته است از ۳۸ دقیقه تا ۲۶ دوز را به ساعت از ۳۸ دقیقه تا ۲۸ دقیقه متغیر باشد. در دنیای باستان و سپس در سدههای میانه، هر ساعت آبی مسؤولی داشت که هر صبح باید روز را به سدههای میانه، هر ساعت را به گونهای کار می انداخت که از این تقسیم بندی پیروی کند.

تا سدهٔ جهاردهم، در اروپا دو روش تقسیمبندی زمان مرسوم بود: یکی ساعتهای «موقت» و دیگری ساعتهای شرعی که شمار آنها هفت بود. ساعتهای شرعی برای تنظیم زندگی صومعه به کار میرفت. ناقوسهای صومعه در ۲۴ ساعت ۷ بار به صدا درمی آمد. در تقریباً همه جای اروپا، شبانه روز به ۲ بخش دوازده ساعته تقسیم می شد اما در ایتالیا همه آن را به ۲۴ ساعت تقسیم می کردند. این رسم چندین قرن دوام یافت. یک وقایع نگار سدهٔ چهاردهم، در سال ۱۳۳۵، از نخستین ساعتی یافت. یک وقایع نگار سدهٔ چهاردهم، در سال ۱۳۳۵، از نخستین ساعتی خبر داد که در سر ساعتهای مساوی زنگ می زد و در کلیسای سن گوتار میلان قرار داشت. «ساعت شگرفی است. چکش عظیمی دارد که زنگی را ۲۴ بار در شبانه روز به صدا درمی آورد و هر کدام از ۲۴ ساعت شب و روز را مشخص می کند. در ساعت اول شب یک ضربه و در ساعت دوم دو ضربه می زند و به همین ترتیب تفاوت هر ساعت را مشخص می سازد دو ضربه می زند و به همین ترتیب تفاوت هر ساعت را مشخص می سازد

در همین گزارش آمده است که در سال ۱۳۴۴، در شهر پادووا، ساعت دی دوندی «در هر شبانهروز ۲۴ ضربه به صورت خودکار مینوازد.» شهرهای جنووا در سال ۱۳۵۳، فلورانس در سال ۱۳۵۵، بولونیا در سال

۱۳۵۶ و فرارا در سال ۱۳۶۲ ساعتهای همگانی داشتهاند که سر ساعتهای مساوی زنگ می زده اند. در پاریس، ساعتی که اکنون در نبش تقاطع بولوار «پاله» و خیابان ساحلی «اورلوژ» (ساعت) قرار دارد و بارها و بارها بازها بازهازی شده است، از سال ۱۳۷۰ میلادی ساعتهایی مساوی را نشان می داده است. شارل پنجم آن چنان از این ساعت و صدایش خشنود بود که دستور داد دو ساعت دیگر برای کاخ سن پل و کوشک ونسن بسازند. سپس فرمان داد که کلیساهای پاریس هم وقت را دقیقاً همزمان با ساعت شاهانه اعلام کنند تا زندگی فردی و فعالیتهای حرفهای ساکنان ساعت به آهنگ واحدی تنظیم شود. فرواسار شاعر، در وصف ساعت شاهانه چنین نوشته است: «به راستی که ساعت وسیلهای نه فقط زیبا و شگفت آور، که خوشایند و مفید نیز هست. چه با ظرافتی که در خود نهفته شگفت آور، که خوشایند و مفید نیز هست. چه با ظرافتی که در خود نهفته دارد ساعتهای شب و روز را به ما میگوید، بی نیاز به آفتاب که غیابش حتی ارزش ساعت را بیشتر می نمایاند.»

شارل پنجم، با واداشتن مقامات کلیسایی به نواختن ساعت در سر هر ۶۰ دقیقه، اولویت عادتهای مذهبی و آیینی را زیر پا میگذاشت. یعنی که کلیسا مجبور شد منافع دنیوی «بورژوا» ها را بر «واجبات اخروی» مقدم بدارد. بدین گونه، آهنگ منظم زنگهای ساعت زندگی پیشهور و بازرگان را دارای نظمی کرد که تا آن زمان سابقه نداشت. زنگهای برج ساعت حتی بر زندگی شهر حاکم شدند. مردمان زمان را اندازه گیری میکردند. آن را می شمردند و بخش میکردند، به خدمت آن در می آمدند و رفته رفته ابدیت آن اهمیتی را که به عنوان مقیاس و نقطهٔ تلاقی اعمال بشری داشت از دست داد.

در اروپای غربی، کلیسای رومی به آسانی با این نوآوریهای فنی کنار آمد و همین سهولت پذیرش ایدههای تازه انقلاب صنعتی سدههای میانه را تا حد قابل ملاحظهای توجیه می کند. در مقابل، کلیسای ارتدوکس یونانی هیچگاه تاب سازش با تکنولوژی و کنار آمدن با نظریههای تازه را نداشت. هنوز هم، مانند قرن چهاردهم، سران کلیسای ارتدوکس با پیروی تعصب آمیز از سنتهای گذشته نصب ساعت روی دیوار کلیساها را حرام

میدانند. به اعتقاد آنان، این کار کفرآمیز است و با اصل ابدیت منافات دارد. مسیحیت غربی با کلیسای ارتدوکس مخالف است، غرب با شرق مخالفت دارد. تا آنجاکه به زمینهٔ پژوهش ما مربوط می شود، این اختلاف بر سر همین روش اندازه گیری زمان است. هنگامی که شیوهٔ غربی سنجش زمان تا اندازه ای جانشین شیوهٔ شرقی شد این شیوه قدمت چندهزار ساله داشت. در برخی از کشورها، این تغییر توام با تأخیر جلو پیشرفت صنعت و بازرگانی را گرفت. در غرب، برعکس، انطباق با شیوهٔ تازهٔ اندازه گیری زمان بدون هیچ برخوردی تحقق یافت زیرا طبقات مسرمایه داری، به ویژه در ایتالیا، آمادهٔ استقبال از آن بودند. بازرگانان و بانکداران، که از همان سدههای میانه گرایشهای سرمایه دارانه داشتند، بانکداران، که از همان ساعت را دریافتند چون از همان زمان فهمیده خیلی زود فایدهٔ آونگ و ساعت را دریافتند چون از همان زمان فهمیده بودند که «وقت طلاست».

# نوأوري فكري

جووانی دی دوندی اخترشناس و ساعتساز، ویلار دو تونکور مهندس معمار، والتر هنلی کارشناس کشاورزی، در نگاه اول انسانهایی بسیار متفاوت با هم جلوه می کنند و چنین نیز بودند. با این همه، هماهنگی فکری ژرفی آنان را به هم پیوند می داد، زیرا هر سه شان بر داشت مشابهی از زندگی داشتند که بر اولویت عقل و منطق متکی بود. البته این بدان معنى نيست كه از زمان خود جلوتر بودهاند يا مانند مردمان سده بيستم فکر می کرده اند. نه، آنان در جامعه ای می زیستند که بر محور ایمان مذهبی میگشت و نمی توانستند مجسم کنند که اروپایبان روزی بی خدا زندگی خواهند کرد. اما، این سه نفر، بی آنکه خود بدانند هر کدام به شیوهٔ خود دنیای تازهای را پی میریختند. میان نخستین ربع قرن دوازدهم و آخرین دهههای قرن سیزدهم میلادی، یعنی دقیقاً تا سال ۱۲۷۷، کوشش پیگیری برای پیوند زدن ایمان مذهبی و خرد جریان داشت. در این صد و پنجاه سال استثنایی، و تا پیش از آن که کلیسا به راستی دگمهای خود را تحميل كند، انسانهايي فراگرفتند كه چگونه خرد را به كار گيرند و دربارهٔ آن خردمندانه جدل کنند. این آزادی فکری تازه به دست آمده را می توان نقطهٔ حرکت بینش علمی امروزی دانست.

# أبلار، نخستين روشنفكر اروپايي

پیر آبلار (۱۱۴۲–۱۰۷۹) اولین متفکری است که تفکر غربی را به راه منطق و خرد و دانش انداخت. شاید شهرت او بیشتر به خاطر داستان

یوشور عشقش به الوئیز و سرنوشت غمانگیزی باشد که بر اثر آن بر او گذشت، اما باید دانست که او همچنین سرشناس ترین منطق دان و كنكاشگر زمان خويش بوده است. پيش از دخالت فاجعهانگيز فولبر، عموی الوثیز، آبلار و او صاحب فرزندی شده بودند که در ستایش از دانش و به افتخار دوران خردی که در راه بود او را آسترولاب (اصطرلاب) نامیدند. الوثیر در یکی از نامههایش به آبلار، از ترسی سخن میگوید که دربارهٔ زندگی آیندهشان و زمانی که ازدواج کرده باشند، در دل دارد: «دیگر نخواهی توانست هم به همسر و هم به فلسفه بپردازی. چگونه مي توان جلسات درس و خدمتكاران، كتابخانه و گهراره، كتاب و دوك و قلم و قرقره را با هم آشتی داد؟ آیا کسی که باید همهٔ فکرش در پی حکمت و فلسفه باشد می تواندگریهٔ کو دکان، سروصدای دایه و خدمتکار و هیاهوی اهل خانه را تحمل کند؟ چگونه می توان با کثافتی که بچه پیایی از خود به جا میگذارد کنار آمد؟ برای ثروتمندان این کار آسان است: در خانه یا کاخ آنان جایی برای گوشه گیری یافت می شود و دارندگی شان هر هزینهای را مجاز می دارد و نگرانی مادی عذابشان نمی دهد. اما شرایط متفکران جز این است و کسی که نگران پول و مشکلات مادی باشد نم تواند به فلسفه و حكمت بيردازد. " به اعتقاد آبلار، تنها از طريق شك می شد به حقیقت رسید. در رسالهاش به نام آری و نه، به ۱۵۸ مورد تناقض اشاره می کرد که در کتابهای مقدس و نوشته های پدران کلیسا یافته بود و همه نیز بر مبنای اصول اعتقادی مسیحیت بود. در پیشگفتار این رساله اصولی را برمی شمرد که می توانست به عنوان پایهٔ نقد منطقی آن متون به کار گرفته شود. قصد او برانگیختن «شکگرایی» نبود، بلکه می خواست روحیهٔ شک منطقی را تحریک کند. زیرا، به گفتهٔ خودش «شک ما را وا می دارد که بپرسیم، و با پرسیدن به حقیقت می رسیم.»

به گفتهٔ یک تاریخنویس معاصر فرانسوی «آبلار پیش از هر چیز یک منطق دان بود و مانند همهٔ فیلسوفان بزرگ، نخست روشی ارائه کرد. آبلار استاد بزرگ دیالتیک بود. با کتاب خود آموز منطق برای مبتدیان و به ویژه با رسالهٔ آری و نه که در سال ۱۱۲۲ نوشت، نخستین مبحث روش را در

اختیار تفکر غربی گذاشت. هم او بود که ضرورت تعقل را با سادگی خیره کننده ای مطرح کود.»

آبلار به روشنی تفاوت میان شناخت تجربی یک امر و شناخت منطقی علت امر را دریافته بود. برخی از علوم به عمل گرایش دارند و برخی دیگر به سوی ادراک متمایلند. یعنی که برخی از دانشها به ترکیب چیزها میپردازند و بعضی دیگر بخشهای تشکیلدهندهٔ چیزها را تجزبه و تحلیل میکنند. بسیارند انسانهایی که در عمل مهارت دارند، اما نمی توانند علمی فکر کنند. اینان به قابلیتهای درمانی برخی از مواد یی بردهاند و موفقیت شان در درمان فقط ناشی از تجربه شان است و علتهای طبیعی درد را نمی شناسند. می دانند چه گیاهانی برای درمان چه بیماری هایی مفیدند و این را از راه تجربه دریافتهاند، اما دربارهٔ دلیل قابلیت درمانی این یا آن گیاه بررسی نکردهاند. اثر گیاهان و چگونگی بیماریها را به عنوان بخشی از دانش عملی می شناسند؛ اما از دانش نظری هیچ نمی دانند. حیوانات و دیگر موجودات غیرعاقل پر از ادراک عملی اند، اما از علت و معلول بی خبرند. سگ با لیسیدن زخمش آن را خوب می کند. طبیعت، با دقت شگفتآورش، به زنبور آموخته است که چگونه عسل بسازد. حال آن که انسان به این کار توانا نیست. در مقابل، بسیارند کسانی که استعداد درک دارند، اما از تواناییهای عملی محرومند. اینان می توانند دانسته های خود را به دیگران منتقل کنند، اما خود در به کار بردن آنها ناتوانند. کسی که نیروی درک داشته باشد می تواند بکاود و به علت واقعی چیزها پی ببرد. منظور ما از علت واقعی، همانی است که در منشأ هر چیز نهفته است، یعنی علتی که با کمک عقل بهتر شناخته می شود تا به وسیلهٔ تجربه حسی. همان گونه که ویرژیل مى گويد: «خوشا به حال كسى كه به علل پنهان چيزها رسيده باشد.»

آبلار به حق عنوان نخستین روشنفکر اروپایی را دارد. او کسی بود که، به طور طبیعی، همیشه در کنار «اپوزیسیون» قرار میگرفت، همیشه برای در هم شکستن هر ایدهٔ نادرستی آماده بود، همیشه برای انتقاد از شرایط اجتماعی و فکری آمادگی داشت. منطقگراییاش دشمنی عارفی چون

برنار دو کلروو را برانگیخت که دربارهٔ او گفته بود: «[آبلار] می پنداشت که می تواند با استدلال انسانی خداوند را با همهٔ کمالش درک کند.» آبلار، که نمایندهٔ شیوهٔ تازهٔ تفکر بود، مجبور شد در برابر حملههای سن برنار دست از مقاومت بشوید و تسلیم داوری کسی بشود که گفته بود: «جنگل بیش از کتاب به تو می آموزد. چوب و سنگ بیش از هر استادی به تو درس می دهد.»

خردستیزی سن برنار، که کاربرد استدلال منطقی را در مقولات معنوی طرد میکرد، ناشی از خواست او برای دفاع از ایمان و عرفان مسیحی بودکه، به اعتقاد او، در معرض خطر آثار کهن یونانی و عربی قرار داشت، آثاری که روشنفکران اروپایی علاقمند به متون علمی برای آنها سر و دست می شکستند.

#### رنسانس سدهٔ دواز دهم

رواج این کتابها البته آن تأثیری را نداشت که بعدها اختراع چاپ به دنبال آورد، اما اثر ژرفی بر تفکر اروپایی سدههای دوازدهم و سیزدهم گذاشت و بر شمار پویندگان دانش افزود. همچنین مایهٔ نولد آن چیزی شد که «رنسانس سدهٔ دوازدهم» نامیده شده است. البته تفاوتی بنیادی است میان رنسانس سدهٔ پانزدهم، که پیش از هر چیز ادبی بود، و رنسانس سدهٔ دوازدهم که بیشترین بخش متون علمی یونانی به عربی ترجمه و تفسیر شده بود، ادیبانی مانند آدلار بث انگلیسی و جراردو دی کرمونای ایتالیایی زبان عربی را فراگرفتند تا بتوانند این متون را برگردانند و در دسترس تعداد بیشتری از جویندگان بتوانند این متون را برگردانند و در اسپانیا، گروههایی از دانشمندان مسیحی و دانش قرار دهند. در تولدو، در اسپانیا، گروههایی از دانشمندان مسیحی و بهودی و عرب متنهای یونانی و عرب دربارهٔ پزشکی، نجوم، ریاضیات، بهبر و مثلثات را به لاتین ترجمه کردند.

رومیان، که کنجکاوی علمی چندانی نداشتند، کمتر کتاب باارزش علمی از خود به جاگذاشته بودند و آنچه را هم که به یونانی وجود داشت به ندرت به زبان خود برگرداندند. تا سدهٔ دوازدهم میلادی، در اروپا تنها معدودی کتاب علمی کهن را می شناختند که از آن جمله بودند: تیمائوس افلاطون (و فقط ۵۳ فصل نخست آن)، برخی نوشته های ارسطو در منطق (logica vetus)، رسالهٔ در طبیعت اشیاء لوکرس، رسالهٔ معماری ویتروو، مسائل طبیعی سِنِک، تاریخ طبیعی پلین، و آثار نویسندگان سده های پنجم و ششم میلادی مانند ماکروب، مارسیانوس کاپلا و بوئس.

در جدولی که در زیر می آید و به ترتیب زمانی تنظیم شده است، نام عمده ترین دانشمندان کهنی که آثارشان در سدهٔ دوازدهم و آغاز سدهٔ سیزدهم در اروپا ترجمه شد، همراه با نام آثار و نام کشور و زبان اصلی شان، و همچنین نام کسی که آنها را به لاتین ترجمه کرد و محل ترجمه، آمده است. این سیاهه بسیار مختصر است و تنها گوشهای از اهمیت کار و تعداد ترجمه ها را می نمایاند. همین کوششها بود که، در سدههای دوازدهم و سیزدهم میلادی، پیشرفت دانش مدرن را آغاز کرد. و همین «اومانیستهای قرون وسطایی»، که اغلب تحت الشعاع همتایان قرن پانزدهمی شان قرار داده می شوند، همان کسانی اند که دانشی این چنین گسترده را در مدرسه ها و دانشگاههای اروپا رواج دادند و شناساندند.

منابع عربی، از حدود سال ۱۰۰۰ میلادی به بعد

| مؤلف             | نام کتاب به لاتین                                | مترجم                                           | تاریخ و مکان                    |
|------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------|
| خوارزمی          | Liber Ysagogarum<br>Alchorismi                   | أدلار بث<br>از عربی                             | سدة دوازدهم                     |
| رازی             | De Aluminibus<br>et Salibus                      | جراردو دی کرمونا <sub>.</sub><br>از عوبی        | تولدو (اسپائیا)،<br>سدة دوازدهم |
| ارسطوی منحول     | De Proprietatibus<br>Elementorum                 | جراردو د <i>ی ک</i> رمونا<br>از عربی            | تولدو، سدهٔ دوازدهم             |
| ابن هيثم         | Opticae Thesaurvs                                | ترجمه از عربی                                   | بايان سدة دوازدهم               |
| ابنسينا          | بخشهای فیزیک و فلسفه<br>از کتاب شفا              | دومینیکوس گوندیسالینوس<br>و ژان دوسارشل از عربی | تولدو، سدة دوازدهم              |
| ابن رشد          | تفسیرهایی دربارهٔ فیزیک                          | مایکل اسکات<br>از عربی                          | أغاز سدة سيزدهم                 |
| لئوناردوفيبوناچى | Liber Abaci<br>نخستین شرح کامل درباره شمارش هندی | با استفاده از منابع عربی                        | ا ۱۲۰۲ میلادی                   |

منابع یونانی، از حدود سال ۱۰۰۰ میلادی به بعد

| تاریخ و مکان                        | مترجم                                                   | نام کتاب به لاتین                                                                   | مؤلف            |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| سدة دوازدهم<br>تولدو، سدة دوازدهم   | بورگوندیو دی پیزا از یونانی<br>جراردو دی کرمونا از عربی | کلمات قصار<br>رسالات مختلف                                                          | بقراط و مکتب او |
| سیسیل، حدودسال ۱۱۵۰<br>سدهٔ دوازدهم | هانری آریستپ، از یونانی                                 | Meteorologica, Physica, De Generatione et corruptione, Parva Naturalia, Metaphysica | ارسطو           |
| اغاز سدة دوازدهم<br>سدة دوازدهم     | ادلار بث از عربی<br>هرمان دو کارینتی از عربی            | عناصر (۱۵ رساله که انتساب ۱۳ تای<br>انها به اقلیدس محرز است)                        | اقلیدس          |
| تولدو، سدهٔ دوازدهم<br>۱۲۶۹         | جراردو دیکرمونا از عربی<br>گیوم دو موربک از یونانی      | De Mesura Circuli<br>Arenaire مجموعة كامل أثار (ببجز<br>(la Méthode, le Lemmata,    | ارثميدس         |
| سیسیل، سدهٔ دوازدهم                 | از یونانی                                               | Pneumatica                                                                          | هرون اسکندریه   |
| تولدو، سدهٔ دوازدهم                 | جراردو دی کرمونا از عربی                                | رسالات مختلف                                                                        | <b>ڄالينوس</b>  |
| سیسیل، حدود ۱۱۶۰<br>حدود ۱۱۵۴       | از یونانی<br>اثوجنیو دی پالرمو از عربی                  | Almageste<br>Optique                                                                | بطلميوس         |

دانیل مورلی بی هیچ دو دلی از تعالیم دانشمندان عرب [زبان] و پیش از مسیحی ستایش می کند و بر جایگاه برجستهٔ فیلسوفان باستان اذعان دارد. به گفتهٔ او، «مبادا کسی را شگفت آید از اینکه در بحث در آفرینش جهان نه فقط از پدران کلیسا که از فیلسوفان نامسیحی نیز شاهد می آورم، زیرا گرچه اینان از زمرهٔ مؤمنان [به دین مسیح] نیستند، برخی از گفتههای آکنده از ایمانشان باید در حکمت ما گنجانده شود.» علاقهٔ متفکران اروپایی به فیلسوفان باستان در سدههای دوازدهم و پانزدهم میلادی به اروپایی به فیلسوفان باستان در سدههای دوازدهم و پانزدهم میلادی به تاریکی جهل به روشنای آگاهی پا میگذاریم که با علاقهای کاستی ناپذیر آثار قدما را خوانده باشیم. سگها و خوکها هر چه می خواهند عوعو و خرخر کنند! من همچنان پیرو سرسخت قدما خواهم بود. همواره به آنان خواهم پرداخت و هر سحرگاه به مطالعه آثارشان خواهم نشست.» احترام خواهم پرداخت و هر سحرگاه به مطالعه آثارشان خواهم نشست.» احترام به گذشتگان مانع از آن نمی شد که این متفکران به پیشرفت ایمان داشته باشند و همین امید به آینده است که در نوشتهٔ معروف برنار دو شارتر با این کلمات آمده است و پیشتر نیز به آن اشاره کردیم: «ما کوتولههایی باشند و همین امید به آینده است که در نوشتهٔ معروف برنار دو شارتر با این کلمات آمده است و پیشتر نیز به آن اشاره کردیم: «ما کوتولههایی

هستیم روی شانهٔ غولهایی نشسته، بدین گونه بیشتر و بهتر از غولها همه جا را می بیئیم...»

در آموزش علوم نظری، اولویت با سه رشتهٔ معروف به یعنی. دستور زبان، علم بیان و منطق, اما فنون ریاضی معروف به یعنی. دستور زبان، علم بیان و منطق, اما فنون ریاضی معروف به Quadrivium (حساب و هندسه و نجوم و موسیقی) نیز متداول بود. برخی از دانشمندان و ادیبان، که نمی توانستند صبر کنند تا متون مربوط به این علوم ترجمه شود خود را به شهر تولدو رساندند که علوم چهارگانهٔ بالا در آنجا آموخته می شد. دانیل مورلی می نویسد: «از آنجا که در این دوران تنها در تولدو می توان با حکمت اعراب آشنا شد که همه دربارهٔ علوم چهارگانه است، و در آنجاست که این علوم در دسترس همگان قرار دارد، به شتاب خود را به آنجا رساندم تا به درس داناترین فیلسوفان جهان گوش دهم.» به ویژه، آموزش علوم طبیعی بسیار رواج داشت. گیوم دو کونش کوشید: «نظریه اتمی دموکریت و دانشمندان اپیکوری را با نظریههای فیزیکی تیمائوس منطبق کند.»

### کانونهای دانش: شار تر، پاریس، اکسفورد

شاید در مکتب شارتر بود که برای نخستین بار کوشش شد آفرینش جهان به وسیلهٔ علل طبیعی تبیین شود، مکتبی که از افلاطون و نظریات علمی تیمائوس تأثیری ژرف گرفته بود. تیری دو شارتر (مرگ در سال ۱۵۵۱)، که کوشید آفرینش را با دلایل منطقی توضیح دهد، می نویسد: «بدون شناخت علوم چهارگانه، یعنی بدون کمک ریاضیات، نمی توان به کنه آفرینش بی برد، زیرا تبیین منطقی کائنات در ریاضیات نهفته است.»

گیوم دو کونش با بهره گیری از قدرت مطلق حربهٔ منطق به مبارزه با کسانی می رفت که در زمینهٔ علوم طبیعی آن چنان از منطق دوری می گرفتند که حتی تبیین پدیده های طبیعی تورات را نیز مکروه می دانستند و به پذیرش چشم و گوش بستهٔ آنها بسنده می کردند، کسانی که، به گفتهٔ او ۱۱۱ نیروهای طبیعت غافل اند، می خواهند که ما نیز از جهل آنان پیروی کنیم، حق پژوهش را از ما دربغ می دارند و ما را محکوم

می کنند به اینکه مانند مردم نادان به ایمان کورکورانه و بدون آگاهی بسنده کنیم. اما ما میخواهیمکه، در صورت امکان، علت هر چیزی را کشف كنيم. يعنى كه، اگر مىپذيريم كه خداوند جهان را ساخته است، هم او قوانین کائنات را می شناسد و به آسانی می تواند عناصر متضاد آب و آتش را با هم آشتی دهد. قدرت خداوند حدی ندارد. چیزهای موجود به خودی خود پدید نیامدهاند. فقط ذات چیزها نمی تواند [برای درک علت وجود آنها] دلیل کافی باشد. «گیوم دو کونش به انتقاد کوبنده از ابلهانی می پرداخت که میگفتند: «ما آنچه را که وجود دارد درک نمیکنیم اما همین قدر می دانیم که خداوند به هر کاری تواناست. بدون شک، همان گونه که مردم نادان می گویند، خداوند می تواند تنهٔ درخت را به گوساله تبدیل کند، اما آیا تاکنون این کار راکرده است؟» این نوشتهها، مانند دیگر آثار متفكران سدهٔ دوازدهم، مفهوم تاريخي . فلسفي بسيار مهمي دارند: به وسیلهٔ آنها، تقدس زدایی از طبیعت، که مسیحیت آغاز کرده بود، شتاب یافت. رواج مسیحیت در خاور نزدیک و منطقهٔ مدیترانه، این باور کهن را که خدایان در بطن طبیعت حضور دارند، از میان برداشت. زوال این باور یکی از عوامل رواج نو آوری فنی در سدههای میانه بوده است.

با از میان برداشتن نظریهٔ کهن انیمیسم، یعنی باور به حضور روح در اجسام، مسیحیت از بروز تغییری در شیوهٔ نگرش به اشیاء طبیعی خبر می داد، و راه را برای استفاده از این اشیاء در راه مقاصد منطقی و صرفاً انسانی باز می کرد. در نظر مسیحیان، قدیسین و فرشتگان و شیاطین موجودیتی بسیار واقعی داشتند. اما روحی که در اجسام و مکانها یافت شود، یا جنی که در هر جا و هر چیز باشد و انسان مراقبت کند تا مبادا آرامش آن را به هم زند، هیچ مفهومی نداشت.

مکتب شارتر، برای نمایش این شیوهٔ نگرش، هفت مجسمه را که هر کدام نمایندهٔ یکی از علوم نظری بودند در مجموعهٔ مجسمههای درگاه سلطنتی کلیسای اعظم شهر گنجاند. در پایین هر کدام از این مجسمهها پیکرهٔ دانشمندی قرار داشت که آثارش به شکلگیری آن علم کمک کرده بود. احتمال دارد که انتخاب هفت دانشمند نمایندهٔ علوم هفت گانه به

تشویق تیری دو شارتر بوده باشد که در آن زمان سرپرست مدرسهٔ شهر بود، و بدین گونه پیکرهٔ هفت دانشمند که تقریباً همه شان هم نامسیحی بودند در درگاه کلیسای اعظم جاگرفت. به نوشتهٔ یکی از تاریخ نگاران، این هفت شخصیت از رسالهٔ «هپتاتئوکون» تیری دو شارتر انتخاب شدند و بدين ترتيب بودند: پريسين، نمايندهٔ دستور؛ ارسطو نمايندهٔ علم بيان؛ بوئس نماينده حساب؛ بطلميوس نماينده نجوم. نماينده هندسه را از ميان هیچ کدام از دانشمندانی که شاید آثارشان در برنامهٔ مدرسهٔ شارتر تدریس می شد انتخاب نکردند، بلکه اقلیدس را برگزیدند که نظریاتش در همهٔ رساله های دیگر بسیار به کار گرفته می شد. به نظر می رسد که نمایندهٔ موسیقی فیناغورث باشد، زیرا آلتها و ابزارهایی در دست دارد که، به موجب متون سنتی، همانهایی است که فیثاغورث از آنها برای ارائه نظریهٔ فاصلهٔ صداها استفاده کرد. تیری و دیگر مقامات مدرسه اسقفی شارتر، با قرار دادن پیکرههای نمایندگان علوم نظری بر نمای کلیسا، این شخصیتها را در کنار شخصیتهای علوم مکانیک مینشاندند، یعنی می کوشیدند روشنف کران را به کاردانان نزدیک کنند و دانش را با تکنولوژی آشتی دهند. علوم چهارگانه محل تلاقی و وجه مشترک همهٔ آنان بود و شکی نیست که معماران قرون وسطایی از این دانشهای تازه باب شده، به ویژه هندسه و حساب، بسیار بهره گرفتند.

پس از شارتر، پیشرفت علوم در پاریس و سپس در اکسفورد ادامه یافت. جو روشنفکری پاریس را میتوان از نامهای دریافت که جان سالیسبوری، شاگرد گیوم دو کونش و اسقف آیندهٔ شهر شارتر، در سال ۱۱۶۴ برای دوستش تامس بکت نوشت: «در سر راهم سری هم به پاریس زدم. از دیدن فرارانی خواربار و شادمانی مردم این شهر، و احترامی که نویسندگان از آن برخوردارند، و شکوه و عظمتی که کلیسا در این شهر دارد، و از دیدن فعالیت گوناگون فیلسوفان خرق شعف شدم و نردبان یعقوب در نظرم آمد که نوک آن به آسمان میرسید و فرشتگان از آن بالا میرفتند و پایین می آمدند، شادمان از این زیارت فرخنده با خود اعتراف کردم که: خداوند اینجا بود و من نمی دانستم. و این کلام شاعر به اعتراف کردم که: خداوند اینجا بود و من نمی دانستم. و این کلام شاعر به

159

خاطرم آمد که گفته است: چه خوش آن کسی که اینجا منزل کرده باشد.» بارتلمی، راهب فرهنگ نویس سدهٔ سیزدهم نیز نوشته است: «پاریس همتایی جز آتن ندارد. به همان گونه که آتن قدیم مهد فنون نظری و ادبی و گهوارهٔ فلسفه و همهٔ دانشها بود، امروز نیز پاریس چنین است، اما نه برای فرانسه که برای همهٔ اروپا. پاریس، به عنوان مادر دانایی، همهٔ کسانی راکه از چهارگوشهٔ جهان به سوی آن می شتابند می پذیرد، نیازهایشان را برمی آورد و همه را در صلح و آرامش می پروراند.»

در این کانون پرجنب و جوش فعالیتهای فکری قرون وسطا، رواج آثار ارسطو و تفسیرهای عربی ابن سینا و ابن رشد موجب می شد که دانشگاه نوپای پاریس خود را با یک نظام تفکر علمی رو در رو ببیند، نظامی که عملاً كامل بود. از اين رو، ديالكتيك ارسطو رفته رفته مرادف علم و منطق تلقى شد. اين رويارويي با شخصيت فيلسوف باستاني دانشگاه باريس را مجبور به پر داختن به کار ترکیب و تلفیقی کر د که گستر دگی اش تا آن زمان در غرب سابقه نداشت. این کار عبارت بود از ترکیب دو مکتب ارسطو و مسیحیت در نظام واحدی که همهٔ حقایق انسانی و الهی، عقل و ایمان، فلسفه و دین، علوم نظری و الهیات را در بر بگیرد. برجسته تربن اندیشمندان این دوران، کسانی چون آلکساندر دوهال، آلبرت کبیر، توما داکن و سیژه دو برابان هر کدام به نحوی در این تلفیق کوشیدند و کمابیش موفق شدند. اما پاپ و شارعان او، که از تأثیر منفی این تلفیق بر ایمان مسيحى مى ترسيدند، اتين تامپيه اسقف باريس را واداشتند كه به مخالفت با این کوششها برخیزد و هم او در روز ۷ مارس ۱۲۷۷ میلادی «افکار زشت و انحراف آمیزی» را محکوم کرد که «برخی دانشجویان به خود اجازه می دهند در دانشگاه آنها را فرا بگیرند و درباره شان بحث کنند. » و این تاریخ پایان پیشرفت دانش و عقل در پاریس سدهٔ سیزدهم بود.

در حالی که در پاریس، دانشگاه علوم نظری در رشتههای «سه گانه» تخصص می یافت که بسیار تحت تأثیر مکتب ارسطو بود، دانشگاه اکسفورد انگلیس به سنت مدرسهٔ شارتر ادامه داد و در رشتههای چهارگانه و مکتب نوافلاطونی تخصص به هم زد. در این دانشگاه علوم، و

به ویژه علوم تجربی، پیشرفت کرد و از آنجاکه رابطهٔ ایمان و عقل هیچگاه در آن مسأله حادی نبود، پیامد رویدادهای سال ۱۲۷۷ راه پیشرفت دانش و نظریههای علمی را نبست.

#### یک استاد: رابرت گروستت

تا مدتها تنها یک نام در رابطه با پژوهشهای دانشگاه اکسفورد و آغاز علوم تجربی آورده می شد و آن نام راجر بیکن بود. بیکن نابغه، پیشتاز، نوآوری بسيار آيندهنگر و يكه و تنها دانسته مي شد اما پژوهشهاي تاريخي ينجاه سال اخیر نشان داد که او در برخی زمینه ها فقط دنباله رو و مقلد بوده است. گو این که در همین دنبالهروی نیز از خود نبوغ نشان می داد. استاد او، رابرت گروستت، که در سال ۱۱۷۵ در یک خانوادهٔ سادهٔ ولایت سافولک به دنیا آمد، در اکسفورد و شاید هم در پاریس تحصیل کرده بود. در سال ۱۲۲۴ سرپرست راهبان فرانسیسکی اکسفورد و سپس رئیس این دانشگاه شد. گروستت با آن که از ۱۲۳۵ تا زمان مرگش در ۱۲۵۳ اسقف لينكلن بود همچنان به پيشرفت دانشگاه اكسفورد علاقه نشان مي داد و در این راه فعالیت می کرد، تحصیل زبان یونانی را، که خود به خوبی می شناخت، رواج داد، برخی ادیبان یونانی را به اکسفورد جلب کرد، و متون مختلف و همچنین رسالههایی در دستور زبان یونانی گرد آورد. فعالیت ادبی گستردهای داشت و آثار گوناگونی در این زمینه از خود به جا گذاشت. از جمله کتابهای اخلاق در نیکوماک و تفسیر های اوستراتیوس را ترجمه کرد، چند مقالهٔ نقدی دربارهٔ زبان یونانی نوشت و تفسیرهایی بر فیزیک ارسطو ارائه داد. در رسالهای که در سال ۱۲۳۲ نوشت بحثی را دربارهٔ اصلاح تقویم مطرح کرد که پس از او بارها و بارها توسط بسیاری از دانشمندان و از جمله راجر بیکن نقل شد. در رسالهٔ او به نام کتاب کرات (compendium sphaerae)، به پدیدهٔ تزلزل اعتدالین اشاره شده است که پیشتر در یک متن عربی آمده بود و این نخستین باری بودکه در غرب از آن سخن گفته می شد. بدیهی است که او می دانست زمین گرد است. در رسالهای دربارهٔ جو چنین آورده بود که هم دلایل طبیعی و هم تجربیات نجومی گردی زمین و سیارات را اثبات میکند. به گفتهٔ او با مشاهدهٔ آسمان توسط افرادی که در نقاط مختلف زمین قرار داده شده باشند می شود کرویت زمین را نشان داد.

شهرت رابرت گروستت بیش از هر چیز برای این است که پایههای فلسفهٔ طبیعی را بر ریاضیات و تجربه قرار داد. به نظر او، درک دنیای فیزیکی بدون کمک ریاضیات محال بود و این عقیده را براساس برداشتهای متافیزیکیاش از ذات واقعیت بیان میکرد. به عقیدهٔ او، نور، شکل جسمی اولیه بود. او دریافت که خاصیت نور این است که خود به خود، در جا، در خطوط مستقیم و در همهٔ جهتها پراکنده شود بی آن که مادهای از دست بدهد. بدین گونه بود که کائنات از نور زاده شد. در آغاز آفرینش، خداوند نور بی شکل را از نیستی به هستی آورده بود و با خود پراکنش همین نور بود که ابعاد فضا و سپس همهٔ موجودات پدید آمدند. به همین دلیل گروستت معتقد بود که علم نور کلید شناخت دنیای فیزیکی را به دست خواهد داد.

پژوهشهای علمی گروستت او را با ماهیت عدسی ها و شیوهٔ استفاده از آنها برای بزرگ کردن اجسام کوچک یا نزدیک آوردن اشیاء دور آشنا کرد. به گفتهٔ او «اگر این بخش از علم نور را به خوبی دریابیم می توانیم چیزهایی را که در واقع از ما بسیار دورند بسیار نزدیک کنیم. همچنین می توان اشیاء بسیار بزرگ و نزدیک را بسیار کوچک کرد و با قرار دادن اشیاء کوچک در فاصله های معین آنها را کوچک یا بزرگ نمایاند. با این وسیله می توان کوچک ترین حروف را از مسافتی باورنکردنی خواند یا دانه های گندم و شن و هر جسم ریزی را شمرد. » از این گفته می توان چنین نتیجه گرفت که در همان زمان برخی از انواع عدسی بزرگ کننده شناخته شده بوده است در همین توانست راه را برای اختراع می کروسک و تلسکو باز کند.

میدانیم که عینک ویژهٔ جبران ضعف بینایی در حدود سال ۱۲۸۰ میلادی در ایتالیا وجود داشته است زبرا یک راهب دومنیکی به نام جوردانو دی بیزا در سال ۱۳۰۶ در وعظی در فلورانس گفته است: «خیلی چیزها هنوز باید کشف بشود. اگر در هر روز به یک کشف بزرگ برسیم

باز همچنان کشفیات دیگری در راه خواهد بود. همین بیست سال پیش بود که به فن ساختن عینک پی بردیم، یعنی وسیلهای که خوب دیدن را ممکن میکند و از هر وسیلهای در دنیا مفیدتر است. این کشف مال همین اواخر است. منی که دارم برای شما حرف میزنم، خودم مخترعش را از نزدیک دیده و دو نفری با هم حرف زده ایم.» این احتمال هست که مخترع مورد بحث این واعظ با رساله های رابرت گروستت دربارهٔ نور آشنا بوده باشد. شاعر فرانسوی هم، که آخرین بخش رمان گل سرخ را نوشته است، ظاهراً این رساله ها را خوانده بوده است، چه می نریسد: «پس، خواهد توانست نیرو و رمز آینه هایی را کشف کند که قدرتی جادویی دارند: کوچک ترین چیزها، ریز ترین حروف و حتی دانه های شن با آنها را آن چنان بزرگ و درشت می نمایانند که بیننده می تواند از دور آنها را بشمارد، و این برای کسی که آنها را ندیده است و رمزشان را نمی داند باورنکردنی است.»

در صفحه های بعد، نویسنده از مشاهدات علمی سخن می گوید و به آینه هایی با شکلهای شگرف، رنگین کمان و شیشه های شعله ور اشاره می کند: «آینه های دیگری ابعاد چیزها را به همان اندازه که هستند می نمایانند. آینه هایی نیز هستند که می سوزند و هر آنچه را که در برابرشان قرار داده شود می سوزانند، برای این کار باید شعاعهای خورشید را که بر آن می تابند در یک نقطه به هم رساند.» برای رابرت گروستت، قوانین نور هندسی پایه واقعیت فیزیکی بود و شناخت ریاضیات برای درک طبیعت ضرورت داشت. این مشکل روش شناختی یکی از دشوار ترین مسایل آن زمان بود و از بسیاری جنبه ها هنوز هم مسأله محوری علوم طبیعی است.

#### راجر بيكن

راجر بیکن (۱۲۹۲-۱۲۹۲) در یک خانوادهٔ مرفه انگلیسی به دنیا آمد و احتمال دارد که هزینهٔ پژوهشها و تجربههای علمی اش را خانواده پرداخته باشد. در اکسفورد و پاریس تحصیل کرد و سپس به سلک راهبان

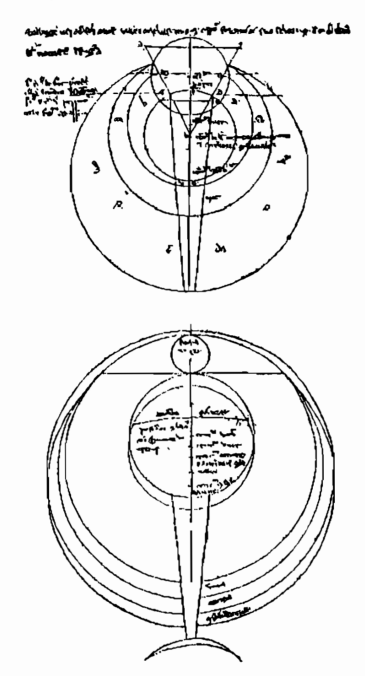
فرانسیسکی پیوست. پیرو و ستایشگر رابرت گروستت بود که بدون شک هیچگاه او را از نزدیک ندید. راهی را دنبال کرد که گروستت در زمینههای نور، ریاضیات و علوم تجربی گشوده بود.

«کتاب کبیر» Opus majus بیکن در برگیرندهٔ عناصر یک برنامهٔ اصلاحاتی است که او در سال ۱۲۶۸ برای پاپ کلمان چهارم فرستاد، اما همچنین حاوی شرح برخی از تجربههای گروستت در زمینهٔ نور است: «اگر حروف یا اشیاء ریزی را به وسیلهٔ یک عدسی ساخته شده از شیشه یا بلور یا هر جسم شفاف دیگری مشاهده کنیم، در صورتی که عدسی اندکی حالت کروی داشته باشد و طرف محدب آن در برابر چشم قرار گیرد، حروف بزرگتر و بهتر دیده می شود... این وسیله برای سالخوردگان و کسانی که ضعف دید دارند بسیار مفید است، زیرا کوچک ترین حروف را برای آنان قابل رؤیت می کند.»

راجر بیکن به تخیل خود میدان می داد و گاهی به نظریههایی می رسید که به دلیل نداشت امکانات مالی توانایی اثبات آنها را نمی یافت، مانند نظریهٔ ذره بین و آینهٔ شلجمی که ساختن آنها مشکل و بسیار پرخرج بود. بیکن معتقد بود که ژول سزار، در لشکرکشی به بریتانیا، آینههای عظیمی را در کنارهٔ شمال سرزمین گل کار گذاشته بود که موقعیت شهرها و وضعیت نیروهای بریتانیا را نشان می دادند. سپس می گفت که «در زمان حاضر نیز می توان از آینههای مشابهی استفاده کرد و برای مقابله با یک شهر یا یک ارتش دشمن آنها را در جای بلند و در مقابل دشمن قرار داد تا همهٔ حرکات او را نمایان سازند.»

بیکن با شور بسیار از «عجایب شکست نور» سخن میگفت و شگفتی های آن را چنین وصف میکرد:

... از مسافتی باورنکردنی و به تناسب زاویهٔ دید ما، ارتش نسبتاً کوچکی به نظر ما عظیم و بسیار نزدیک خواهد رسید، یا برعکس. می توان ترتیبی داد که به نظر رسد خورشید و ماه و ستارگان به هم نزدیک می شوند و به سوی ما فرود می آیند، یا اینکه در آسمان بالای سر دشمنان ما پدیدار می شوند. پدیده های بسیاری از این



صفحهای از «کتاب کبیر» راجر بیکن در تشریح کارکرد چشم انسان

گونه می توان ساخت. کسی که علت واقعی این پدیده ها را نداند تاب تحمل آنها را نخواهد داشت.

راجر بیکن جزئیات چشم انسان را به دقت تصویر کرد و منحنی قوسهای مختلف دستگاه بینایی راکشید. هم او در این باره نوشت: «برای تجربه و شناخت علمی، می توان از چشم گاو، خوک یا حیوانات دیگر استفاده کرد.» تصویرهای تشریحی او از چشم و عصبهای بینایی

مهره داران از همهٔ آنهایی که در زمان او کشیده شده اند بهتر و دقیق تر است. بیکن شناخت ریاضیات را راه رسیدن به همهٔ دانشها می دانست، پیرو نظریهٔ مکتب افلاطون دربارهٔ اهمیت متعالی ریاضیات بود، و به ارزش عملی ریاضیات در تقریباً همه زمینه های پژوهشی اعتقاد داشت. از همین رو، عقیدهٔ بوئس را نقل می کرد که گفته بود: «در گذشته، در میان همهٔ شخصیتهای بانفوذ محفل فی ناخورث، در میان کسانی که از فهم و دانش او فراتر رفته بودند، هیچکس نبود که بدون کمک علوم چهارگانه در فلسفه به کمال رسیده و ژرفای آن را درک کرده باشد.»

به اعتقاد بیکن، تنها به وسیلهٔ رباضیات می شد «خطاهای بسیار آشکار»ی را که همچنان در تقویم مسیحیت تکرار می شد و مایهٔ سرشكستگى كليسا بود، تصحيح كرد. در اين زمينه، بيكن از استدلال رابرت گروستت پیروی می کرد اما در جستجوی راه حل از او فراتر رفت و در تصحیح آن خطاها به ارقامی دقیق تر از آنچه شناخته شده بود دست یافت. بیکن از نظری که دیگران دربارهٔ موقعیت ریاضیات در غرب مسیحی داشتند احساس شرم می کرد و در این باره نوشت: «فیلسوفان نامسیحی، عرب، یهودی و یونانی که در جاهایی چون اسپانیا، مصر، برخی کشورهای خاور و بسیاری سرزمینهای دیگر با مسیحیان آشنایی دارند، حماقتی را که در تقویم اعیاد مسیحی نهفته است مسخره می کنند.» تقویم مسیحی، که به فرمان ژول سزار در سال ۷۰۸ رومی اصلاح شد و به همین دلیل تقویم ژولین نامیده می شود، سال را ۳۶۵ روز و یک چهارم شبانه روز حساب می کرد. همان گونه که در رسالهٔ بیکن آمده است «این یک چهارمها را هر چهار سال یک بار جمع می کردند و سال کبیسه را می ساختند که از سالهای معمولی یک روز بلندتر بود. اما همان گونه که از همهٔ محاسبات قدیمی و همچنین متأخر برمی آید و شواهد نجومی نیز اثبات می کند، سال خورشیدی به این بلندی نیست و قطعاً کوتاهتر است. دانشمندان بر آنند که سال خورشیدی به اندازهٔ یک صد و سی ام کوتاهتر است [از أني كه در تقويم ژولين محاسبه مي شود.] در نتيجه، پس از هر دورهٔ صدوسی ساله یک روز اضافه می آید. اگر این روز حذف شود تقویم

درست خواهد شد چون بدین وسیله این اشتباه محاسبه تصحیح می شود. اما از آنجاکه همهٔ مفاد تقویم [مسیحی] بر اندازهٔ سال خورشیدی متکی است، و مبنای محاسبه خطاست، همهٔ تقویم غلط است.»

«اشتباه بزرگ دیگر به چگونگی تعیین اعتدالها و انقلابها مربوط می شود. این اشتباه در برگیرندهٔ خطاهای فاحش دیگری است که بر خطای ناشی از محاسبهٔ طول سال خورشیدی افزوده میشوند... در آغاز، کلیسا چنین حکم کرده بود که انقلاب زمستانی در هشتمین روز پیش از غرهٔ ژانویه، یعنی در روز ولادت سرورمان عیسی مسیح باشد و اعتدال بهاری در هشتمین روز پیش از غرهٔ آوریل قرار بگیرد... حال آنکه امسال [۱۲۶۷ میلادی]، اعتدال زمستانی با یازدهم دسامبر، یعنی سیزده روز پیش از عید میلاد، مصادف است و اعتدال بهاری در روز هشتم مارس خواهد بود... این پدیده را نه فقط اخترشناس که هر فرد سادهٔ علاقمندی می تواند دربابد و کافی است که به تابش اشعهٔ خورشید بر روی دیواریا هر شینی دیگری توجه کندکه گاه پایین و گاه بالا می افتند...» «مشکل سومی هست که کم از آنچه گفته شد نیست. بی هیچ شکی ثابت شده است که عید احیا باید پس از شبی از چهاردهم ماه برگزار شود که یا با اعتدال بهاری مصادف است یا پس از آن می آید... و از آنجا که اعتدال واقعی سال به سال در تقویم ما پیشتر می رود، در حوالی سال ۱۴۱۸ عید احیا با روز ششم مارس مصادف خواهد شد... این مشکل بسیار وخیم است زیرا نه فقط عید احیا که دورهٔ پرهیز و همهٔ عیدهای متغیر به نحو ناخوشایندی جا به جا خواهند شد و نظم همهٔ مراسم مذهبی به هم خواهد ریخت... ابه گونهای که ا درست در دورهٔ پرهیز کامل، مردم اغلب گوشت خواهند خورد...»

«از این هم وخیم تر، مشکل مربوط به تعیین تاریخ آغاز دورهٔ قمری به گونه ای است که در جدول نوزده سالهٔ تقویم آمده است. با نگاهی به آسمان می توان به آسانی دریافت که ماه نو در حقیقت ۳ یا ۴ روز پیش از تاریخ ذکر شده در تقویم سر می زند. در هر ۲۶ سال یک بار، آغاز دورهٔ قمری در تقویم ما ۱۶ دقیقه و ۴۰ ثانیه در روز به تأخیر می افتد؛ این مقدار

[در مجموع] بیش از یک چهارم و نزدیک به یک سوم روز است، زیرا ۱۶ دقیقه و ۴۰ ثانیه نمایندهٔ شش ساعت و ۴۰ دقیقه است. در هر ۳۰۴سال، سرز دن ماه نو به مقدار یک روز و شش دقیقه و ۴۰ ثانیه نسبت به تاریخ مندرج در تقویم تأخیر خواهد داشت. بدین گونه پس از ۴۲۵۶ سال آنچه به موجب تقویم ما هلال ماه نامیده می شود در حقیقت قرص کامل خواهد بود. پس از ۷۹۰۴ سال، اشتباه تقویم ما یک دورهٔ قمری کامل، منهای ۸ دقیقه و ۴۰ ثانیه را شامل خواهد شد. این خطا طبعاً خطاهای دیگری را به دنبال خواهد آورد که تا ابد تکرار خواهند شد. اختر شناسان کاردان به خوبی می دانند که همهٔ این ارقام حقیقت دارد. همه می دانند که در حال حاضر در مورد تاریخ آغاز دورهٔ قمری ۳ یا ۴ روز اشتباه وجود دارد و هر فرد ساده ای نیز با نگاه به آسمان این نکته را درمی یابد.»

درخواست راجر بیکن از پاپ کلمان چهارم، دربارهٔ اصلاح خطاهای فاحش گاهنامهٔ ژولین، ناشنیده ماند و اجرا نشد. با این همه، نوآوریهای بیکن در این زمینه کاملاً بی نتیجه نماند. صد و پنجاه سال بعد، کاردینال دیی نتیجه گیریهای او و رابرت گروستت را در گزارشش دربارهٔ تقویم گنجاند و تسلیم شورای سران کلیسا در کنستانس کرد که در سالهای ۱۴۱۲ تا ۱۴۱۸ برگزار شد. این شورا نیز توجهی به مسأله نشان نداد.

باگذشت سالها، خطاهای تقویم هرچه آشکارتر شد: در پایان سدهٔ شانزدهم، تقویم مسیحی ده روز اختلاف محاسبه داشت. سرانجام پاپ گرگوار سیزدهم بر آن شد که کاری بکند و در سال ۱۵۸۲، یعنی بیش از سه قرن پس از ارائه پیشنهادهای گروستت و بیکن دربارهٔ اصلاح گاهنامه، تصمیم گرفته شد که روز ۵ اکتبر به ۱۵ اکتبر تغییر یابد. گرگوار سیزدهم سالهای کبیسهٔ قرنی را منسوخ کرد و تنها آنهایی را باقی گذاشت که هزاره شان به ۴۰۰ قابل بخش بود، و بدین گونه گاهنامه گرگوری پدید آمد که هنوز در غرب رایج است. این تقویم با خطای ناچیزی همراه است که در هر ۴ هزار سال برابر یک روز می شود. تقویم گرگوری ۱۳ روز از تقویم ژولین جلوتر است.

راجر بیکن به پیروی از استادش رابرت گروستت، یک فصل از رسالهٔ

«کتاب کبیر» را به علوم تجربی اختصاص داد. «اکنون می خواهم به اصول علم تجربی بپردازم، زیرا بدون تجربه نمی توان هیچ چیز را به کفایت دریافت، برای دستیابی به آگاهی دو شیوه وجود دارد: یکی استدلال و دیگری تجربه. استدلال ما را به نتیجه ای می رساند که می توانیم آن را یقین تلقی کنیم، اما با استدلال شک از میان برداشته نمی شود، و روشنای حقیقت زمانی بر ذهن ما خواهد تابید که از طریق تجربه به آن دست یافته باشیم. بسیارند کسانی که به اثبات آنچه می توان شناخت رسیده اند، اما از آنجا که به تجربه دست نمی یازند از شواهد محروم اند...»

# پیر دو ماریکور: استاد تجربه

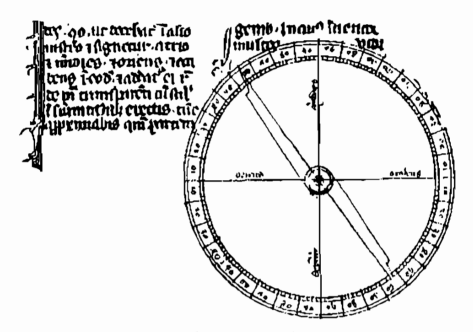
در عمل، بیکن نتوانست همهٔ اصول علم تجربی را به صورتی که در رسالهاش آورده بود تجربه کند و بدون شک هنگامی که از «پنجرههای دید منکسر» سخن میگفت آنها را در عمل نمی شناخت. در واقع، خودش به روشنی میگوید که خویشتن را نه بزرگ ترین پژوهنده و نه بزرگ ترین دانشمند عصر خود می داند و با ستایش بسیار از پیر دو ماریکور سخن می گوید که به گفتهٔ او «استاد تجربه» است.

از زندگی پیر دو ماریکور، معروف به «پتروس زائر»، اطلاعات اندکی در دست است اما همین قدر می دانیم که نخستین دانشمند برجسته ای بود که پژوهش تجربی را به صورت علمی انجام می داد. تنها از طریق دو سند می توان مقام علمی او را حدس زد: یکی اثر بسیار مهمی که او دربارهٔ مغناطیس نوشته است و دیگری شرحی که راجر بیکن از او به دست می دهد: «تنها یک نفر و فقط یک نفر را می شناسم که به خاطر کشفیاتش قابل ستایش است. بحث و بگومگو را خوش نمی دارد. در جستجوی دانش است و صفا را در دانش یافته است. آنچه در چشم دیگران گنگ و دانش می نماید و به جغدهایی در شامگاه ماننده است، به چشم او روشن و آشکار می آید زیرا استاد تجربه است. به یاری تجربه به شناخت اجسام طبیعت و طب و شیمی دست یافته و در حقیقت به درک همهٔ چیزهای آسمان و زمین رسیده است. شرم دارد از ندانستن آنچه بیسوادان،

144

پیر زنان، سر بازان یا کشتگران می دانند. از این رو، همهٔ فعالیتهای کسانی را که در معدنهای گوناگون کار می کنند به دقت مشاهده و بررسی کرده است. همهٔ دقایق فن جنگ و ساخت اسلحه را می شناسد. با کار کشاورزی، مساحی و فعالیتهای روستایی آشناست. دربارهٔ درمانهای خانگی و طلسم و افسونهای مورد استفادهٔ پیرزنان و جادوگران و شگردهای شعبده بازان نیز بررسی کرده است، تا همهٔ آنچه راکه در خور تحقیق است بداند و بتواند نیرنگ فریبکاران را فاش کند. برای کسی که بخواهد فلسفه را به كمال برساند و آن را با اطمينان به كار بندد، بهرهجويي از او واجب است. در عوض، او در پی هیچ مزدی نیست و دریافت نیز نمی دارد. اگر با شاهان و شهرپاران نشست و برخاست می کرد به آسانی از ثروت و افتخار برخوردار می شد. اگر در یاریس بسر می برد، نتیجهٔ پژوهشهایش را به همگان اعلام میکرد و جهانیان پیرو او می شدند. اما ثروت و افتخار مانع از آن می شد که او به تجربیات عظیمش که مایهٔ شادمانی اویند ادامه دهد. از همین روست که دارایی و شهرت را همچنان ندیده می گیرد و می داند که اگر می خواست می توانست با دانش خود به ثروت بیشمار برسد.»

ستایش بیکن از پیر دو ماریکور کاملاً بجا بود. در ماه اوت ۱۲۶۹، پیر نامههایی برای پیکار سوژرن دو فونکوکور فرستاد (که آخرین آنها تاریخ ۸ اوت را داشت) و دربارهٔ مغناطیس بود. این نامهها، که مجموعه شان «رسالهٔ مغناطیسی» را تشکیل می دهد، در جنوب ایتالیا و در هنگامی نوشته شد که پیر دو ماریکور همراه با نیروهای دوک آنژو در محاصرهٔ شهر لوچرا شرکت داشت. متن این نامهها بسیار جالب است. غیر از آنها، هیچ بررسی مهم دیگری دربارهٔ مغناطیس در پیش از سال ۱۶۰۰ میلادی در اروپا وجود ندارد. تنها در این تاریخ، یعنی ۱۳۳۱ سال بعد از نامههای پیر دو ماریکور بود که ویلیام گیلبرت، یکی از دانشمندان دربار الیزابت اول، رساله ای دربارهٔ مغناطیس در لندن منتشر کرد و به یاد پیر دو ماریکور اول، رساله ای دربارهٔ مغناطیس در لندن منتشر کرد و به یاد پیر دو ماریکور دو ماریکور دو ماریکور در نامههایش بر اهمیتی تأکید می کند که مهارت عملی دو ماریکور در نامههایش بر اهمیتی تأکید می کند که مهارت عملی



طرح پیر دو ماریکور

برای کار علمی دارد. از همین رو، مشاهداتش دربارهٔ آهنربا را بدین گونه آغاز میکند: «باید بتوان از دستان خود استفاده کرد تا در هنگام کار با سنگ آهنربا به پدیده های شگرف دست یافت... با پشتکار می توان در اندک زمان به تصحیح خطاها از طریق فلسفهٔ طبیعی و ریاضیات موفق شد، حال آنکه بدون کمک دست این کار محال است حتی اگر تا ابد طول بکشد. برای هر نوع عملیات نامرثی نیاز فراوانی به کار دستی داریم، زیرا بدون کمک دست نمی توان هیچ کار را به کمال رساند. با این همه، بسیارند چیزهایی که قوانین عقلی بر آنها حاکم است اما نمی توان آنها را چنان که باید و شاید با دست بررسی کرد.»

پیر دو ماریکور در رسالهٔ خود چگونگی بازشناسی قطبهای قطبنما را توضیح می دهد و قانون جذب و دفع مغناطیسی را برمی شمرد. همچنین شرح بسیار جالبی از تجربهٔ عملی با یک آهن ربای شکسته و سپس جوش داده شده ارائه می دهد. سپس به وصف وسیله ای می پر دازد که می تواند سمت ستارگان را تعیین کند. این وسیله، که شکل کامل تری از جهت یاب دربایی است، قطبنمایی با عقربهٔ شناور و خط مبنا است که دایرهٔ صفحهٔ آن ۳۶۰ درجه دارد. به گفتهٔ پیر دو ماریکور، «با این قطبنما می توان جهت هر شهر، هر جزیره و هر نقطه ای از جهان را پیدا کرد.»

148

همچنین، نوع دیگری از قطب نما را تصویر میکند که عقربهٔ آن متحرک و بر روی محورگردانی سوار است و در داخل محفظه ای با پوشش بلور قرار دارد، و به صفحه ای مدرج و عضاده ای با دو صفحهٔ عمودی مجهز است.

#### دانش در خدمت دریانوردی

این قطبنما، که دریانوردان اروپایی در سدهٔ دوازدهم می شناختند و پیر دو ماریکور آن را کاملتر کرد، دقیقتر از آنی بود که چینیان به کار می گرفتند، هرچند که خاصیت عقربهٔ مغناطیسی را پیش از همه آنان کشف كرده بودند، دانشمندان سدهٔ سيزدهم اروپا با كامل كردن قطبنما راه را برای فتح دریاها باز کردند. گردش دور قارهٔ افریقا از راه دریا و کشف امریکا نیز به کمک نقشه های دریایی و جدولهای مثلثاتی ساده شدهای امكان يافت كه دريانوردان اين دوره رفته رفته به كار مي گرفتند. نوع تازهٔ سکانی هم که، برخلاف سکانهای پهلویی کشتی های قدیم، در قابی در زیر کشتی قرار می گرفت و بسیار دقیق تر بود، به این اکتشافات کمک کرد. خوشبینی پیشهنگام ناشی از این ابزارها و بهبود فنون دریانوردی، دو دریانورد اهل جنووا به نام برادران ویوالدی را برانگیخت که در سدهٔ سیزدهم میلادی به یکی از نخستین سفرهای بزرگ اکتشافی دست بزنند. این دو، همراه با دو راهب فرانسیسکی (از همان سلک راجر بیکن) از جنووا به راه افتادند تا از راه اقیانوس به هند بروند، آیا هدفشان این بودکه از غرب، یعنی از طریق اقیانوس اطلس خود را به هند برسانند؟ بعید است، زبرا از جبل الطارق گذشتند و جهت افریقا را در پیش گرفتند، و در موازات کنارههای این قاره به دماغهٔ «نان» رسیدند. از این نقطه به بعد دیگر خبری از آنان نشد و سیس دو قرن طول کشید تا آرزوی برادران و بوالدی تحقق یافت. نخستین بار، واسکوداگاما در روز ۲۰ مه ۱۴۹۸ به ساحل هند رسيد.

آنچه کریستف کلمب را به سفر به سوی غرب انگیخت شاید نوشته های راجر بیکن و نویسندگان دنیای باستان بود. در واقع، می دانیم که کلمب با شور و پیگیری آثار گذشتگان را می خواند و در آنها شاهدی

برای اثبات این تصور خود جستجو می کرد که خشکی های زمین بیشتر از دریاهای آن است. به اعتقاد او تورات هم این نکته را تأیید می کند، چه در آن آمده است: «شش بخش را خشکاندی». بر همین اساس، نتیجه گرفت که تنهایک ششم کرهٔ زمین را اقیانوسهاپوشانده اند. در این زمینه نوشته های راجر بیکن را هم خواند که کار دینال دیی در کتاب خود به نام تصویر جهان آورده بود. این کتاب در اوایل سدهٔ پانزدهم منتشر شده و در سال ۱۴۸۰ در لوون به چاپ رسیده بود. در نامهای که کریستف کلمب در تاریخ اکتبر در لوون به چاپ رسیده بود. در نامهای که کریستف کلمب در تاریخ اکتبر این نوشته است، بر تأثیر این نوشته ها تأکید می شود. یکی از تاریخنویسان معتقد است که «نقش کتاب تصویر جهان در کشف امریکا بیشتر از نقشی است که نامه نگاری کریستف کلمب با توسکانلی، دانشمند فلورانسی، داشته است.»

شکی نیست که برخی از گوشههای آثار بیکن برای کریستف کلمب اهمیت ویژهای داشته است، زیرا بیکن با پافشاری و با دلیل و مدرک می کوشید ثابت کند که نظریهٔ بطلمیوس در این باره که «فقط یک ششم زمین خشی است» غلط است. به گفتهٔ او: «ارسطو می گوید که دریا از مغرب توسط بخشی [از خشکی] که به اسپانیا منتهی می شود و [از مشرق ا به وسیلهٔ کنارهٔ شرقی هند محصور می شود. سِنِک نیز در دفتر پنجم کتاب تاریخ طبیعی خود می نویسد که اگر باد مساعد باشد دریا [های زمین ارا می توان چند روزه پیمود... بر این ملاحظات شاهد دیگری را نیز می افزایم: اسد راس (ازرا) در دفتر چهارم خود می گوید که شش بخش از زمین مسکون و هفتمین بخش آن پوشیده از آب است. در جواب کسانی که بخواهند در رد اعتبار این گفته استدلال کنند که کتاب اسدراس مجعول و صلاحیت مولف آن مورد شک است، به یقین چنین میگویم که در نوشتن این کتاب از منابع مقدس استفاده شده است. ارسطو از بطلمیوس بیشتر می دانست، زبرا به دستور اسکندر دو هزار نفر را گسیل داشت که جهان را وارسی کنند. سنک نیز [بیشتر میدانست]، زیرا شاگردش، امپراتور نرون، او را به بررسی چیزهای اسرارآمیز این جهان فرستاد.» در جای دیگر، بیکن بار دیگر مینویسد «دریایی که از پایان اسیانیا تا آغاز هند کشیده شده است چندان پهن نیست.»

در اثبات این گمان که برادران و بوالدی می خواسته اند از طریق اقیانوس اطلس به هند برسند می توان چنین گفت که دو راهب فرانسیسکی همراه آنان بوده اند و اینان می بایست رسالهٔ opus majus بیکن را خوانده بوده باشند. اما می دانیم که در سال ۱۲۷۸، جیرولامو داسکولی رئیس سلک فرانسیسکی و پاپ نیکلای چهارم آینده، محدودیت هایی را دربارهٔ آثار بیکن مقرر داشت و خواندن آنها را به نوعی ممنوع کرد. این محدودیت ها بدون شک با لغو آزادی رفت و آمد خود او همراه بوده است.

زندگینامه نویسان راجر بیکن درباره دلایل ممنوع شدن opus majus دیگر آثار او بسیار بحث کرده اند. آیا این بدان دلیل بودکه تجربیات علمی او با جادوگری یکی دانسته می شد؟ آیا بر او خرده می گرفتند که بیش از اندازه بر تعلیمات دانشمندان نامسیحی مانند ابن رشد اهمیت می دهد؟ آیا متهم بود به این که فساد مقامات کلیسا و دربار پاپ را افشا می کند و سران سلکهای دیگر را به باید انتقاد می گیرد؟ آیا گمان می رفت که هوادار جنبش جواکینو دافیوره و جناح معروف به «معنوی» سلک خود باشد؟ همهٔ این فرضها محتمل است و می تواند توجیه کنندهٔ محکومیت او در سال ۱۲۷۸ باشد، یعنی یک سال پس از آن که اتین تامپیه ۲۱۹ خطای معروف را محکوم کرد و بدین گونه نقطهٔ پایانی بر کوششهای کلیسا برای معروف را محکوم کرد و بدین گونه نقطهٔ پایانی بر کوششهای کلیسا برای آشتی دادن عقل و ایمان گذاشته شد. کوشش راجر بیکن نیز، که می خواست دانش را با ایمان آشتی دهد، به شکست انجامید و راه برای صوفی گری سده های چهاردهم و پانزدهم باز شد.

۱ - جواکینو دافیوره joachino da fiore (۱۲۰۲-۱۲۰۲) یکی از معروف ترین نمایندگان جنبشهای ضدیایی و انشعابهای اصلاح طلبانه ای است که در سده های دوازدهم و سیزدهم اروپا را در نوردید، و اغلب به تندروی هایی از سوی این اصلاح طلبان و سرکوبهای خونینی از سوی مقامات کلیسایی انجامید. دافیوره، که از سلک فرانسیسکی بود، از اصول اعتقادی سن فرانجسکو داسیزی مبنی بر فقر مسیح و کلیسا دفاع می کرد و شکوه و جلال دنیایی دربار پاپ راکفر می دانست. جواکینو و بسیاری از پیروانش دستگیر و در آتش سوزانده شدند. - م.

# دورهٔ بدبختی (۱۴۵۰–۱۴۵۰)

«نوآوری قرون وسطایی» در میانهٔ سدهٔ سیزدهم به اوج تحول خود رسید. آنگاه شرایط دگرگون شد و یک سلسله رویدادهای نامساعد پیشرفت تکنولوژی را سد کرد. به موازات آن، جامعهٔ غربی دچار فقر و از هم گسیختگی شد و پویایی خود را از دست داد. با محکومیت سال ۱۲۷۷ روشناییهای سده سیزدهم به تاریکی گرایید، و در برابر تیرگیهایی که زوال دورهٔ بزرگی را مینمایاندند اندیشمندان ناگهان دلسرد و دو دل شدند. از ۱۳۱۵ تا ۱۳۱۷، قحطی بسیار سخت و بیسابقهای اروپا را در هم نوردید. در سال ۱۳۲۷ «جنگ صد ساله» آغاز شد و نخستین ورشکستگی بانکی اقتصاد اروپا را لرزاند. ده سال بعد، از ۱۳۴۷ تا ۱۳۴۷ تا را سال ۱۳۴۷ تا از سال ۱۳۴۷ تا در ماروپا افتاد. پیش از پایان سدهٔ چهاردهم، از سال ۱۳۷۸ به بعد، برخی از کشورهای اروپایی صحنهٔ شورشهای تودهای شد که معروف ترین آنها شورش چومپی در فلورانس و وات تایلر در انگلیس بود.

#### بحران مسيحيت

«تفرقهٔ بزرگ» رفته رفته وحدت دنیای مسیحیت را درهم شکست و کار به آنجا رسید که در یک زمان سه پاپ حاکم بودند و روشن نبود پاپ واقعی کدام است. از همان سال ۱۲۷۷، سیاههٔ ۲۱۹ «خطای مذموم» نشان داده

۱۸۰

بود که دانشگاه پاریس تا چه حد زیر نفوذ فلسفهٔ یونانی و عربی است، فلسفهای که در بسیاری زمینه ها با مسیحیت ناسازگار می نمود موضوعاتی چون آفرینش جهان، جاودانگی جان و اختیار انسانی مورد شک قرار گرفت. در بحثهای روشنفکران چنین می نمود که خداوند دیگر در مرکز کائنات قرار ندارد. تقدس فیلسوفان جانشین تقدس الهیات شد. چنین عنوان شد که کتاب مقدس حاوی برخی لغزشها و حتی افسانه پردازی هاست و مسیحیت را به جلوگیری از پیشرفت دانش متهم کردند.

پیامد مستقیم محکومیت ۲۱۹ خطا این بود که برخی از فیلسوفان پیرو ابن رشد، که به دگمهای مسیحیت حمله کرده بودند، مجبور به ترک پاریس شدند. این عده به پادووا در ایتالیا رفتند و به اشاعه افکار خود ادامه دادند. سیژه دو برابان، مبلغ نظریات ابن رشد نیز که به زندقه متهم شده بود به ایتالیا گریخت. دانته در کمدی الهی او را جاودانه کرده و در کنار دوازده خجسته روان قرار داده است. از همین جمله است توما داکن (تومازو داکوینو) که افکار او نیز در سال ۱۲۷۷ مورد انتقاد قرار گرفت. مضمون آنچه دانته در سرود دهم بهشت دربارهٔ سیژه نوشته چنین است: «آنی که نگاهت از او به سویم بازمی گردد، روشنای روانی است که در اندیشهٔ پاکش مرگ را بسیار کُند می یافت. روشنای جاودانهٔ سیژه است که در هنگام تدریس در خیابان فوار، به قیاس از حقایقی پرده برداشت که او را منفور کرد.»

برای برخی ناظران، جدایی فلسفه و الهیات نقطهٔ آغاز دانش امروزی است، برخی دیگر آن را نقطهٔ آغاز انحراف مسیحیت به سوی صوفی گری احساساتی می دانند. به گفتهٔ امیل مال، در اینجا بود که «تعبد جای ایمان را گرفت». دورهای از ملامتگرایی سوزناک آغاز شد و انحرافات گوناگونی همراه با رباضتها و مناسک افراطی با گرفت.

نمودهای بیرونی این نوع صوفیگری، که گاهی با هیستری جمعی همراه بود، در هلند و آلمان بیش از دیگر جاهای اروپا دیده شد. فجایع طاعون سیاه و پیامدهای آن موجب پیدایش گروههای «تازیانهزن» شد که

دسته راه میانداختند و مراسم تازیانه زنی همگانی ترتیب می دادند. یکی از معاصران، صحنه ای از این گونه را در لندن چنین وصف کرده است: «در سال ۱۳۴۹، در حوالی روز سنت مایکل، بیش از ششصد نفر که اکثر شان از فلاندر آمده بودند، به لندن رسیدند. روزی دو بار، یا در سنت پال یا در جای دیگری از شهر، جلو مردم ظاهر می شدند. کمابیش برهنه بودند، تنها تکه پارچه ای به تن داشتند که پایین تنه شان را می پوشاند. کلاهی به سر داشتند که در جلو و پشت آن صلیب سرخ رنگی نقش بسته بود و هر کدام تازیانه سه رشته ای در دست راست داشتند. هر کدام از رشته ها گرهی داشت که گاهی میخهای نوک تیزی را در بر می گرفت. برهنه در پی گرهی داشت که گاهی میخهای نوک تیزی را در بر می گرفت. برهنه در پی یکدیگر می رفتند و به تنهای خونین خودشان تازیانه می زدند. چهار نفر دیگر به آن خواب می دادند.»

#### جادوگری

رواج صوفی گری در اروپا علاقهٔ شدیدی به جادو جنبل و اعمال غریب و «علوم» سری مانند کیمیا و طالعیینی و انواع تفال (با خاک و آب و آتش و جنازه و...) را به دنبال آورد. این گونه اعمال با شتاب و شدت نگران کننده ای گسترش یافت و سرکوب آنها نیز با خشونت و بی منطقی همراه بود. نخستین منجمی که به کفر و زندقه محکوم شد چکو داسکولی بود که در سال ۱۳۲۷ در فلورانس زنده زنده سوخته شد. البته انکیزیسیون تنها چند منجم را محکوم کرد، اما در عوض صدها زن را به عنوان جادو گرگرفت و شکنجه کرد و در آتش سوزاند.

به طور کلی، جادوگر به زنی گفته می شد که گویا با شیطان هم پیمان شده بود تا «حکومت او را بر روی زمین مستقر کند»، زندیق نیز کسی بود که اعتراف می کرد شیطان را می پرستد. تنها از آغاز سدهٔ چهاردهم بود که کلیسا متوجه خطری شد که فرقه های زنان جادوگر در بر داشت. کلیسائیان فقط جادوگری زنان را می پذیرفتند زیرا، اعتقاد بر این بود که زنان برای هم پیمانی با شیطان بیشتر آمادگی دارند. به نظر آنان، «آمادگی

زنان از آنجا می آمد که منشأ هرگونه جادوگری شهوت جسمانی بود، و شهوت زنان سیری نمی پذیرفت. به گفتهٔ دو مأمور انکیزیسیون سدهٔ پانزدهم، که یکی شان به سوزاندن جهل و هشت زن در پنج سال افتخار می کرد، «سه چیز هستند که هرگز سیر نمی شوند، اما بدتر از آنها چیز چهارمی است که هیچگاه نمی گوید بس است، و آن شکم زنان است.»

بر پایهٔ همین باور، سرخوردگی جنسی دختران بی شوهر اغلب موجب می شد که فاسق هایشان و یا همسران ایشان آنان را به جادوگری متهم کنند. به گفتهٔ همان دو بازجوی انکیزیسیون: «زنانی که به بیراهه کشیده شده و به امید از دواج با فاسق خود آمیزش کرده و سپس به حال خود رها شده اند، بر اثر این سرخوردگی و بدنامی به شیطان متوسل می شوند و از او کمک و حمایت می خواهند. قصد این گونه زنان این است که با افسون کردن فاسق خود، یا همسر او، از ایشان انتقام بگیرند یا همهٔ لذتهای حیوانی را در انحصار خود درآورند. متأسفانه تجربه نشان می دهد که تعداد این زنان بسیار است. در نیجه، بسیارند جادوگرانی که از میان این قشر از زنان می آیند.»

همچنین، بسیاری از مردانی که بدون دلیل مشخصی دچار ناتوانی جنسی می شدند، معشوقهٔ خود را به جادوگری متهم می کردند، دو بازجوی مورد بحث ما، در کتابی به نام malleus maleficarum که به عنوان خود آموز شیطان شناسی نوشته اند، چندین فصل را به مشکلاتی از نوع سرخوردگی ها و ناتوانی های بالا اختصاص داده و راه حل هایی هم پیشنهاد کرده اند. فصل دوم کتاب حاوی توصیه هایی برای مردانی است که مردانگی شان بر اثر جادو سست شده است. در فصل چهارم راه حل هایی برای نگون بختانی ارائه می شود که شعبدهٔ افسونگران آلت مردانگی شان را ناپدید کرده یا به صورت جانور درآورده است. اما جادوگران با آلت هایی که می توانستند این چنین ماهرانه غیب کنند چه می کردند؟ جواب را از دو کارشناس بشنویم: «...گاهی شمار کثیری از این باتهای مردانگی را، که تعدادشان به سی تا چهل می رسد، در یک لانه آلتهای مردانگی را، که تعدادشان به سی تا چهل می رسد، در یک لانه برنده یا در یک قوطی جمع می کنند و آلتها به صورتی که انگار زنده باشند

می جنبند و گندم و جو می خورند... این را شاهدان بسیاری به چشم خود دیده اند و موضوعی است که مورد تأیید همگان است... مردی که آلت خود را از دست داده بود به امید بازیافتن آن به سراغ یک جادوگر آشنا رفت. زن جادوگر به او گفت که از درختی بالا برود و از میان آلتهایی که در لانهای در آن بالا قرار داشت آنی را که برای خود مناسب بر می دانست انتخاب کند. و چون مرد می خواست یکی را که از همه بزرگ تر بود بردارد زنک به او گفت: نه، آن را نبرید، مال کشیش کلیسای محل است. شاید کسی بپندارد که می توان در چنین نوشته هایی نوعی طنز سراغ کرد، اما افسوس که اگر هم طنزی در کار باشد از نوع سیاه و مرگبار است، چرا که متأسفانه، خشونت تعصب آلود شکنجه گران انکیزیسیون تنها بلایی نبود متأسفانه، خشونت تعصب آلود شکنجه گران انکیزیسیون تنها بلایی نبود که بر سر مردمان این دورهٔ قرون وسطا می آمد، و زنان جادوگر نیز تنها قربانیان نگون بخت این دوره نبودند. جنگ و قحطی و طاحون نیز هزاران قربانیان نگون بخت این دوره نبودند. جنگ و قحطی و طاحون نیز هزاران

## جنگهای صلیبی

«جهاد کلیساها»، که مقامات کلیسایی و سرمایه داران شهری و کارگران را زیر عَلَم واحد کلیساسازی گرد آورده بود از وسطهای سدهٔ سیزدهم فروکش کرد و همزمان با آن، شوری هم که جنگجویان صلیبی را به سرزمین مقدس می فرستاد به سردی گرایید. به نظر برخی از تاریخ شناسان، جنگهای صلیبی یا عملیات دست اندازی اروپاییان به آن سوی دریاها (که گردانندهٔ اصلی آنها فرانسویان بودند)، چیزی جز اقدامی امپریالیستی نبود. در سدهٔ سیزدهم، شور دست یازیدن به چنین عملیاتی فروکش کرده بود. در اروپا، بهبود شرایط زندگی، حال ماجراجویی عملیاتی فروکش کرده بود. در اروپا، بهبود شرایط زندگی، حال ماجراجویی در سرزمینهای دور دست را از مردم می گرفت. کسانی که از جنگهای صلیبی بازگشته بودند نبردهای خونین آن را به خاطر می آوردند و این امکان را می دیدند که در نبرد بعدی کشته یا اسیر شوند. مگر نه اینکه سن فرانچسکو نیز گفته بود که مسیحی کردن کافران بهتر از کشتن آنان است؟

وانگهی، کافران هم انسان بودند. در همان سال ۱۲۴۸، سن لویی شاه بسیار مؤمن و متعصب فرانسه، به زحمت توانسته بود رعایایش را که تعصب او را نداشتند به آغاز جنگ صلیبی تازهای راضی کند. شکست فاجعه آمیز این جنگ، که به مرگ هزاران نفر و اسارت شاه و ارتشش انجامید، خطر لشکرکشی تازهای به خاور نزدیک را به روشنی نمایاند، گو این که شاه فرانسوی عبرت نگرفت و یک بار دیگر در سال ۱۲۷۰ به جنگ رفت. سن لویی، لویی نهم، که فرمانروایی ایدآلیست بود، بدن شک با وعده و وعید و امتیازهای مالی زیردستانش را راضی می کرد که دنبال او به سرزمین مقدس بروند. ژوئنویل، وقایعنگاری که دوست و محرم او بود، ترجیح داد که در فرنسه بماند و به کار رعایای خود بپردازد، و بی علاقگی اش به جنگ صلیبی را بدین گونه توجیه کرد: «... در جواب ایشان گفتم که [در گذشته] برای خدمت به خداوند و پادشاه به آن سوی درباها رفته بودم و در بازگشت دیدم که مأموران پادشاه املاکم را ویران کرده و رعایایم را به چنان روزی درآورده بودند که محال بود بدتر از آن را به چشم ببینم. و به آنان گفتم که اگر بخواهم به خواست خداوند عمل کنم همین جا می مانم و از مردمم پاس می دارم.»

بدین گونه، پویایی جامعهٔ غربی رو به زوال رفت. ابتکار عمل به دست اسلام افتاد. سن ژان داکر (اکرا)، تنها پایگاهی که برای مسیحیان در سوریه باقی مانده بود، در سال ۱۲۹۱ سقوط کرد و آخرین صلیبیها سرزمینهایی را که از اواخر دههٔ یازدهم در اشغال داشتند رها کردند. ترکان عثمانی بر بازماندههای امپراتوری بیزانس حاکم شدند، به اروپای شرقی رخنه کردند، بخش عمدهٔ بالکان را گرفتند و مجارستان و لهستان را به خطر انداختند. اروپا به موضع تدافعی افتاد.

#### قحطي

بلای دیگری که بر سر جهان غرب آمد تغییرات جوی بود. به همان گونه که آب و هوای مساعد به پیشرفت اقتصادی دورهٔ رشد اروپا کمک کرده بود، شرایط بد جوی به شدت به آن لطمه زد. میانگین درجهٔ حرارت

پایین آمد و بارانها افزایش یافت. تغییری که در آب و هوا پدید آمد شبیه همانی بود که در دوران ما برخی منطقههای افریقا را دچار خشکسالی و قحطی کرده است.

تنها در عرض سه سال، یعنی از ۱۳۱۵ تا ۱۳۱۷ میلادی، اروپا از اسکاتلند تا ایتالیا و از کوههای پیرنه تا جلگههای روسیه دستخوش شرایط جوی وحشتناکی شد که رکود اقتصادی پایان سدههای میانه را به دنبال آورد. این رکود تا دورهٔ رنسانس، یعنی تا صد و پنجاه سال بعد ادامه یافت. شاید تا آغاز قرن چهاردهم افول اروپا به چشم همهٔ کسان نمی آمد (همچنان که برخی از مناطق کمتر آسیب دیده بودند)، اما در این زمان دیگر هیچکس نبود که در این باره شک کند.

قحطی های بزرگ عملاً از اروپا رخت بر بسته بود؛ قحطی های سالهای ۱۱۲۵ و ۱۱۹۷ در سطح کل قاره نبود. در فرانسه، در سدهٔ سیزدهم، تنها مردم منطقهٔ آکیتن به سال ۱۲۳۵ دچار گرسنگی شدند. با این همه، شرایط اغلب به گونهای بود که اگر محصول یک سال نابسنده می بود به زحمت می شد تا سال آینده دوام آورد. اما قحطی سالهای ۱۳۱۵ و با چنان سخت بود که همهٔ اروپا را از پا درآورد. فاجعه در تابستان ۱۳۱۴ و با بارانهای سیل آسایی آغاز شد که همهٔ محصول جلگههای شمال غرب قاره را شستند و با خود بردند. بهای گندم و دیگر فراورده های خوراکی ناگهان بالا رفت. در برابر تورم فزاینده، شاه فرانسه در روز ۲۱ ژانویهٔ ناگهان بالا رفت. در برابر تورم فزاینده، شاه فرانسه در روز ۲۱ ژانویهٔ تعیین حداکثر قیمت نتوانستند این قیمتها را اعمال کنند. بهای خواربار تعیین حداکثر قیمت نتوانستند این قیمتها را اعمال کنند. بهای خواربار را عتا به فرمانهای شاهانه بالا رفت.

در آغاز بهار ۱۳۱۵، بارانهایی شدیدتر از سال پیش بر فرانسه و انگلیس فرو ریخت. در سرتاسر تابستان و پاییز این سال باران قطع نشد. خرمنها از دست رفت. گرچه این بارانها ارتش فرانسه را به معنی واقعی کلمه در گل و لای سرزمین هلند غرق کرد و مانع لشکرکشی آن به فلاندر شد، اماکسانی که از مرگ در میدان جنگ جان بدر برده بودند سال بعد از گرسنگی و بیماریهای ناشی از آن مردند. بیش از ۲۶۰۰ نقر، یعنی ده

درصد جمعیت شهر ایپر در فاصلهٔ اول مه تا اول سپتامبر ۱۳۱۶ در گذشتند. شمار مردگان به ۱۹۰ نفر در هفته رسید، حال آن که در زمانهای معمولی ۱۵ یا ۱۶ نفر بود. تنها در شهر بروژ، که در آن زمان بندر بود، میزان مرگ و میر از ۵/۵ درصد بالاتر نرفت و این بدان دلیل بود که گندم به زودی به آنجا رسید.

اسقف صومعهٔ سن مارتن در شهر تورنه، در خاطرات خود از قحطی فلاندر این گونه از بدبختی آن دوره سخن می گوید: «... از آنجا که بارانهای سیل آسا باریده بود و خرمنها را در شرایط نامساعد برداشته بودند، و در بسیاری جاها محصول نابود شد، قحطی گندم و نمک پدید آمد... بدنها رفته رفته ضعیف شد و انواع نقص عضو گسترش یافت... هر روزه بسیاری کسان می مردند، آن چنان که گویی هوا فاسد می شد... گدایان بینوا دسته در کوچه و خیابان روی تلهای فضولات می مردند...»

در اینجا نظر خواننده را به بخشی از ارقامی جلب میکنیم که اقتصاددانان با بررسی بازده سالانه بذر در یک دورهٔ ۱۴۰ ساله به دست آورده اند. دورهٔ مورد بررسی از سال ۱۲۰۹ تا ۱۳۵۰ میلادی در پنجاه پارچه از آبادیهای املاک اسقفی وینچستر انگلیس است. بازده متوسط، که 7/4 درصد در سال بود، در ۱۳۱۵ به 7/4 درصد (7/4) و در سال ۱۳۱۶ به 7/1 درصد (7/4) کاهش یافت. در سال ۱۳۱۷، علیرغم افزایش اندک، همچنان کمتر از میانگین بود (7/4) اسلام اندک، همچنان کمتر از میانگین بود (7/4) و تنها در سال ۱۳۱۸ بود که بازده سالانهٔ بذر دوباره افزایش یافته و به 7/4 درصد (7/4) درصد (7/4) رسید. شبح قحطی دور شد و اروپا آهسته آهسته رو به بهبود رفت.

در صورت بروز تغییرات شدید جوی در جریان فصلهای سال، پیشکاران جگونگی این تغییرات را در دفترهای حساب املاک مینوشتند. جدول صفحه بعد نشان میدهد که در آن سالهای قحطی هشت دورهٔ پیاپی بارانهای سیل آسا باریده است.

همین ارقام می تواند توجیه کنندهٔ صحنه های وحشتناکی باشد که در برخی از کشورها رخ داد. در ایرلند، قحطی و گرسنگی تا سال ۱۳۱۸ طول

| تابستان    | زمستان | پاییز قبلی           | تابستان قبلی |        |      |
|------------|--------|----------------------|--------------|--------|------|
| بسيارمرطوب |        | طولانی و بسیار مرطوب | <b>~</b>     |        | l    |
| سیل        | سیل    | طولانی و بسیار مرطوب | بسيار مرطوب  | -44/91 | 1818 |

کشید و بیش از جاهای دیگر فاجعه آمیز بود: مردمان گرسنه جنازه هارا از گور بیرون می کشیدند و می خوردند. والدین حتی بچه های خود را خوردند. در برخی کشورهای اسلاو مانند لهستان، قحطی و اپیدمی تا سال ۱۳۱۹ ادامه یافت و مواردی از آدمخواری دیده شد. والدین فرزندان و فرزندان والدین خود را می کشتند. مردم جنازهٔ محکومان به اعدام را حربصانه می دزدیدند.

# طاعون

همهٔ آنچه گفته شد در مقایسه با فاجعهای که طاعون به همراه آورد هیچ بود. سرعت گسترش این بیماری به ویژه از آنجا آمدکه قحطی و گرسنگی اروپاییان را ضعیف و آسیبپذیر کرده بود.

اپیدمی طاعون توسط بازرگانانی از اهالی جنووا به اروپا برده شد که خود آن را از «جنازههایی که از آسمان می بارید» گرفته بودند. در سال ۱۳۴۷ میلادی این سوداگران در بندر تانای کریمه به محاصرهٔ تاتارها درآمده بودند. گفته می شود که تاتارها دچار بیماری طاعون شدند و پیش از آن که از محاصرهٔ شهر دست بردارند و عقب بنشینند بر آن شدند که مسیحیان شهر را به بیماری دچار کنند. از همین رو تکههایی از جسدهای طاعونی را با فلاخنهای بزرگ به اردوی دشمن انداختند. جنوواییهای ناقل باسیل طاعون سوار کشتیهای خود شدند و به ایتالیا برگشتند و نخستین کانون اپیدمی را در این کشور به وجود آوردند.

طاعون از همهٔ بیماری های واگیر کشنده تر است. سه اپیدمی بزرگ طاعون در تاریخ ثبت شده است که آخرین آنها هنوز در برخی نقاط جهان به حالت بومی باقی است. نخستین اپیدمی در سدهٔ ششم میلادی خاورمیانه و امپراتوری بیزانس و در سده های هفتم و هشتم اروپای غربی

را در نوردید. دومی، که اپیدمی طاعون سیاه بود، در سدهٔ چهاردهم آغاز شد و در سدهٔ هفدهم با طاعون بزرگ لندن (۱۶۵۵) پایان گرفت. از سدهٔ هجدهم، طاعون بطور گسترده در اروپا شیوع نیافته است زیرا موش ناقل این بیماری کم شده است. سومین اپیدمی طاعون در سال ۱۸۹۲ در یون نان چین آغاز شد و در ۱۸۹۶ به بمبئی رسید. این بیماری تنها در هند بیش از شش میلیون نفر را کشت. در سال ۱۹۱۰ در انگلیس ظاهر شد و چندنفری قربانی گرفت. اخیراً در جزایر آسورس و برخی کشورهای امریکای جنوبی دیده شده است. این بیماری هنوز ریشه کن نشده و به صورت مزمن بومی در اوگاندا، عربستان، کردستان، شمال هند و صحرای گبی وجود دارد.

بوكاچو در مقدمهٔ كتاب دكامرون شرح شگفت آورى از طاعون سياهي ارائه مى دهد كه در جامعهٔ قرون وسطايي گسترش يافته بود: «... مردم شهر از هم می گریختند و هیچکس به فکر همسایهاش هم نبود. فاجعه چنان ترسی در دل مرد و زن انداخته بود که برادر از برادر، دایی از خواهرزاده، خواهر از برادر و حتى اغلب زن از شوهر دوري ميگرفت و او را به حال خود رها می کرد... پدران و مادران نه به دیدن فرزندان می رفتند و نه به آنان یاری می رساندند، انگار که فرزندانشان نبودند... شب و روز کسانی در سر راه جان می دادند؛ بسیاری کسان نیز، گرچه در خانههای خود می مردند، با بوی عفن فساد تن خود همسایگان را از مرگ خویش باخبر می کردند... سپس، تابوت خواسته می شد. و اگر تابوتی از راه نمی رسید جسد را روی تختهای می گذاشتند. کم نبود صندوق هایی که برای حمل دو سه جنازه با هم به کار گرفته شد ... زن و شوهر، دو یا سه برادر، پدر و پسر و از این قبیل. اما نه اینکه کسی بر آن نگون بختان اشکی بریزد، یا به احترام جنازه شان دسته ای به راه بیفتد. مرگشان رویدادی آن چنان عادی بودکه دیگر کسی توجهی به آن نمیکرد، آن چنان که امروزه بُزى بميرد...»

بیماری به همه جاگسترش یافت؛ در اواخر سال ۱۳۴۸ میلادی در جزیرههای مدیترانه، ایتالیا، اسپانیا، فرانسه و جنوب انگلیس کشتار

می کرد؛ در سال ۱۳۴۹ آلمان، مرکز اروپا، فلاندر و شمال انگلیس را فرا گرفت. کشورهای بالتیک و اسکاندیناوی و اسکاتلند در اواخر سال ۱۳۵۰ دچار شدند. تنها سرزمین بوهم، بخشی از لهستان، برخی درههای پیرنه و هنو آسیب کم تری دیدند. پیامدهای این فاجعه بر همهٔ طبقات و همهٔ زمینههای فعالیت اجتماعی بی اندازه تأثیر گذاشت، اما اغلب شرایطی را که پیشتر نیز وجود داشت تشدید کرد.

به طور مثال، میزان رشد جمعیت که بر اثر اپیدمی به گونهٔ شگفت آوری کاهش یافت پیش از آن نیز رو به کاهش می رفت. در میان اشراف، که تنها طبقه ای اند که از خود مدارک بسیار به جا گذاشته اند، میانگین تعداد فرزندان خانواده کم شد. شاخص افزایش جمعیت (از سال ۱۱۵۰ تا ۱۲۰۰ به مقدار ۱۲۲۰؛ از سال ۱۲۰۰ تا ۱۲۵۰ به مقدار ۱۳۰۸؛ از سال ۱۲۰۰ تا ۱۲۵۰ به مقدار ۱۳۰۸؛ از سال ۱۲۰۰ تا ۱۲۵۰ به مقدار ۱۳۰۸ به روشنی آمار شهر کوچک سن جیمینیانو در منطقهٔ توسکانی ایتالیا به روشنی

آمار شهر کوچک سن جیمینیانو در منطقهٔ توسکانی ایتالیا به روشنی از کاهش رشد جمعیت چه پیش از شیوع طاعون سیاه و چه پس از آن خبر می دهد. جدول زیر تعداد خانه ها و ساکنان این شهر و اطراف آن را در فاصلهٔ میان سالهای ۱۲۷۷ و ۱۵۵۱ می نمایاند. از این ارقام چنین برمی آید که تعداد خانه های شهر در سالهای ۱۲۷۷ تا ۱۳۳۷ از ۱۳۳۱ به ۱۶۸۷ افزایش می یابد اما تعداد جمعیت فقط ۵۰۰ نفر بیشتر می شود و از ۸ هزار به می در سد. در روستاهای اطراف شهر، در سالهای ۱۲۹۰ تا ۱۳۳۷ تعداد جمعیت ۲۰ درصد و تعداد خانه ها ۴ درصد کاهش می یابد.

| 1001 | 1477   | 140.                 | 1447    | 179.   | ١٢٧٧    | سال               |
|------|--------|----------------------|---------|--------|---------|-------------------|
| 4.1  | W/4(4) | 890(21)              | ۱۶۸۷(۵) |        | 1441(8) | شهر               |
| 481  | YA•(Y) | *\$A( <del>*</del> ) | ADY     | 191(8) |         | روستاهای<br>اطراف |

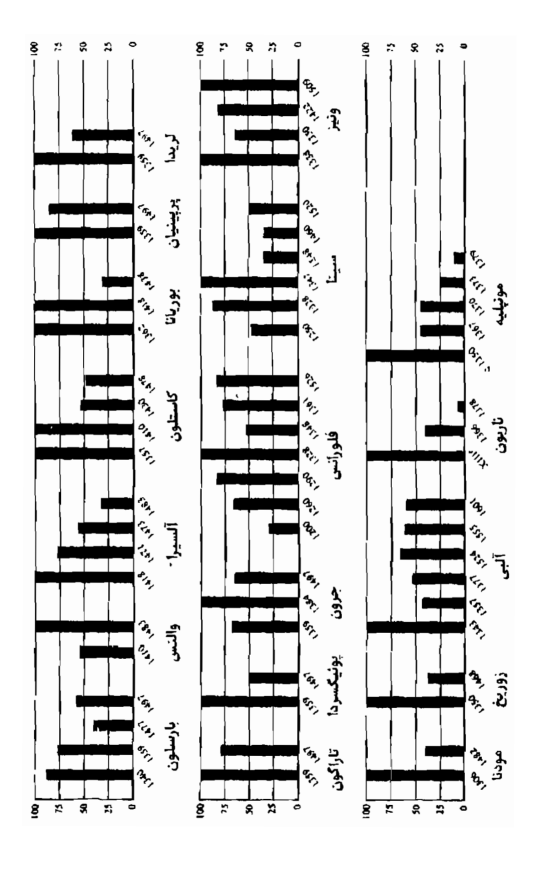
تعداد خانه های سن جیمینیانو. (عددهای داخل پرانتز تعداد تقریبی ساکنان هر خانه را نشان میدهد)

١٩.

با شیوع طاعون، از شمار جمعیت و خانه ها به گونهٔ تکان دهنده ای کاسته می شود. از سال ۱۳۳۲ تا ۱۳۵۰ میلادی، ۵۹ درصد خانه ها و ۷۰ درصد مردم سن جیمینیانو نابود می شوند و خانه ها و مردم روستاهای اطراف نیز به ترتیب ۴۵ درصد و ۵۵ درصد کاهش می یابند.

این ارقام بسیار مهماند، زیرا نه فقط از کاهش رشد جمعیت، بلکه از کشتارهای اپیدمی سال ۱۳۴۰ و قحطی ۱۳۴۷ نیز خبر می دهند. اما بیشترین کشتار از آن طاعون سیاه بود و تاریخ نگاران معتقدند که بر اثر آن ۲۳ تا ۴۰ درصد از جمعیت اروپا کاسته شد، و درصد مرگ و میر در شهرها بیشتر از روستاها بود. تنها در آغاز سدهٔ شانزدهم میلادی بود که جمعیت اروپا به سطح پیش از شیوع طاعون سیاه رسید. در سال ۱۴۱۷، سن جیمینیانو ۳۱۴ خانوار و تنها ۱۴ درصد جمعیت ۱۳۳۲ را داشت. در سال ۱۳۵۲ بود.

نمودار زیر تحول جمعیت ۱۸ شهر اروپا را نشان می دهد. در سال ۱۵۰۹ ونیز تنها شهری بود که جمعیت آغاز سدهٔ چهاردهم خود را بازیافته بود. در سال ۱۵۲۶، فقط ۸۰ تا ۸۵ درصد جمعیت سال ۱۳۲۸ خود را داشت. شهر آلبی در سال ۱۶۰۱ کمتر از ۵۵ درصد جمعیت سال ۱۳۴۳ خود را دارا بود. روستاها و مردمشان هزار هزار نابود می شدند. با عکسبر داری هوایی، آثار بسیاری از دهکدههایی که در قرون وسطا، به ویژه در انگلیس، متروک شدند یافته شده است. این عکسها، که از زاویهٔ مشخصی گرفته میشود، نقشهٔ روستاها را با کوچهها و خانههایشان به روشنی نشان می دهد. تا پیش از استفاده از این وسیله، این دهکدهها از روی زمین به چشم نمی آمد. در سال ۱۹۶۸ تعداد ۲۲۶۳ نمونه از این گونه دهکدههای متروک پیدا شد و اگر همهٔ نقاط انگلیس به این گونه عکسبرداری شود دهکدههای بسیار بیشتری یافت خواهد شد. به نظر مى رسد كه تعداد دهكده هاى متروك در آلمان بيش از انگليس باشد. از ۱۷۰ هزار دهکدهای که در سال ۱۳۰۰ میلادی ثبت شدند، ۴۰ هزار تا یعنی ۲۳ درصد آنها در طول دو سدهٔ بعد از میان رفتند. در ساردنی و سیسیل، ۵۰ درصد روستاها نابود شد.

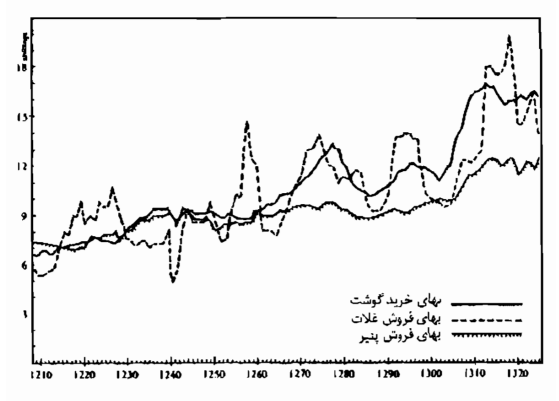


گذشته از کاهش رشد جمعیت، عوامل اقتصادی نیز در تخلیهٔ روستاها مؤثر بود. بهرهبرداری بیش از اندازه زمین را فرسوده کرد. زمینهایی که بعدها به زیر کشت رفت بارآوری بسیار کمتری داشت و تولید پایین آمد. روستاییان این مناطق را رها کردند و دهکدهها از جمعیت خالی شد. کار طاعون این بود که فرار روستاییان به نواحی مساعدتر را تشدید کند.

## بهبود زندگی برخی قشرها

طاعون موجب شد که سطح زندگی مردمی که از آن جان به در برده بودند بالا برود. کمبود بازوی کار، کشاورزان و کارگران شهری را به درخواست امتیازهای بیشتر تشویق کرد. برای یک بار هم که بود، زحمتکشان شاهد شرایطی اقتصادی بودند که با خواستهای آنان سر یاری داشت. از همان فردای بحران ۱۳۱۷–۱۳۱۵ دستمزدها افزایش یافته بود. زمینداران نمی توانستند درخواست افزایشهای بیشتری را نپذیرند زیرا کشتگر و خانوادهاش می توانستند به راحتی به ملک دیگری بروند و کارفرمای دیگری بیابند. کارگران شهری نیز سرانجام از این امکان برخوردار شدند که برای هر کس که مزد بیشتری داد کار کنند. کمبود بازوی کار به ویژه به نفع کارگران غیرمتخصص بود. فاصلهٔ دستمزد آنان با مزد دیگر کارگران کاهش یافت.

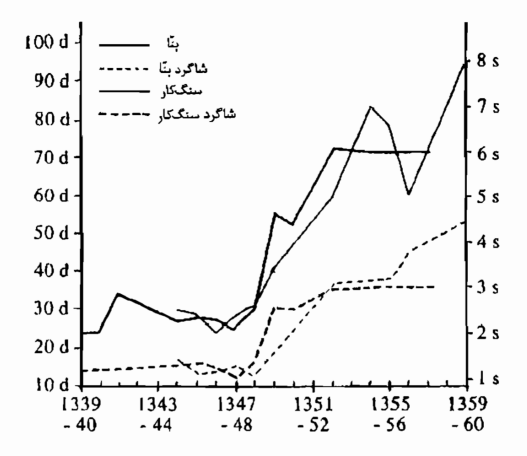
در دورهٔ طاعون سیاه، بهای گندم ناگهان بالا رفته بود. اما در طول صد و پنجاه سال پس از آن میانگین بهای غلات پایین آمد زیرا کاهش جمعیت عرضه و تقاضا را متعادل می کرد. اپیدمی سالهای ۱۳۱۵–۱۳۱۵ بهای غلات را در همان زمان پایین آورده بود. به طور مثال، در شهر کان فرانسه، بهای گندم در سال ۱۴۲۸ نصف بهای آن در سال ۱۲۷۰ بود. در عوض، بهای گوشت و شراب به این نسبت کاهش نیافت. در انگلیس، بهای گوشت کمابیش ۱۱ درصد پایین آمد اما کره که فراوردهٔ نسبتاً کمیابی بود گران شد. قیمت فراوردههای صنعتی هم پایین آمد، به استثنای آهن که برای ساختن اسلحه و توپ ارتشهایی لازم بود که تقریباً همیشه در حال جنگ بودند.



بهای گوشت، غلات و پنیر میان سالهای ۱۲۰۸ تا ۱۳۲۵ میلادی

کاهش کلی قیمتها در سدههای چهاردهم و پانزدهم مخالف گرایش به افزایشی بود که در سدههای دوازدهم و سیزدهم در تقریباً همهٔ بخشهای اقتصادی مشاهده می شد. نمودار این صفحه نوسانهای بهای فراوردههای گوشتی، گندم و پنیر را در سالهای ۱۲۰۸ تا ۱۳۲۵ در انگلیس نشان می دهد. در این نمودار بهای گوشت گاو ۲۵۰ درصد و گندم ۲۰۰ درصد افزایش نشان می دهد. افزایش ناگهانی قیمت فروش غلات در سالهای می شود. معنی سالهای قحطی، به خوبی از صعود خط نقطه چین معلوم می شود.

دو نمودار بعدی نوسانهای نسبی دستمزدهای روزانهٔ کارگران ساختمانی، و بهای گندم را در سالهای ۱۳۴۰ تا ۱۳۶۰ در پاربس نشان می دهد. منحنی بهای گندم در سال ۱۳۵۰ به اوج خود می رسد. اگر نوسان منحنی های این دو نمودار را مقایسه کنیم به وضوح در می یابیم که کارگران افزایش دستمزدی را که در هنگام گرانی شدید بهای غلات در این شهر به دست آورده بودند بعداً همچنان حفظ کردند.





دستمزدهای روزانهٔ حرفهٔ بنَایی و قیمت پنیر در پاریس میان سالهای ۱۳۴۰ تا ۱۳۶۰ میلادی

در سالهای ۱۳۴۹ تا ۱۳۵۱، مقامات کشورهای فرانسه، انگلیس و اسپانیا اساسنامههایی بسیار دقیق و قاطع وضع کردند تا به وسیلهٔ آنها همان دستمزدی را به کارگران بپذیرانند که پیش از دورهٔ طاعون دریافت می داشتند. اما این تدبیر بی اثر ماند، زیرا روستاییان آن چنان سرسخت و

بیتاب شده بودند که به فرمانهای شاه اعتنایی نمی کردند. و برای واداشتن آنان به کار باید هر آنچه درخواست می کردند پذیرفته می شد.

آن گونه که جان گاور، شاعر انگلیسی، در حدود سال ۱۳۷۵ نوشته است، اوضاع اجتماعی بسیار انفجار آمیز بوده است: «در این دنیای دون همه چیز از بد بدتر می شود: چوپان و گاودار دستمزدی بیش از آن می خواهند که زمانی پیشکاران می گرفتند. برای آن که کاری به انجام برسد، باید پنج یا شش شیلینگ به کارگر پرداخت، حال آن که نه چندان بیشتر دو شیلینگ کافی بود... آه، چه زمانهای!... تهیدستان و رعیت بهتر از اربابان خود لباس می پوشند. بسیار بهتر، جامههایی زیبا و رنگارنگ به تن می کنند. اگر برای خودستایی و فخرفروشی نبود به همان پارچههای زبر گذشته ها قناعت می کردند... آه، چه زمانه ای! فقیرانی را می بینم که بیشتر از اربابان خود غرور دارند. هر کس هر چه می خواهد می کند.»

# شورشهای دهقانی

شاید این روحیهٔ اعتراض در انگلیس نسبتاً تازگی داشت، اما در بقیهٔ اروپا از یک قرن پیش شورشهای خونینی را برانگیخته بود. در فلاندر، در نیمهٔ دوم سدهٔ سیزدهم، کارگران بافنده چندین بار سر به شورش برداشته بودند. اروپای سدهٔ چهاردهم، به ویژه در سالهای ۱۳۷۸ تا ۱۳۸۱، صحنه یک سلسله خیزشهای انقلابی بود. مهم ترین اینها شورش چومپی در فلورانس و قیام کارگران در انگلیس بود. این جنبشها از نابسامانی جامعهٔ اروپایی در پایان سدههای میانه خبر می داد. آرمانهای شبه سوسیالیستی، اروپایی در پایان سدههای میانه خبر می داد. آرمانهای شبه سوسیالیستی، فرجه این رهبران این شورشها بر زبان می آوردند، در اروپای غربی تازگی داشت. گرچه این رهبران نتوانستند بیش از چند هفته، و یا حتی چند روزی، نظریههای خود را به مرحلهٔ عمل درآورند، با این همه این افتخار به آنان می رسد که نخستین انقلابیان و پرچمدار انقلابهای آینده بو دهاند.

در سال ۱۳۸۱، بیست سال می شد که یک کشیش روستایی انگلیسی به نام جان بال از انقلاب سخن می گفت، در ولایتهای شرقی انگلیس، از

198

یورکشایر تا اسکس، از دهی به دهی میرفت و در وعظهای خود مردم را به شورش می خواند. او نیز، مانند انقلابیان امروزی، اعلامیه می نوشت و پخش می کرد. جان بال همهٔ مردمان را برابر می دانست و خواستار مصادرهٔ زمینهای کلیسا و بخش آنها میان روستاییان تهیدست بود. این نظریات موجب شد که بارها او را به زندان بیندازند. آخرین بار در روز ۱۲ آوریل ۱۳۸۱ به زندان میدستون انداخته شد و شش هفته بعد، ارتشی شورشی که به سوی لندن پیشروی می کرد او را از زندان درآورد. در شب ۱۲ ژوئن شورشیان در جایی به نام بلک هیث اردو زدند و در فردای آن شب بود که جان بال سخنان معروف خود دربارهٔ برابری انسانها را به زبان آورد. «هنگامی که حضرت آدم بیل میزد و حوا نخ میریسید، اربابها کجا بودند؟ ای مردم، تا زمانی که همه چیز اشتراکی نشده است، تا زمانی که رعیت و ارباب هست و همه برابر نشدهایم وضع انگلیس بد خواهد بود. چراکسانی که نامشان را ارباب گذاشته ایم بر ما سرند؟ همهمان از یک پدر و یک مادریم، از آدم و حوا. با چه چیز می توانند مدعی بشوند و ثابت کنند که از ما بهترند؟ جز این که ما کار میکنیم و میکاریم و آنان ثمرهاش را خرج میکنند؟ آنان محمل میپوشند و ما پارچهٔ زبر؛ آنان شراب و ادویه و نان خوب دارند، ما جو و کاه و آب. آنان در خانههای خوب و بزرگ زندگی می کنند و ما در باران و باد کشتزار، و زندگی آنان به ما و کارمان بسته است...»

از ۱۳ تا ۱۵ ژوئن ۱۳۸۱، شورشی دیگری به نام وات تایلر در پیشاپیش گروهی مردم ناراضی وارد لندن شد، زندانیان نیوگیت را آزاد کرد و خانههای چند بورژوای ثروتمند را به آتش کشید. تایلر و گروهش اسقف اعظم کانتربری را سر بریدند و گفته می شود که با سر خون چکان او توپ بازی کردند، سپس از شخص شاه، ریچارد دوم، قول برخی اصلاحات اجتماعی گرفتند. آنگاه گروه کوچکی از شورشیان از بقیه جدا شدند و به سوی صومعهٔ سنت آلبانز رفتند، تا به گفتهٔ یکی از تاریخنوبسان، «تحقق خواستهای حقانی و همواره سرکوب شدهٔ خود را به چشم ببینند، یعنی: تعیین مرزهای تازهٔ شهری، شناسایی آزادی چرا و

حق ماهیگیری، احیای دوبارهٔ حقوق قدیمی شکار، و برقراری درباره آسیاهای دستی، محدودیت آزادیهای پیشکاران به خارج از مرز شهرها، پرداخت ضمانی که مرحوم اسقف ریچارد والینگفورد به نمایندگان آنان تعهد کرده بود.» خواننده این اسقف تندخو و زورگو را، که مخترع ساعت معروفي نيز بود، به خاطر مي آورد، يعني همان كسي كه در سال ۱۳۲۶ میلادی کف محوطهٔ صومعهٔ خود را با سنگ آسیاهای دستی اهالی سنت آلبانز فرش کرد تا آن مردمان را تنبیه کرده باشد. حال، مردمان سنت آلبانز مى رفتند تا انتقام سرشكستگى پنجاه سال پيش خود را بگیرند: «مردم وارد محوطهٔ صومعه شدند، آسیاسنگها را از کف حیاط کندند و همه را شکستند. سپس، تکههای آنها را مانند گردههای نان مقدس کلیسا میان خود بخش کردند.» بدبختانه، ورق برگشت و شورش سركوب شد. در روز شنبه ۱۵ ژوئن، وات تايلر در لندن به قتل رسيد. شورشیان سنت آلبانز «... مجبور شدند به بهای سنگینی از یک قاضی بخواهند که به نمایندگی از سوی آنان با اسقف مذاکره کند، همچنین آسیبهایی را که زده بودند جبران کنند و سنگهای از جاکنده را دوباره بر سر جایشان بگذارند.» جان بال نیز دستگیر و به سنت آلبانز برده شد. در آنجا، در روز ۱۴ ژوئیه او را محاکمه و در فردای آن روز اعدام کردند. شورش کارگران پایان گرفت.

## کاهش ارزش پول

جنبشهای انقلابی دورهٔ پایانی قرون وسطا بیشتر به خاطر مالیاتهای تازهای بود که بر مردم تحمیل می شد. در انگلیس، شورش کارگران ناشی از مالیات سرانهٔ اضافی بود که وضع شد، و نیز از کاهشهای پی در پی پول که به دنبال آن آمد. در سدهٔ هشتم میلادی، شاهان کارولنژی نظام پولی تک فلزی را در اروپا رواج دادند و نقره را جانشین طلا کردند، و همین تحول توجیه کنندهٔ اهمیتی است که صنعت بهره برداری از نقره در سدههای میانه یافت. اروپای غربی به مدت پنج قرن با این نظام پولی کار و ندگی کرده بود تا این که در میانهٔ سدهٔ سیزدهم سکهٔ طلا دوباره باب

شد، و برای نخستین بار پس از دوران امپراتوری رم، نظام پولی اروپا دوباره دو فلزی شد. در سال ۱۲۵۲ در جنووا و فلورانس و در ۱۲۶۶ در فرانسه سکهٔ طلا به گردش افتاد.

سن لویی، شاه فرانسه، که در سال ۱۲۵۴ میلادی پس از شش سال سفر به خاور نزدیک به کشورش باز میگشت، برای تقریت نظام پولی تصمیم گرفت سکهٔ طلا ضرب کند. قصد او این بود که با این کار فرصتی برای یک جهش اقتصادی دیرپا فراهم آورد. از سکههای طلا و نقرهای که به گردش درآمد به دقت حمایت می شد. تنها شاه حق ضرب این دو سکه را داشت و در سرتاسر قلمرو او فقط همین دو سکه قانونی بودند. اربابان محلی مجبور شدند به همین قناعت کنند که سکههایی را که به طور سنتی ضرب می کردند فقط در املاک خود به کار ببرند. اما سکههای طلا و نقرهٔ ضرب می کردند فقط در املاک خود به کار ببرند. اما سکههای طلا و نقرهٔ رونق افتاد؛ در پایان سدهٔ سیزدهم، ارزش تورنوا (سکهٔ نقره) دچار یک سلسله تغییرات رسمی شد و بهای آن پایین آمد. در سدههای میانه، ارزش پول را به طریق دوفاکتو پایین می آوردند، بدین ترتیب که یا از وزن آن می کاستند یا آلیاژی به کار می بردند که نقرهٔ کم تری داشت.

فرانسه، که در نیمهٔ سدهٔ سیزدهم پا به دورهٔ رشد خود میگذاشت، بر آن بود که نفوذ خود را بر امور سیاسی اروپا بگستراند و در سرزمینهایی که تا همان زمان هم زیر نفوذ آن بودند نقش میاندار را بازی کند. برای دورهٔ کوتاهی، فرانسه در این کار موفقیت داشت و توانست خود را مدافع مسیحیت قلمداد کند. با این همه، از آنجا که دستگاه حکومت برای چنین نقش مهمی آمادگی کافی نداشت، لازم شد که خیل عظیمی از دیوانسالاران و صاحب منصبان تربیت شوند، و سپس قدرت اداری در پاریس تمرکز یابد. از این گذشته، برای خودنمایی در صحنهٔ بینالمللی به ارتش نیرومندی نیز نیاز بود، ارتشی که فرانسه هیچگاه شبیه آن را در زمان صلح به خود ندیده بود و بودجهاش بر توازن اقتصادی کشور بسیار سنگینی می کرد.

نخستین کاهش ارزش پول فرانسه در زمان شاهی فیلیپ لوبل

(۱۲۱۴-۱۲۱۸) رخ داد که دستکاری هایش در نظام پولی خیلی زود معروف شد. تدبیرهایی که در سالهای ۱۲۹۴ و ۱۲۹۵ در زمینهٔ مالی اتخاذ شد چندان جلب توجه نکرد. اما در سال ۱۳۰۶ اعلام تصمیم شاه به کاهش ۳۹ درصد از ارزش پول کشور، بیدرنگ بر اقتصاد اثر گذاشت و قیمتها را بسیار بالا برد. رباخواران مدعی شدند که بازیر داختشان به نرخ پیش از کاهش ارزش باشد. مستأجران، که مجبور به پرداخت اجارهبهای بیشتری بودند، دست به کار آسیب زدن به خانه هایی شدند که در آنها می نشستند. صاحبخانهها از مأموران شاه کمک خواستند و مردم با مأموران درگیر شدند. در ژانویهٔ ۱۳۰۷ وضع به وخامت گرایید، تودههای ناراضی خود را سازماندهی کردند و به جای آن که خشم خود را متوجه مأموران شاه كنند كه مسؤول مشكلات آنان نبودند، علية «سكه سالار» شورش کر دند که معتقد بو دند کاهش ارزش یول به ایتکار او بو ده است. دو خانهای که او در پاریس و حومهٔ آن داشت غارت شد؛ خور دنی هایشان را بردند و اثاثه شان را به خیابان ریختند کلیسایی که فیلیپ لوبل در آن پناه گرفته بود به محاصرهٔ شورشیان درآمد. پس از یک سلسله گفتگوهای بيهوده، شاه از سربازان خواست كه شورشيان را بيراكنند، و از آنجا كه دوست نداشت از تصمیماتش آشکارا انتقاد شود افراد سرشناسی از بیست و هشت پیشهٔ مختلف را دستگیر کرد و به دار آویخت. هنگامی که در سال ۱۳۱۳ فیلیپ لوبل دوباره از ارزش پول کشور کاست، شعری دربارهٔ او بر سر زبانها افتاد که مضمون آن چنین است: «نیرنگ شاه را بین. اول شصتمان را بیست کرد، بعد بیستمان را جهار، و بعد سیمان را ده... طلا و نقره از دست رفت و کو که دیگر رنگشان را بینیم... بول نگو، کاه بكو... گندم مال شاه شده است و كاه مال ما.»

کارلو چیپولا، یکی از تاریخنویسان متخصص قرون وسطا، کاهشهای ارزش پول در سدههای میانه را ناشی از عوامل زیر میداند:

الف: افزایش تقاضای نقدینه، که خود ناشی از افزایش جمعیت، ئبات درآمدها و رواج اقتصاد پولی است.

ب: افزایش هزینه های دولتها و نبود موازنه در بودجه هایشان.

پ: گرایش گروههای اجتماعی به بهرهبرداری از تورم. ت: نبود موازنه در برداختها.

ث: ادارهٔ نادرست کارگاههای سکهزنی،

ج: فرسایش سکههای در گردش، که رسم «ساییدن» بر آن دامن میزد.

چ: نوسان ارزش مبادلهٔ نقره و طلا.

در کشورهای صنعتی، کاهش ارزش پول اغلب از عدم تعادل در موازنهٔ پرداختها ناشی می شود. دربارهٔ کسری موازنهٔ کشور فرانسه در زمان فیلیپ لوبل، هیچ مدرک نوشته ای در دست نیست، اما چنین چیزی محتمل است. در مقابل، دلیل این که لیرهٔ انگلیسی در سده های چهاردهم و پانزدهم کاهش اندکی یافت این بود که بازرگانی انگلیس به خاطر صدور گستردهٔ پشم و پارچه افزایش موازنه داشت.

نوسانهای ارزش مبادلهٔ طلا و نقره عاملی بودکه تاریخ مناسبات مالی اروپا و جهان اسلام را به مدت پنج قرن، از سال ۱۰۰۰ تا ۱۵۰۰ میلادی، زهرآگین کرد. در این دوره، این گرایش وجود داشت که طلا و نقره جای یکدیگر را بگیرند، بدین معنی که از منطقهای که ارزش سکهاش کاهش می یافت به منطقهٔ دیگری با سکهٔ گرانتر حرکت کنند و جا به جا شوند. هنگامی که نسبت ارزش طلا به نقره در جهان اسلام ۱۴ به ۱ و در اروپا ۱۲ یا حتی ۱۰ به ۱ بود، طلا به سوی مشرق می رفت و نقره راهی غرب می شد. بدین گونه، به اصطلاح اقتصاددانان، در مشرق قحطی طلا و در مغرب قحطی نقرهٔ پیش می آمد. صرافان و سرمایه داران با بهرهبرداری ماهرانه از نوسانهای پولی دو طرف ثروتهای کلان می اندوختند. اما در سدهٔ سیزدهم، جریان وارونه شد. جهان اسلام به استفاده از سکهٔ نقره پرداخت و اروپاییان ضرب سکهٔ طلا را آغاز کردند. از این رو، نقره به مشرق برگشت و طلا روانهٔ غرب شد. در آغاز سدهٔ چهاردهم نشانههای افزایش خارق العاده ای در ارزش طلا آشکار شد که نخست در جنوب اروپا بود: سکهٔ «دوکات» ونیزی چنان برطرفدار شد و تقاضای طلا آن چنان بالا رفت که رابطه طلا به نقره از ۱۳ در سال ۱۲۹۷ به ۱۹ در سال

۱۳۰۸ رسید. در فرانسه، در دورهٔ زمامداری فیلیپ لوبل، ضرب چندین نوع سكة طلا باعث شدكه اين رابطه از ۱۴ در سال ۱۲۹۹ به ۱۶ در سال ۱۳۰۹ و به بیش از ۱۹ در سال ۱۳۱۱ برسد... در آلمان، رابطهٔ طلا به نقره در سال ۱۳۳۹ میلادی به ۲۱/۶ به ۱ رسید. در همهٔ کشورهای اروپا، دولتها آماده بودند فلز لازم برای ضرب سکهٔ طلا را فراهم کنند تا افزایش ارزش آن در برابر نقره ثابت بماند. این کار به ضرر نقره تمام میشد. سنگینی بار حفظ ارزش طلا به دوش مردم می افتاد که مزدهایشان را به نقره دریافت می کردند، در حالی که فقط شهریاران و بازرگانان از آن سود می بردند. کمبود نقره بحران پولی وخیمی را پدید آورد که جووانی ویلانی، کارشناس آمار، آن را چنین توصیف می کند: «در همان سال ۱۳۴۵، در شهر فلورانس قحطی نقره پیش آمد و هیچ سکهٔ نقرهای بجز سکهٔ کوچک چهار دنیه پیدا نمی شد، زیرا سکه های نقره را گرد مي آوردند و ذوب مي كردند و به آن سبوى درياها مي بردند... اين امر ماية ناخشنودی شدید پارچهفروشان و دیگر بازرگانانی میشد که مى ترسيدند ارزش فلورن [طلا] بيش از اندازه در برابر نقره سقوط كند. از این رو، صدور نقره به بیرون از شهر و قلمرو فلورانس ممنوع شد.» در این گزارش ویلانی از فاجعهٔ دیگری سخن رفته است که در همان سال به سر فلورانس آمد و آن ورشکستگی شرکت باردی بود که دو سال پس از ورشکستگی بانک پروتزی رخ میداد. در نتیجه، در گرماگرم بحران شدید مالی و در شهر فلورانس که مرکز بازرگانی آن زمان اروپا بود، شرکتها یکی پس از دیگری ورشکست شدند. ویلانی، که با غرور بسیار از پیشرفتهای اقتصادی این شهر سخن می گوید، از وسعت فاجعه اظهار تأسف مى كند.

فلورانس هیچگاه دیگر آن قدرت مالی را که در سدهٔ سیزدهم و آغاز سدهٔ چهاردهم داشت بازنیافت. به عنوان نمونه کافی است توجه کنیم که سرمایهٔ بانک مدیچی، تنها بانک نسبتاً مهم فلورانس در سدهٔ پانزدهم، کمتر از سرمایهٔ بانک پروتزی در یک قرن پیشتر بود و تعداد کارکنان آن نیز کمتر بودند.



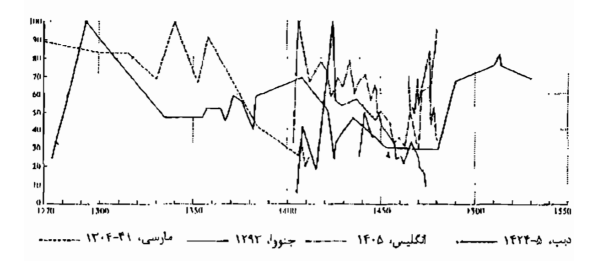
پرسنل و سرمایهٔ بانکهای فلورانسی در قرنهای ۱۴ و ۱۵ میلادی

لورنتزو مدیچی نتوانست تواناییهایی راکه از او در زمینهٔ فکری و هنری شخصیتی معروف ساخته است، در زمینهٔ مالی نیز به کار ببرد. در سال ۱۴۶۹، هنگامی که مدیریت بانک مدیچی را به دست گرفت افول

این مؤسسه آغاز شده بود. گزارشگران آن زمان به درستی او را متهم کردند که برای نجات بانک از ورشکستگی کامل از اموال عمومی استفاده کرده و «دست به پرداختهایی زده بود که هیچ قانونی آن را مجاز نمی دانست و به ضرر شهر تمام می شد.» در واقع، لورنتزو مدیچی برای بهبود وضعیت مالی خودگهگاه شیوههایی مشکوک به کار می برد و شاید توجیهش این بود که در یک دورهٔ بی ثباتی عظیم مالی بر شهر فلورانس حکومت میکرد. در سالهای ۶۵-۱۴۶۴ بحرانهای بانکی تازهای فلورانس را لرزاند و رکود اقتصادی در سالهای بعد همچنان وخیمتر شد. دو اقتصاددان معاصر این پرسش را مطرح کردهاند که شاید رکود اقتصادی پایان سده های میانه در دورهٔ رنسانس نیز ادامه یافته باشد: «بیلان اقتصادی پایان سدهٔ پانزدهم، در مقایسه با آغاز سدهٔ چهاردهم، چه نشان می دهد: «ثبات، پیشرفت یا رکود؟ در کل، حجم تولید و مصرف افزایش یافته است یا کاهش؟... آیا شاخص رشد سدهٔ پانزدهم تا آن حد بالا بود که با موفقیتهای پیشین برابری کند؟» از نمودار زیر، که با تحلیل بازرگانی بینالمللی براساس آمارهای موجود تهیه شده است، چنین برمی آید که در هر چهار منطقهٔ مورد بررسی، فعالیتهای اقتصادی در سالهای ۱۴۲۰ تا ۱۴۶۵ با رکود همراه بوده است. (این آمارها در شهرهای مارسی، جنووا، دیب و کشور انگلیس وجود داشته و به دورهٔ میان ۱۲۷۰ تا ۱۵۵۰ میلادی مربوط می شود). در جنووا، حجم مبادلات بازرگانی در سال ۱۲۹۳ میلادی به بالاترین حد خود رسیده بود. در دههٔ دوم سدهٔ شانزدهم نیز این حجم به حداکثر خود رسید اما از رقم سال ۱۲۹۳ بسیار پایین تر بود.

#### حنگ صد ساله

دورهٔ کهولت اروپای قرون وسطا با کاهش پویایی و یک سلسله بلاهای گوناگون همراه بود: تفرقه های مذهبی، شورشهای توده ای، جادو جنبل و شکنجه، قحطی و مرگامرگی، کاهش زمینهای قابل کشت، کاهش بازده زمین، کاهش آهنگ رشد جمعیت، رکود اقتصادی، کاهش ارزش پول،



نمودار تجارت بین المللی: مارسی، جنووا، دیپ و انگلیس

ورشکستگی و از همه بالاتر جنگ. در سرتاسر این دوره، بیشتر کشورهای اروپا دستخوش جنگ بودند: اسپانیا، ایتالیا، آلمان، اسکاندیناوی و انگلیس، اما در هیچ کجا بدتر از فرانسه نبود که جنگ به شکل مزمن به مدت صد سال ادامه یافت. برای یک کودک فرانسوی سدهٔ پانزدهم، تنها کسی که در زندگی جنگی ندیده بود پدر پدر بزرگش بود. بنابر گزارش یک وقایعنگار قرون وسطایی، جنگ حتی بر زندگی جانوران نیز اثر گذاشته بود: همین که ضدای هشدار دیدهبان از بالای برج شهر بلند می شد و از نزدیک شدن گروههای مسلح خبر می داد، اسبها، خوکها و گاوها و گوسفندان به دو خود را به پناهگاهی در داخل باروی شهر می رساندند. هنگامی که جنگافزار تازه و سرنوشت ساز اروپاییان، شهر می رساندند. هنگامی که جنگافزار تازه و سرنوشت ساز اروپاییان، یعنی توپ، برای نخستین بار در سدهٔ چهاردهم پدیدار شد، اسبها هم مانند آدمیان از صدای آن وحشت کر دند.

توپ در سه دههٔ نخست سدهٔ جهاردهم، در همان هنگامی که انحطاط قرون وسطا شتاب میگرفت، وارد کارزار شد. یک سند فلورانسی مربوط به روز ۱۱ فوریهٔ ۱۳۲۶، به خرید «گلولههای آتش و توپهای فلزی» برای دفاع از جمهوری اشاره میکند. در سال بعد، در انگلیس، تصویر یک توپ بسیار ساده در دستنوشتهای از والتر میلیمت دیده می شود. در سال بیرون ۱۳۳۸، در شهر روآن، به یک «دیگ فلزی که از آن گلوله آتش بیرون

می جهد» اشاره شده است. در همین سال، یک کشتی جنووایی که چند کشتی فرانسوی همراهی اش می کردند و جنگ افزار آتشین داشت، در نزدیکی ساوت همپتون دیده شد. از این تاریخ به بعد، در متون قرون وسطایی اغلب به توپ اشاره می شود و در سال ۱۳۵۰ پترارک نوشت: «این ماشین ها که با آوایی وحشت آور گلوله های آهنین می بارند و اخگر می پراکنند تا انلکی پیش نادر بودند و شگفتی و ستایش مردمان را برمی انگیختند. اما اکنون مانند هر جنگ افزاری عادی و متداول شده اند زیرا هوش بشر زیان آور ترین چیزها را بسیار زود فرا می گیرد.» باروت، که در سدهٔ نهم یا دهم میلادی توسط چینیان اختراع شد، در همان زمان راجر بیکن نیز در اروپا شناخته شده بود و شخصی به نام مارکوس گرکوس در پایان سدهٔ سیزدهم میلادی فرمول آن را ارائه کرد. اما توپ در اروپا اختراع شد و بعدها به مشرق رفت. در متون چینی، نخستین اشاره به اروپا اختراع شد و بعدها به مشرق رفت. در متون چینی، نخستین اشاره به توپ به سالهای ۱۳۵۶، ۱۳۵۷ و ۱۳۷۷ مربوط می شود.

# بيلان تكنولوژي

یکی از بدبختی های بزرگ تاریخ بشربت این است که یک جامعهٔ رو به پیری، برای برخورداری از راحت و آرامش، از تکنولوژی (البته، متأسفانه، به استثنای تکنولوژی جنگی) رویگردان شود.

دلایلی که جامعهای را بر آن می دارد که تحولات تکنولوژیک را بپذیرد، و سپس اختراع و نو آوری را طرد کند، به ندرت مورد بررسی قرار گرفته است. این امر را باید ناشی از نارسایی آموزش تاریخ تکنولوژی در سطح دانشگاهی دانست. یکی از معدود کسانی که کوشیدهاند شرایط اجتماعی مشوق نو آوری فنی و پذیرش آن را کشف کنند ر. ا. بو چانان است که این بررسی را دربارهٔ انقلاب صنعتی سدهٔ هجدهم به عمل آورد، و نکته بسیار جالب اینکه شرایط اجتماعی پدید آورندهٔ انقلاب سدهٔ هجدهم دقیقاً همانهایی بود که مقدمهٔ انقلاب صنعتی سدههای میانه شد. همان گونه که بو چانان در کتاب باستانشناسی صنعت در انگلیس آورده است، «برای آنکه یک اختراع به موفقیت بازرگانی برسد سه شرط لازم

است و هر سه شرط، به طور عمده یا جزئی، تابع محیط اجتماعی است. شرط اول این است که در جامعه گروههایی وجود داشته باشند که اختراع و نو آوری را جدی بگیرند و از آن استقبال کنند. در دورهٔ رو به رشد قرون وسطا سه گروه از این دست وجود داشت:

۱ - کارگزاران و اجاره داران املاک فئو دالی، یعنی مثلاً آن گروهی
 که در انگلیس ۵۶۳۴ آسیابی را ساخته بودند که آمارشان در
 گاهنامهٔ Domesday Book آمده است.

۲ ـ راهبانسیسترسی که کارخانه ها و مزرعه های نمونه می ساختند. ۳ ـ بورژواهایی که، از جمله، در صنایع بافندگی سرمایه گذاری کردند.

در دورهٔ انحطاطی قرون وسطا، روحیهٔ نوآوری این سه گروه هر چه کمتر شد: مالکان، که اغلب غایب بودند و اجاره بهای دریافتی شان هر چه کمتر می شد، چندان مایه ای برای سرمایه گذاری نداشتند. سلک سیسترسی در سدهٔ چهاردهم رو به افول رفت. بورژواها هم، مانند همهٔ گروههای انسانی دیگر، پس از رسیدن به موقعیت اجتماعی معینی پویایی خود را از دست دادند.

شرط دوم اقبال نو آوری تکنولوژیک این است که پاسخگوی نیازهای اجتماعی باشد، «فوریت این نیازها باید به گونهای حس شود که تصمیم به هزینه کردن برای بر آوردن آنها را در پی بیاورد. شکی نیست که فشار جمعیت رو به رشد نیاز به ایجاد بازاری گسترده تر را به وجود می آورد... یا اینکه، کمبود بازوی کار در برخی از رشتههای مشخص صنعت می تواند انگیزهٔ استفاده از ماشین به جای کارگر باشد... همچنین، چاره ناپذیری برخی مشکلات فنی، مثل کمبود چوب، می تواند جستجوی راه حلهای نوین را ایجاب کند.»

به همان گونه که رابطهٔ تنگاتنگ رشد سریع جمعیت تا سال ۱۳۰۰ میلادی و گسترش داد و ستد بازرگانی در اروپا را به وضوح دیدیم، اثر عکس این رابطه را نیز می توانیم در مورد راهبان سیسترسی ببینیم که مجبور شدند بخشهایی از فعالیت خود را ماشینی کنند، زیرا تا اندازهای

دچار کمبود بازوی کار شده بودند چون کارگرانشان نیز باید مانند راهبان ساعتهای درازی را به نیایش میپرداختند. «شرط سوم، وجود ذخائر اجتماعی است که به اندازهٔ دو شرط پیشین برای اقبال اختراعات ضرورت دارد. چه بسیار اختراعاتی که به دلیل نبود سرمایهٔ لازم و مواد یا افراد مناسب، هیچگاه به مرحلهٔ عمل در نیامدهاند... برای پدید آمدن چنین سرمایهای لازم است که ارزش افزوده وجود داشته باشد و یک «بازار پول» سازمان بیابد که بتواند سرمایههای آماده را به سوی مخترع هدایت کند. خلاصه این که، یک نظام اقتصادی کارساز و مناسب لازم است.»

اروپای سده های میانه از افزوده تولید قابل ملاحظه ای برخوردار بود، افزوده ای که بدون آن ریچارد والینگفورد هیچگاه موفق نمی شد دو ساعت نجومی و همچنین ساعت معروف خود را بسازد، و بدون آن جووانی دی دوندی نمی توانست شانزده سال از عمرش را وقف تکمیل ساعت خود کند؛ همچنان که گردانندگان صومعهٔ گلاستون بری نیز نمی توانستند در ساخت آسیاب تازه ای سرمایه گذاری کنند. در دوره ای که جامعهٔ قرون وسطایی رو به پیری و انحطاط می رفت، کاهش سرمایه های لازم برای نوآوری موجب کندی پیشرفت تکنولوژی شد. خرابیها و نابسامانی اقتصادی ناشی از جنگهایی که زمان درازی اروپا را در نوردید باعث کاهش شدید آن چیزی شد که امروزه «درآمد ناخالص در نوردید باعث کاهش شدید آن چیزی شد که امروزه «درآمد ناخالص ملی» می نامیم. سرمایه های موجود پیش از هر چیز در رشته های جنگی

در پایان سدههای میانه، تکنولوژی نظامی همچنان در تکامل بود. رسالههای فنی که در این دوره انتشار یافته است به خوبی نشان می دهد که شرایط لازم برای نوآوری های فنی، به عنوان شرایط برآورد نیازهای اجتماعی، در جامعهای که همواره در جنگ بوده وجود داشته است و نیازهای جنگی را برمی آورده است.

گی دو ریجوانو، پزشک فیلیپ ششم و صاحب رسالهای دربارهٔ فن جنگ، به این شاه که قصد به راهٔ انداختن یک جنگ صلیبی داشت ساختن

ماشینهای جنگی شگفت آوری را توصیه میکرد که از آن جمله بود: پل متحرکی که روی شناورهایی سوار میشد، و ارابههای تعرضی (البته بدون توپ) که با کمک پرههای بادبانی «و بدون نیاز به نیروی محرک انسان یا چاریا» در میدان نبرد جا به جا می شد. این طرحها هیچگاه به اجرا درنیامد اما تخیل مهندسان نسلهای بعدی مانند یاکوبو ماریانو معروف به «ایل تاکولا» را برانگیخت که او نیز ارابه هایی طراحی کند که با نیروی باد جا به جا می شدند. ماریانو همچنین در طرحی شیوهٔ مینگذاری و انهدام دژها به وسیلهٔ باروت را نشان داده است.

یکی دیگر از مهندسان این نسل، به نام والتوریو، ماشینی به شکل اژدها طراحی کرد که مانند توپ از دهانش آتش می بارید و دشمن را می کشت. از او همچنین طرحهایی از کشتی هایی بی پارو باقی مانده است که باید با پروانه حرکت می کردهاند، و همچنین پلهای معلقی که «بی پایه و بی حایل» روی سکوهای شناور سوارند، یا برجهای تعرضی که پایههای متحركي مانند جر ثقيل دارند، يا ارابههاي عملياتي كه به برجك و سيستم فرمان مکانیکی مجهز بودند، و نیز ارابهٔ زرهیوشی که گاو آن را می کشید.

کنراد کیزر، که در سال ۱۳۶۶ میلادی در جنوب آلمان به دنیا آمد نیز رسالهای دربارهٔ قنون نظامی نوشت که به مدت یک قرن کتاب مرجع بود. در این کتاب کیزر از پلهای شناور، پلهایی با اجزاء «پیش ساخته»، برجهای تعرضی و ارابههای مجهز به توب سخن گفته است. در همین رسالهٔ اوست که نخستین تصویر از یک سلاح آتشین قابل حمل، یعنی توپ کوچک معروف به زنبورک، آمده است.

در کتاب ناشناس جنگ هوسی که اندکی بعد و در حدود سال ۱۴۳۰ نگاشته شده است، نخستین تصویر توپی دیده می شود که روی چرخ سوار است، و همچنین: توپهایی با بایهٔ نشانه گیری، توپی که روی کشتی سوار شده است، طرح دستگاهی برای سوراخ کردن لولههای چوبی و پاککردن لولهٔ توب. در این کتاب طرحی هم از یک شناگر با لباس ویژهٔ زبر آب دیده می شود. این نخستین طرح در این زمینه نبود، چه کیزر طرح دو مرد قورباغهای را کشیده بود که در زیر آب با هم می جنگیدند، اما

اهمیت آن در پیشرفتی بود که از زمان کیزر به دست آمده بود. طرح کتاب «ناشناس» یک دستگاه به راستی شگرف و مدرن را نشان می دهد که از یک روپوش نفوذناپذیر، کفشهایی با پاشنه های سربی و یک کلاه خود تشکیل شده است. جزئیات فنی کلاه نیز در کنار طرح آمده است. طرحی که لئوناردو داوینچی دربارهٔ این وسیله دارد به این دقت نیست.

در سال ۱۴۵۳، توپخانه جنگافزار نیرومندی شده بود که می توانست نتیجه یک محاصره یا یک نبرد را تعیین کند. در خاور نزدیک، ترکها که از چند قرن پیش به امپراتوری بیزانس هجوم می بردند و موفق نمی شدند باروی دفاعی شهر قسطنطنیه را بشکنند، سرانجام به توپخانه دست یافتند و توانستند به شهر رخنه کنند. سقوط قسطنطنیه در سال ۱۴۵۳ نقطهٔ پایانی بر امپراتوری روم شرقی بود که یازده قرن دوام آورده بود. در غرب، ارتش فرانسه با برخورداری از توپخانهای که در اروپا نظیر نداشت ارتش انگلیس را شکست داد، حال آنکه در سدهٔ پیشین از ارتش مجهز انگلیس رکه بدون شک برای نخستین بار از توپ استفاده کرده بود) شکست خورد. شهرهای مستحکم انگلیسی یکی پس از دیگری تسلیم شدند و خورد. شهرهای مستحکم انگلیسی یکی پس از دیگری تسلیم شدند و ارتش این کشور نیز سرانجام در سالهای ۱۲۵۰ و ۱۲۵۳ در فورمینیی و کاستیون به وسیلهٔ توپهای فرانسوی نابود شد. جنگ صدساله پایان رسید.

در زمینهٔ جنگافزار، فرانسه در آن تاریخ به پیشرفتهای قابل ملاحظهای دست یافته بود که در دیگر زمینههای تکنولوژی همتا نداشت. در واقع، از آخرین ثلث سدهٔ سیزدهم به بعد، فرانسه با یک دورهٔ طولانی رکود تکنولوژیک سروکار داشت. در این دورهٔ بی تحرکی فرانسه، دیگر کشورهای اروپا از برتری فنی که فرانسه در سدههای دوازدهم و سیزدهم و به ویژه در زمینهٔ ساختمانی به دست آورده بود، بهرهمند شدند.

پدیدهٔ انتقال دانش فنی از یک کشور پیشرفته به کشورهایی که پیشرفت کم تری داشته اند، برای درک تاریخ تمدنها اهمیت اساسی دارد. کشور پیشرفته تر از ترقی باز می ایستد و آن بخش از کشورهای جهان که با

آن در رابطه اند پیش می آیند و به آن می رسند و حتی در برخی صنایع از آن جلو می افتند. در مدت زمانی که می تواند نیم قرن یا دست بالا یک قرن طول بکشد، نوعی سکون و رکود تکنولوژیک برقرار می شود. در سده های میانه، این سکون به مدت ۱۵۰ سال از آخرین ثلث سدهٔ سیزدهم تا نخستین ثلث سدهٔ پانزدهم طول کشید و تنها برخی استثناها در آن پدید آمد که تأثیر قطعی و آنی نداشت. این پیشرفتهای استثنایی عبارت بودند از ساخت آونگ مکانیکی، ذوب فلزات، محور متحرک برای ارابه، پمپ آبکش. برخی از بخشهای بنیادی فعالیت اقتصادی، مانند کشاورزی و منابع انرژی و صنایع بافندگی باید منتظر انقلاب صنعتی سده هجدهم می ماندند تا از سطح پیشرفتی که در سدهٔ سیزدهم به آن رسیده بودند فراتر بروند. و در زمینهٔ قنون ساختمانی، تنها در سدهٔ نوزدهم بود بودند فراتر بروند. و در زمینهٔ قنون ساختمانی، تنها در سدهٔ نوزدهم بود قرون وسطایی راه را برای جهش رنسانس هموار کرد: اول، مجموعهٔ قرون وسطایی راه را برای جهش رنسانس هموار کرد: اول، مجموعهٔ اکتشافات مربوط به دربانوردی، و دیگری چاپ که وسیله ای بی همتا و اکتشافات مربوط به دربانوردی، و دیگری چاپ که وسیله ای بی همتا و بی سابقه برای گسترش فرهنگ در غرب بود.

# سخنى كوتاه دربارهٔ چرخههاى تمدن

جالب ترین سند دربارهٔ نبوغ قرون وسطایی طرحی است که برای اصلاحات اقتصادی امپراتوری بیزانس تهیه شده بود. در این طرح، که متعلق به سال ۱۴۴۴ میلادی است، توصیه می شود که برخی از شگرف ترین نوآوری های غرب بیدرنگ به کار گرفته شود. این طرح، که به راستی به مثابهٔ سرودی در ستایش از تکنولوژی است، خطاب به کنستانتین پالئولوگ نوشته شده بود که پنج سال بعد آخرین امپراتور بیزانس شد. تهیه کنندهٔ آن، یک دانشمند نوافلاطونی به نام ژان بساریون بود که در سال ۱۴۳۹ برای شرکت در مجمع سران کلیسا به فلورانس رفت و از کارایی غربیها حیرت کرد. (مجمع فلورانس برای وحدت کلیساهای شرق و غرب تشکیل شده بود.)

در طرح بساریون بسیاری از نو آوریهای فنی که در فصلهای پیشین این کتاب برشمردیم آورده شده است. از جمله، تهیه کنندهٔ طرح بر اهمیت نیروی آبی تکیه می کند که موجب صرفه جویی در کار انسانی می شود و از گفته هایش در این زمینه برمی آید که در آن زمان، استفاده از نیروی آب برای بریدن چوب به شیوهٔ خود کار بسیار متداول بوده است. سپس، با لحنی ستایش آمیز از چگونگی استفاده از نیروی آب برای به کار انداختن دمه های چرمی سخن می گوید که «بدون آنکه به آنها دست زده شود پر و خالی می شوند... و کار آنها ذوب کردن فلزات و جدا کردنشان از خاکی است که آنها را در خود دارد و به کاری نمی آید.» گرمایی که در کوره های بلند به وسیلهٔ دمه های هیدرولیک ایجاد می شود ذوب فلز را ممکن بلند به وسیلهٔ دمه های هیدرولیک ایجاد می شود ذوب فلز را ممکن می سازد. بساریون نیز، مانند بارتلمی انگلیسی در سدهٔ سیزدهم، اهمیت آهن و کاربرد آن برای بشر را می شناخت.

طرح اصلاحات بساریون هیچگاه به مرحلهٔ اجرا در نیامد. حتی

می توان گفت که از آخاز محکوم به شکست بود زیرا کلیسای ارتدوکس بونانی همیشه با پذیرش ایده های تازه و کنار آمدن با تکنولوژی مخالفت داشت. حال آن که، نوپذیری کلیسای رمی در سده های میانه پیشرفت تکنولوژی را تشویق کرد. در کلیساهای «غربی» از نوآوری های فنی استفاده می شد، همان گونه که کلیسای بزرگ شارتر مکانیسمی داشت که به وسیلهٔ آن فرشته ای مسیر خورشید در آسمان را نشان می داد. و برخلاف کلیسای یونانی، کلیسای رمی هیچ اشکالی در این نمی دید که ساعت را در ساختمان های مذهبی جا بدهد. در فصل مربوط به ویلار دو شونکور نیز گفتیم که در لوحه های لابیرنتی که در کف برخی از کلیساها گشیده می شد نام مهندسان معمار می آمد و نه نام قدیسین.

شاید از این هم شگرف تر، امکانی باشد که برخی از پیشه وران برای تبلیغ کار خود داشتند، مانند استادان سازندهٔ ویترای کلیساها که اجازه داشتند نام خود را در جایی در پایین طرح، یعنی همان جایی که به دید مشتریان احتمالی نزدیک تر بود، بنویسند. مقامات کلیسایی همچنین اجازه می دادند که از کلیسا به عنوان محل گردهمایی انجمنهای شهر یا اعضای اتحادیه های حرفه ای و امثال آنها استفاده شود.

از بررسی متون و مدارک مربوط به این دوره این شک برانگیخته می شود که شاید گرایش عمومی به مقایسهٔ قرون وسطا با دورهٔ رنسانس، به عنوان عصر الهیات در برابر عصر خردگرایی، همیشه درست نبوده است. شاید درست این باشد که حد وسط را بگیریم. در اغلب موارد، قرون وسطا کم تر از آنی که ما می پنداریم مذهبی بوده است و از سوی دیگر، بسیاری از خردگرایان ایمان مسیحی ژرفی داشته اند. به طور کلی می توان چنین گفت که سده های میانه اغلب خوب شناخته نشده است و دستاوردهای آن را دستکم گرفته ایم.

واقعیت این است که دورهٔ سدههای میانه هنوز نتوانسته است از زیر حملههای شدید رنسانس به فرنهای پیش از گسترش اومانیسم سربلند کند. رنسانس، که دلبستگی پرشوری به ادبیات و شعر دوران کلاسیک داشت، سرسختانه معتقد بود که قرون وسطا (یا آن گونه که بعدها نامیده

شد: «تاریکی قرون وسطا») نویسندگان کلاسیک را نمی شناخته یا آنان را طرد میکرده است، حال آنکه در قرون وسطا علاقهٔ پرشوری نه فقط به ادبیات کلاسیک که به آثار فلسفی و علمی و فنی یونان و روم نشان داده می شد.

رنسانس جامعهٔ قرون وسطایی را جامعهای کلیسایی و ایستا می دانست، جنبش «اصلاحات» [پروتستان] آن را جامعهای فاسد و تحت سلطهٔ سلسله مراتب کلیسایی می خواند و در عصر روشنگری عقیده بر این بود که قرون وسطا دروهٔ بی منطقی و خرافات بوده است. هنوز بسیاری از امروزبان نیز چنین می اندیشند.

با رواج رمانتیسم در سدهٔ نوزدهم کوششهایی برای بیرون کشیدن قرون وسطا از تاریکی صورت گرفت، اما این عملیات «نجات» به برخی تفسیرهای نادرست از واقعیتهای اجتماعی انجامید. کاتولیکهای لیبرال رفته رفته به این برداشت رسیدند که جامعهٔ قرون وسطایی یک جامعهٔ مسیحی ایدآل بوده است و آن را به صورت الگویی برای مسیحیت امروزی ارائه کردند. فرانسویها، قرن مسیحی ایدآل را قرن سیزدهم یعنی زمان «سن لویی» دانستند. آنگاه بود که این افسانهٔ زیبا اما بی اساس یا گرفت که مردمان سده های میانه با شور و علاقه و بدون دستمز د کلیساها را مىساختند و معماران و پيكرتراشان اصرار داشتند كه ناشناس بمانند. در رویارویی با مبارزات طبقاتی و ستیزههای جامعه صنعتی، برخی عناصر محافظه کار اروپایی راه حل اید آلی را در اتحادیه های حرفهای قرون وسطایی دیدند، یعنی انجمنهایی که استادکار و وردست و نوجهٔ هر پیشهای را در خود گرد می آورد. بررسی صنعت نیرومند بافندگی در فلاندر و فلورانس نشان مي دهد كه اين تصور خوشبينانه تا چه اندازه نادرست است. پیشرفت بی وقفهٔ تکنولوژی صنعتی و فقر و نابسامانی همراه با آن، اصلاحگران اجتماعی را بر آن داشت که دربارهٔ قرون وسطا و این ایده تجدیدنظر کنند که گویا در آن زمان فقط پیشه ورانی وجود داشتند که با دستان خود کار می کردند و هیچ ماشینی در کار نبود، یعنی که در یک دورهٔ آرمانی غیرتکنولوژیک به سر می بردند. در سدهٔ بیستم، تصورات

نادرست و رمانتیکی که دربارهٔ قرنهای پیشین وجود داشت رفته رفته تصحیح شد، اما هنوز برای خیلی از کارشناسان قرون وسطا روشن نشده است که تصور جامعه غیر تکنولوژیک قرون وسطا تا چه حد بی اساس است.

تاریخ تکنولوژی سده های میانه هنوز در آغاز راه است. لین وایت، استاد تاریخ دانشگاه کالیفرنیا و مؤلف نخستین کتاب دربارهٔ اختراعات سده های میانه می نویسد: «گرچه از میانهٔ قرن پانزدهم به بعد، همیشه اندک علاقه ای به تاریخ فنون نشان داده می شد، اما هیچگاه یک رشتهٔ دانشگاهی در این زمینه تأسیس نشد. تاریخ حقوق، تاریخ علوم سیاسی، تاریخ هنر و فلسفه و دین از دیرباز مورد بررسی همه جانبهٔ کارشناسان بوده و کرسی های دانشگاهی با امکانات بسیار و عنوانهای دکترا برای آنها ساخته شده است. این رشته ها همچنین انجمنهای تخصصی و مؤسسات پژوهشی ویژهٔ خود را دارند و نشریاتی را نیز برای مبادلهٔ یافتها و نتیجهٔ بررسی های خود به کار می گیرند. در سالهای اخیر، تاریخ علوم نیز که به گونهٔ شگفت آوری نادیده گرفته می شد رفته رفته نونه مساختار مشابهی برای خود پیدا کرده است، اما آنچه در این باره انجام می گیرد منحصراً مربوط به علوم امروزی است...»

ناآگاهی ما از تاریخ فنون مانع از آن می شود که تحول پدیده های اقتصادی و سیاسی عصر خود را به درستی بشناسیم و در نتیجه تصویر غلطی از گذشته در ذهن ما پدید می آید. این اعتقاد در ما پا می گیرد که برای نخستین بار در تاریخ، فقط ما در جامعه ای واقعاً تکنولوژیک زندگی می کنیم و جامعه های پیشین با تکنیک سروکاری نداشته اند. این برداشت کاملاً غلط است. در این کتاب ما همواره مراقب بوده ایم که دربارهٔ قرون وسطی از به کار بردن تعبیر «دورهٔ کاردستی» پرهیز کنیم، چه از آن بیم داریم که تمدن آینده، که از نظر علمی و تکنیکی از ما پیشرفته تر خواهد بود، نیز جامعهٔ غربی قرن بیستم را «دوره کاردستی» بنامد. شناخت نادرست از تاریخ فنون جامعهٔ امروزی ما را همچنین دچار این تصور کرده است که ما شاهد پیشرفت مداوم فنون و علوم ایم، وظیفهٔ نویسندگان تاریخ

فنون این است که این برداشت نادرست را تصحیح کنند. تمدن غرب امروزه در زمینهٔ تکنولوژی با عدم تحرکی درگیر است که تا مدتها پس از سال ۲۰۰۰ نیز ادامه خواهد یافت.

پیشرفت فنون نیز، مانند خود تاریخ، حالت چرخهای دارد. تمدن غرب این امتیاز را داشته است که در داخل چرخهٔ بزرگ خود، که امروزه هزارساله شده است، شاهد دو چرخهٔ عمدهٔ دیگر باشد. به نظر می رسد که دیگر تمدنها معمولاً دارای یک چرخه هستند، همان گونه که دربارهٔ بیزانس و تمدن اسلامی دیده شد. غرب هم چرخهٔ قرون وسطا را داشته است و هم آن دیگری را که رنسانس و دورهٔ امروزی را در برمیگیرد. یکی از چرخهها می تواند پیش از آن که دیگری به پایان رسیده باشد شروع شود. در داخل یک چرخه، مثلاً آنی که رنسانس را در بر میگیرد، کشورهایی را می توان یافت که چرخهٔ تمدنشان به اوج خود می رسد، همانند ایتالیای سدهٔ پانزدهم، اسپانیای سدهٔ شانزدهم، فرانسهٔ سدهٔ هفدهم... و امریکای سدهٔ بیستم. این کشورها دست به دست هم می دهند تا پیشرفت چرخهٔ غرب را حفظ کنند. اما غرب دیگر کشور جوانی ندارد و من بعید می دانم که این پیشرفت حفظ شود.

چرخه ها تابع رابطهٔ تنگاتنگی اند که میان دینامیسم کلّی یک ملت و پیشرفت تکنولوژیک آن وجود دارد. می کوشم این را در نموداری نشان بدهم.

در مرحلهٔ صعود \_ که آن را مرحلهٔ الف مینامیم \_ دو منحنی دینامیسم کلی و پیشرفت فنی باید با هم موازی باشند، زیرا در غیر این صورت جامعهٔ مورد مطالعهٔ ما احتمالاً از پیشرفت بازمی ایستد. همین که جامعه پا به مرحلهٔ پختگی گذاشت \_ مرحلهٔ ب \_ منحنی دینامیسم آن رو به سقوط می رود و منحنی پیشرفت فنی اش نیز به سستی می گراید. در مرحلهٔ افول \_ که آن را مرحلهٔ پ می نامیم \_ افت دینامیسم شتاب می گیرد و منحنی پیشرفت فنی با آهنگی کندتر از آن رو به افول می رود، کندتر از این رو که جوامع سالخورده تر همچنان به سرمایه گذاری در تکنولوژی نظامی ادامه می دهند.

براساس این الگوی بسیار تجربی اما منطبق بر ایدهای که من از تحول غرب در سدههای میانه \_ و به ویژه فرانسهٔ قرون وسطا \_ دارم، این پرسش را پیش خود مطرح کردم که آیا می توان چنین الگویی را دربارهٔ ایالات متحده به کار برد و خطوط عمدهٔ تحول آن را پیش بینی کرد یا خیر؟ در واقع، از جنگ دوم جهانی به این سو من همواره قرون وسطا و امریکا را در دست بررسی داشته ام و همواره نیز از شباهتهای تاریخی این دو به شگفت آمدهام. پیرن، کارشناس برجستهٔ قرون وسطا نیز تعجب خود را از همانندی رویدادهای سدههای یازدهم و سیزدهم اروپا و سدهٔ نوزدهم غرب امریکا ابراز داشته است. شباهتی که حتی در جزئیات، میان «شهرهای نو» قرنهای پازدهم و سیزدهم اروپا و «شهرک» هایی وجود دارد که سودجویان امریکایی با طرحهای از پیش تهیه شده در طول خط آهن می ساختند به راستی هم حیرت انگیز است. در هر دو مورد، ساکنان این شهرکها را مهاجران، پیشگامان و «مردان خودساخته» تشکیل می دهند و اقتصاد هر دو بر آزادی کار و رقابت آزاد متکی است. در آغاز، برداشت من این بود که مرحلهٔ صعود فرانسه را باید میان سالهای ۱۰۵۰ تا ۱۲۶۵ میلادی و دورهٔ بختگی آن را از سال ۱۲۶۵ تا ۱۳۳۷ میلادی در نظر گرفت. امروز معتقدم که شاید بهتر باشد دورهٔ

| صعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | پختگی          | سقوط |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------|
| Stiguis Procession of the Stiguistic Stiguis | پيشرفت         |      |
| 1050                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ر المرابع<br>2 | 1453 |
| 1850 1050<br>1953 1265                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |      |

پختگی فرانسه را از سال ۱۲۵۴ شروع کنیم، یعنی سالی که لویی نهم از جنگهای صلیبی بازگشت و دورهٔ تازهای در تاریخ فرانسه آغاز شد که از پختگی خود او اثر میگرفت. پایان این دورهٔ پختگی را نیز باید در سال ۱۲۷۷ دانست، یعنی زمانی که عنان ایمان مذهبی از دست عقل به دست احساسات افتاد.

دربارهٔ ایالات متحده، سال ۱۸۵۰ را به عنوان آغاز دورهٔ رشد این کشور، و سال ۱۹۵۳ را سال شروع دورهٔ پختگی آن در نظر میگیرم، یعنی سالی که ساختمان معروف «لیور هاوس» در خیابان پارک نیویورک ساخته شد. این ساختمان شیشهای، که نقط ۳۰ طبقه دارد، نه به دلایل مالی که با انگیزههای زیبایی شناسانه ساخته شده است. این تاریخ نشانگر آغاز تحولی در رفتار روانشناختی امریکایی هاست، بدین معنی که، تا اندازهای، حس زیبایی شناسی بر حس سودجویی شان می چربد. اکنون به نظرم می رسد که شاید انتخاب سال ۱۹۴۷ برای آغاز این دوره مناسب تر می بود، یعنی سالی که دکترین ترومن امریکا را به صورت پیشتاز کشورهای جهان آزاد درآورد. دورهٔ پختگی امریکا در چه سالی به پایان رسید و این کشور پا به مرحلهٔ افول گذاشت؟ معتقدم که این تاریخ را باید در دههٔ ۱۹۷۰ جستجو کرد.

در سال ۱۹۵۶، برای انجام یک رشته سخنرانی در دانشگاه ییل، دربارهٔ تشابه تحول فرانسهٔ قرون وسطا و ایالات متحده، به امریکا دعوت شده بودم. در آن زمان، گفتن اینکه جامعهٔ امریکایی دیگر جوان و رو به صعود نیست، بلکه دورهٔ پختگی خود را میگذراند، کاری علناً کفرآمیز بود و من این کار را کردم. این پیش بینی هم که امریکا از دههٔ ۱۹۷۰ پا به دورهٔ افول خواهد گذاشت و تکنولوژی افسانهای اش تا اندازهای کهنه خواهد شد و ارزش دلار پایین خواهد آمد، به نظر مسخره می رسید. دیگر از من دعوتی نکردند تا سال ۱۹۷۲، و این بار دعوتم برای این بود دیگر از من دعوتی بیکفایتی امریکایی ها سخنرانی کنم!

از همان آغاز ورودم به ایالات متحده متوجه شدم که پویایی سنتی این کشور به سرعت رو به افول می رود. اید آل امریکایی تجارت آزاد و مخالفت با دولت مرکزی در همه جا رنگ باخته بود. گروههای هر چه بیشتری دست به دامان دولت فدرال می شدند. شمار کارمندان دولتی، از فدرال و ایالتی گرفته تا محلی، از هفت میلیون نفر بیشتر بود. بطور نسبی، تعداد «مردان خود ساخته» هرچه کمتر می شد زیرا فرزندان دارایی خانواده را به ارث می بردند. غذاخوردن بازرگانان مدام طولانی تر می شد. امریکایی ها دیگر این جاه طلبی ویژهٔ ملتهای جوان را نداشتند که ساختمانها و چیزهایی هرچه بلندتر و بزرگ تر بسازند و «رکورد جهانی» را بشکنند. زیبایی «لیورهاوس» با ساختمان «امپایر استیت» نمی خواند. در بشکنند. زیبایی «لیورهاوس» با ساختمان «امپایر استیت» نمی خواند. در نوپرستی آن شور گذشته ها را نداشتند.

این کاهش پویایی بر پیشرفت تکنولوژیک کشور اثر میگذاشت و آن را کند میکرد، بی آنکه خود امریکایی ها و خارجیانی که از امریکا دیدن میکردند به آن پی ببردند. تصوری که امریکایی ها از خودشان و خارجیان از امریکا داشتند تا اندازهای نتیجه کار روزنامه نگاران و رسانه های جمعی بود که همچنان چیزهای تازه را در معرض دید میگذاشتند و از آخرین اکتشافات دانشمندان خبر می دادند. در سخنرانی هایم، برای مقابله با تصویر بسیار پیشرفته ای که از امریکا ترسیم می شود، به برشمردن برخی تکنیک های کهنه پرداختم که هنوز در زندگی هر روزهٔ امریکا رواج داشت و کهنگی برخی از آنها به قرون وسطا و حتی پیش تر برمی گشت.

مثلاً، متوجه شدم که در صنعت ساختمان در امریکا، که رقم کارکرد آن حتی از صنعت خودروسازی هم بیشتر است، هنوز شیوههای باستانی به کار برده می شود. هر ساله بیش از یک میلیون خانه با چوب ساخته می شد، یعنی جنس کم دوامی که از همان سدههای میانه سنگ را جانشین آن کرده بودند. از این گذشته، شیوهٔ استفاده از تیرهای چوبی در این ساختمانها هنوز همان شیوهٔ سیز دهم بود و تحولی را نشان نمی داد. اکثر خانهها نه با دستگاههای امروزی که با شومینه گرم می شد، یعنی وسیلهای که در قرون وسط اختراع شده بود. یکی دیگر از مصالح باستانی که هنوز در ساختمانهای امریکایی رواج بسیار داشت آجر بود که، چند

هزار سال پیشتر، در بین النهرین ساخته شد. از آجر، که باید یکی یکی و با دست روی هم گذاشته شود، حتی در ساختن آسمان خراشها هم استفاده می کردند. نکتهٔ دیگری که توجهم را جلب کرد این بود که در ساختمان این آسمان خراشها هیچ عنصر پیش ساخته به کار گرفته نمی شد. و کارگران کارگاههای ساختمانی برای جا به جا کردن برخی مصالح هنوز از وسیلهای قرون وسطایی، یعنی چرخ دستی (فورگون) استفاده می کردند. صنعت ساختمان هیچ مرکز بزرگ پژوهشی برای بررسی و ابداع شیوه ها و مصالح تازهٔ ساختمانی نداشت و سرمایه گذاری در این زمینه بسیار ناچیز بود.

همچنین، دیدم که مقیاسهای وزن و طولی که در صنعت ساختمان در امریکا به کارگرفته می شود به پیش از قرون و سطا برمی گردد. امریکایی ها هنوز هم که هنوزاست نظام اندازه گیری متری را، که خود ۱۵۰ سال قدمت دارد، نپذیرفته اند و مقیاسهایی را به کار می گیرند که کهنگی آنها را می توان از نام هایشان دریافت: «دانه»، «درهم»، «سنگ» (برای اندازه گیری و زن) و «بازو»، «گز» و «تیر» (برای اندازه گیری طول). مقیاس میل، که امریکایی ها هنوز برای اندازه گیری طول به کار می برند، مال دوران رم باستان است.

در صنعت حمل و نقل، متوجه شدم که در امریکا عملاً از هلیکوپتر هیچ استفاده نمی شود، و این کشور فقط ۸ هزار فرودگاه دارد در حالی که تعداد ایستگاههای راه آهن آن بیش از ۴۰ هزار است، و موتور بیشتر خودروهای امریکایی مال پیش از سال ۱۹۴۰ است و از این گذشته سرعت بیش از ۶۵ میل (۱۰۴ کیلومتر) در ساعت برای آنها مجاز نیست، حال آنکه در مسابقهٔ اتومبیل رانی پاریس - مادرید که در سال ۱۹۰۳ برگزار شد، میانگین سرعت اتومبیل برنده در جادهٔ پاریس -بوردو به ۱۰۵ کیلومتر در ساعت رسید. در فکر مهندسان امریکایی نمی گنجید که شاهراههایی مناسب اتومبیلهایی پیش بینی کنند که برای سرعت من شد کیلومتر در ساعت ساخته شده اند. نکتهٔ دیگری که مایهٔ حیرت من شد کهنگی متروی نیوپورک بود.

همچنین، با شگفتی دریافتم که در قرن هواپیما و اتومبیل، روزانه ۲ میلیون واگون بار توسط شبکهٔ راه آهن امریکا جا به جا می شود که در سدهٔ نوزدهم ساخته شده است و مجموع طول آن به ۳۲۰ هزار کیلومتر می رسد. عجیب تر از این، اهمیتی بود که در بازرگانی امریکا به راههای آبی داده می شد و کوششی که دولت برای افزایش طول راههای قابل کشتی رانی می کرد. دو طرح غول آسا در دست اجرا بود: «راه دریایی سنت لاورنس»، به طول ۲۹۱ کیلومتر و به هزینهٔ ۸۲۷ میلیون دلار، و «شبکهٔ رود نوردی آرکانزاس» که باید شش ایالت داخلی امریکا را از راه رودخانه به رود میسی سیپی می پیوست.

حمل و نقل از راه رود و دربا در قرن بیستم از هر وسیلهٔ دیگری ارزانتر است، همانگونه که در سدههای میانه بود. اما مسخره است که حمل و نقل کالاهای سنگین امروزه با سرعتی فقط چند کیلومتر بیشتر از زمان پیش از اختراع ماشین بخار و احتراق داخلی انجام بگیرد. هزینهٔ سوخت در همان سال ۱۹۵۶ هم عاملی در کند کردن پیشرفت تکنولوژیک بود. با مقدار مساوی سوخت، یک کشتی می تواند ۳۰ برابر یک کامیون و صدها برابر یک هواپیما بار ببرد.

در پایان اقامتم در امریکا فکر کردم که به اندازهٔ کافی دربارهٔ دینامیسم و پیشرفت تکنولوژیک امریکا اطلاعات دارم که بتوانم نمودارم را کامل کنم. ۲۸ زمینهٔ فعالیت را که میان فرانسهٔ قرون وسطا و امریکای سدههای نوزدهم و بیستم مشترک بود برگزیدم. در جدول زیر، در ستون راست ۲۰ نمونهای از این فعالیتها در دورهٔ رشد و صعود آمده است و در ستون چپ چگونگی تحول این فعالیتها در دورهٔ پختگی دیده می شود. با گذشت زمان، این جدول نشان می دهد که پیش بینی های من در سال ۱۹۵۶، دربارهٔ تحول امریکا، در مجموع بسیار درست بوده است.

| مرحلة ب            | مرحلة الف          |
|--------------------|--------------------|
| ئبات درآمد ملی     | افزایش درأمد ملی ِ |
| ئبات جمعی <i>ت</i> | افزایش جمعیت       |
| توقف آبادسازی      | أبادسازي زمينها    |

| پایان انقلاب کشاورزی                     | ان <b>قلاب ک</b> شاورزی         |
|------------------------------------------|---------------------------------|
| د <b>خال</b> ت دول <i>ت</i>              | رزیم اقتصادی (تجارت آزاد)       |
| عدم استقلال اقتصاد                       | استقلال اقتصاد                  |
| از میان رفتن روحیهٔ ستیزهجویی            | ستیزهجویی تجارت خارجی           |
| گرایش به اموال غیرمولد                   | افزونى ثروت                     |
| مقاومت در برابر تغییر و تحول             | نوپرستى                         |
| از دست دادن روحیهٔ «رکورد جهانی»         | روحیهٔ دستیابی به «رکورد جهانی» |
| آگاهی بر زیباییشناسی                     | زیبای <i>ی</i> شنا <i>سی</i>    |
| ضعف روحية مدنى                           | روحيهٔ مدنی                     |
| کاهش ارزش پول                            | پول نیرومند                     |
| افزایش تورم                              | أغاز تورم                       |
| نيروى محدود                              | [فراوانی] منابع انرڑی           |
| محدوديت منابع طبيعي                      | [فراوانی] منابع طبیعی           |
| عمومی نبودن أموزش                        | آموزش <i>_</i>                  |
| تمركز                                    | تمرکززدایی [دولت <i>ی</i> ]     |
| تحجر فنون                                | کارای <i>ی</i> فنون و هنرها     |
| اُغاز ب <b>ی</b> توجهی به نواور <i>ی</i> | بهرهبرداری از نوأوریها          |
| تداوم شیوههای قدیمی                      | صنعتی شدن                       |
| از دست دادن انحصار فنی                   | فراوردهها <i>ی صنعتی</i>        |

کوشیدم برای رشد و صعود نیز نمونههای مشترکی در فرانسهٔ قرون وسطا و امریکای امروز بیابم. از آن جملهاند:

| مكانيزه شدن   | تكامل گاو أهن  |
|---------------|----------------|
| آزاد <i>ی</i> | ایمان مذهبی    |
| اتومبيل       | کلیساهای بزرگ  |
| هنری فورد     | راهبان سیسترسی |
| دلار          | سكة طلا        |
| ماشین بُخار   | أسياب          |

برای پیش بینی آنچه در دورهٔ افول امریکا پیش خواهد آمد، دست به مقایسهٔ دیگری میان این کشور با فرانسهٔ پایان سدهٔ نوزدهم و سدهٔ بیستم زدم، یعنی دورهٔ گرایش به افول و روحیهٔ ضد تکنولوژیک که پیشرفت صنعتی را متوقف کرد. نمایندگان ضد فرهنگ فرانسه در سدهٔ نوزدهم، بمانند همتایان معاصر امریکایی شان، زبان به انتقاد از روحیهٔ مادیگرای

طبقهٔ حاکم و خطرات مکانیزه شدن و صنعتی شدن گشودند، عقل و منطق را طرد کردند و به صوفی گری و پرستش گذشته، و برخی به سوی مواد مخدر، رو آوردند. آرزویشان بازگشت به طبیعت بود. در فرانسه، جریان ضد امریکایی به این دوره از سدهٔ نوزدهم برمی گردد که امریکا مادی ترین کشور جهان تلقی می شد، زیرا آهنگ صنعتی شدنش از هر کجای دیگر تندتر بود. بودلر امریکا را «بربرستانی روشن شده با گاز» می خواند و آن را متهم می کرد به این که نبوغ ادگار آلن پو را خفه کرده بود. آنچه ضدفرهنگ دربارهٔ امریکا و قدرت تراست هایش می گوید همانی است که اغلب اروپاییها همیشه به آن معتقد بوده اند.

۱۸۸۵ تاریخی است که من به عنوان سال ورود فرانسه به دورهٔ افول و انحطاط برگزیده ام. البته این انتخاب دلبخواهی بوده است و تاریخهای دیگری را در سالهای پیش از آن نیز می توان انتخاب کرد. در هر حال، در سال ۱۸۸۶ بود که نشریهٔ ادبی تازه ای به نام «منحط» انتشار یافت.

در اینجا شرایط با احتمالاتی را می توان بر شمرد که ویژهٔ دورهٔ سالخوردگی اند و از هم اکنون، یا شاید بعدها، دربارهٔ امریکا هم صدق می کنند:

کاهش درآمد ملی فرسودگی زمین متروک ماندن روستاها سرکشی کارگری عدم استقلال اقتصاد کاهش سرمایه گذاری ها پژوهش زیبایی شناختی هجوم و لشکرکشی پیر شدن جمعیت کهنه شدن روشهای کشاورزی بحران سرمایه داری تعطیل صنایع عدم روحیهٔ ستیزهجویی [بازرگانی] کهنه پرستی

با این همه، در سال ۱۹۵۶ که این جدول را تهیه میکردم، متوجه شدم که در شرایطی استثنایی، جامعهٔ رو به کهولتی مثل فرانسه می تواند، موقتاً، جریان تاریخ را متوقف کند و از خود بالندگی نشان بدهد. شکست فرانسه در جنگ ۱۹۴۰، اشغال آن توسط آلمان نازی، سپس آزادی آن و اجرای طرح مارشال، از جمله عواملی بودند که حرکت فرانسه به سوی

افول را متوقف کردند. این عوامل در زمینه های زیر نمود یاقتند:
افزایش محسوس درآمد ملی افزایش محسوس جمعیت
نوشدن شیوههای کشاورزی اصلاحات در آموزش
صنعتی شدن مقاومت کم تر در برابر نوآوری
روحیه «رکورد جهانی» کوشش برای کاستن از تمرکز دولتی
روحیهٔ جمعی (ورزش) دشمنی کم تر با جوانان
افزایش سرمایه گذاری ها

در فرانسهٔ امروز، صاحبان صنایع بیشتر به صنعتگران امریکایی ۲۵ سال پیش شبیهاند تا امریکاییهای دههٔ ۱۹۷۰. بسیار فعال تر و کارآمد تر شده اند. در مقابل، صنعتگر امریکایی امروز «متمدن» تر از همتای فرانسوی خویش است. می دانیم که در میان کشورهای غربی، فرانسه از آنهایی است که کمتر از همه برای کتاب خواندن مردم بودجه می گذارند. تجدید بالندگی فرانسه پیامدهای نامنتظر دیگری داشته است. امروزه فرانسویها همانگونه دربارهٔ انگلیسی ها فکر می کنند که اینان در سالهای پیش از ۱۹۴۰ دربارهٔ فرانسویها می کردند. یعنی همراه با نوعی ترحم دربارهٔ یک ملت بیمار و حتی در حال انحطاط.

اما این پویایی تازهٔ فرانسه بدان معنی نیست که این کشور رو به افول نمی رود. فرانسه جزئی از جهان غرب است که امریکا واپسین کشور رو به صعود آن بود. فرانسه نمی تواند از افول همگانی غرب جان بدر ببرد.

در سال ۱۹۵۶، پیش از آنکه امریکا را ترک کنم، کوشیدم دربارهٔ تأخیری که تکنولوژی امریکایی دچار آن می شد به این و آن هشدار بدهم. به واشنگتن رفتم و برای بنیاد فورد نامه نوشتم. بدیهی است که کسی به گفته هایم گوش نکرد، زیرا در آن زمان امریکا دچار عقدهٔ خودبزرگیبنی بود. هنوز «کمیتهٔ سال ۲۰۰۰» آقای هرمان کان مطرح نبود و «گروه اندیشمندان» برای پیشبینی آینده و چاره جویی دربارهٔ آن تشکیل نشده بود. یک سال بعد، یعنی در سال ۱۹۵۷، شوروی نخستین ماهوارهاش را به فضا فرستاد و امریکایی ها پس از آنکه از بهت ناشی از این رویداد به خود آمدند تازه متوجهٔ عقب افتادگی تکنولوژیک کشور خود شدند. در کتاب دیگرم، «کلیساسازان»، که در سال ۱۹۵۸ در فرانسه و ۱۹۶۱ در

امریکا منتشر شد، مقایسهٔ تاریخی قرون وسطا با امریکا را ادامه دادم. برخی از این مقایسه ها ظاهراً ناشر امریکایی را خوش نیامد، و گرچه اجازهٔ سانسور کردن کتاب را به خود نداد اما یک سند مهم، یعنی عکسی گویا از ساختمان «امپایر استیت» را حذف کرد.

ظهور ضدفرهنگ در امریکا در سالهای دههٔ ۱۹۶۰، اعتمادی را که امریکایی ها به برتری فرهنگ خود داشتند متزلزل کرد و به آنان فهماند که تحول جامعه شان همانند تحول همهٔ جوامع پیش از آن است. و هنگامی که در سال ۱۹۷۲ از من دعوت شد دورهای را در دانشکدهٔ معماری دانشگاه کالیفرنیای جنوبی اداره کنم، دانشجویانم به گونهای بسیار آسوده و طبیعی می پذیرفتند دربارهٔ چنین مقایسه هایی که به آنان پیشنهاد می کردم مقاله بنوبسند:

سکلیساهای قرون وسطا و شاهراههای لوس آنجلس کلیساها و سدها

سروحیهٔ «رکورد جهانی» در سده های میانه و در ایالات متحده

\_سبک گوتیک و سبک «بین المللی» میس وان در روهه \_ ویلار دو نونکور و فرانک لوید رایت، لوکوربوزیه، واچسمن،

- ویادر دو تونخور و فرانک توید رایت، تودوربوریه، واچسمن، گروپیوس، نروی [چند تن از شاخص ترین معماران معاصر غرب] - برخی محدودیتهای مرسوم در صنعت ساختمان، چه در

سده های میانه و چه در امریکای سدهٔ بیستم.

دانشجویی که موضوع اول را برگزیده بود در پایان مقالهٔ خود به این نتیجه گیری رسید که شبکهٔ شاهراههای لوس آنجلس هم، مانند کلیساهای قرون وسطا، هیچگاه تکمیل نخواهد شد. دانشجوی دیگری که دربارهٔ موضوع محدودیتها در صنعت ساختمان مقاله نوشته بود، به برخی شباهتهای شگفت انگیز میان مقررات محدودیتی در صنف گچکاران پاریس در پایان سدهٔ سیزدهم و گچکاران امریکا در دههٔ هفتاد سدهٔ بیستم میلادی پی برد. در این سفر، به جزئیات مقایسهای فکر کردم که خودم ۱۶ سال پیشتر به عمل آورده و یادداشتهای آن را در پوشهای به فراموشی سپرده بودم. با نگاهی دوباره به این یادداشتها دیدم که تحولی که پیش بینی

کرده بودم در جریان است: کاهش روحیهٔ مدنی و سستی روحیهٔ ستیزه جویی بازرگانی، رواج ارزشهای ظاهری زیبایی شناختی، محدودیت رشد تولید ناخالص ملی، کاهش هر چه بیشتر از استقلال اقتصاد، کاهش منابع انرژی، تغییر ارزش پول، افزایش تورم، مقاومت در برابر نوآوریهای فنی. این ملاحظات چنان بود که مرا در تعیین تاریخ دقیق آغاز افول ایالات متحده مصمم کرد: سال ۱۹۷۱. در این سال، کنگرهٔ امریکا از تصویب اعتبار برای هواپیمای SST (هواپیمای مسافری مافوق صوت) خودداری کرد. این رأی ضد تکنولوژیکی نمایندهٔ تغییر کامل رفتار امریکا در قبال تکنیک بود. اگر سال ۱۹۴۷ را آغاز مرحلهٔ پختگی امریکا بدانیم، ناگزیر باید نتیجه بگیریم که این دورهٔ پختگی بیش از ۲۵ امریکا بدانیم، ناگزیر باید نتیجه بگیریم که این دورهٔ پختگی بیش از ۲۵ سال نپاییده است. دورهٔ طلایی پریکلس نیز، که گاهی در زمان ریاست جمهوری جان کندی به آن اشاره می شد، کماییش ۲۵ سال بوده است.

همانگونه که یک تاریخنویس امریکایی نوشته است، در تاریخ جوامع «به طور منطقی می توان پیش بینی کرد که اوج یک تمدن با دورهای از افول اقتصادی همزمان شود.» به گفتهٔ او «در هر تمدنی، نیروی انسان هرچه بیشتر صرف آفرینش آثار هنری، یا لذت بردن از آنها، یعنی صرف زندگی در یک جوّ متمدن متعالی شود، این تمدن هر چه کم تر خواهد توانست نیروی خود را برای افزایش رفاه مادی خود به کار ببرد.»

در سال ۱۹۷۱، هنگامی که امریکا پا به دورهٔ افول گذاشت، ناگهان دربافت که ثبات پولی خود را از دست داده است، و همچنین آزادی تجارت و بر تری تکنولوژیک و پویایی اش را. در این تاریخ دولت امریکا از ارزش دلار کاست و قیمتها و دستمزدها را بلوکه کرد. مجلهٔ نیوزویک در شمارهٔ ۲۴ آوریل ۱۹۷۲ خود مقالهای با این عنوان چاپ کرد: «آیا امریکا توان رقابت دارد؟» این پرسش کاملاً بجا بود، زیرا در همین مقاله گفته می شد که: «عملاً همهٔ دستگاههای گرام و همهٔ دروبینهای عکاسی ۳۵ می شد که: «عملاً همهٔ دستگاههای گرام و همهٔ دروبینهای عکاسی ۳۵

۱ – périclés سیاستمدار یونانی (۴۲۹-۴۹۵ پیش از میلاد) که عصر او را دورهٔ اوج تمدن یونان می دانند. \_م.

میلیمتری، ۷۰ درصد دستگاههای رادیو، ۴۹ درصد چرخهای خیاطی، ۴۰ درصد فراورده های شیشه ای و بلور و بیش از ۱۵ درصد خودروهایی که در امریکا فروخته می شود از خارج وارد شده است.» از آن تاریخ تاکنون، شمار خودروهای خارجی در امریکا روز به روز افزایش یافته و امریکا برتری تکنولوژیک خود در صنایع بافندگی، فولاد ر الکترونیک را امریکا برتری تکنولوژیک خود در صنایع بافندگی، فولاد ر الکترونیک را «خیلی از کارگران امریکایی ولنگار شدهاند...» دربارهٔ زوال دینامیسم امریکایی بحث می شود. به گفتهٔ نویسندهٔ این مقاله، ۲۰ درصد کارگران برخی از کارخانههای اتومبیل سازی در روزهای دوشنبه و جمعه از زیر کار در می روند [یعنی فقط هفته ای سه روز کار می کنند]. در کنار این مقاله طرحی کشیده شده است که کارمند بلند پایه ای را با خیال راحت در برابر طرحی کشیده شده است که کارمند بلند پایه ای را با خیال راحت در برابر خطاب به او می گوید: «از اداره تلفن کرده اند و می گویند که «ناراحتی خطاب به او می گوید: «از اداره تلفن کرده اند و می گویند که «ناراحتی عمومی» برای توجیه غیبت کافی نیست.»

اگر چه برخی از قدرتهای غربی و ژاپن توانستهاند تا اندازهای از برخی صنایع امریکا جلو بزنند، این واقعیت همچنان وجود دارد که تمدن غرب به طور یکپارچه در راه رسیدن به پایان چرخهٔ تاریخی خود است. آیا می توان از سقوط هر چه بیشتر منحنی زوال جلوگیری کرد؟ تمدنی که زمانی پیشرو بوده است آیا می تواند بدون دستیابی به یک ایدئولوژی اساساً متفاوت پا به یک چرخهٔ تازهٔ تاریخی بگذارد؟ شاید جواب این پرسش را بتوان در کشوری چون چین سراغ کرد که دورهٔ افولش چندین قرن ادامه داشته است. این کشور کهن، با انقلاب سال ۱۹۴۹ خود نشان داد که می تواند برای دومین بار در طول تاریخ دراز خود پا به دورهٔ تازهای از رشد بگذارد، دورهای که دینامیسم و پیشرفت تکنولوژیک پا به پای هم از رشد بگذارد، دورهای که چین در آستانهٔ چرخهٔ تازهای است که شاید بیش برود. در حالی که چین در آستانهٔ چرخهٔ تازهای است که شاید بیش از هزار سال طول بکشد، تمدن ما غربیها در حال رسیدن به پایان چرخهٔ هزار سالهٔ خویش است.

## كاهنامه

قرنهای ششم، هفتم. هشتم و نهم میلادی

۵۲۶ آسیابهای شناور (روی رود تیبر در رم)

ق . هشتم رکاب اسب (اروپا)

ق. هشتم ساخت ناقوس با برنز ریخته گری

پایان ق. هشتم آیش سه ساله

حدود ۸۰۰ طوق اسب با قالب انعطافناپذیر

۸۱۶-۸۳۴ چرخک چاقوتیزکن

حدود ۸۵۰ ابداع سیستم هارمونیک

ق. نهم آرشه

ق. نهم نعل میخ دار (اروپا)

ق. نهم و دهم افزایش طول مالبند برای بستن دو اسب

قرن دهم

۹۸۷-۹۹۶ چرخ آبجوسازی

ق. دهم استفادهٔ صنعتی از محور بادامک

تی. دهم خیش جلوبند. گار آهن مجهز به تیغهٔ عمودی و دو دسته

ق. دهم \_ دوازدهم کمان مجهز به دسته و قلاب

ن. دهم ـ دوازدهم تكامل شيوهٔ توليد نقره از راه ذوب كلوخههاى مسرزا

قرن يازدهم

۱۰۰۰-۱۰۱۰ نخستین سند از پرواز بشر

۱۰۰۸ چرخ پارچهمالی

حدود ۱۰۱۰ آسیاب آهن

حدود ۱۰۳۰ ابداع سیستم نتنویسی بر روی خطهای افقی موازی

حدود ۱۰۳۰ ابداع سیستم نشهای گام دو، ر، می، فا، سل، لا

۱۰۳۸ استفاده از آسیاب در چرمسازی

۱۰۴۰ آسیاب شاهدانه

۱۰۴۴ آسیاب با استفاده از جزر و مد

## ۲۲۸ انقلاب صنعتی قرون وسطا

حدود ۱۰۵۰ خرمن کوب با بازوی متحرک

۱۰۷۷-۱۰۸۲ وندهٔ زراعی

۱۰۷۷-۱۰۸۲ استفاده از اسب در کشاورزی

ني. يازدهم شومينه

ق. یازدهم دوازدهم انشهاب نیروی مولد برای بیشتر کردن موارد استفاده از آن

پایان ق. یازدهم منجنبق آتشافکن

قرن دوازدهم

حدود ۱۱۰۰ تهیهٔ الکل (۶۰ درجه) از را، تقطیر

۱۱۴۷ استفاده از چوب حکاکی شده برای تزیین در کتابنگاری

۱۱۶۶ آسیاب نیشکر

۱۱۸۰ باداس (آسیای بادی)

حدود ۱۱۸۰ بستن چند اسب به صورت قطار (با طوق پشتی)

۱۱۹۵ چرخاب برای تیزکردن ابزارهای فلزی

۱۱۹۵ قطبنما (نخستین اشاره در اروپا)

ق. دوازدهم كثنى بادباني بدون پارو

ق. دوازدهم كشف اسيدنيتريك

ق. دوازدهم آسیاب در زیر پل

ق. دوازدهم سد روی رودخانه

ق. دوازدهم طاق معروف به رومی در معماری

ق. دوازدهم شمع قوسی در معماری (Arc-boutant)

ق. دوازدهم پلکان مارپیچ

ق. دوازدهم ویترای

ق. دوازدهم قالب صابون

ق. دوازدهم كالبدشكافي حيوانات

ق. دوازدهم دستگاه بافندگی با دو شانهٔ پایی

ق. دوازدهم طوق سينهٔ اسب

ن. دوازدهم مزارع نمونه (سیسترسی)

ق. دوازدهم بهبود شیرهٔ پرورش گوسفند از طریق جفت گیری گزینشی (سیسترسی)

ق. درازدهم تمرکز دستگاههای مختلف استفاده کننده از نیروی آب (هیدرولیک) در

یک کارگاه سیسٹرسی

| شیشهنمای گلسرخی (کلیسا)                                 | ق. دوازدهم                  |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------|
| مکانیسم آسیاب با چرخ فوقانی                             | پایان تی دوازدهم            |
| طاق با چوببست                                           | ق. دوازدهم ـ سيزدهم         |
| ىنگفرش: كاھش تدريج <i>ى حج</i> م چهارگوشهاى سنگى،       | <b>ٿ۔ دوازدھم _ پانزدھم</b> |
|                                                         | قرن سيزدهم                  |
| استفاده از سوزن فلزی در حلاجی                           | آغاز ق. سپزدهم              |
| دگنه                                                    | حدود ۱۲۰۴                   |
| آمياب كاغذساذي                                          | ነላሌ                         |
| چرخ پایی با قرقره و دو پدال                             | حدود ۱۲۴۰                   |
| ار؛ میدرولیک با دستگاه خودکار جلوآورند؛ کنده            | حدود ۱۲۴۰                   |
| ارهٔ ویژهٔ برش تیرکهای چوبی در زیر آب                   | حدود ۱۲۴۰                   |
| «جک»                                                    | حدود ۱۲۴۰                   |
| آزمایش چرخ آونگ                                         | حدود ۱۲۴۰                   |
| دست گرم کن با آتشدان معلق                               | حدود ۱۲۴۰                   |
| سکّان مجهز به قاب (اروپا)                               | 1747                        |
| چرخ دسشی (فورگون) (اروپا)                               | أواسط ق. سيزدهم             |
| دستگاه بافندگی افقی برای دو کارگر                       | اواسط ق. سيزدهم             |
| آسیاب خردل                                              | أواسط ق. سيؤدهم             |
| طرح وسيلهاى مغناطيسى براى ايحاد حركت پيومته             | 1759                        |
| قطبنما با ۳۶۰ درجه                                      | 1759                        |
| دریچه های آب بند که بطور خودکار با فشار موج بسته می شود | 1489                        |
| چرخ آبی برای تافتن ابریشم                               | 1777                        |
| آببند (اکلوز) با دو در                                  | ۱۲۸۵                        |
| عینک با عدسی <b>همگرا</b>                               | حدود ۱۲۸۶                   |
| چاپ دستی لوح مسطح                                       | ١٢٨٩                        |
| محاسبة طول جغرافيايى پاريس                              | 144.                        |
| سور <b>تبه</b>                                          | ق. سيزدهم                   |
| رواج چرخ نخریسی                                         | ي. سيزدهم                   |

دستگاه انداز،گیری ارتفاع ستارگان

نقشة دريايي

ق. سيزدهم

ن. سيزدهم

## ۲۳۰ انقلاب صنعتی قرون وسطا

استفاده از زغال سنگ در صنعت ق. سيزدهم استفاده از شیشه در ابزارهای علمی ق. سيزدهم استفاده از آهن برای استحکام دیوار ق، سيزدهم وسيلة خرد كردن ساقة كنف ق. سيزدهم تكامل درجهبندى اصطرلاب ق. ىپزدھم کمان فولادی با دو دسته و یک قلاب ق. سيزدهم كاو آهن يا تيفة كردان يايان ق. سيزدهم آينه شيشهاي پایان ق. سیزدهم مكانيسم ساعت با وزنه و چرخ بایان ق. سیزدهم قرن چهاردهم نقشهٔ جغرافیایی مسطح با تقسیمبندی جهات اصلی به ۳۲ بخش 1411 دمه هیدرولیک 1411 قعلبنمای دستی با سرپوش شیشهای حدود ۱۳۱۵ سواركردن خامة بافندكى روى چهارچوب حدود ۱۳۲۰ آسیاب آهک 1441 1414 یل پیش ساخته و متحرک حدود ۱۳۲۷ راستگوشهٔ مرکب برای اندازهگیری و مقایسهٔ ارتفاعات حدود ۱۳۳۰ تكامل فلكنما براى نشان دادن وضعيت سيارات حدود ۱۳۳۰ چرخ تیزکن حدود ۱۳۳۸ كلولة آهنى توپ 1441 چرخ خراطی 1440 استفاده از انرژی آب برای تهیه سیم فولادی 1401 سوزن آهني 147. چرخ ریسندگی پایی حدود ۱۳۸۰ كشف جدن (اروپا) حدود ۱۳۸۰ آسياى إلاى با بُنقفُ گردان 144. حلوبند المتخوف برائي ازايه 1898 كوره بآلجد ق. چهاردهم ساعت شينى ق. چهاردهم

ق. چهاردهم صفحه ساعت

ق. چهاردهم شیشه

تی. چهاردهم چنگال

ق. چهاردهم سازهای زهی مجهز به شستیهای ثابت

قرن پانزدهم

۱۴۰۵ نخستین سلاح آتشین قابل حمل: زنبورک

۱۴۱۲ كالبدشكافي جنازة انسان

آغاز ق، پانزدهم تلمبهٔ مکنده

آغاز ق. پانزدهم استفاده از باروت برای انفجار بارو

آغاز ق. پانزدهم شانهٔ پایی برای دستگاه بافندگی

آغاز ق. پانزدهم وسایل تعریق شیشهای

حدود ۱۴۳۰ کشتی کاراول

حدود ۱۴۳۰ توپ با پایهٔ تنظیم نشانه گیری

حدود ۱۴۳۰ مته برای ساختن لولهٔ چوبی

حدود ۱۴۳۰ دستگاه برای پاک کردن لولهٔ توپ

حدود ۱۴۳۰ دستگاه پرداخت سنگهای قیمتی

حدود ۱۴۳۰ سیستم تبدیل حرکت خطی به دورانی

حدود ۱۴۴۵ حروف متحرک برای چاپ

## از همین مترجم

توسط نشرمركز منتشر شده است

در جستجوی زمان از دست رفته (مارسل پروست)

جلد اول طرف خانه سوان

جلد دوم در سایه دوشیزگان شکوفا

جلد سوم طرف گرمانت ۱

جلد چهارم طرف گرمانت ۲

جلد پنجم سدوم *و عموره* (در دست انتشار)

خوشی ها و روزها (مارسل پروست) واتیکان و فاشیسم ایتالیا (جان پالارد) نایاب

> مجموعه ادبیات جهان برای جوانان آرزوهای بزرگ (چارلز دیکنز) داستان دو شهر (چارلز دیکنز) دور دنیا در هشتاد روز (ژول ورن) دیوید کا پرفیلد (چارلز دیکنز) رابینسون کروزو (دانبل دفو)



در سددهای یازده تا سیزده میلادی، سددهایی که به عنوان بخشی از قرون وسطا عادتاً یادآور رکود و تاریکاندیشی و رخوت است، اروپای غربي در واقع امر شاهد دورهاي بسيار پررونق از فعالیتهای تکنولوژیک بودکه میتوان آن را یکی از بارورثرين دورههاى تاريخ اختراعات بشو دانست. تا جایی که اگر عنوان نخستین انقلاب صنعتی به انقلاب سدههای هجدهم و نوزدهم انگلیس داده نشده بود میشد آن دوره را چنین نامید. تحولات همه جانبهی آن عصر که در این کتاب بررسی شده، از افزایش جمعیت و تحولات جمعیتی گرفته تا نوآوریهای فنی و پیدایش شرکتها و بانکها و ازدیاد مصرف انرژی و کاربرد ماشین، در کنار هم تصویر تازهای از قرون وسطا پیش چشم ما رسم میکنند که با برداشت معهود ما از آن تفاوتي چشمگير دارد.

